Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 4

Artikel: Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer Gemeinschaft
der Kirchen

Autor: Parmentier, Martien F. G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404735

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer
Gemeinschaft der Kirchen *

Vorgeschichte des Studienprojekts «Auf dem Weg zu einem gemeinsa-
men Ausdruck des apostolischen Glaubens heute»

Das Studienprojekt iiber den apostolischen Glauben heute stellt kein
neues Thema fiir die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung dar. Es ist eigentlich eine neue Sicht des Themas der Kommis-
sion iiberhaupt. Und die Frage nach dem Glaubensbekenntnis ist im-
mer in irgendeiner Form bei Glauben und Kirchenverfassung aufge-
kommen. Ab Lausanne 1927 hat sie auf dem Programm gestanden.
Aber vor allem nachdem die orthodoxen und orientalischen Kirchen
Mitglied des Weltrates geworden sind, ist das Thema des gemeinsa-
men Glaubensbekenntnisses hdufig beriihrt worden. Zuerst, als die or-
thodoxen und orientalischen Kirchen untereinander die alten Streit-
fragen um das Konzil von Chalzedon (451) besprochen und weithin
gelost hatten, und als Faith and Order «Does Chalcedon divide or
unite» verOffentlichte!. Dann nochmals, als in Klingenthal die Filio-
que-Kontroverse von Ost und West besprochen wurde?. Inzwischen
war auf der Konferenz von Bangalore 1978 das Thema «Der gemein-
same Ausdruck des apostolischen Glaubens» erneut zu einem Arbeits-
projekt der Kommission erklidrt worden. Viele Spezialtagungen wur-
den abgehalten, und Lima 1982 und Stavanger 1985 befassten sich
ebenfalls mit dem Projekt. Von den Beitrdgen zu den Tagungen wur-
den bisher leider nur die von Rom 1983 veroffentlicht, wobei man be-
merken muss, dass die englische Ausgabe mehr Beitrdge abdruckt als
die deutsche?. Es werden aber nicht nur internationale Tagungen vor-
gesehen, sondern auch Arbeiten in regionalen Gruppen.

* Referat, gehalten an der 26.Internationalen Altkatholischen Theologen-
konferenz in Lowen. Dieses Referat schliesst unmittelbar an bei meinem War-
schauer Vortrag: vgl. IKZ 76 (1986), 79-95, vor allem 93/94.

' Paulos Gregorios/William H. Lazareth/Nikos A. Nissiotis (Hrsg.), Does
Chalcedon divide or unite? Towards convergence in Orthodox Christology,
Genf 1981.

2 Lukas Vischer (Hrsg.), Geist Gottes — Geist Christi. Okumenische Uberle-
gungen zur Filioque-Kontroverse, in: Neuere Beihefte zur «Okumenischen
Rundschau», 39, Frankfurt 1981.

3 The Roots of Our Common Faith. Faith in the Scriptures and in the Early
Church, in: Faith and Order Paper No.119, Genf 1984 = Wurzeln unseres
Glaubens. Glaube in der Bibel und in der Alten Kirche, Frankfurt 1985. Her-
ausgeber beider Hefte ist Hans-Georg Link.

209



Einige Definitionen

Aber zuerst miissen wir deutlich formulieren, woriiber wir eigentlich
genau reden. Es geht vor allem um den apostolischen Glauben. Von
der Tagung in Rom wurde zuerst «Glaube» folgendermassen defi-
niert: Es ist «eine Entscheidung und ein Verhalten (fides qua creditur)
sowie eine Reihe von Auffassungen und Uberzeugungen (fides quae
creditur). ... Dieser Vorgang (fides qua) kann niemals ohne oder unab-
hdngig vom Inhalt des Glaubens (fides quae) geschehen. ... Dieser In-
halt ... kann in einer grossen Vielfalt von Formen zum Ausdruck kom-
men, die von kurzen biblischen Aussagen — wie etwa Jesus ist Herr» —
bis hin zu umfangreichen theologischen Entfaltungen reichen.»

Der Begriff «apostolischer Glaube» wird zunéchst skizziert. Er «be-
zieht sich nicht nur auf eine einzige festgelegte Formel oder eine be-
stimmte Phase der christlichen Geschichte. Er verweist vielmehr auf
die dynamische, geschichtliche Wirklichkeit der zentralen christlichen
Glaubensaussagen.» Sie beruhen auf dem Alten und dem Neuen Te-
stament. Und sie «wurden in der Kirche der ersten Jahrhunderte wei-
terentwickelt. Dieser apostolische Glaube kommt auf verschiedene
Weise zum Ausdruck: im individuellen und gemeinschaftlichen Be-
kenntnis von Christen, in Predigt und Sakramenten, in formlichen und
anerkannten Glaubenserkldrungen, in Konzilsbeschliissen und be-
kenntnishaften Texten.» Und der Akt des Bekennens zu Jesus als
Christus und zum dreieinigen Gott soll weitergehen in den sich wan-
delnden Zeiten und Orten, in Kontinuitdt mit dem urspriinglichen
apostolischen Zeugnis und seiner getreuen Auslegung durch die Jahr-
hunderte*.

Zielsetzung

Auf ihrer Tagung in Lima 1982 erkannte die Kommission fiir Glauben
und Kirchenverfassung dem nizidno-konstantinopolitanischen Glau-
bensbekenntnis einen besonderen Rang als Ausdruck des apostoli-
schen Glaubens zu. Die Aufgabe des Studienprojektes wurde in drei,
schon von Nairobi 1975 kurz genannten Punkten formuliert:

1. «Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Anerkennung des apostoli-
schen Glaubens, wie er im ékumenischen Glaubenssymbol, dem Nizéa-
num, niedergelegt ist;

* Wurzeln (Fn.3), 29.

210



2. auf dem Weg zu einer gemeinsamen Auslegung des apostolischen
Glaubens in der gegenwirtigen Situation der Kirchen;

3. auf dem Weg zu einem gemeinsamen Bekennen des apostolischen
Glaubens heute.»?

Zur Anerkennung

Zur Anerkennung des Symbolums ist eine Riickbesinnung darauf not-
wendig. Das Nicdno-Constantinopolitanum stammt aus einer Zeit, in
der die Kirche noch nicht gespalten war; das Symbolum konnte also
von der ganzen Kirche anerkannt werden und ist heuie das unter
Christen am weitesten verbreitete Glaubensbekenntnis.

Lima hat in dieser Beziehung vorgeschlagen, die Kirchen sollten
den im Symbolum enthaltenen Glauben «erneut anerkennen, den Sta-
tus ihrer eigenen Lehre in seinem Licht ... iberpriifen, seinen Aussage-
gehalt als Grundlage einer umfassenderen kirchlichen Einheit ... be-
krédftigen und seinen Stellenwert im eigenen liturgischen Leben dort ...
stirken, wo dies notwendig und aus seelsorgerlicher Verantwortung
heraus moglich ist». So wiirde die Verbundenheit mit dem Glauben
der Viter, die sogenannte vertikale Okumene, gestirkt werden. Dabei
wollen der Weltkirchenrat sowie Glaube und Kirchenverfassung
schon gar nicht tun, als ob sie die Aufgabe eines Okumenischen Kon-
zils wahrnehmen koénnten, und auch nicht ein neues Glaubensbe-
kenntnis formulieren. Man kann sich also fragen, ob eine solche Aner-
kennung viel bedeuten wiirde. Gewiss ist fiir die meisten Kirchen, si-
cher fiir die altkatholische, das Nicdno-Constantinopolitanum eine so
selbstverstindliche Autoritdt, dass man kaum wissen wiirde, was dar-
iiber noch zu sagen sei. Die wenigen bekenntnislosen Kirchen wiren
alsdann die einzigen, die mit einer formalen Anerkennung des Symbo-
lums Miihe haben wiirden.

Aber vielleicht ist die Sache doch nicht so einfach, und zwar aus
zwei Griinden. Zuerst aus einem aktuellen Grunde: Die Anerkennung
des Glaubensbekenntnisses ist fiir viele, allzu viele, eine rein dusserli-
che Sache geworden. Es wird inhaltlich nur noch von denjenigen ver-
standen, die Dogmengeschichte studiert haben. Und ofters wird die
Frage gestellt, ob das Symbolum noch hinreichend ist fiir unsere Zeit
und unsere theologischen und liturgischen Bediirfnisse. Einerseits
wird diese Frage aus kulturellen Griinden gestellt. Man sagt, die grie-

5 Wurzeln (Fn. 3), 15.

211



chisch-romische Welt, wo das Symbolum entstand, sei die unsrige
nicht mehr. Und wo die europdischen Kirchen vielleicht doch noch ir-
gendwie aus dieser Tradition glauben leben zu kénnen: in der Dritten
Welt kbnne man das sicher nicht, und der europédische Ausdruck des
Glaubens werde als imperialistisch erfahren. Anderseits wird die
Frage nach der Hinldnglichkeit des Symbolums auch aus theologi-
schen Griinden gestellt, z. B. von denen, die in gewissen Schriftstellen
die Hand katholisierender mannlicher Chauvinisten erkennen, des-
halb die Anerkennung verweigern und manchmal sogar fordern, dass
andere Traditionen der alten Kirche Gehor finden sollten, die aber
das klassische Christentum durchweg als gnostisch und héretisch ge-
kennzeichnet hat. So sei die Anerkennung keine leichte Aufgabe, sagte
der amerikanische orthodoxe Theologe Thomas Hopko in Stavanger.

Zur Auslegung

Der zweite Schritt, den das Projekt vorsieht, muss das Ganze konkre-
ter oder wenigstens zeitgendssischer machen. Wenn man ohne weite-
res von der Anerkennung oder Wiederanerkennung des Nizdnums
zum formalen gemeinsamen Bekenntnis iiberginge, wére nicht viel ge-
wonnen. Darum ist der zweite Schritt ganz wichtig, in dem das Nizi-
num von den Kirchen aus der aktuellen Lage der Menschheit heraus
ausgelegt und inhaltlich angeeignet werden soll, dadurch, dass sowohl
die klassischen Themen des Glaubens der Kirche als auch die Heraus-
forderungen unserer eigenen Zeit in Betracht gezogen werden. So wird
uns die Frage gestellt: Was bedeutet das Symbolum den heutigen alt-
katholischen Kirchen und dem modernen altkatholischen Menschen?
Wir miissen spéter hierauf zuriickkommen.

Zum Bekenntnis

Schliesslich komme es darauf an, sagt das Programm des Studienpro-
jekts, «Schritte zu unternehmen, die es den getrennten Kirchen ermég-
lichen, ... kirchentrennende Verurteilungen (Anathemata) aus der Ver-
gangenheit zu iiberwinden, wie sie z. B. im ersten Kanon von Konstan-
tinopel 381 und in einigen Artikeln der Confessio Augustana ausge-
sprochen sind». Weiter kann man gegenseitig die kirchlichen Glau-
benserklarungen aus unserem 20.Jahrhundert, wie die Barmer Thesen
und das Bekenntnis der Kirche von Siidindien, zur Kenntnis nehmen
und moglichst positiv aufnehmen, und auch «moglichst gemeinsame

212



Antworten auf lebenswichtige Herausforderungen unserer Gegen-
wart» suchen.

Und hiermit sind wir bei den beiden Fragen angelangt, deren Be-
sprechung mir von der Konferenzleitung besonders als Aufgabe zuge-
teilt wurde:

«1. Welche Moglichkeiten sehen Sie, mit den Verurteilungen (Ana-
thematismen, Damnationen) anderer christlicher Glaubensiiberzeu-
gungen und/oder Gruppen (z. B. Arianer, Anabaptisten), wie sie etwa
in Kanon 1 des Zweiten Okumenischen Konzils von Konstantinopel
und in den Artikeln 1, 2, 5, 8, 9, 12, 16 und 17 der Confessio Augu-
stana von 1530 ausgesprochen worden sind, so umzugehen, dass sie
nicht ldnger einer gegenseitigen Anerkennung der Kirchen als Glieder
des einen Leibes Christi im Weg stehen?

2. Welche Themen, Gesichtspunkte und Erkenntnisse betrachten
Sie als wunerldsslich fiir einen gemeinsamen Ausdruck des apostoli-
schen Glaubens heute (vgl. den alten Grundsatz: quod requiritur et
sufficit: was erforderlich und ausreichend ist)?»

Es geht also um die Aufhebung alter Trennungen und die Bestim-
mung der Mitte des Glaubens, was die Bonner Konferenz 1931 «The
Essentials of the Faith» nannte. Ich stelle mir vor, zuerst die histori-
schen Hintergrinde des ersten Kanons von Konstantinopel kurz zu
beleuchten, und von da heraus die allgemeinere Frage nach Recht-
gldubigkeit und Ketzerei zu stellen. Von daraus werden wir dann die
Anerkennung des Symbolums betrachten.

Der erste Kanon des Konzils von Konstantinopel (381-382)

Auf dem Konzil von Konstantinopel wurde der Glaube des Konzils
von Nizda (325) bestdtigt. Das war keine automatische Sache. Zwi-
schen 325 und 381 war der Glaube des Konzils von Nizda sehr um-
stritten. Es gab verschiedene Parteien, und die kirchlichen und politi-
schen Verhiltnisse wechselten und blieben unklar etwa bis 379, als
Kaiser Theodosius I. die Herrschaft {ibernahm. Erst dann setzte sich
die Richtung, die wir jetzt die orthodoxe nennen, entscheidend durch.
Bald darauf wurde in der Reichshauptstadt Konstantinopel ein Konzil
einberufen. Im ersten Kanon werden dann aufgrund des nizénischen
Glaubens die Héaretiker aufgezéhlt, die von ihm ausgeschlossen sind.
Dabei geht es, wie immer im 4.Jahrhundert, um die Gotteslehre. Es
geht um das genaue Verhiltnis des Sohnes und auch des Heiligen Gei-
stes zum Vater. Erst im S.Jahrhundert, als dieser Streit zu Ende ist,

213



macht man sich Gedanken lber die Zusammensetzung der Person
Christi. Das ist das Thema des Konzils von Chalzedon. Im 4. Jahrhun-
dert befasste man sich aber noch fast ausschliesslich mit der grund-
sdatzlicheren Frage der Position des Sohnes und des Geistes innerhalb
oder ausserhalb der Gottheit. Ich zitiere jetzt den Text des Kanons:

«Der Glaube der 318 Viter, die in Nizda in Bithynien versammelt
waren, soll nicht ausser Kraft gesetzt werden, sondern in Geltung blei-
ben:; und es wird jede Hiresie verdammt, namentlich die der Euno-
mianer oder Anhomoer, die der Arianer oder Eudoxianer, die der Se-
miarianer oder Pneumatomachen, die der Sabellianer, Marcellianer,
Photinianer und Apollinaristen.» ¢

Die zuerst erwidhnten Eunomianer oder Anhomder bildeten die
Gruppe, die man heute als die radikalen Arianer oder Neu-Arianer
bezeichnet. Sie gehen auf Aetius, den Lehrer des Eunomius, zuriick,
welcher seit ungefdahr 355 die extremen Formeln des Arius wiederauf-
genommen hatte. Obwohl sie den Sohn nicht ausdriicklich als dem
Vater unédhnlich betrachteten, wie der ihnen beigelegte Name «Anho-
moer» unterstellt, ordneten sie ihn dennoch dem Vater als erstes Ge-
schopf unter und betrachteten ausserdem den Heiligen Geist als hoch-
stes der Geschopfe des Sohnes. Kirchenpolitisch konnten sie sich je-
doch kaum entfalten. Eunomius wurde fiir kurze Zeit Bischof von
Zizykus, aber seine Partei stiess auf den Widerstand anderer Parteien
in der Kirche. Die Eunomianer suchten noch eine eigene Kirchenge-
meinschaft zu organisieren, konnten sich aber nicht durchsetzen. 383
wurde Eunomius endgiiltig vom Staat verurteilt.

Die zweite Gruppe, die vom Konzil verurteilt wurde, war die der
Arianer oder Eudoxianer. Im Jahre 358 war sie noch eine wichtige
Gruppe in der Kirche, weil Kaiser Konstantius I1. sie begiinstigte. Die
Arianer hielten 359 eine Synode ab und vertraten folgende Kompro-
missformel: «Der Sohn ist dem Vater gemaiss der Schrift dhnlich.»
«Ahnlich» heisst auf griechisch homoios, und darum wird diese
Gruppe jene der Homoer genannt. Damit grenzten sie sich links ab ge-
gen die Eunomianer und rechts gegen die Gruppen, die eine engere
Verbindung zwischen Sohn und Vater postulierten, wie die unten zu

¢ A. M. Ritter, Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen. Band I, Alte
Kirche, 3. Auflage, Neukirchen-Vluyn 1985, 180. Die jetzt folgende Auslegung
dieses Kanons beruht auf dem Vortrag «Der geschichtliche Hintergrund des
ersten Buches Contra Eunomium Gregors von Nyssa» von Professor Basil
Studer OSB. Dieser Vortrag wurde gehalten am Gregor-von-Nyssa-Collo-
quium in Pamplona (Spanien) im August 1986.

214



erwidhnenden Homousianer. Unter Kaiser Valens wurden sie dann
von 364 bis 377 die vorherrschende kirchliche Gemeinschaft. Sie hies-
sen Eudoxianer nach Eudoxius, einem ihrer Fithrer, der von 360 bis
370 Bischof von Konstantinopel war. Im Jahre 377/378, kurz vor der
Herrschaft von Theodosius, dnderte sich die Kirchenpolitik, und die
Eudoxianer verloren immer mehr an Boden.

Die dritte Gruppe trigt die wenig prizise, auf Epiphanius zuriickge-
hende Bezeichnung «Semiarianer». Sie heissen auch «Pneumato-
machen». Hier begegnen wir einer Gruppe, die sich bei der Spaltung
der grossen kirchlichen Partei der Homousianer bildete. Letztere
stand den Nizdnern am néachsten, ohne sich jedoch mit ihnen abfin-
den zu kénnen. Die Homousianer hatten sich etwa seit 358 organisiert
und vertraten die Formel: homoiousios — der Sohn ist dem Vater im
Wesen gleich. Diese Partei bestand aus Theologen, die sich als Erben
des Origenes betrachteten. Sie vertraten die origenistische Drei-Perso-
nen-Lehre und scheuten die Theologen, die den Unterschied der Per-
sonen zu sehr verwischten, nach dem Vorbild des Erzketzers Sabellius.
Mit anderen Worten: sie verdachtigten die nizédnischen Theologen des
Sabellianismus. Hier gebrauchte man ndmlich den Terminus homoou-
sios: der Sohn ist mit dem Vater eins (oder sogar: identisch) im Wesen.
Die Nizédner heissen darum auch Homusianer.

Bald gerieten die Homousianer aber auch in Konflikt mit den oben
genannten Homdern. Und in den sechziger Jahren des 4. Jahrhunderts
spalteten sie sich in eine grossere und eine kleinere Gruppe. Die gros-
sere Gruppe verband sich mit der nizdnischen Partei, und bekannte
sich damit zur Nicht-Geschopflichkeit des Heiligen Geistes. Die
Worte homoousios und homoiousios wurden einander gleichgestellt.
Die kleinere Gruppe der ehemaligen Homousianer aber verwarf die
Gottheit des Geistes. Darum wurden sie «Pneumatomachen» genannt.
Anfang der siebziger Jahre hatte diese Gruppe noch einige kirchenpo-
litische Erfolge. 378 schlossen sie sich zu etner eigenen Kirchenge-
meinschaft zusammen. Auf dem Konzil von Konstantinopel wurden
die Pneumatomachen auf Veranlassung des Kaisers Theodosius zu
Unionsgesprichen eingeladen, da sie jetzt die den Nizénern am néch-
sten stehende Partei darstellten. Die Initiative des Kaisers ist daher zu
verstehen, da die meisten Herrscher an dogmatischen Scharfmache-
reien gar nicht interessiert waren, aber das Ideal «Eine Kirche - ein
Reich» hegten. Und weil die Kaiser ab Konstantin selber erfuhren,
dass es unméglich war, alle sich befehdenden kirchlichen Parteien zu
vereinigen, suchten sie immer die grosstmogliche Mehrheit der Chri-

215



sten innerhalb jener Kirche zu vereinigen, welche auch ihrer eigenen
dogmatischen Uberzeugung entsprach. Die nizinische Partei ver-
suchte die Pneumatomachen fiir ihren Standpunkt zu gewinnen. Das
Konzil stimmte sogar zu, den dritten Artikel des Glaubensbekenntnis-
ses eher vage zu formulieren. Der Heilige Geist war selbst in der Fas-
sung des Glaubensbekenntnisses von Nizéda bloss erwidhnt worden. In
der Neuformulierung wurde das Wort «Gott» um der Pneumato-
machen willen sogar nicht ausdriicklich auf den Geist bezogen, ob-
wohl die meisten Nizdner daran selbst viel weniger Zweifel hatten. Es
wurde aber ein Text gewdhlt, mit dem die Pneumatomachen sich hit-
ten finden kénnen. Mir scheint, hierin lag ein wichtiges 6kumenisches
Moment: es wurde eine Kompromissformel vorgeschlagen, worin
zwel Parteien mit ziemlich weit auseinandergehenden Meinungen sich
hitten finden konnen. Mit anderen Worten: auch in der Zeit der Alten
Kirche hat man manchmal die etwas vagere Kompromissformel der
zu engen dogmatischen Prizision vorgezogen. Natiirlich wollte man
den Glauben klaren und definieren, aber man wollte nicht den Geg-
nern zuwenig Raum bieten und nicht den eigenen Standpunkt in der
fiir diese gerade anstossigsten Form durchsetzen. Das sind ja die Pro-
bleme der begrifflichen Formulierung des Glaubens: man will etwas
sagen, aber bald sagt man mehr, als man meint. Das Konzil von Kon-
stantinopel hat das begriffen, als es eine breite pneumatologische For-
mel wihlte. Aber die Pneumatomachen wollten nicht zustimmen. Wie
es sich genau zugetragen hat, wissen wir leider nicht mehr. Wahr-
scheinlich wurde thnen zwar eine Kompromissformel angeboten, aber
es wurde sachlich auf die Gottheit des Geistes insistiert. Oder sie fan-
den die Formel nicht gut genug, um den eigenen Standpunkt auszu-
driicken. Wie es auch war: sie verliessen das Konzil. Darum wurden
sie denn auch im ersten Kanon des Konzils mitverurteilt.

Sprechen wir auch noch von den anderen Gruppen, die von Kon-
stantinopel verurteilt wurden. Es werden die «Sabellianer» genannt.
Das ist nicht die Gruppe um den alten Ketzer Sabellius selbst, denn
dieser lebte im 3.Jahrhundert. Es geht hier um die Leute, die zunéchst
genannt werden: die Marcellianer. Diese Gruppe bekommt die alte
Ketzermiitze des Sabellianismus aufgesetzt. Hier begegnen wir einem
typischen Mechanismus der Anathematisierung: Wenn einmal eine
bestimmte theologische Gedankenlinie verurteilt worden ist — verbun-
den mit dem Namen ihres Anstifters, denn Ketzereien sind ja immer
Privatangelegenheiten, grundsitzlich unkatholisch im Sinne von: all-
gemein in der Kirche verbreitet, und sie sind immer neu ausgedacht,

216



also unapostolisch, es sind spitere Abweichungen - wenn also eine
bestimmte theologische Gedankenlinie ausgedacht verurteilt ist, setzt
man allen spiteren Gruppen, die irgendwie verwandte Gedanken dus-
sern, die alte Ketzermiitze auf. Ein (un)schénes Beispiel fiir dieses
Verfahren ist die Confessio Augustana, die eine ganze Menge alt-
kirchlicher Hiresien verurteilt, die das aber wohl nicht bloss gemacht
haben wird, damit die Kontinuitdt der eigenen Partei mit der Alten
Kirche zum Ausdruck gebracht werde. Eine wichtige Frage, auch
noch fiir die heutige Okumene, wire: Wie stoppt man so einen Me-
chanismus, damit man jede christliche Gruppe bloss am eigenen Wert
schitzt und damit das Gespriach nicht abbricht, wie gross die theologi-
schen Schwierigkeiten auch sein moégen?

Die Marcellianer also: Sie bildeten die Gruppe um Marcellus von
Ancyra, der, dem Sabellius tatsdachlich nicht vollig undhnlich, die Ein-
heit Gottes sehr betonte und die Dreiheit minimalisierte. Wir sehen
also, dass, nachdem der erste Kanon bisher Gruppen verurteilt hat,
die das Verhiltnis zwischen dem Vater einerseits und dem Sohn und
dem Geist anderseits zu stark lockerten, jetzt eine Gruppe in Betracht
gezogen wird, die den Unterschied zwischen den Personen der Dreiei-
nigkeit zu undeutlich machte. In seiner eigenen Zeit war Marcellus
noch ein grosser Freund des Vaters der nizdnischen Orthodoxie, Atha-
nasius von Alexandrien, gewesen. Und auch Gregor von Nyssa, der
Bruder des Basilius von Caesarea, fand ihn nicht unsympathisch.
Doch Basilius selber suchte dessen Verurteilung. Allerdings wird
deutlich, dass die Marcellianer 381 nicht mit gleicher Bestimmtheit
verurteilt wurden wie die Eunomianer, Eudoxianer und Pneumato-
machen. Den Nizdnern war ein etwas ibertriebener Nachdruck auf
die Einheit Gottes lieber als das Umgekehrte. Aber die nizédnische Par-
tei war selber theologisch auch wieder weiterentwickelt, durch ihre Ei-
nigung mit den Homousianern. Dadurch wurde noch deutlicher, dass
die Orthodoxie eine via media sein musste zwischen einer iibertriebe-
nen Unterscheidung der drei Personen und einer allzu grossen Beto-
nung der einen Gottheit.

Gleich anschliessend werden die Photinianer verurteilt, welche auf
Photinus, Schiiler und Diakon von Marcellus von Ancyra und spéter
Bischof von Sirmium, zuriickgingen. Der Name Photinus war schon
seit den vierziger Jahren des 4.Jahrhunderts ungiinstig bekannt. Zur
Zeit des Konzils hatte er kaum noch Anhdnger. Seine Verurteilung
war also selbstverstindlich und unumstritten.

Und schliesslich werden die Apollinaristen verurteilt. Hier geht es

217



um die Anhinger des Apollinaris von Laodizda. Wie Marcellus war er
lange Zeit Freund des Athanasius von Alexandrien und Verteidiger
des Glaubens von Nizda. Nach dessen Tod betrachtete er sich sogar
selbst als seinen Erben. Mit Basilius von Caesarea fithrte er Anfang
der sechziger Jahre eine Korrespondenz. Das Problem mit Apollinaris
bestand aber weniger darin, dass er trinitdtstheologische Héaresien ver-
kiindete, sondern christologische. Tatsdchlich wiirde Apollinaris im
nidchsten Jahrhundert als Super-Monophysit gelten, obgleich Kyrill
von Alexandrien viel von ithm lernen wiirde. Dies, weil die Schriften
von Apollinaris unter den Namen des Athanasius gestellt waren und
Kyrill also glaubte, einen ganz orthodoxen Kirchenvater zu lesen. Zur
Zeit des Konzils von Konstantinopel aber hatte man allméhlich ent-
deckt, dass die Lehre des Apollinaris nicht akzeptabel war. Nach dem
Konzil wuchs das Empfinden, Apollinaris sei unorthodox. Gregor von
Nyssa, der auf dem Konzil eine wichtige Rolle spielte, schrieb 385
und 387 zwei Abhandlungen gegen die Apollinaristen.

Abschliessend diirfen wir also sagen, dass «die Verurteilung <jeder
Hiresie> im ersten Kanon des Konzils von Konstantinopel also reicht
von den <ultra-arianischen» Gefolgsleuten des Eunomius und den un-
ter Konstantius II. und Valens herrschend gewesenen, hier nach ei-
nem ihrer Fiihrer, dem Hofbischof Eudoxius ... von Konstantinopel,
benannten Homdern oder <Arianern> auf der inken> iiber die «<semi-
arianischen> Hauptgegner aus der Schlussphase der trinitdtstheologi-
schen Streitigkeiten, die «<Pneumatomachen ... in der Mitte bis zu den
verschiedenen ketzerischen Richtungen innerhalb des nizdnischen La-
gers, den Anhdngern Marcells, seines Schiilers Photin und des Apolli-
naris, auf der «Rechten>.»” Der orthodoxe Glaube wurde also einer-
seits theologisch abgegrenzt, nach der Auffassung der Gotteslehre,
und anderseits kirchenpolitisch, weil alle Gruppen, die diese ortho-
doxe Lehre nicht annahmen, von der Kirchengemeinschaft ausge-
schlossen wurden.

Rechtgldubigkeit und Ketzerei im dltesten Christentum

Diese Ausfithrungen haben sicher deutlich gemacht, dass der auch
von den Altkatholiken so geliebte Gedanke, die alte Kirche sei ein un-
versehrtes und vor allem ungeteiltes Paradies gewesen, nur zutrifft,
wenn man die weggeworfenen Teile der Christenheit nicht mitzihlt.
Sonst miisste man sagen, dass nicht erst der reformierte Protestantis-

7 Ritter (Fn.6), 181.

218



mus, sondern bereits die alte Kirche sich geteilt hat wie ein Spaltpilz.
Das Problem von Rechtglaubigkeit und Ketzerei stellte sich aber nicht
erst im 4.Jahrhundert, sondern hat sich bereits am Anfang des Chri-
stentums gestellt. Die herkdmmliche kirchliche Auffassung ist, dass
nach dem Unglauben der Heiden und der Bekehrung zum rechten
Glauben durch die Missionstatigkeit der Apostel erst in dritter Instanz
hie und da Irrlehren entstanden, die als Abweichungen des ilteren,
schon bestehenden wahren Glaubens verstanden werden miissen. Die-
ser Gedanke ist bei den Kirchenvitern allgemein verbreitet und findet
seinen Niederschlag in den sogenannten notae ecclesiae, den vom
Glaubensbekenntnis aufgezdhlten Merkmalen der Kirche. Demnach
ist die Kirche «eine, heilige, katholische und apostolische». Sie ist
sichtbar eins in ihrer amtlichen Struktur, sie ist heilig in ihrer unver-
sehrten Lehre und Moral, sie ist katholisch, weil sie {iber die ganze
Welt verbreitet, aber doch die gleiche ist, und apostolisch, weil sie von
den Aposteln gegriindet worden ist und den Glauben der Apostel un-
verdndert bewahrt hat. Ketzer sind also diejenigen, die von der katho-
lischen Kirche als solche bezeichnet sind. Sie sind immer spitere Er-
scheinungen und entbehren des apostolischen Ursprungs.

1934 erschien das Buch Walter Bauers «Rechtgldubigkeit und Ket-
zerei im dltesten Christentum». Das Buch schlug ein wie eine Bombe,
weil Bauer die traditionelle Auffassung liber die Entstehung der Or-
thodoxie bzw. des Katholizismus umkehrte. 1964 erschien eine zweite
Ausgabe, und mit der englischen Ubersetzung von 1970, «Orthodoxy
and Heresy in Earliest Christianity», wurde die Diskussion auch im
angelsdchsischen Sprachgebiet erdffnet. Eine bisher wenig beachtete
Widerlegung des Bauerschen Buches vom Anglikaner H.E. W.Tur-
ner, «The Pattern of Christian Truth», 1954 erschienen, erhielt somit
grosseres Interesse. Bauers These lautet, dass die klassische Reihen-
folge Unglaube-Glaube-Irrglaube fiir die meisten Orte des &ltesten
Christentums nicht zutreffe. Nacheinander studierte er den Ursprung
des Christentums von Edessa (Syrien), Agypten, Mazedonien und
Kreta, Kleinasien und Rom, und seine Schlussfolgerung war, dass die
historische Reihenfolge nicht Unglaube-Bekehrung zum wahren glau-
ben-Irrlehre wire, sondern umgekehrt: Unglaube-Irrlehre-Orthodo-
xie. Und, sagt Bauer, diese Orthodoxie sei von Rom aus mit Erfolg
propagiert worden. Anfangs aber sei das Christentum unglaublich
pluriform gewesen, erst spéter sei der einheitliche Glaube, die Ortho-
doxie, der Katholizismus gekommen.

Das Bauersche Buch wurde sehr viel besprochen und wurde sicher

219



nicht von jedermann mit Haut und Haar geschluckt. Momentan ist
der Konsensus ungefidhr so: Die meisten Untersucher sind sich dar-
tiber einig, dass das traditionelle kirchliche Schema Unglaube-Recht-
gldubigkeit-Irrlehre ein Wunschtraum der Kirchenviter war. Im An-
fang war tatsidchlich die spitere Orthodoxie eine Gruppe neben ande-
ren Gruppen. Aber sie war nicht immer die Minderheit, wie Bauer
behauptet. Zur gleichen Zeit aber bedeutet dies, dass man fiir die
frihe Periode die Termini «Rechtgldubigkeit» und «Ketzerei» tber-
haupt nicht verwenden kann. Bauer gebraucht eine anachronistische
Terminologie: «Orthodoxie» und «Haéresie» sind spatere Worte aus
einer spateren Situation, die man nicht verwenden darf fiir eine fri-
here Situation, wo die Verhiltnisse noch ungeklart waren. Seine Ten-
denz ist, die Rechtgldubigkeit als die erfolgreichste Ketzerei zu defi-
nieren. Dartiber hinaus hat die protestantische Allergie Bauers fiir die
romische Kirche ihn dazu gebracht, die Rolle Roms im &ltesten Chri-
stentum stark zu iibertreiben. Aber Bauer hat etwas ganz Wichtiges
wiederentdeckt: die Pluriformitit des édltesten Christentums. Und das
bedeutet, dass die spitere Orthodoxie nicht unbedingt iiberall aposto-
lisch sein musste. Die apostolische Sukzession des Glaubens ist also,
genau wie die des Amtes, an verschiedenen Orten sicher eine res pro
rei defectu, ein Paradies, das es nie gegeben hat. Dazu kommt, dass die
Grenzen zwischen der rechten und der falschen Lehre auch erst all-
maihlich gezogen wurden. Ein berihmtes Beispiel ist der Gnostizis-
mus, der ldngere Zeit innerhalb der Kirche entwickelt wurde. Noch im
4.Jahrhundert wurde die gnostische Bibliothek von Nag Hammadi
eifrigst von pachomianischen Mdnchen gelesen. Dennoch miissen wir
jetzt nicht gleich annehmen, dass der Heilige Geist seine Wirkungen
erst voll entfalten konnte, nachdem er vom Konzil von Konstantino-
pel auf gottliche Ebene gebracht wurde. Es hat niamlich offenbar ein
Prozess der Selektion, des Behaltens des Guten und des Wegwerfens
des Schlechten, in der Kirche stattgefunden. Das ist eine ganz legitime
Entwicklung. Aber in unserer Zeit mit ithrer 6kumenischen Prioritit
machen wir uns doch mehr Sorgen tber alles, was die Kirche verwor-
fen hat. Wire es nicht doch irgendwie moglich gewesen, die Ketzer zu
belehren, ohne sie vollig zu verwerfen? Das ist eine Frage, die ich
nicht beantworten kann. Denn was wir heute deutlicher als je zuvor
sehen, ist, dass alle Ketzer bestimmte Teilwahrheiten nachdriicklich
vertraten, vielleicht iiberspitzt, so dass die Katholizitit ihres Bekennt-
nisses verlorenging, aber es waren immerhin wahre Elemente des wah-
ren Glaubens. Es ist sogar so, dass das, was die Ketzer verabsolutier-

220



ten, von der Kirche iibernommen, modifiziert und dem katholischen
Gebrauch angepasst wurde. Nur die Gemeinschaften, die die Teil-
wahrheit verteidigten, wurden ausgeschlossen. Von den Gnostikern
hat die Kirche gelernt, dass eine tiefe Gotteserkenntnis moglich ist:
von Marcion, dass Paulus die christliche Tradition entscheidend be-
einflusst hat; von Montanus, dass das enthusiastische Element in der
Glaubenserfahrung nicht ungestraft vernachlassigt werden kann; von
Novatianus und den Donatisten, dass die Orthodoxie ohne die Ortho-
praxie nicht auskommen kann; von Arius, dass das Verhiltnis zwi-
schen Vater, Sohn und Geist unbedingt geklidrt werden miisste; von
Nestorius, dass das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch in Christus
ausgewogen beschrieben werden sollte; von den Monophysiten und
den Nestorianern, dass nichttheologische Faktoren wie nationale Ge-
fiihle ein Grund zum Schisma werden kénnen.

Man sagt, die Exkommunikation aus dogmatischen Griinden sei
einzigartig in der Religionsgeschichte. Man finde sie nur bei den Chri-
sten und bei den Anhidngern des Atonkults. Ist es moglich, im 6kume-
nischen Zeitalter eine andere Haltung anzunehmen? Konnen wir die
alten Verurteilungen der Ketzer riickgdngig machen? Ich glaube, dass
dies v6llig unmoglich ist. Alle heutigen Christen stehen in einer Tradi-
tion, die bis ins 5.Jahrhundert zuriickgeht. Uber die Verurteilungen
des Konzils von Chalzedon kann man deshalb noch reden, weil es die
orientalischen Kirchen noch gibt und man sich mit ihnen verséhnen
kann, und das wird fiir Katholiken, Protestanten und Orthodoxe zu-
gleich ein grosses Ziel sein. «Does Chalcedon divide or unite» ist eine
reelle Frage, weil es noch Befiirworter und Gegner dieses Konzils gibt.
Aber mit Eunomianern, Eudoxianern, Pneumatomachen usw. kann
man nicht reden, denn es gibt sie nicht mehr. Und die ganze christli-
che Tradition von heute weist sie ab. Wir konnen nicht einen Augen-
blick lang aus unseren eigenen Traditionen steigen und mit den Aria-
nern eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Eucharistie-
feier vereinbaren. Es wiirde sich ndmlich niemand melden, mit dem
wir eine solche Vereinbarung schliessen konnten!

Eine ganz andere Sache ist die der schon erwdhnten Ketzermiitze.
Es kommt vor, dass heutzutage Theologen «Arianer» genannt werden,
wegen ihrer Theologie. Der Vergleich ist aber unsinnig. Die heutige
Diskussion wird von jedermann gefiithrt innerhalb einer christlichen
Tradition, die Arius abgewiesen hat. Und es gibt heute viele neue Fra-
gen, die Arius gar nicht kannte. Die Welt hat sich gedndert, und damit
die Fragen der Menschen. Darum gehen manche Theologen heute viel

221



weiter, als der radikalste Arianer je gegangen ist. Bei den Arianern ist
Christus namlich immer noch das hdchste aller Geschopfe.

Es kann also gar nicht die Rede davon sein, dass altkirchliche Ver-
urteilungen riickgéngig gemacht werden. Worum es geht, ist, dass wir
mit den altkirchlichen und den spiteren Verurteilungen anderer
christlicher Glaubensiiberzeugungen und/oder Gruppen so umgehen,
dass sie nicht linger einer gegenseitigen Anerkennung der Kirchen als
Glieder des einen Leibes Christi im Wege stehen. Das heisst, dass man
die alten Ketzermiitzen unverziiglich in die Klamottenkiste stecken
sollte, und das heisst vor allem, dass eine andere Methode gesucht
werden muss als die altkirchliche, mit abweichenden Meinungen um-
zugehen. In der Geschichte des Christentums sind immer wieder Spal-
tungen aufgetreten, weil man den wahren Glauben vom falschen ab-
zugrenzen versuchte. An sich finde ich es eine gute Sache, zu formu-
lieren, was die christliche Gemeinschaft glaubt und was sie nicht
glaubt. Aber das heisst nicht automatisch, dass die Kirchengemein-
schaft brechen muss mit denjenigen, die dem formulierten Glauben
nicht genau so folgen. Schliesslich ist jede Glaubensformel eine Kom-
promissformel, die viele, individuell verschiedene Gldubige vereinigen
muss. Dabei darf man auch sagen, dass wir uns mehr als unsere Vor-
viter bewusst sind, dass die menschliche Kommunikation eine dus-
serst komplizierte Angelegenheit ist, und dass Worte oft nicht ausrei-
chen zur Beschreibung dessen, was in Menschen vorgeht. Auch haben
wir in unserem Jahrhundert entdeckt, dass es Querschichten im Chri-
stentum gibt, also durch die Kirchen hindurch Menschen, die sich ver-
bunden fiihlen in gemeinsamen Anliegen, z. B. in ihren Interessen fir
soziale Fragen oder bestimmte Spiritualitdten.

Wir miissen uns also fragen, ob es das hochste Ziel der Okumene
sei, den gemeinsamen Glauben in begrifflicher Formulierung zum
Ausdruck zu bringen. Freilich war die alte Kirche nicht nur bemiiht,
die begrifflich genaueste Formulierung des Glaubens zu finden. Von
Anfang an hatten die Glaubensbekenntnisse auch eine doxologische
Funktion. Mehr noch: die Ausbildung christlicher Bekenntnisse hatte
von Anfang an, wohl in Ankniipfung an das Gotteslob der Psalmen,
zumeist den Charakter des Lobpreises der grossen Taten Gottes, der
Schopfung, der Erlésung und der Vollendung. Wenn das Nizdnum
also tatsdchlich ein o0kumenisches Instrument sein will, sollten die
Kirchen schon dessen blossen Vortrag oder dessen gemeinsames Spre-
chen als Lobpreis verstehen.

Hilversum (Holland) Martien F. G. Parmentier

222



	Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer Gemeinschaft der Kirchen

