
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 4

Artikel: Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer Gemeinschaft
der Kirchen

Autor: Parmentier, Martien F. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer
Gemeinschaft der Kirchen *

Vorgeschichte des Studienprojekts «Auf dem Weg zu einem gemeinsa¬
men Ausdruck des apostolischen Glaubens heute»

Das Studienprojekt über den apostolischen Glauben heute stellt kein
neues Thema für die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung

dar. Es ist eigentlich eine neue Sicht des Themas der Kommission

überhaupt. Und die Frage nach dem Glaubensbekenntnis ist
immer in irgendeiner Form bei Glauben und Kirchenverfassung
aufgekommen. Ab Lausanne 1927 hat sie auf dem Programm gestanden.
Aber vor allem nachdem die orthodoxen und orientalischen Kirchen
Mitglied des Weltrates geworden sind, ist das Thema des gemeinsamen

Glaubensbekenntnisses häufig berührt worden. Zuerst, als die
orthodoxen und orientalischen Kirchen untereinander die alten
Streitfragen um das Konzil von Chalzedon (451) besprochen und weithin
gelöst hatten, und als Faith and Order «Does Chalcedon divide or
unite» veröffentlichte'. Dann nochmals, als in Klingenthal die Filio-
que-Kontroverse von Ost und West besprochen wurde2. Inzwischen
war auf der Konferenz von Bangalore 1978 das Thema «Der gemeinsame

Ausdruck des apostolischen Glaubens» erneut zu einem Arbeitsprojekt

der Kommission erklärt worden. Viele Spezialtagungen wurden

abgehalten, und Lima 1982 und Stavanger 1985 befassten sich
ebenfalls mit dem Projekt. Von den Beiträgen zu den Tagungen wurden

bisher leider nur die von Rom 1983 veröffentlicht, wobei man
bemerken muss, dass die englische Ausgabe mehr Beiträge abdruckt als

die deutsche3. Es werden aber nicht nur internationale Tagungen
vorgesehen, sondern auch Arbeiten in regionalen Gruppen.

* Referat, gehalten an der 26. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz

in Löwen. Dieses Referat schliesst unmittelbar an bei meinem
Warschauer Vortrag: vgl. IKZ 76 (1986), 79-95, vor allem 93/94.

1 Paulos Gregorios/William H. Lazareth/Nikos A. Nissiotis (Hrsg.), Does
Chalcedon divide or unite? Towards convergence in Orthodox Christology,
Genf 1981.

2 Lukas Vischer (Hrsg.), Geist Gottes - Geist Christi. Ökumenische Überlegungen

zur Filioque-Kontroverse, in: Neuere Beihefte zur «Ökumenischen

Rundschau», 39. Frankfurt 1981.
3 The Roots of Our Common Faith. Faith in the Scriptures and in the Early

Church, in: Faith and Order Paper No. 119, Genf 1984 Wurzeln unseres
Glaubens. Glaube in der Bibel und in der Alten Kirche, Frankfurt 1985.

Herausgeber beider Hefte ist Hans-Georg Link.

209



Einige Definitionen

Aber zuerst müssen wir deutlich formulieren, worüber wir eigentlich
genau reden. Es geht vor allem um den apostolischen Glauben. Von
der Tagung in Rom wurde zuerst «Glaube» folgendermassen
definiert: Es ist «eine Entscheidung und ein Verhalten (fides qua creditur)
sowie eine Reihe von Auffassungen und Überzeugungen (fides quae
creditur). Dieser Vorgang (fides qua) kann niemals ohne oder
unabhängig vom Inhalt des Glaubens (fides quae) geschehen. Dieser
Inhalt kann in einer grossen Vielfalt von Formen zum Ausdruck kommen,

die von kurzen biblischen Aussagen - wie etwa (Jesus ist Hern -
bis hin zu umfangreichen theologischen Entfaltungen reichen.»

Der Begriff «apostolischer Glaube» wird zunächst skizziert. Er
«bezieht sich nicht nur auf eine einzige festgelegte Formel oder eine
bestimmte Phase der christlichen Geschichte. Er verweist vielmehr auf
die dynamische, geschichtliche Wirklichkeit der zentralen christlichen
Glaubensaussagen.» Sie beruhen auf dem Alten und dem Neuen
Testament. Und sie «wurden in der Kirche der ersten Jahrhunderte
weiterentwickelt. Dieser apostolische Glaube kommt auf verschiedene
Weise zum Ausdruck: im individuellen und gemeinschaftlichen
Bekenntnis von Christen, in Predigt und Sakramenten, in förmlichen und
anerkannten Glaubenserklärungen, in Konzilsbeschlüssen und
bekenntnishaften Texten.» Und der Akt des Bekennens zu Jesus als

Christus und zum dreieinigen Gott soll weitergehen in den sich
wandelnden Zeiten und Orten, in Kontinuität mit dem ursprünglichen
apostolischen Zeugnis und seiner getreuen Auslegung durch die
Jahrhunderte4.

Zielsetzung

Auf ihrer Tagung in Lima 1982 erkannte die Kommission für Glauben
und Kirchenverfassung dem nizäno-konstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnis einen besonderen Rang als Ausdruck des apostolischen

Glaubens zu. Die Aufgabe des Studienprojektes wurde in drei,
schon von Nairobi 1975 kurz genannten Punkten formuliert:

1. «Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Anerkennung des apostolischen

Glaubens, wie er im ökumenischen Glaubenssymbol, dem Nizänum,

niedergelegt ist;

4 Wurzeln (Fn. 3), 29.

210



2. auf dem Weg zu einer gemeinsamen Auslegung des apostolischen
Glaubens in der gegenwärtigen Situation der Kirchen;

3. auf dem Weg zu einem gemeinsamen Bekennen des apostolischen
Glaubens heute.»5

Zur Anerkennung

Zur Anerkennung des Symbolums ist eine Rückbesinnung darauf
notwendig. Das Nicäno-Constantinopolitanum stammt aus einer Zeit, in
der die Kirche noch nicht gespalten war; das Symbolum konnte also

von der ganzen Kirche anerkannt werden und ist heute das unter
Christen am weitesten verbreitete Glaubensbekenntnis.

Lima hat in dieser Beziehung vorgeschlagen, die Kirchen sollten
den im Symbolum enthaltenen Glauben «erneut anerkennen, den Status

ihrer eigenen Lehre in seinem Licht... überprüfen, seinen Aussagegehalt

als Grundlage einer umfassenderen kirchlichen Einheit
bekräftigen und seinen Stellenwert im eigenen liturgischen Leben dort...
stärken, wo dies notwendig und aus seelsorgerlicher Verantwortung
heraus möglich ist». So würde die Verbundenheit mit dem Glauben
der Väter, die sogenannte vertikale Ökumene, gestärkt werden. Dabei
wollen der Weltkirchenrat sowie Glaube und Kirchenverfassung
schon gar nicht tun, als ob sie die Aufgabe eines Ökumenischen Konzils

wahrnehmen könnten, und auch nicht ein neues Glaubensbekenntnis

formulieren. Man kann sich also fragen, ob eine solche
Anerkennung viel bedeuten würde. Gewiss ist für die meisten Kirchen,
sicher für die altkatholische, das Nicäno-Constantinopolitanum eine so
selbstverständliche Autorität, dass man kaum wissen würde, was
darüber noch zu sagen sei. Die wenigen bekenntnislosen Kirchen wären
alsdann die einzigen, die mit einer formalen Anerkennung des Symbolums

Mühe haben würden.
Aber vielleicht ist die Sache doch nicht so einfach, und zwar aus

zwei Gründen. Zuerst aus einem aktuellen Grunde: Die Anerkennung
des Glaubensbekenntnisses ist für viele, allzu viele, eine rein äusserli-
che Sache geworden. Es wird inhaltlich nur noch von denjenigen
verstanden, die Dogmengeschichte studiert haben. Und öfters wird die
Frage gestellt, ob das Symbolum noch hinreichend ist für unsere Zeit
und unsere theologischen und liturgischen Bedürfnisse. Einerseits
wird diese Frage aus kulturellen Gründen gestellt. Man sagt, die grie-

5 Wurzeln (Fn.3), 15.

211



chisch-römische Welt, wo das Symbolum entstand, sei die unsrige
nicht mehr. Und wo die europäischen Kirchen vielleicht doch noch
irgendwie aus dieser Tradition glauben leben zu können: in der Dritten
Welt könne man das sicher nicht, und der europäische Ausdruck des

Glaubens werde als imperialistisch erfahren. Anderseits wird die

Frage nach der Hinlänglichkeit des Symbolums auch aus theologischen

Gründen gestellt, z.B. von denen, die in gewissen Schriftstellen
die Hand katholisierender männlicher Chauvinisten erkennen,
deshalb die Anerkennung verweigern und manchmal sogar fordern, dass

andere Traditionen der alten Kirche Gehör finden sollten, die aber
das klassische Christentum durchweg als gnostisch und häretisch
gekennzeichnet hat. So sei die Anerkennung keine leichte Aufgabe, sagte
der amerikanische orthodoxe Theologe Thomas Hopko in Stavanger.

Zur A uslegung

Der zweite Schritt, den das Projekt vorsieht, muss das Ganze konkreter

oder wenigstens zeitgenössischer machen. Wenn man ohne weiteres

von der Anerkennung oder Wiederanerkennung des Nizänums
zum formalen gemeinsamen Bekenntnis überginge, wäre nicht viel
gewonnen. Darum ist der zweite Schritt ganz wichtig, in dem das Nizänum

von den Kirchen aus der aktuellen Lage der Menschheit heraus

ausgelegt und inhaltlich angeeignet werden soll, dadurch, dass sowohl
die klassischen Themen des Glaubens der Kirche als auch die
Herausforderungen unserer eigenen Zeit in Betracht gezogen werden. So wird
uns die Frage gestellt: Was bedeutet das Symbolum den heutigen
altkatholischen Kirchen und dem modernen altkatholischen Menschen?
Wir müssen später hierauf zurückkommen.

Zum Bekenntnis

Schliesslich komme es darauf an, sagt das Programm des Studienprojekts,

«Schritte zu unternehmen, die es den getrennten Kirchen ermöglichen,

kirchentrennende Verurteilungen (Anathemata) aus der
Vergangenheit zu überwinden, wie sie z. B. im ersten Kanon von Konstantinopel

381 und in einigen Artikeln der Confessio Augustana
ausgesprochen sind». Weiter kann man gegenseitig die kirchlichen
Glaubenserklärungen aus unserem 20. Jahrhundert, wie die Barmer Thesen

und das Bekenntnis der Kirche von Südindien, zur Kenntnis nehmen
und möglichst positiv aufnehmen, und auch «möglichst gemeinsame

212



Antworten auf lebenswichtige Herausforderungen unserer Gegenwart»

suchen.
Und hiermit sind wir bei den beiden Fragen angelangt, deren

Besprechung mir von der Konferenzleitung besonders als Aufgabe zugeteilt

wurde:
«1. Welche Möglichkeiten sehen Sie, mit den Verurteilungen (Ana-

thematismen, Damnationen) anderer christlicher Glaubensüberzeugungen

und/oder Gruppen (z. B. Arianer, Anabaptisten), wie sie etwa
in Kanon 1 des Zweiten Ökumenischen Konzils von Konstantinopel
und in den Artikeln 1, 2, 5, 8, 9, 12, 16 und 17 der Confessio Augustana

von 1530 ausgesprochen worden sind, so umzugehen, dass sie

nicht länger einer gegenseitigen Anerkennung der Kirchen als Glieder
des einen Leibes Christi im Weg stehen?

2. Welche Themen, Gesichtspunkte und Erkenntnisse betrachten
Sie als unerlässlich für einen gemeinsamen Ausdruck des apostolischen

Glaubens heute (vgl. den alten Grundsatz: quod requiritur et
sufficit: was erforderlich und ausreichend ist)?»

Es geht also um die Aufhebung alter Trennungen und die Bestimmung

der Mitte des Glaubens, was die Bonner Konferenz 1931 «The
Essentials of the Faith» nannte. Ich stelle mir vor, zuerst die historischen

Hintergründe des ersten Kanons von Konstantinopel kurz zu
beleuchten, und von da heraus die allgemeinere Frage nach
Rechtgläubigkeit und Ketzerei zu stellen. Von daraus werden wir dann die

Anerkennung des Symbolums betrachten.

Der erste Kanon des Konzils von Konstantinopel (381-382)

Auf dem Konzil von Konstantinopel wurde der Glaube des Konzils
von Nizäa (325) bestätigt. Das war keine automatische Sache.
Zwischen 325 und 381 war der Glaube des Konzils von Nizäa sehr
umstritten. Es gab verschiedene Parteien, und die kirchlichen und politischen

Verhältnisse wechselten und blieben unklar etwa bis 379, als

Kaiser Theodosius I. die Herrschaft übernahm. Erst dann setzte sich
die Richtung, die wir jetzt die orthodoxe nennen, entscheidend durch.
Bald darauf wurde in der Reichshauptstadt Konstantinopel ein Konzil
einberufen. Im ersten Kanon werden dann aufgrund des nizänischen
Glaubens die Häretiker aufgezählt, die von ihm ausgeschlossen sind.
Dabei geht es, wie immer im 4. Jahrhundert, um die Gotteslehre. Es

geht um das genaue Verhältnis des Sohnes und auch des Heiligen Geistes

zum Vater. Erst im S.Jahrhundert, als dieser Streit zu Ende ist,

213



macht man sich Gedanken über die Zusammensetzung der Person

Christi. Das ist das Thema des Konzils von Chalzedon. Im 4. Jahrhundert

befasste man sich aber noch fast ausschliesslich mit der
grundsätzlicheren Frage der Position des Sohnes und des Geistes innerhalb
oder ausserhalb der Gottheit. Ich zitiere jetzt den Text des Kanons:

«Der Glaube der 318 Väter, die in Nizäa in Bithynien versammelt

waren, soll nicht ausser Kraft gesetzt werden, sondern in Geltung
bleiben: und es wird jede Häresie verdammt, namentlich die der Euno-
mianer oder Anhomöer, die der Arianer oder Eudoxianer, die der Se-

miarianer oder Pneumatomachen, die der Sabellianer. Marcellianer,
Photinianer und Apollinaristen.»6

Die zuerst erwähnten Eunomianer oder Anhomöer bildeten die

Gruppe, die man heute als die radikalen Arianer oder Neu-Arianer
bezeichnet. Sie gehen auf Aetius, den Lehrer des Eunomius, zurück,
welcher seit ungefähr 355 die extremen Formeln des Arius
wiederaufgenommen hatte. Obwohl sie den Sohn nicht ausdrücklich als dem
Vater unähnlich betrachteten, wie der ihnen beigelegte Name «Anhomöer»

unterstellt, ordneten sie ihn dennoch dem Vater als erstes
Geschöpf unter und betrachteten ausserdem den Heiligen Geist als höchstes

der Geschöpfe des Sohnes. Kirchenpolitisch konnten sie sich
jedoch kaum entfalten. Eunomius wurde für kurze Zeit Bischof von
Zizykus, aber seine Partei stiess auf den Widerstand anderer Parteien
in der Kirche. Die Eunomianer suchten noch eine eigene Kirchengemeinschaft

zu organisieren, konnten sich aber nicht durchsetzen. 383

wurde Eunomius endgültig vom Staat verurteilt.
Die zweite Gruppe, die vom Konzil verurteilt wurde, war die der

Arianer oder Eudoxianer. Im Jahre 358 war sie noch eine wichtige
Gruppe in der Kirche, weil Kaiser Konstantius II. sie begünstigte. Die
Arianer hielten 359 eine Synode ab und vertraten folgende
Kompromissformel: «Der Sohn ist dem Vater gemäss der Schrift ähnlich.»
«Ähnlich» heisst auf griechisch homoios. und darum wird diese

Gruppe jene der Homöer genannt. Damit grenzten sie sich links ab

gegen die Eunomianer und rechts gegen die Gruppen, die eine engere
Verbindung zwischen Sohn und Vater postulierten, wie die unten zu

6 A. M. Ritter. Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen. Bandi, Alte
Kirche, 3. Auflage, Neukirchen-Vluyn 1985, 180. Die jetzt folgende Auslegung
dieses Kanons beruht auf dem Vortrag «Der geschichtliche Hintergrund des

ersten Buches Contra Eunomium Gregors von Nyssa» von Professor Basil
Studer OSB. Dieser Vortrag wurde gehalten am Gregor-von-Nyssa-Collo-
quium in Pamplona (Spanien) im August 1986.

214



erwähnenden Homöusianer. Unter Kaiser Valens wurden sie dann

von 364 bis 377 die vorherrschende kirchliche Gemeinschaft. Sie hies-

sen Eudoxianer nach Eudoxius, einem ihrer Führer, der von 360 bis
370 Bischof von Konstantinopel war. Im Jahre 377/378, kurz vor der
Herrschaft von Theodosius, änderte sich die Kirchenpolitik, und die
Eudoxianer verloren immer mehr an Boden.

Die dritte Gruppe trägt die wenig präzise, auf Epiphanius zurückgehende

Bezeichnung «Semiarianer». Sie heissen auch «Pneumato-
machen». Hier begegnen wir einer Gruppe, die sich bei der Spaltung
der grossen kirchlichen Partei der Homöusianer bildete. Letztere
stand den Nizänern am nächsten, ohne sich jedoch mit ihnen abfinden

zu können. Die Homöusianer hatten sich etwa seit 358 organisiert
und vertraten die Formel: homoiousios - der Sohn ist dem Vater im
Wesen gleich. Diese Partei bestand aus Theologen, die sich als Erben
des Origenes betrachteten. Sie vertraten die origenistische Drei-Personen-Lehre

und scheuten die Theologen, die den Unterschied der
Personen zu sehr verwischten, nach dem Vorbild des Erzketzers Sabellius.
Mit anderen Worten: sie verdächtigten die nizänischen Theologen des

Sabellianismus. Hier gebrauchte man nämlich den Terminus homoou-
sios: der Sohn ist mit dem Vater eins (oder sogar: identisch) im Wesen.

Die Nizäner heissen darum auch Homusianer.
Bald gerieten die Homöusianer aber auch in Konflikt mit den oben

genannten Homöern. Und in den sechziger Jahren des 4. Jahrhunderts
spalteten sie sich in eine grössere und eine kleinere Gruppe. Die grössere

Gruppe verband sich mit der nizänischen Partei, und bekannte
sich damit zur Nicht-Geschöpflichkeit des Heiligen Geistes. Die
Worte homoousios und homoiousios wurden einander gleichgestellt.
Die kleinere Gruppe der ehemaligen Homöusianer aber verwarf die
Gottheit des Geistes. Darum wurden sie «Pneumatomachen» genannt.
Anfang der siebziger Jahre hatte diese Gruppe noch einige kirchenpolitische

Erfolge. 378 schlössen sie sich zu einer eigenen Kirchengemeinschaft

zusammen. Auf dem Konzil von Konstantinopel wurden
die Pneumatomachen auf Veranlassung des Kaisers Theodosius zu

Unionsgesprächen eingeladen, da sie jetzt die den Nizänern am nächsten

stehende Partei darstellten. Die Initiative des Kaisers ist daher zu
verstehen, da die meisten Herrscher an dogmatischen Scharfmachereien

gar nicht interessiert waren, aber das Ideal «Eine Kirche - ein
Reich» hegten. Und weil die Kaiser ab Konstantin selber erfuhren,
dass es unmöglich war, alle sich befehdenden kirchlichen Parteien zu
vereinigen, suchten sie immer die grösstmögliche Mehrheit der Chri-

215



sten innerhalb jener Kirche zu vereinigen, welche auch ihrer eigenen
dogmatischen Überzeugung entsprach. Die nizänische Partei
versuchte die Pneumatomachen für ihren Standpunkt zu gewinnen. Das

Konzil stimmte sogar zu, den dritten Artikel des Glaubensbekenntnisses

eher vage zu formulieren. Der Heilige Geist war selbst in der
Fassung des Glaubensbekenntnisses von Nizäa bloss erwähnt worden. In
der Neuformulierung wurde das Wort «Gott» um der Pneumatomachen

willen sogar nicht ausdrücklich auf den Geist bezogen,
obwohl die meisten Nizäner daran selbst viel weniger Zweifel hatten. Es

wurde aber ein Text gewählt, mit dem die Pneumatomachen sich hätten

finden können. Mir scheint, hierin lag ein wichtiges ökumenisches
Moment: es wurde eine Kompromissformel vorgeschlagen, worin
zwei Parteien mit ziemlich weit auseinandergehenden Meinungen sich
hätten finden können. Mit anderen Worten: auch in der Zeit der Alten
Kirche hat man manchmal die etwas vagere Kompromissformel der

zu engen dogmatischen Präzision vorgezogen. Natürlich wollte man
den Glauben klären und definieren, aber man wollte nicht den Gegnern

zuwenig Raum bieten und nicht den eigenen Standpunkt in der
für diese gerade anstössigsten Form durchsetzen. Das sind ja die
Probleme der begrifflichen Formulierung des Glaubens: man will etwas

sagen, aber bald sagt man mehr, als man meint. Das Konzil von
Konstantinopel hat das begriffen, als es eine breite pneumatologische Formel

wählte. Aber die Pneumatomachen wollten nicht zustimmen. Wie
es sich genau zugetragen hat, wissen wir leider nicht mehr.
Wahrscheinlich wurde ihnen zwar eine Kompromissformel angeboten, aber
es wurde sachlich auf die Gottheit des Geistes insistiert. Oder sie fanden

die Formel nicht gut genug, um den eigenen Standpunkt
auszudrücken. Wie es auch war: sie verliessen das Konzil. Darum wurden
sie denn auch im ersten Kanon des Konzils mitverurteilt.

Sprechen wir auch noch von den anderen Gruppen, die von
Konstantinopel verurteilt wurden. Es werden die «Sabellianer» genannt.
Das ist nicht die Gruppe um den alten Ketzer Sabellius selbst, denn
dieser lebte im 3. Jahrhundert. Es geht hier um die Leute, die zunächst

genannt werden: die Marcellianer. Diese Gruppe bekommt die alte
Ketzermütze des Sabellianismus aufgesetzt. Hier begegnen wir einem

typischen Mechanismus der Anathematisierung: Wenn einmal eine
bestimmte theologische Gedankenlinie verurteilt worden ist - verbunden

mit dem Namen ihres Anstifters, denn Ketzereien sind ja immer
Privatangelegenheiten, grundsätzlich unkatholisch im Sinne von:
allgemein in der Kirche verbreitet, und sie sind immer neu ausgedacht,

216



also unapostolisch, es sind spätere Abweichungen - wenn also eine
bestimmte theologische Gedankenlinie ausgedacht verurteilt ist, setzt

man allen späteren Gruppen, die irgendwie verwandte Gedanken
äussern, die alte Ketzermütze auf. Ein (un)schönes Beispiel für dieses

Verfahren ist die Confessio Augustana, die eine ganze Menge
altkirchlicher Häresien verurteilt, die das aber wohl nicht bloss gemacht
haben wird, damit die Kontinuität der eigenen Partei mit der Alten
Kirche zum Ausdruck gebracht werde. Eine wichtige Frage, auch
noch für die heutige Ökumene, wäre: Wie stoppt man so einen
Mechanismus, damit man jede christliche Gruppe bloss am eigenen Wert
schätzt und damit das Gespräch nicht abbricht, wie gross die theologischen

Schwierigkeiten auch sein mögen?
Die Marcellianer also: Sie bildeten die Gruppe um Marcellus von

Ancyra, der, dem Sabellius tatsächlich nicht völlig unähnlich, die Einheit

Gottes sehr betonte und die Dreiheit minimalisierte. Wir sehen

also, dass, nachdem der erste Kanon bisher Gruppen verurteilt hat,
die das Verhältnis zwischen dem Vater einerseits und dem Sohn und
dem Geist anderseits zu stark lockerten, jetzt eine Gruppe in Betracht

gezogen wird, die den Unterschied zwischen den Personen der Dreieinigkeit

zu undeutlich machte. In seiner eigenen Zeit war Marcellus
noch ein grosser Freund des Vaters der nizänischen Orthodoxie,
Athanasius von Alexandrien, gewesen. Und auch Gregor von Nyssa, der
Bruder des Basilius von Caesarea, fand ihn nicht unsympathisch.
Doch Basilius selber suchte dessen Verurteilung. Allerdings wird
deutlich, dass die Marcellianer 381 nicht mit gleicher Bestimmtheit
verurteilt wurden wie die Eunomianer, Eudoxianer und Pneumatomachen.

Den Nizänern war ein etwas übertriebener Nachdruck auf
die Einheit Gottes lieber als das Umgekehrte. Aber die nizänische Partei

war selber theologisch auch wieder weiterentwickelt, durch ihre
Einigung mit den Homöusianern. Dadurch wurde noch deutlicher, dass

die Orthodoxie eine via media sein müsste zwischen einer übertriebenen

Unterscheidung der drei Personen und einer allzu grossen Betonung

der einen Gottheit.
Gleich anschliessend werden die Photinianer verurteilt, welche auf

Photinus, Schüler und Diakon von Marcellus von Ancyra und später
Bischof von Sirmium, zurückgingen. Der Name Photinus war schon
seit den vierziger Jahren des 4. Jahrhunderts ungünstig bekannt. Zur
Zeit des Konzils hatte er kaum noch Anhänger. Seine Verurteilung
war also selbstverständlich und unumstritten.

Und schliesslich werden die Apollinaristen verurteilt. Hier geht es

217



um die Anhänger des Apollinaris von Laodizäa. Wie Marcellus war er

lange Zeit Freund des Athanasius von Alexandrien und Verteidiger
des Glaubens von Nizäa. Nach dessen Tod betrachtete er sich sogar
selbst als seinen Erben. Mit Basilius von Caesarea führte er Anfang
der sechziger Jahre eine Korrespondenz. Das Problem mit Apollinaris
bestand aber weniger darin, dass er trinitätstheologische Häresien
verkündete, sondern christologische. Tatsächlich würde Apollinaris im
nächsten Jahrhundert als Super-Monophysit gelten, obgleich Kyrill
von Alexandrien viel von ihm lernen würde. Dies, weil die Schriften
von Apollinaris unter den Namen des Athanasius gestellt waren und
Kyrill also glaubte, einen ganz orthodoxen Kirchenvater zu lesen. Zur
Zeit des Konzils von Konstantinopel aber hatte man allmählich
entdeckt, dass die Lehre des Apollinaris nicht akzeptabel war. Nach dem
Konzil wuchs das Empfinden, Apollinaris sei unorthodox. Gregor von
Nyssa, der auf dem Konzil eine wichtige Rolle spielte, schrieb 385

und 387 zwei Abhandlungen gegen die Apollinaristen.
Abschliessend dürfen wir also sagen, dass «die Verurteilung (jeder

Häresie> im ersten Kanon des Konzils von Konstantinopel also reicht
von den (ultra-arianischen> Gefolgsleuten des Eunomius und den unter

Konstantius IL und Valens herrschend gewesenen, hier nach
einem ihrer Führer, dem Hofbischof Eudoxius von Konstantinopel,
benannten Homöern oder (Arianerm auf der (linkem über die (semi-
arianischem Hauptgegner aus der Schlussphase der trinitätstheologi-
schen Streitigkeiten, die (Pneumatomachen) in der Mitte bis zu den
verschiedenen ketzerischen Richtungen innerhalb des nizänischen
Lagers, den Anhängern Marcells, seines Schülers Photin und des Apollinaris,

auf der (Rechten).»7 Der orthodoxe Glaube wurde also einerseits

theologisch abgegrenzt, nach der Auffassung der Gotteslehre,
und anderseits kirchenpolitisch, weil alle Gruppen, die diese orthodoxe

Lehre nicht annahmen, von der Kirchengemeinschaft
ausgeschlossen wurden.

Rechtgläubigkeit und Ketzerei im ältesten Christentum

Diese Ausführungen haben sicher deutlich gemacht, dass der auch
von den Altkatholiken so geliebte Gedanke, die alte Kirche sei ein
unversehrtes und vor allem ungeteiltes Paradies gewesen, nur zutrifft,
wenn man die weggeworfenen Teile der Christenheit nicht mitzählt.
Sonst müsste man sagen, dass nicht erst der reformierte Protestantis-

7 Ritter (Fn.6), 181.

218



mus, sondern bereits die alte Kirche sich geteilt hat wie ein Spaltpilz.
Das Problem von Rechtgläubigkeit und Ketzerei stellte sich aber nicht
erst im 4. Jahrhundert, sondern hat sich bereits am Anfang des

Christentums gestellt. Die herkömmliche kirchliche Auffassung ist, dass

nach dem Unglauben der Heiden und der Bekehrung zum rechten
Glauben durch die Missionstätigkeit der Apostel erst in dritter Instanz
hie und da Irrlehren entstanden, die als Abweichungen des älteren,
schon bestehenden wahren Glaubens verstanden werden müssen. Dieser

Gedanke ist bei den Kirchenvätern allgemein verbreitet und findet
seinen Niederschlag in den sogenannten notae ecclesiae. den vom
Glaubensbekenntnis aufgezählten Merkmalen der Kirche. Demnach
ist die Kirche «eine, heilige, katholische und apostolische». Sie ist
sichtbar eins in ihrer amtlichen Struktur, sie ist heilig in ihrer
unversehrten Lehre und Moral, sie ist katholisch, weil sie über die ganze
Welt verbreitet, aber doch die gleiche ist, und apostolisch, weil sie von
den Aposteln gegründet worden ist und den Glauben der Apostel
unverändert bewahrt hat. Ketzer sind also diejenigen, die von der
katholischen Kirche als solche bezeichnet sind. Sie sind immer spätere
Erscheinungen und entbehren des apostolischen Ursprungs.

1934 erschien das Buch Walter Bauers «Rechtgläubigkeit und
Ketzerei im ältesten Christentum». Das Buch schlug ein wie eine Bombe,
weil Bauer die traditionelle Auffassung über die Entstehung der
Orthodoxie bzw. des Katholizismus umkehrte. 1964 erschien eine zweite

Ausgabe, und mit der englischen Übersetzung von 1970, «Orthodoxy
and Heresy in Earliest Christianity», wurde die Diskussion auch im
angelsächsischen Sprachgebiet eröffnet. Eine bisher wenig beachtete

Widerlegung des Bauerschen Buches vom Anglikaner H.E.W.Tur¬
ner, «The Pattern of Christian Truth», 1954 erschienen, erhielt somit
grösseres Interesse. Bauers These lautet, dass die klassische Reihenfolge

Unglaube-Glaube-Irrglaube für die meisten Orte des ältesten
Christentums nicht zutreffe. Nacheinander studierte er den Ursprung
des Christentums von Edessa (Syrien), Ägypten, Mazedonien und
Kreta, Kleinasien und Rom, und seine Schlussfolgerung war, dass die
historische Reihenfolge nicht Unglaube-Bekehrung zum wahren glau-
ben-Irrlehre wäre, sondern umgekehrt: Unglaube-Irrlehre-Orthodo-
xie. Und, sagt Bauer, diese Orthodoxie sei von Rom aus mit Erfolg
propagiert worden. Anfangs aber sei das Christentum unglaublich
pluriform gewesen, erst später sei der einheitliche Glaube, die Orthodoxie,

der Katholizismus gekommen.
Das Bauersche Buch wurde sehr viel besprochen und wurde sicher

219



nicht von jedermann mit Haut und Haar geschluckt. Momentan ist
der Konsensus ungefähr so: Die meisten Untersucher sind sich
darüber einig, dass das traditionelle kirchliche Schema
Unglaube-Rechtgläubigkeit-Irrlehre ein Wunschtraum der Kirchenväter war. Im
Anfang war tatsächlich die spätere Orthodoxie eine Gruppe neben anderen

Gruppen. Aber sie war nicht immer die Minderheit, wie Bauer
behauptet. Zur gleichen Zeit aber bedeutet dies, dass man für die
frühe Periode die Termini «Rechtgläubigkeit» und «Ketzerei»
überhaupt nicht verwenden kann. Bauer gebraucht eine anachronistische
Terminologie: «Orthodoxie» und «Häresie» sind spätere Worte aus

einer späteren Situation, die man nicht verwenden darf für eine
frühere Situation, wo die Verhältnisse noch ungeklärt waren. Seine
Tendenz ist, die Rechtgläubigkeit als die erfolgreichste Ketzerei zu
definieren. Darüber hinaus hat die protestantische Allergie Bauers für die
römische Kirche ihn dazu gebracht, die Rolle Roms im ältesten
Christentum stark zu übertreiben. Aber Bauer hat etwas ganz Wichtiges
wiederentdeckt: die Pluriformität des ältesten Christentums. Und das

bedeutet, dass die spätere Orthodoxie nicht unbedingt überall apostolisch

sein müsste. Die apostolische Sukzession des Glaubens ist also,

genau wie die des Amtes, an verschiedenen Orten sicher eine res pro
rei defectu. ein Paradies, das es nie gegeben hat. Dazu kommt, dass die
Grenzen zwischen der rechten und der falschen Lehre auch erst
allmählich gezogen wurden. Ein berühmtes Beispiel ist der Gnostizismus,

der längere Zeit innerhalb der Kirche entwickelt wurde. Noch im
4. Jahrhundert wurde die gnostische Bibliothek von Nag Hammadi
eifrigst von pachomianischen Mönchen gelesen. Dennoch müssen wir
jetzt nicht gleich annehmen, dass der Heilige Geist seine Wirkungen
erst voll entfalten konnte, nachdem er vom Konzil von Konstantinopel

auf göttliche Ebene gebracht wurde. Es hat nämlich offenbar ein
Prozess der Selektion, des Behaltens des Guten und des Wegwerfens
des Schlechten, in der Kirche stattgefunden. Das ist eine ganz legitime
Entwicklung. Aber in unserer Zeit mit ihrer ökumenischen Priorität
machen wir uns doch mehr Sorgen über alles, was die Kirche verworfen

hat. Wäre es nicht doch irgendwie möglich gewesen, die Ketzer zu
belehren, ohne sie völlig zu verwerfen? Das ist eine Frage, die ich
nicht beantworten kann. Denn was wir heute deutlicher als je zuvor
sehen, ist, dass alle Ketzer bestimmte Teilwahrheiten nachdrücklich
vertraten, vielleicht überspitzt, so dass die Katholizität ihres Bekenntnisses

verlorenging, aber es waren immerhin wahre Elemente des wahren

Glaubens. Es ist sogar so, dass das, was die Ketzer verabsolutier-

220



ten, von der Kirche übernommen, modifiziert und dem katholischen
Gebrauch angepasst wurde. Nur die Gemeinschaften, die die
Teilwahrheit verteidigten, wurden ausgeschlossen. Von den Gnostikern
hat die Kirche gelernt, dass eine tiefe Gotteserkenntnis möglich ist:
von Marcion, dass Paulus die christliche Tradition entscheidend
beeinfiusst hat; von Montanus, dass das enthusiastische Element in der

Glaubenserfahrung nicht ungestraft vernachlässigt werden kann; von
Novatianus und den Donatisten, dass die Orthodoxie ohne die Ortho-
praxie nicht auskommen kann; von Arius, dass das Verhältnis
zwischen Vater, Sohn und Geist unbedingt geklärt werden müsste; von
Nestorius, dass das Verhältnis zwischen Gott und Mensch in Christus

ausgewogen beschrieben werden sollte; von den Monophysiten und
den Nestorianern, dass nichttheologische Faktoren wie nationale
Gefühle ein Grund zum Schisma werden können.

Man sagt, die Exkommunikation aus dogmatischen Gründen sei

einzigartig in der Religionsgeschichte. Man finde sie nur bei den Christen

und bei den Anhängern des Atonkults. Ist es möglich, im
ökumenischen Zeitalter eine andere Haltung anzunehmen? Können wir die
alten Verurteilungen der Ketzer rückgängig machen? Ich glaube, dass

dies völlig unmöglich ist. Alle heutigen Christen stehen in einer Tradition,

die bis ins 5. Jahrhundert zurückgeht. Über die Verurteilungen
des Konzils von Chalzedon kann man deshalb noch reden, weil es die
orientalischen Kirchen noch gibt und man sich mit ihnen versöhnen
kann, und das wird für Katholiken, Protestanten und Orthodoxe
zugleich ein grosses Ziel sein. «Does Chalcedon divide or unite» ist eine
reelle Frage, weil es noch Befürworter und Gegner dieses Konzils gibt.
Aber mit Eunomianern, Eudoxianern, Pneumatomachen usw. kann
man nicht reden, denn es gibt sie nicht mehr. Und die ganze christliche

Tradition von heute weist sie ab. Wir können nicht einen Augenblick

lang aus unseren eigenen Traditionen steigen und mit den Aria-
nern eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Eucharistiefeier

vereinbaren. Es würde sich nämlich niemand melden, mit dem

wir eine solche Vereinbarung schliessen könnten!
Eine ganz andere Sache ist die der schon erwähnten Ketzermütze.

Es kommt vor, dass heutzutage Theologen «Arianer» genannt werden,

wegen ihrer Theologie. Der Vergleich ist aber unsinnig. Die heutige
Diskussion wird von jedermann geführt innerhalb einer christlichen
Tradition, die Arius abgewiesen hat. Und es gibt heute viele neue
Fragen, die Arius gar nicht kannte. Die Welt hat sich geändert, und damit
die Fragen der Menschen. Darum gehen manche Theologen heute viel

221



weiter, als der radikalste Arianer je gegangen ist. Bei den Arianern ist

Christus nämlich immer noch das höchste aller Geschöpfe.
Es kann also gar nicht die Rede davon sein, dass altkirchliche

Verurteilungen rückgängig gemacht werden. Worum es geht, ist, dass wir
mit den altkirchlichen und den späteren Verurteilungen anderer
christlicher Glaubensüberzeugungen und/oder Gruppen so umgehen,
dass sie nicht länger einer gegenseitigen Anerkennung der Kirchen als

Glieder des einen Leibes Christi im Wege stehen. Das heisst, dass man
die alten Ketzermützen unverzüglich in die Klamottenkiste stecken

sollte, und das heisst vor allem, dass eine andere Methode gesucht
werden muss als die altkirchliche, mit abweichenden Meinungen
umzugehen. In der Geschichte des Christentums sind immer wieder
Spaltungen aufgetreten, weil man den wahren Glauben vom falschen

abzugrenzen versuchte. An sich finde ich es eine gute Sache, zu formulieren,

was die christliche Gemeinschaft glaubt und was sie nicht
glaubt. Aber das heisst nicht automatisch, dass die Kirchengemeinschaft

brechen muss mit denjenigen, die dem formulierten Glauben
nicht genau so folgen. Schliesslich ist jede Glaubensformel eine
Kompromissformel, die viele, individuell verschiedene Gläubige vereinigen
muss. Dabei darf man auch sagen, dass wir uns mehr als unsere
Vorväter bewusst sind, dass die menschliche Kommunikation eine
äusserst komplizierte Angelegenheit ist, und dass Worte oft nicht ausreichen

zur Beschreibung dessen, was in Menschen vorgeht. Auch haben
wir in unserem Jahrhundert entdeckt, dass es Querschichten im
Christentum gibt, also durch die Kirchen hindurch Menschen, die sich
verbunden fühlen in gemeinsamen Anliegen, z.B. in ihren Interessen für
soziale Fragen oder bestimmte Spiritualitäten.

Wir müssen uns also fragen, ob es das höchste Ziel der Ökumene
sei, den gemeinsamen Glauben in begrifflicher Formulierung zum
Ausdruck zu bringen. Freilich war die alte Kirche nicht nur bemüht,
die begrifflich genaueste Formulierung des Glaubens zu finden. Von

Anfang an hatten die Glaubensbekenntnisse auch eine doxologische
Funktion. Mehr noch: die Ausbildung christlicher Bekenntnisse hatte

von Anfang an, wohl in Anknüpfung an das Gotteslob der Psalmen,
zumeist den Charakter des Lobpreises der grossen Taten Gottes, der

Schöpfung, der Erlösung und der Vollendung. Wenn das Nizänum
also tatsächlich ein ökumenisches Instrument sein will, sollten die

Kirchen schon dessen blossen Vortrag oder dessen gemeinsames Sprechen

als Lobpreis verstehen.
Hilversum (Holland) Martien F. G. Parmentier

222


	Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer Gemeinschaft der Kirchen

