Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 4

Artikel: Bericht Uber die 26. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
vom 6.-12. September 1987 in Léwen

Autor: Nickel, Edgar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404733

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht iiber die 26. Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz vom 6.—12. September 1987 in Lowen

Gemeinsames Bekenntnis des Glaubens und Einheit des Leibes Christi

Es konnte zundchst den Anschein haben, als begidbe sich die Theolo-
genkonferenz auf ein fremdes Territorium. Erstmalig wurde sie ja ih-
rem Grundsatz untreu, nur in einem Land zusammenzukommen, in
dem es altkatholische Gemeinden gibt. Im Laufe der Woche jedoch
stellten wir 63 Teilnehmer fest, wie stark verwoben die Geschichte un-
serer Kirche mit jener altehrwiirdigen Universitit ist, wie sehr wir dort
auf geistige und theologische Spuren stossen, die auch Wurzeln fir
unsere eigene kirchliche Existenz bedeuten.

Wir fithlten uns im Bannkreis eines Dreigestirns von Denkern, die
sich durchaus als Impulsgeber fiir altkatholisches Lebensgefiihl in An-
spruch nehmen lassen kénnen.

Da ist jener grosse Humanist Erasmus von Rotterdam. Auf ihn wies
bei der Er6ffnung der Konferenz Katja Nickel hin. Im Jahre 1518 er-
schienen in Lowen seine Querela Pacis, eine Grundsatzschrift iiber
den Frieden, gedacht als Vorbereitung auf einen internationalen Frie-
denskongress in Cambrai, der dann nie stattfand. Die Sekretdrin der
Theologenkonferenz zitierte aus dieser Schrift: «Allein dem menschli-
chen Lebewesen ist die Sprache gegeben, die besonders als Freund-
schaftsstifter geeignet ist.» Sie gab diesen Satz der Konferenz als an-
spornendes Geleit auf den Weg, galt es doch, in diesen Tagen Fragen
zu beantworten und Missverstindnisse aus dem Weg zu rdumen, die
in den vergangenen zwei Jahren aufgekommen waren. Manche emp-
fanden sie ja bereits als eine Zerreissprobe der Utrechter Union.

Als zweiter der grossen Geistesgestalten wire dann jener Adrian
Dedel aus Utrecht zu nennen, der Nachwelt eher als Papst Ha-
drian VI. bekannt. Er wirkte einige Jahre als Professor in Léwen, be-
vor er — der Erzieher Kaiser Karls V. — in politischer Mission nach
Spanien ging, um schliesslich knappe zwei Jahre 1522/23 als Papst zu
wirken. In seinem Testament vom 8. September 1523 vermachte er sein
Haus in Lowen der Universitdt. In ihm sollten junge Geistliche unter
der Leitung eines Theologieprofessors wohnen. Im Lauf der Ge-
schichte machte das Papstkolleg manche Wandlungen durch. Heute
ist es ein grosses Studentenwohnheim, aber immer noch unter der Lei-
tung zweier Theologieprofessoren, Prof. Dr.M.Sabbe und Prof. Dr.

197



L.Leyssen, die uns mit grosser Herzlichkeit willkommen hiessen. [hr
Assistent, Dr. Bert Wirix, dessen Einladung wir unsere Anwesenheit in
Loéwen verdankten, ist uns ja kein Unbekannter, arbeitet er doch auch
zugleich als Assistent an der altkatholischen Abteilung der theologi-
schen Fakultdt der Reichsuniversitit in Utrecht. So konnten wir uns
als Bewohner eines Papstkollegs auch als Altkatholiken wohl fiihlen,
um so mehr, als Papst Hadrian VI. ein Papstmodell darstellt, das alt-
katholischen Vorstellungen sehr entgegenkommt. Er konnte sich einen
unfehlbaren Papst nicht vorstellen und wagte darum auch einen 6ku-
menischen Schritt, den nach ihm kein anderer Papst mehr unternahm:
Auf dem Niirnberger Reichstag von 1523 legte er durch seinen Dele-
gaten ein Schuldbekenntnis der Kirche Roms an den Zustdnden ab,
die zur Reformation Martin Luthers fiihrten.

Es gipfelt in dem Satz: «Wir alle, Prialaten und Geistliche, sind vom
rechten Weg abgewichen.» Bei allen noch so guten Konvergenzge-
sprichen unserer Tage vermisst man dieses reinigende Eingestdndnis
des eigenkirchlichen Versagens. Zu sehr will man den Schein des rich-
tigen theologischen Weges aufrechterhalten. Es bleibt die Frage, ob
sich da — unausgesprochen oder nicht — ein Stiick Unfehlbarkeitsden-
ken der einzelnen Kirchen verbirgt. Im Hause dieses Papstes bezogen
wir fiir eine gute Woche Quartier. Sein guter Geist, der sich auch zum
Versagen seiner eigenen Kirche bekennen konnte, hat gewiss unsere
Gedanken und Gespridche positiv begleitet.

Der dritte im Bunde wirkt noch starker als die beiden anderen in
unsere eigene Kirchengeschichte hinein. Cornelius Jansen lebte
1630-1636 als Professor in Lowen, bevor er fiir zwei Jahre als Bischof
nach Ypern ging und dort starb. Im Park des «Hollandse Colleg», ei-
ner Burse fiir Studierende des Bistums Harlem, dessen geistlicher
Rektor Jansenius war, konnten wir auf unserem Rundgang durch die
historischen Stitten der Stadt den Turm des Jansenius besuchen. Wir
standen in dem Raum jenes Refugiums in der Stadtmauer, in dem er
wohl sein beriihmtes Werk iiber die Theologie des Augustinus ge-
schrieben hat. Einen Erstdruck dieses Buches, das zur Grundlage ei-
ner grossen theologischen und spirituellen Bewegung werden sollte,
die sich auf die besten Geister des 17. und 18.Jahrhunderts auswirkte
und auch die Geschichte der Utrechter Kirche nachhaltig beeinflussen
sollte, konnten wir in der Schatzkammer der theologischen Abteilung
der Universitdtsbibliothek bewundern. Fir viele von uns war es unbe-
kannt, dass das Bischofskreuz von Cornelius Jansen auf den jeweili-
gen altkatholischen Erzbischof von Utrecht iibergegangen ist und von

198



ihm getragen wird. In seiner dusserst schlichten Form verkérpert es
die spirituelle Einstellung jenes grossen Denkers.

Der derzeitige Inhaber des Bischofssitzes von Utrecht, Erzbischof
Antonius Jan Glazemaker, gab in seiner nun schon zur Tradition ge-
wordenen Einfithrung am ersten Abend einen Uberblick iiber den
Stand und die Zukunftsaufgaben der Utrechter Union. Er verhehlte
nicht, dass es in manchen Fragen, wie etwa der der Frauenordination
oder der eucharistischen Gastbereitschaft, zu Zerreissproben kommen
konnte, man moglicherweise auf Kreuzungen zusteuere, an denen wir
nicht unfallfrei vorbeikdmen. Dazu gehorten auch manche Ungereimt-
heiten und Doppeldeutigkeiten etwa in der Benutzung der neuen Wei-
heformulare oder der Akzeptierung der Weihe von Diakoninnen.

Es sei jetzt an der Zeit, endlich Klarheit iiber die Stellung der Bi-
schofe in der Internationalen Bischofskonferenz (IKB) gegeniiber ih-
ren Kirchen zu erhalten. Bislang ist nach ihrem Statut die Utrechter
Union eher eine Union von Bischéfen als von Kirchen.

Der Erzbischof wies darauf hin, dass noch in diesem Jahr der Ab-
schluss des orthodox/altkatholischen Dialogs stattfindet. Anfang No-
vember wird eine Delegation altkatholischer Bischéfe dem Okumeni-
schen Patriarchen Demetrios von Konstantinopel die Ergebnisdoku-
mente libergeben. (Es sei in diesem Zusammenhang darauf verwiesen,
dass die Theologenkonferenz im nidchsten Jahr in Innsbruck sich mit
den Kommissionsdokumenten beschiftigen wird.) Auch die Mille-
niumsfeier der russisch-orthodoxen Kirche wird unsererseits mitbe-
gangen.

Bei der Lambeth-Konferenz werden im kommenden Jahr erstmalig
drei altkatholische Bischofe als offizielle Teilnehmer anwesend sein.
Sicher wire die Frage der Frauenordination bei den Anglikanern von
uns mitzubedenken, doch diirften wir nicht iibersehen, dass die Angli-
kaner heute weltweiten Problemen gegeniiberstehen, bei denen wir
Altkatholiken nur eine kleine Rolle spielen.

Wichtig wire fiir unsere Kirche — so schloss der Erzbischof seine
Ausfithrungen — die intensive Beratung der Theologen, wofiir solche
Konferenzen wie diese oder die anglikanisch/altkatholische vom Juli
in Toronto beispielgebend seien. Man konne neuen Herausforderun-
gen nicht mit alten Antworten begegnen. Spannungen miissten ausge-
halten werden, wobei Ortskirchen andere Kirchen nicht vom eigenen
Modell her werten oder abwerten sollten.

199



Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer Gemeinschaft
der Kirchen

Wenn auch eng miteinander verwandt, so handelte es sich doch bei
dem Gesamtthema der Konferenz um zwei theologische Problem-
kreise, die in zwei getrennten Durchgidngen behandelt wurden.

Zum ersten Thema referierten Dr. M. F.G. Parmentier (Hilversum)
aus altkatholischer und Professor Dr. Heinz Stobbe (Miinster) aus ro-
misch-katholischer Sicht.

Um eine Vertiefung und Verbreiterung der Thematik iiber die Refe-
rate hinaus maoglich zu machen, wurde erstmalig eine Podiumsdiskus-
sion angesetzt, an der ausser den Referenten noch Professor Dr. Her-
wig Aldenhoven (Bern) und der Berichterstatter teilnahmen. Ich
sprach gegeniiber den Referaten vornehmlich deren Betrachtung der
alten Kirche an. Gegeniiber der Position von Professor Stobbe, dass es
nicht auf einzelne Momente der Lehrentscheidungen wie die sieben
allgemeinen Konzilien ankomme, sondern auf die Autoritdt und den
unfehlbaren Glauben der Kirche als konziliare Gemeinschaft, fragte
ich nach dem Ort der Entscheidung. Handle es sich um ein irgendwo
angesiedeltes Lehramt oder kénne die Kirche erst dann verbindlich
sprechen, wenn die communio sanctorum als Ganze sich in einem all-
gemeinen Konzil triafe. Das wire dann eine utopische Wunschvorstel-
lung und wiirde ja auch der Ansicht von der Bedeutung der Konzilien
und dem apostolischen Glauben widersprechen. Gewiss sei die alte
Kirche nicht das Paradies gewesen, das es nie gegeben hat, bemerkte
ich zu den Ausfiithrungen von Dr. Parmentier. Aber wiirden sich nicht
in der Pluriformitdt der theologischen Strémungen, in dem Wandel
von Denkprozessen grosser Theologen, in der sparsamen Art, wie nur
gegen grosse Irrlehren — etwa die Gnosis — Stellung bezogen wurde,
Modelle des Verhaltens der alten Kirche zeigen, die auch fiir die 6ku-
menische Gegenwart beispielhaft werden konnten? Zwar wire die
Kirche nach Konstantin in ihren konziliaren Prozessen den Weg der
Ausgliederung gegangen. In dem Mysterium der Rezeption und in
dem Versuch der via media bis fast zum Kompromiss (Entscheidun-
gen von Konstantinopel 381 und Chalzedon 451) wire immer noch
ein Hauch des altkirchlichen Paradieses spiirbar.

Die Frage, ob Arius besser oder schlimmer als heutige moderne Theo-
logen war, die Jesus zum blossen Menschen machen, war zwischen
Prof. Aldenhoven und Dr. Parmentier kontrovers. Schliesslich hatte
sich in der Zeit des Arius die Christologie noch nicht voll entwickelt.

200



Moderne Methoden der Soziologie und Psychologie zur Erfor-
schung aussertheologischer Vorgidnge in theologischen Prozessen wa-
ren unbekannt. Auch sei die Frage nach der Ketzerei in der alten Kir-
che missig, wenn keine Anhinger solcher Lehren vorhanden seien
und sie darum auch nicht zur Kommunion aufgefordert werden koén-
nen. Gegen die These von Professor Stobbe, erst miisse eine kirchliche
Autoritdt anerkannt werden, ehe man an ein Bekenntnis denken
konne, wandte Dr. Parmentier ein, dieses sei in der heutigen multilate-
ralen Situation der Kirchen unmoglich, heute wiirde man nach Kon-
vergenzprozessen fragen. Uberhaupt leide die Behandlung des Konfe-
renzthemas unter der Zuspitzung auf die altkatholisch/rémisch-katho-
lische Kontroverse und verliere die Problematik der Gesamtokumene
aus den Augen. Die Bedeutung des Nicdnischen Glaubensbekenntnis-
ses sel zuwenig angesprochen worden. In der Diskussion zwischen Po-
dium und Plenum stellte sich dann auch heraus, dass Dr. Parmentier
mit seiner Kritik im Recht war. Nahezu ausschliesslich und oft vehe-
ment wurde die Ausgrenzungsfrage (Exkommunikation) angespro-
chen und dabei die exklusive Position der Kirche Roms in Frage ge-
stellt. Der Ansicht Professor Stobbes, die Exkommunikation sei eine
reine Feststellung eines zerriitteten Verhiltnisses, wurde entgegenge-
halten, dass sie altkatholischerseits in Geschichte und Gegenwart als
Ausgrenzung erlebt und empfunden wiirde. Andererseits betonte Pro-
fessor Stobbe, dass sich auch die Kirche Roms nicht als vollkommene
katholische Kirche sehe, sondern andere Kirchen zu ihrer Katholizitit
brauche.

Wurde die Podiumsdiskussion als etwas einseitig empfunden, so
konnte man um so mehr auf die Gruppengespriche gespannt sein.

Dort riickte die Frage nach dem Zentrum des Glaubens in der heu-
tigen Situation in den Vordergrund. Gott selbst war und ist in Christus
gegenwdrtig. In ihm wird das Heil der Menschen und der ganzen Welt
gewirkt. Die aktuellen Fragen von Friede, Gerechtigkeit und Bewah-
rung der Schépfung miissten vom Zentrum dieses gemeinsamen Glau-
bens her die Christen miteinander beantworten. Je starker die Chri-
sten von daher ihre Zerrissenheit iiberwinden, desto mehr tragen sie
dazu bei, die Zerrissenheit der Welt zu iiberwinden. Auslegungen des
Glaubensbekenntnisses in unserer Zeit diirfen nicht durch «entschei-
dungsbevollmichtigte Gremien» sondern in konziliaren Prozessen, im
gegenseitigen Gesprich, vorgenommen werden. Dabei seien verschie-
dene theologische Meinungen moglich, solange der apostolische
Glaube bewahrt bleibe. So sei es miissig zu fragen, was vorrangig sei,

201



das Bekenntnis oder die konziliarische Gemeinschaft. Beide befinden
sich dialektisch in einer Wechselbeziehung. Schon wegen der Glaub-
wiirdigkeit des Verkiindigungsauftrages der Kirchen sei ein gemeinsa-
mes Bekenntnis gefordert.

In einigen Gruppen wurde die Frage aufgeworfen, inwieweit die
Utrechter Union eine konziliare Gemeinschaft sei und nicht Defekte
aufweise. Wiirden ihre Bischofe ohne die Basis ihrer Kirchen nicht im
luftleeren Raum operieren? Auch die Infragestellung der gesicherten
Position der alten Kirche mit ihren sieben Konzilien bereite Schwie-
rigkeiten. Was bleibt dann noch, wurde gefragt. Man wolle Konver-
genzen im Dialog, suche die Katholizitdt des Anderen und sei auch
bereit, die Grenzen der eigenen Katholizitdt auszudehnen, wenn man
sie beim Partner finde. Im eigenen Haus gelte es, konziliare Prozesse
des Austausches und Gesprichs starker wahrzunehmen.

Die Thematik des ersten Konferenzteiles diente vornehmlich der
Standortbestimmung unserer Kirche zu der vom Oekumenischen Rat
der Kirchen aufgetragenen Frage nach dem apostolischen Glauben
und seiner Verkiindigung in unserer Zeit. Die Frage bleibt offen, ob
uns die eigenen Probleme nicht zu wichtig erschienen und wir die
Ausdeutung des Glaubens fiir unsere Zeit dabei vernachldssigt haben.
Das zweite Thema traf nun auf eine in den Kirchen der Utrechter
Union entstandene Kontroverse.

Einladung zu Eucharistie — Eucharistische Gemeinschaft —
Kirchengemeinschaft

Schwierigkeiten machte — man darf nach Lowen durchaus in der Ver-
gangenheit sprechen — die 1985 von der Synode des deutschen Bis-
tums und den Synoden der Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in
Deutschland (EKD) beschlossene gegenseitige Einladung zu Abend-
mahl und Eucharistie. Vor allem aus formalen Griinden erregte diese
gegenseitige Einladung in anderen Kirchen der Utrechter Union Auf-
sehen und stiess auf Widerstand. Zu sehr wurde befiirchtet, es handle
sich um ein Interkommunionabkommen, die volle Kirchengemein-
schaft mit den evangelischen Partnern wiirde direkt angestrebt und sei
in greifbare Nihe geriickt. Dann wire allerdings zu einem solchen Ab-
kommen die Zustimmung aller Kirchen der Utrechter Union oder der
Internationalen Bischofskonferenz erforderlich.

Professor Dr. Christian Oeyen (Bonn) befasste sich in seinem Refe-
rat u.a. mit den Praktiken des Ausschlusses im Neuen Testament und

202



der Alten Kirche. Dabei wies er darauf hin, dass die alte Kirche drei
Gruppen kannte, von denen sie sich distanzierte: die Hiretiker als
Leugner von Grundwahrheiten, die Schismatiker mit weniger wichti-
gen Abweichungen und die Parasynagogen mit disziplindren Abwei-
chungen. Auf unser heutiges Verstdndnis iibertragen hiesse es, dass
wir es im Okumenischen Gesprédch von Kirchen vornehmlich mit der
zweiten Gruppe zu tun haben. Auch im Verstindnis der alten Kirche
war mit den Schismatikern der Dialog moglich und die Gemein-
schaftsfindung notwendig. Exkommunikationen betrafen die ausge-
sprochenen Irrlehrer. Auch die Arianer wurden im Dialog tiberzeugt.

Professor Dr. Herwig Aldenhoven (Bern) ging in seinen Ausfithrun-
gen davon aus, dass Christus zum Mahl einlddt. Daraus entsteht Koi-
nonia sowohl des Christen mit Christus als auch der Christen unter-
einander. So leben diejenigen, die miteinander Eucharistie feiern, die
Gemeinschaft der Einheit der Christen.

Dem gegeniiber steht die heutige Wirklichkeit des Eucharistie-Emp-
fangs in getrennten Kirchen. Nur: sind die Kirchen wirklich getrennt?
Gerade das Dokument von Lima zeigt, wie nah sich Kirchen auf dem
Weg zur Einheit bereits befinden.

Gegeniiber dem Hinweis von Professor Oyen, dass es in den altka-
tholischen Kirchen von Anfang an eine Praxis der offenen Kommu-
nion, vor allem gegeniiber Anglikanern gab, weist Professor Aldenho-
ven auf eine andere exklusive Auffassung hin, wie sie in jiingerer Ver-
gangenheit noch Professor Dr. Kiippers (Bonn) vertreten hat. Danach
wiren Einzelkommunionen lediglich als individuelle Grenziiber-
schreitungen denkbar. Fiir den Referenten ist es von besonderer
Wichtigkeit, dass Formen eucharistischer Gastbereitschaft keinesfalls
dazu verfithren diirfen, sich mit der Trennung abzufinden. Eine Insti-
tutionalisierung der jeweiligen Einladung sei abzulehnen. Dafiir sei es
eine pastorale Notwendigkeit, christliche Partner wissen zu lassen,
dass sie willkommen sind, ja es sei sogar geradezu geboten, diese Ab-
sicht anzukiindigen.

Beide Referenten gingen so Schritte aufeinander zu, die nicht nur
fiir die Gruppengespriache wertvoll waren, sondern auch in den Kon-
vergenzthesen der Konferenz ihren Niederschlag fanden.

Das allgemeine Gesprich — auf ein eigenes Podium wurde verzich-
tet — begann zunichst mit der wichtigen Feststellung von Erzbischof
Kok, dass es auch im theologischen Denken bedeutender altkatholi-
scher Vertreter Wandlungsprozesse gegeben habe. So sei Erzbischof
Dr. Andreas Rinkel zunichst der Ansicht gewesen, dass Eucharistie-

203



gemeinschaft die Kirchengemeinschaft voraussetze. In spéteren Jah-
ren habe er Gastkommunionen als Beitrag zur Einheit der Kirche ge-
wertet. Erzbischof Glazemaker wies darauf hin, dass die Kommunion
ja auch ein Gnadenmittel sei. Wenn man gute dkumenische Kontakte
miteinander habe, kdnne man seinen Partner doch davon nicht aus-
schliessen. Gefragt wurde ferner, ob es sich in Deutschland nun um
ein Vereinbarungsabkommen oder wie in Osterreich um eine Ab-
sichtserkldrung handeln wiirde. Es bestiinde die Sorge, dass Grenzen
verwischt werden konnten, zumal Ortskirchen ja heute auch konfes-
sionellen Bilinden zugeordnet wéren.

Bischof Dr. Kraft (Bonn) erklérte, dass der deutsche Schritt im Ver-
zug der Bonner Unionskonferenzen von 1874/1875 zu sehen sei. Bei
der theologischen Kommissionserklarung von EKD und deutschem
Bistum handle es sich um ein Basispapier und nicht um ein Abkom-
men. Es sollten auch die unterschiedlichen Auffassungen von Synoda-
litdt in den Kirchen der Utrechter Union gesehen werden, wobei die
deutsche Kirche durchaus ein hohes synodales Selbstbewusstsein be-
sitze. Pfarrer Warnung warf ein, dass ja in der 6kumenischen Situa-
tion, wo wir schon den Tisch des Wortes gemeinsam haben, wir nicht
einfach die Bibel zuschlagen und die Mahlgemeinschaft ausschlagen
konnten. Diesen Vorgaben der allgemeinen Aussprache sollen nun
Spiegelungen eines engagierten Gespréchs in den Gruppen folgen. Sie
driicken, wie ich meine, durchaus die Bewusstseinslage in den Kir-
chen der Utrechter Union aus.

Ein Gesichtspunkt geht vom Geschenkcharakter der Eucharistie
aus. Gott schenkt in ihr die Gemeinschaft, damit ich auf die volle Kir-
chengemeinschaft hinarbeite. Daher geniigt es zunéchst, dass ich mich
im Glauben und Handeln der anderen Kirchen wiedererkennen kann.
Eine wichtige weitere Voraussetzung ist die Liebe, mit der wir einan-
der begegnen, und die gemeinsame Verantwortung, die wir gegeniiber
der Welt einnehmen. Koinonia ist wie die Vergebung ein Gottesge-
schenk. Daraus ergibt sich, dass wir als Géste Gottes zum Dienst an-
einander und an der Welt gerufen sind, was auch eine spirituelle Bele-
bung des kirchlichen Amtes zur Folge haben kdnnte. Wenn wir das-
selbe Bild des personlichen Gottes, der mich befreit, haben und wir
uns im Gedéachtnis an Jesus ehrlichen Herzens verbunden fithlen, sei-
nem Wort und Beispiel verpflichtet, — dann sind Konfessionsgrenzen
zweitrangig. Dann kann ich auch die Fremdheit des Anderen aushal-
ten, wenn wir nur in Liebe gegeneinander offen sind.

Von einer anderen Blickrichtung her wird die Kirche als eine in al-

204



lem verpflichtete Gemeinschaft gesehen, wenngleich man zugibt, dass
ein Gefiihl dafiir weder in der Okumene noch in der eigenen Kirchen-
gemeinschaft vorhanden ist. Diese Gemeinschaft ist vorgegeben, ihre
Verwirklichung abrufbar, wobei die alte Kirche und ihre sieben Kon-
zilien das Kriterium der Zugehorigkeit bedeuten. Bei diesem Wert-
massstab wird der Praxis mehr Gewicht eingerdumt als der Theorie.
Die Ummiinzbarkeit fiir alle Beteiligten ist gefragt. Dabei sollte die
Andersartigkeit des Anderen ein Ansporn sein, Umsetzungsprozesse
in Gang zu bringen. Die Gewichtsverlagerung auf die Praxis der Ge-
meinschaftsbeziehung darf jedoch ein kritisches Kliren theologischer
Begriffe, die kontrovers sind, nicht ausser Betracht lassen.

In verschiedenen Gruppen wird fiir das Verhéltnis der Kirchen un-
tereinander das Bild von der Ehe gebraucht. Wie dort sollen Spannun-
gen ausgehalten werden. Dabei gibt es eine Hierarchie der Streit-
punkte; solche, die eine Beziehung interessant und lebendig erhalten
und solche, deren Aushalten unmoglich erscheint. Von daher sei die
Zulassung der Kommunion zu iiberdenken. Allerdings sei zu fragen,
ob die Fixierung auf die Eucharistie einem Sakramentalismus huldige,
der von der rémischen Kirche vorgegeben sei. Sollten vom altkatholi-
schen Verstindnis aus nicht auch andere Formen von Gemeinschaft,
wie die im Wort Gottes, wertvoll sein?

Bleibt die Frage, inwieweit sich getrennte Kirchen noch im Bild der
Ehe wiederfinden. So sieht ein anderer Vergleich die Eucharistie-Ge-
meinschaft im Vorfeld der Kirchengemeinschaft wie eine Verlobung,
die auf die Ehe hingerichtet ist. Diese sucht ja auf verschiedene Weise
die Gemeinschaft zu erproben, die dann in der Ehe auf Dauer ange-
legt ist.

Andere Spiegelungen gelten der Begrifflichkeit von Kirchengemein-
schaft, Full Communion und Interkommunion und der Frage, in wel-
chem Bereich sich die deutsche Einladungsvereinbarung eigentlich
befinde. Sei man in der Kirche nur ein von Gott oder Christus eingela-
dener Gast, oder habe die Kirche nicht auch den Auftrag, tiber die
rechte Feier des Herrenmahles zu wachen, die Geheimnisse zu hiiten?

Zwei Erkenntnisse gewinnen an Gewicht. Wenn die Eucharistie
nicht nur ein Zeichen von Gemeinschaft ist, sondern gemeinschafts-
stiftenden Charakter besitzt (mit Christus und untereinander), dann
diirfte es eine Hilfe sein, am Herrenmahl einer anderen Kirche teilzu-
nehmen, um zur Uberwindung einer als widersinnig erkannten Tren-
nung beizutragen.

Und - ist das Herrenmahl schon jetzt vorweggenommene Gemein-

205



schaft mit dem Vater durch den Sohn im Heiligen Geist, dann wire
das eschatologische Ziel der Eucharistie nicht vorerst die Gemein-
schaft meiner eigenen Kirche, sondern die Gemeinschaft mit Gott und
untereinander. Diese eschatologische Dimension kann schon jetzt
wahrgenommen und geiibt werden, sie wird gleichsam vorwegneh-
mend erfahren und sie gibt gleichzeitig Kraft und Anreiz, auf dem ein-
geschlagenen Weg zur vollkommenen Einheit weiterzugehen.

Auch die Bedeutung der Taufe in ihrer kirchenstiftenden Kraft und
als Grundlage der Gemeinschaft der Christen mit dem dreieinigen
Gott und untereinander sollte stidrker hervorgehoben werden. Wenn
die Dokumente von Lima in der Taufe eine weitgehende Ubereinstim-
mung der Kirchen aufweisen, was folgern wir daraus fiir die Euchari-
stie? So verstindlich es ist, dass nicht alle Erkenntnisse sich in den
Konvergenzthesen der Konferenz widerspiegeln, so erkennen wir
darin doch wichtige Gesichtspunkte. Es scheint mir allerdings fiir un-
sere weiteren Uberlegungen notwendig, die Thesen im Zusammen-
hang mit den Referaten und den Gesprachsergebnissen der Konferenz
Zu werten.

Kehren wir zuriick zu den eingangs erwihnten drei grossen Patro-
natsgestalten, die unsere Konferenz begleitet haben.

Die freundschaftsstiftende Kraft der Sprache, von Erasmus gefor-
dert, sie wurde in Diskussionen und Gesprichen lebendig. Das
Schuldbekenntnis Hadrians VI. wurde gegenwirtig in dem Bemiihen,
keine Schuldzuweisungen auszusprechen oder anderen Kirchen und
Christen ihre Rechtgldubigkeit zu bestreiten. Der spirituelle Ernst der
Theologie des Jansenius wurde darin deutlich, dass es sich niemand
mit dem Konferenzthema leicht machte. In Verantwortung vor der ei-
genen Kirchengeschichte und der Bedeutung der Theologie der alten
Kirche darf die Moglichkeit nicht verwehrt sein, auf verschiedenen
Wegen zu dem allen gemeinsamen Ziel zu gelangen: der Einheit der
getrennten Kirchen.

Freiburg i. Br. Edgar Nickel

206



	Bericht über die 26. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz vom 6.-12. September 1987 in Löwen

