
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 4

Artikel: Bericht über die 26. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
vom 6.-12. September 1987 in Löwen

Autor: Nickel, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bericht über die 26. Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz vom 6.-12. September 1987 in Löwen

Gemeinsames Bekenntnis des Glaubens und Einheit des Leibes Christi

Es konnte zunächst den Anschein haben, als begäbe sich die
Theologenkonferenz auf ein fremdes Territorium. Erstmalig wurde sie ja
ihrem Grundsatz untreu, nur in einem Land zusammenzukommen, in
dem es altkatholische Gemeinden gibt. Im Laufe der Woche jedoch
stellten wir 63 Teilnehmer fest, wie stark verwoben die Geschichte
unserer Kirche mit jener altehrwürdigen Universität ist, wie sehr wir dort
auf geistige und theologische Spuren stossen, die auch Wurzeln für
unsere eigene kirchliche Existenz bedeuten.

Wir fühlten uns im Bannkreis eines Dreigestirns von Denkern, die
sich durchaus als Impulsgeber für altkatholisches Lebensgefühl in
Anspruch nehmen lassen können.

Da ist jener grosse Humanist Erasmus von Rotterdam. Auf ihn wies

bei der Eröffnung der Konferenz Katja Nickel hin. Im Jahre 1518

erschienen in Löwen seine Querela Pacis, eine Grundsatzschrift über
den Frieden, gedacht als Vorbereitung auf einen internationalen Frie-
denskongress in Cambrai, der dann nie stattfand. Die Sekretärin der

Theologenkonferenz zitierte aus dieser Schrift: «Allein dem menschlichen

Lebewesen ist die Sprache gegeben, die besonders als
Freundschaftsstifter geeignet ist.» Sie gab diesen Satz der Konferenz als

anspornendes Geleit auf den Weg, galt es doch, in diesen Tagen Fragen
zu beantworten und Missverständnisse aus dem Weg zu räumen, die
in den vergangenen zwei Jahren aufgekommen waren. Manche
empfanden sie ja bereits als eine Zerreissprobe der Utrechter Union.

Als zweiter der grossen Geistesgestalten wäre dann jener Adrian
Dedel aus Utrecht zu nennen, der Nachwelt eher als Papst
Hadrian VI. bekannt. Er wirkte einige Jahre als Professor in Löwen,
bevor er - der Erzieher Kaiser Karls V. - in politischer Mission nach

Spanien ging, um schliesslich knappe zwei Jahre 1522/23 als Papst zu
wirken. In seinem Testament vom 8. September 1523 vermachte er sein

Haus in Löwen der Universität. In ihm sollten junge Geistliche unter
der Leitung eines Theologieprofessors wohnen. Im Lauf der
Geschichte machte das Papstkolleg manche Wandlungen durch. Heute
ist es ein grosses Studentenwohnheim, aber immer noch unter der
Leitung zweier Theologieprofessoren, Prof. Dr. M.Sabbe und Prof.Dr.

197



L. Leyssen, die uns mit grosser Herzlichkeit willkommen hiessen. Ihr
Assistent, Dr. Bert Wirix, dessen Einladung wir unsere Anwesenheit in
Löwen verdankten, ist uns ja kein Unbekannter, arbeitet er doch auch

zugleich als Assistent an der altkatholischen Abteilung der theologischen

Fakultät der Reichsuniversität in Utrecht. So konnten wir uns
als Bewohner eines Papstkollegs auch als Altkatholiken wohl fühlen,
um so mehr, als Papst Hadrian VI. ein Papstmodell darstellt, das

altkatholischen Vorstellungen sehr entgegenkommt. Er konnte sich einen
unfehlbaren Papst nicht vorstellen und wagte darum auch einen
ökumenischen Schritt, den nach ihm kein anderer Papst mehr unternahm:
Auf dem Nürnberger Reichstag von 1523 legte er durch seinen Delegaten

ein Schuldbekenntnis der Kirche Roms an den Zuständen ab,
die zur Reformation Martin Luthers führten.

Es gipfelt in dem Satz: «Wir alle, Prälaten und Geistliche, sind vom
rechten Weg abgewichen.» Bei allen noch so guten Konvergenzgesprächen

unserer Tage vermisst man dieses reinigende Eingeständnis
des eigenkirchlichen Versagens. Zu sehr will man den Schein des

richtigen theologischen Weges aufrechterhalten. Es bleibt die Frage, ob
sich da - unausgesprochen oder nicht - ein Stück Unfehlbarkeitsdenken

der einzelnen Kirchen verbirgt. Im Hause dieses Papstes bezogen
wir für eine gute Woche Quartier. Sein guter Geist, der sich auch zum
Versagen seiner eigenen Kirche bekennen konnte, hat gewiss unsere
Gedanken und Gespräche positiv begleitet.

Der dritte im Bunde wirkt noch stärker als die beiden anderen in

unsere eigene Kirchengeschichte hinein. Cornelius Jansen lebte
1630-1636 als Professor in Löwen, bevor er für zwei Jahre als Bischof
nach Ypern ging und dort starb. Im Park des «Hollandse Colleg»,
einer Burse für Studierende des Bistums Harlem, dessen geistlicher
Rektor Jansenius war, konnten wir auf unserem Rundgang durch die
historischen Stätten der Stadt den Turm des Jansenius besuchen. Wir
standen in dem Raum jenes Refugiums in der Stadtmauer, in dem er
wohl sein berühmtes Werk über die Theologie des Augustinus
geschrieben hat. Einen Erstdruck dieses Buches, das zur Grundlage
einer grossen theologischen und spirituellen Bewegung werden sollte,
die sich auf die besten Geister des 17. und 18. Jahrhunderts auswirkte
und auch die Geschichte der Utrechter Kirche nachhaltig beeinflussen
sollte, konnten wir in der Schatzkammer der theologischen Abteilung
der Universitätsbibliothek bewundern. Für viele von uns war es

unbekannt, dass das Bischofskreuz von Cornelius Jansen auf den jeweiligen

altkatholischen Erzbischof von Utrecht übergegangen ist und von

198



ihm getragen wird. In seiner äusserst schlichten Form verkörpert es

die spirituelle Einstellung jenes grossen Denkers.
Der derzeitige Inhaber des Bischofssitzes von Utrecht, Erzbischof

Antonius Jan Glazemaker, gab in seiner nun schon zur Tradition
gewordenen Einführung am ersten Abend einen Überblick über den

Stand und die Zukunftsaufgaben der Utrechter Union. Er verhehlte

nicht, dass es in manchen Fragen, wie etwa der der Frauenordination
oder der eucharistischen Gastbereitschaft, zu Zerreissproben kommen
könnte, man möglicherweise auf Kreuzungen zusteuere, an denen wir
nicht unfallfrei vorbeikämen. Dazu gehörten auch manche Ungereimtheiten

und Doppeldeutigkeiten etwa in der Benutzung der neuen
Weiheformulare oder der Akzeptierung der Weihe von Diakoninnen.

Es sei jetzt an der Zeit, endlich Klarheit über die Stellung der
Bischöfe in der Internationalen Bischofskonferenz (1KB) gegenüber
ihren Kirchen zu erhalten. Bislang ist nach ihrem Statut die Utrechter
Union eher eine Union von Bischöfen als von Kirchen.

Der Erzbischof wies darauf hin, dass noch in diesem Jahr der
Abschluss des orthodox/altkatholischen Dialogs stattfindet. Anfang
November wird eine Delegation altkatholischer Bischöfe dem Ökumenischen

Patriarchen Demetrios von Konstantinopel die Ergebnisdokumente

übergeben. (Es sei in diesem Zusammenhang darauf verwiesen,
dass die Theologenkonferenz im nächsten Jahr in Innsbruck sich mit
den Kommissionsdokumenten beschäftigen wird.) Auch die Mille-
niumsfeier der russisch-orthodoxen Kirche wird unsererseits

mitbegangen.

Bei der Lambeth-Konferenz werden im kommenden Jahr erstmalig
drei altkatholische Bischöfe als offizielle Teilnehmer anwesend sein.

Sicher wäre die Frage der Frauenordination bei den Anglikanern von
uns mitzubedenken, doch dürften wir nicht übersehen, dass die Anglikaner

heute weltweiten Problemen gegenüberstehen, bei denen wir
Altkatholiken nur eine kleine Rolle spielen.

Wichtig wäre für unsere Kirche - so schloss der Erzbischof seine

Ausführungen - die intensive Beratung der Theologen, wofür solche

Konferenzen wie diese oder die anglikanisch/altkatholische vom Juli
in Toronto beispielgebend seien. Man könne neuen Herausforderungen

nicht mit alten Antworten begegnen. Spannungen mussten
ausgehalten werden, wobei Ortskirchen andere Kirchen nicht vom eigenen
Modell her werten oder abwerten sollten.

199



Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer Gemeinschaft
der Kirchen

Wenn auch eng miteinander verwandt, so handelte es sich doch bei
dem Gesamtthema der Konferenz um zwei theologische Problemkreise,

die in zwei getrennten Durchgängen behandelt wurden.
Zum ersten Thema referierten Dr. M. F.G. Parmentier (Hilversum)

aus altkatholischer und Professor Dr. Heinz Stobbe (Münster) aus
römisch-katholischer Sicht.

Um eine Vertiefung und Verbreiterung der Thematik über die Referate

hinaus möglich zu machen, wurde erstmalig eine Podiumsdiskussion

angesetzt, an der ausser den Referenten noch Professor Dr. Herwig

Aldenhoven (Bern) und der Berichterstatter teilnahmen. Ich
sprach gegenüber den Referaten vornehmlich deren Betrachtung der
alten Kirche an. Gegenüber der Position von Professor Stobbe, dass es

nicht auf einzelne Momente der Lehrentscheidungen wie die sieben
allgemeinen Konzilien ankomme, sondern auf die Autorität und den
unfehlbaren Glauben der Kirche als konziliare Gemeinschaft, fragte
ich nach dem Ort der Entscheidung. Handle es sich um ein irgendwo
angesiedeltes Lehramt oder könne die Kirche erst dann verbindlich
sprechen, wenn die communio sanctorum als Ganze sich in einem
allgemeinen Konzil träfe. Das wäre dann eine utopische Wunschvorstellung

und würde ja auch der Ansicht von der Bedeutung der Konzilien
und dem apostolischen Glauben widersprechen. Gewiss sei die alte
Kirche nicht das Paradies gewesen, das es nie gegeben hat, bemerkte
ich zu den Ausführungen von Dr. Parmentier. Aber würden sich nicht
in der Pluriformität der theologischen Strömungen, in dem Wandel
von Denkprozessen grosser Theologen, in der sparsamen Art, wie nur
gegen grosse Irrlehren - etwa die Gnosis - Stellung bezogen wurde,
Modelle des Verhaltens der alten Kirche zeigen, die auch für die
ökumenische Gegenwart beispielhaft werden könnten? Zwar wäre die
Kirche nach Konstantin in ihren konziliaren Prozessen den Weg der
Ausgliederung gegangen. In dem Mysterium der Rezeption und in
dem Versuch der via media bis fast zum Kompromiss (Entscheidungen

von Konstantinopel 381 und Chalzedon 451) wäre immer noch
ein Hauch des altkirchlichen Paradieses spürbar.

Die Frage, ob Arius besser oder schlimmer als heutige moderne Theologen

war, die Jesus zum blossen Menschen machen, war zwischen
Prof. Aldenhoven und Dr. Parmentier kontrovers. Schliesslich hatte
sich in der Zeit des Arius die Christologie noch nicht voll entwickelt.

200



Moderne Methoden der Soziologie und Psychologie zur
Erforschung aussertheologischer Vorgänge in theologischen Prozessen waren

unbekannt. Auch sei die Frage nach der Ketzerei in der alten Kirche

müssig, wenn keine Anhänger solcher Lehren vorhanden seien
und sie darum auch nicht zur Kommunion aufgefordert werden können.

Gegen die These von Professor Stobbe, erst müsse eine kirchliche
Autorität anerkannt werden, ehe man an ein Bekenntnis denken
könne, wandte Dr. Parmentier ein, dieses sei in der heutigen multilateralen

Situation der Kirchen unmöglich, heute würde man nach

Konvergenzprozessen fragen. Überhaupt leide die Behandlung des
Konferenzthemas unter der Zuspitzung auf die altkatholisch/römisch-katholische

Kontroverse und verliere die Problematik der Gesamtökumene
aus den Augen. Die Bedeutung des Nicänischen Glaubensbekenntnisses

sei zuwenig angesprochen worden. In der Diskussion zwischen
Podium und Plenum stellte sich dann auch heraus, dass Dr. Parmentier
mit seiner Kritik im Recht war. Nahezu ausschliesslich und oft vehement

wurde die Ausgrenzungsfrage (Exkommunikation) angesprochen

und dabei die exklusive Position der Kirche Roms in Frage
gestellt. Der Ansicht Professor Stobbes, die Exkommunikation sei eine
reine Feststellung eines zerrütteten Verhältnisses, wurde entgegengehalten,

dass sie altkatholischerseits in Geschichte und Gegenwart als

Ausgrenzung erlebt und empfunden würde. Andererseits betonte
Professor Stobbe, dass sich auch die Kirche Roms nicht als vollkommene
katholische Kirche sehe, sondern andere Kirchen zu ihrer Katholizität
brauche.

Wurde die Podiumsdiskussion als etwas einseitig empfunden, so

konnte man um so mehr auf die Gruppengespräche gespannt sein.

Dort rückte die Frage nach dem Zentrum des Glaubens in der
heutigen Situation in den Vordergrund. Gott selbst war und ist in Christus
gegenwärtig. In ihm wird das Heil der Menschen und der ganzen Welt
gewirkt. Die aktuellen Fragen von Friede, Gerechtigkeit und Bewahrung

der Schöpfung mussten vom Zentrum dieses gemeinsamen Glaubens

her die Christen miteinander beantworten. Je stärker die Christen

von daher ihre Zerrissenheit überwinden, desto mehr tragen sie

dazu bei, die Zerrissenheit der Welt zu überwinden. Auslegungen des

Glaubensbekenntnisses in unserer Zeit dürfen nicht durch
«entscheidungsbevollmächtigte Gremien» sondern in konziliaren Prozessen, im
gegenseitigen Gespräch, vorgenommen werden. Dabei seien verschiedene

theologische Meinungen möglich, solange der apostolische
Glaube bewahrt bleibe. So sei es müssig zu fragen, was vorrangig sei,

201



das Bekenntnis oder die konziliarische Gemeinschaft. Beide befinden
sich dialektisch in einer Wechselbeziehung. Schon wegen der
Glaubwürdigkeit des Verkündigungsauftrages der Kirchen sei ein gemeinsames

Bekenntnis gefordert.
In einigen Gruppen wurde die Frage aufgeworfen, inwieweit die

Utrechter Union eine konziliare Gemeinschaft sei und nicht Defekte
aufweise. Würden ihre Bischöfe ohne die Basis ihrer Kirchen nicht im
luftleeren Raum operieren? Auch die Infragestellung der gesicherten
Position der alten Kirche mit ihren sieben Konzilien bereite
Schwierigkeiten. Was bleibt dann noch, wurde gefragt. Man wolle Konvergenzen

im Dialog, suche die Katholizität des Anderen und sei auch

bereit, die Grenzen der eigenen Katholizität auszudehnen, wenn man
sie beim Partner finde. Im eigenen Haus gelte es, konziliare Prozesse
des Austausches und Gesprächs stärker wahrzunehmen.

Die Thematik des ersten Konferenzteiles diente vornehmlich der
Standortbestimmung unserer Kirche zu der vom Oekumenischen Rat
der Kirchen aufgetragenen Frage nach dem apostolischen Glauben
und seiner Verkündigung in unserer Zeit. Die Frage bleibt offen, ob

uns die eigenen Probleme nicht zu wichtig erschienen und wir die
Ausdeutung des Glaubens für unsere Zeit dabei vernachlässigt haben.
Das zweite Thema traf nun auf eine in den Kirchen der Utrechter
Union entstandene Kontroverse.

Einladung zu Eucharistie - Eucharistische Gemeinschaft -
Kirchengemeinschafi

Schwierigkeiten machte - man darf nach Löwen durchaus in der
Vergangenheit sprechen - die 1985 von der Synode des deutschen
Bistums und den Synoden der Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in
Deutschland (EKD) beschlossene gegenseitige Einladung zu Abendmahl

und Eucharistie. Vor allem aus formalen Gründen erregte diese

gegenseitige Einladung in anderen Kirchen der Utrechter Union
Aufsehen und stiess auf Widerstand. Zu sehr wurde befürchtet, es handle
sich um ein Interkommunionabkommen, die volle Kirchengemeinschaft

mit den evangelischen Partnern würde direkt angestrebt und sei

in greifbare Nähe gerückt. Dann wäre allerdings zu einem solchen
Abkommen die Zustimmung aller Kirchen der Utrechter Union oder der
Internationalen Bischofskonferenz erforderlich.

Professor Dr. Christian Oeyen (Bonn) befasste sich in seinem Referat

u.a. mit den Praktiken des Ausschlusses im Neuen Testament und

202



der Alten Kirche. Dabei wies er darauf hin, dass die alte Kirche drei

Gruppen kannte, von denen sie sich distanzierte: die Häretiker als

Leugner von Grundwahrheiten, die Schismatiker mit weniger wichtigen

Abweichungen und die Parasynagogen mit disziplinaren
Abweichungen. Auf unser heutiges Verständnis übertragen hiesse es, dass

wir es im ökumenischen Gespräch von Kirchen vornehmlich mit der
zweiten Gruppe zu tun haben. Auch im Verständnis der alten Kirche
war mit den Schismatikern der Dialog möglich und die Gemein-
schaftsfmdung notwendig. Exkommunikationen betrafen die
ausgesprochenen Irrlehrer. Auch die Arianer wurden im Dialog überzeugt.

Professor Dr. Herwig Aldenhoven (Bern) ging in seinen Ausführungen

davon aus, dass Christus zum Mahl einlädt. Daraus entsteht
Koinonia sowohl des Christen mit Christus als auch der Christen
untereinander. So leben diejenigen, die miteinander Eucharistie feiern, die
Gemeinschaft der Einheit der Christen.

Dem gegenüber steht die heutige Wirklichkeit des Eucharistie-Empfangs

in getrennten Kirchen. Nur: sind die Kirchen wirklich getrennt?
Gerade das Dokument von Lima zeigt, wie nah sich Kirchen auf dem

Weg zur Einheit bereits befinden.
Gegenüber dem Hinweis von Professor Oyen, dass es in den

altkatholischen Kirchen von Anfang an eine Praxis der offenen Kommunion,

vor allem gegenüber Anglikanern gab, weist Professor Aldenhoven

auf eine andere exklusive Auffassung hin, wie sie in jüngerer
Vergangenheit noch Professor Dr. Küppers (Bonn) vertreten hat. Danach
wären Einzelkommunionen lediglich als individuelle
Grenzüberschreitungen denkbar. Für den Referenten ist es von besonderer

Wichtigkeit, dass Formen eucharistischer Gastbereitschaft keinesfalls
dazu verführen dürfen, sich mit der Trennung abzufinden. Eine
Institutionalisierung der jeweiligen Einladung sei abzulehnen. Dafür sei es

eine pastorale Notwendigkeit, christliche Partner wissen zu lassen,
dass sie willkommen sind, ja es sei sogar geradezu geboten, diese
Absicht anzukündigen.

Beide Referenten gingen so Schritte aufeinander zu, die nicht nur
für die Gruppengespräche wertvoll waren, sondern auch in den

Konvergenzthesen der Konferenz ihren Niederschlag fanden.
Das allgemeine Gespräch - auf ein eigenes Podium wurde verzichtet

- begann zunächst mit der wichtigen Feststellung von Erzbischof
Kok, dass es auch im theologischen Denken bedeutender altkatholischer

Vertreter Wandlungsprozesse gegeben habe. So sei Erzbischof
Dr. Andreas Rinkel zunächst der Ansicht gewesen, dass Eucharistie-

203



gemeinschaft die Kirchengemeinschaft voraussetze. In späteren Jahren

habe er Gastkommunionen als Beitrag zur Einheit der Kirche
gewertet. Erzbischof Glazemaker wies darauf hin, dass die Kommunion
ja auch ein Gnadenmittel sei. Wenn man gute ökumenische Kontakte
miteinander habe, könne man seinen Partner doch davon nicht aus-
schliessen. Gefragt wurde ferner, ob es sich in Deutschland nun um
ein Vereinbarungsabkommen oder wie in Österreich um eine

Absichtserklärung handeln würde. Es bestünde die Sorge, dass Grenzen
verwischt werden könnten, zumal Ortskirchen ja heute auch
konfessionellen Bünden zugeordnet wären.

Bischof Dr. Kraft (Bonn) erklärte, dass der deutsche Schritt im Verzug

der Bonner Unionskonferenzen von 1874/1875 zu sehen sei. Bei

der theologischen Kommissionserklärung von EKD und deutschem
Bistum handle es sich um ein Basispapier und nicht um ein Abkommen.

Es sollten auch die unterschiedlichen Auffassungen von Synoda-
lität in den Kirchen der Utrechter Union gesehen werden, wobei die
deutsche Kirche durchaus ein hohes synodales Selbstbewusstsein
besitze. Pfarrer Warnung warf ein, dass ja in der ökumenischen Situation,

wo wir schon den Tisch des Wortes gemeinsam haben, wir nicht
einfach die Bibel zuschlagen und die Mahlgemeinschaft ausschlagen
könnten. Diesen Vorgaben der allgemeinen Aussprache sollen nun
Spiegelungen eines engagierten Gesprächs in den Gruppen folgen. Sie

drücken, wie ich meine, durchaus die Bewusstseinslage in den
Kirchen der Utrechter Union aus.

Ein Gesichtspunkt geht vom Geschenkcharakter der Eucharistie
aus. Gott schenkt in ihr die Gemeinschaft, damit ich auf die volle
Kirchengemeinschaft hinarbeite. Daher genügt es zunächst, dass ich mich
im Glauben und Handeln der anderen Kirchen wiedererkennen kann.
Eine wichtige weitere Voraussetzung ist die Liebe, mit der wir einander

begegnen, und die gemeinsame Verantwortung, die wir gegenüber
der Welt einnehmen. Koinonia ist wie die Vergebung ein Gottesgeschenk.

Daraus ergibt sich, dass wir als Gäste Gottes zum Dienst
aneinander und an der Welt gerufen sind, was auch eine spirituelle
Belebung des kirchlichen Amtes zur Folge haben könnte. Wenn wir
dasselbe Bild des persönlichen Gottes, der mich befreit, haben und wir
uns im Gedächtnis an Jesus ehrlichen Herzens verbunden fühlen,
seinem Wort und Beispiel verpflichtet, - dann sind Konfessionsgrenzen
zweitrangig. Dann kann ich auch die Fremdheit des Anderen aushalten,

wenn wir nur in Liebe gegeneinander offen sind.
Von einer anderen Blickrichtung her wird die Kirche als eine in al-

204



lem verpflichtete Gemeinschaft gesehen, wenngleich man zugibt, dass
ein Gefühl dafür weder in der Ökumene noch in der eigenen
Kirchengemeinschaft vorhanden ist. Diese Gemeinschaft ist vorgegeben, ihre
Verwirklichung abrufbar, wobei die alte Kirche und ihre sieben
Konzilien das Kriterium der Zugehörigkeit bedeuten. Bei diesem
Wertmassstab wird der Praxis mehr Gewicht eingeräumt als der Theorie.
Die Ummünzbarkeit für alle Beteiligten ist gefragt. Dabei sollte die

Andersartigkeit des Anderen ein Ansporn sein, Umsetzungsprozesse
in Gang zu bringen. Die Gewichtsverlagerung auf die Praxis der

Gemeinschaftsbeziehung darf jedoch ein kritisches Klären theologischer
Begriffe, die kontrovers sind, nicht ausser Betracht lassen.

In verschiedenen Gruppen wird für das Verhältnis der Kirchen
untereinander das Bild von der Ehe gebraucht. Wie dort sollen Spannungen

ausgehalten werden. Dabei gibt es eine Hierarchie der
Streitpunkte; solche, die eine Beziehung interessant und lebendig erhalten
und solche, deren Aushalten unmöglich erscheint. Von daher sei die
Zulassung der Kommunion zu überdenken. Allerdings sei zu fragen,
ob die Fixierung auf die Eucharistie einem Sakramentalismus huldige,
der von der römischen Kirche vorgegeben sei. Sollten vom altkatholischen

Verständnis aus nicht auch andere Formen von Gemeinschaft,
wie die im Wort Gottes, wertvoll sein?

Bleibt die Frage, inwieweit sich getrennte Kirchen noch im Bild der
Ehe wiederfinden. So sieht ein anderer Vergleich die Eucharistie-Gemeinschaft

im Vorfeld der Kirchengemeinschaft wie eine Verlobung,
die auf die Ehe hingerichtet ist. Diese sucht ja auf verschiedene Weise
die Gemeinschaft zu erproben, die dann in der Ehe auf Dauer angelegt

ist.

Andere Spiegelungen gelten der Begrifflichkeit von Kirchengemeinschaft,

Full Communion und Interkommunion und der Frage, in
welchem Bereich sich die deutsche Einladungsvereinbarung eigentlich
befinde. Sei man in der Kirche nur ein von Gott oder Christus eingeladener

Gast, oder habe die Kirche nicht auch den Auftrag, über die
rechte Feier des Herrenmahles zu wachen, die Geheimnisse zu hüten?

Zwei Erkenntnisse gewinnen an Gewicht. Wenn die Eucharistie
nicht nur ein Zeichen von Gemeinschaft ist, sondern gemeinschafts-
stiftenden Charakter besitzt (mit Christus und untereinander), dann
dürfte es eine Hilfe sein, am Herrenmahl einer anderen Kirche
teilzunehmen, um zur Überwindung einer als widersinnig erkannten Trennung

beizutragen.
Und - ist das Herrenmahl schon jetzt vorweggenommene Gemein-

205



schaft mit dem Vater durch den Sohn im Heiligen Geist, dann wäre
das eschatologische Ziel der Eucharistie nicht vorerst die Gemeinschaft

meiner eigenen Kirche, sondern die Gemeinschaft mit Gott und
untereinander. Diese eschatologische Dimension kann schon jetzt
wahrgenommen und geübt werden, sie wird gleichsam vorwegnehmend

erfahren und sie gibt gleichzeitig Kraft und Anreiz, auf dem

eingeschlagenen Weg zur vollkommenen Einheit weiterzugehen.
Auch die Bedeutung der Taufe in ihrer kirchenstiftenden Kraft und

als Grundlage der Gemeinschaft der Christen mit dem dreieinigen
Gott und untereinander sollte stärker hervorgehoben werden. Wenn
die Dokumente von Lima in der Taufe eine weitgehende Übereinstimmung

der Kirchen aufweisen, was folgern wir daraus für die Eucharistie?

So verständlich es ist, dass nicht alle Erkenntnisse sich in den

Konvergenzthesen der Konferenz widerspiegeln, so erkennen wir
darin doch wichtige Gesichtspunkte. Es scheint mir allerdings für
unsere weiteren Überlegungen notwendig, die Thesen im Zusammenhang

mit den Referaten und den Gesprächsergebnissen der Konferenz
zu werten.

Kehren wir zurück zu den eingangs erwähnten drei grossen Patro-

natsgestalten, die unsere Konferenz begleitet haben.
Die freundschaftsstiftende Kraft der Sprache, von Erasmus gefordert,

sie wurde in Diskussionen und Gesprächen lebendig. Das
Schuldbekenntnis Hadrians VI. wurde gegenwärtig in dem Bemühen,
keine Schuldzuweisungen auszusprechen oder anderen Kirchen und
Christen ihre Rechtgläubigkeit zu bestreiten. Der spirituelle Ernst der

Theologie des Jansenius wurde darin deutlich, dass es sich niemand
mit dem Konferenzthema leicht machte. In Verantwortung vor der

eigenen Kirchengeschichte und der Bedeutung der Theologie der alten
Kirche darf die Möglichkeit nicht verwehrt sein, auf verschiedenen

Wegen zu dem allen gemeinsamen Ziel zu gelangen: der Einheit der

getrennten Kirchen.

Freiburg i. Br. Edgar Nickel

206


	Bericht über die 26. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz vom 6.-12. September 1987 in Löwen

