
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Harding Meyer. Hans Jörg Urban. Lukas

Vischer (Hrsg.), Dokumente
wachsender Übereinstimmung -
Sämtliche Berichte und Konsenstexte

interkonfessioneller Gespräche

auf Weltebene 1931-1982,
Paderborn und Frankfurt (Bonifatius
und Lembeck), 1983, sFr. 62.-,

D).

- Harding Meyer. Lukas Vischer (ed.),
Growth in Agreement - Reports and
Agreed Statements of Ecumenical
Conversations on a World Level,
New York and Geneva (Paulist
Press and WCC), 1984, sFr. 32.50,
(=E).

Die beiden Bände bieten in deutscher
bzw. englischer Sprache die Ergebnisse

von in der Regel bilateralen,
kirchlich-offiziellen Lehrgesprächen,
welche die verschiedenen über die
ganze Welt verbreiteten und irgendwie
zusammengeschlossenen christlichen
Gemeinschaften seit den sechziger
Jahren miteinander geführt haben -
nur das sog. Bonner Interkommu-
nionsabkommen zwischen Anglikanern

und Altkatholiken datiert schon
aus dem Jahr 1931. Es handelt sich um
Gespräche, an denen Altkatholiken,
Anglikaner, Baptisten, Disciples of
Christ, Lutheraner, Methodisten, chal-
zedonensische und altorientalische
Orthodoxe, Pfingstler, Reformierte
und Römisch-Katholiken beteiligt
sind ; dabei fällt auf, dass in erster Linie
die römisch-katholische Kirche, dann
aberauch die Anglikaner mehrere Dialoge

zugleich geführt haben und führen.

Ausgeklammert bleiben also
Gespräche auf regionaler oder nationaler
Ebene. Dafür enthalten beide Bände
auch das sog. Lima-Dokument der
Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung des Ökumenischen

Rates, das im Blick auf Taufe, Eucharistie

und Amt den vorläufigen
Abschluss eines jahrelangen multilateralen

Gesprächs darstellt und Rückwirkungen

auf die bilateralen Dialoge
haben wird.

Seit 1982 veröffentlichte weitere
Dokumente solcher Lehrgespräche
aufWeltebene sollen zu gegebener Zeit
in Fortsetzungsbänden herausgegeben
werden. Dies dürfte in absehbarer Zeit
der Fall sein, wenn man an die fortdauernden

und geplanten Dialoge denkt,
wie sie im Bericht des Fourth Forum on
Bilateral Conversations Faith and
Order Paper No. 125, Geneva 1985)
aufgezählt sind.

Zusammen mit der von Puglisi und
Voicu herausgegebenen Bibliographie

', wo zu allen zwischenkirchlichen
Dialogen die greifbare Literatur
verzeichnet ist, stellen die beiden Bände
ein bequemes Kompendium weltweiter

Bemühung um theologisch
verantwortete Annäherung und Einheit dar.
Damit wird eine Zurkenntnisnahme
und Rezeption der Ergebnisse sehr
erleichtert. Eine unschätzbare Hilfe
leistet auch der nach Themen
aufgeschlüsselte Index mit einem einfachen
Verweissystem (abschnittweise
Durchnumerierung der einzelnen, mit
einem Sigel versehenen Dialogtexte).

Auf den ersten Blick scheinen die
beiden Bände parallel zu laufen. Die
deutsche Ausgabe ist aber vollständiger

und enthält über die englische hinaus

die Kapitel «Orthodoxe (Chalke-
donensische Orthodoxiej/Römisch-
katholische Dialoge», «Orientalisch-

1 J. F. Puglisi. J J Voicu (ed.), A
Bibliography of Interchurch and Inter-
confessional Theological Dialogues,
Rome (Centro Pro Unione) 1984.

172



Orthodoxe (Vorchalkedonensische
Orthodoxie) / Römisch-katholische
Dialoge», sowie Berichte von Gesprächen

zwischen dem Ökumenischen
Rat der Kirchen und der Römisch-Ka-
tholischen Kirche. Zudem bietet die
deutsche Ausgabe im Zusammenhang
mit dem anglikanisch-römisch-katholischen

Gespräch einen Bericht über
die Ehe (1975) und die gemeinsame
Erklärung von Papst und Erzbischof von
Canterbury aus dem Jahre 1982. Weiter

findet man hier im Anschluss an
den methodistisch-römisch-katholischen

Dublin-Bericht von 1976 den
1972 ergangenen «Aufrufzum gemeinsamen

Handeln» (Call to Action).
In beiden Bänden mag man das Fehlen

der gemeinsamen Erklärungen
repräsentativer chalzedonensischer und
altorientalischer orthodoxer Theologen

aus den Jahren 1964 (Aarhus) und
1967 (Bristol) bedauern. Sie fallen als
nicht-offizielle Konferenzen
allerdings aus dem von den Herausgebern
gesetzten Rahmen, aber sie hätten als
Kontrast zur üblichen Thematik
westlicher Dialoge dem Leser zu einer
Perspektivenerweiterung hinsichtlich
anstehender ökumenischer Probleme
verholfen2.

Die Reihenfolge der abgedruckten
bilateralen Berichte und Konsenstexte
differiert in den beiden Ausgaben: die

2 Die Texte dieser Konferenzen
sowie derjenigen von Genf 1970 und
Addis Abeba 1971 sind zuerst in The
Greek Orthodox Theological
Review 10 (1964/65), 13 (1968) und 16

(1971) veröffentlicht worden; eine
Auswahl daraus liegt vor in dem von
P. Gregorios (Verghese), W. H. Laza-
reih und N.A. Nissiotis herausgegebenen

Band «Does Chalcedon Divide
or Unite? Towards Convergence
in Orthodox Christology», Geneva
(WCC) 1981.

englische befolgt eine alphabetische
Ordnung, während die deutsche die
Dialoge mit der römisch-katholischen
Kirche einem besondern Teil zuweist.

Die englische Ausgabe ist etwas
weniger benutzerfreundlich und
macht den Eindruck einer unsorgfältigeren

redaktionellen Betreuung -
wofür das gravierendste Beispiel weiter

unten angeführt wird.
So fehlen in der englischen

Ausgabe die historischen Einleitungen
für den lutherisch-römisch katholischen

und den anglikanisch-römischkatholischen

Dialog. Die vor allem
im Blick auf das
anglikanisch-römisch-katholische Gespräch
rudimentären Seitenzahlangaben im
Inhaltsverzeichnis erschweren das
Auffinden der Texte, besonders wenn
man mit Hilfe des Index bestimmte
Stellen aufschlagen will. Die hilfreichen

Sigel am obern Seitenrand des

deutschen Bandes fehlen im
englischen. Die zu S.304E gehörigen
Anmerkungen 1 und 2 sind weggefallen.

Eine weitere Differenz zwischen
deutscher und englischer Ausgabe
findet sich bei der Vereinbarung
zwischen Altkatholiken und Anglikanern
von 1931: im deutschen Text fehlen
die Unterschriften zum Bonner
Abkommen (S.78D, vgl. S.37E) sowie
der zum Lower House der Convocation

of Canterbury (und York) gehörige

Absatz. Dies ist aber bedingt
durch die nicht gleich lautenden
deutschen und englischen
Erstveröffentlichungen.

Wenn hier auch die englische
Ausgabe mitbesprochen wird, so deshalb,
weil für jede ernsthafte Arbeit an und
mit den Texten ohnehin auf die
Originalsprache der betreffenden
Publikationen zurückgegriffen werden
muss - nicht alle deutschen Übersetzungen

sind gleich kompetent
angefertigt -, und das ist in den meisten

173



Fällen das Englische. Umgekehrt ist
es für einen Dialog, der wie z.B. der
orthodox-altkatholische nicht
englisch geführt wird, von grosser
Bedeutung, dass eine gute englische
Übersetzung vorliegt, sonst wird er
von den angelsächsischen Berufsöku-
menikern kaum zur Kenntnis genommen.

Davon konnte sich der Schreibende

am vierten Forum on Bilateral
Conversations im März letzten Jahres
überzeugen, als sich in Bossey Vertreter

der sog. weltweiten christlichen
Gemeinschaften mit Vertretern des
Sekretariats der Abteilung Glauben
und Kirchenverfassung trafen, um
Informationen und Bewertungen der
bilateralen und multilateralen
Gespräche auszutauschen: auf Grund
seiner Methode und einer Reihe von
nichttheologischen Faktoren nimmt
der orthodox-altkatholische Dialog
sowieso einen etwas isolierten Platz
unter den übrigen Dialogen ein.

Bei der Durchsicht der englischen
Wiedergabe der altkatholisch-orthodoxen

Konsenstexte kann man
mindestens drei verschiedene Übersetzer
ausmachen. Die Kapitel Doctrine of
God, Christology und die beiden
ersten Texte von Ecclesiology
(S. 391—404E) haben im allgemeinen
eine brauchbare und verständnisvolle
Übersetzung gefunden.

Im Text «The Holy Trinity» ist im
letzten Satz von Abschnitt (15)
einzufügen: in the sense of the temporal
procession of the Holy Spirit and of
his mission into the world... Im zweiten

Satz von Abschnitt (17) ist zu
lesen: though this in itself represents...
Im Text «The Incarnation of the
Word of God» wäre die Übersetzung
angebracht: This worship refers to the
divine-human person of the Lord. Im
Text «The Hypostatic Union» fehlt
im Abschnitt (8) das Schlusszeichen
nach dem Zitat - fehlende Anfüh-

rungs- und Schlusszeichen sind
wiederholt festzustellen. In Abschnitt (9)
ist im zweiten Satz zweimal willed
and operated zu lesen. Im Text «The
Mother of God» stehen in Abschnitt
(11) zwei nicht zum Text gehörige
Worterklärungen des Übersetzers,
was nicht deutlich genug markiert ist.
In Abschnitt (13) lautet die Stellenangabe

richtig: Mansi 5.292. In
Abschnitt (14) ist im ersten Satz statt
pregnancy besser child-bearing zu
lesen, und im dritten Satz: how the
mystery of the plan of salvation from the
maternal womb was prepared from
on high. Am Schluss von Abschnitt
(17) fällt Divine Liturgy als Übersetzung

für Messliturgie (der Christkatholiken)

auf. Im Text «The Nature
and Marks of the Church» ist der
zweite Satz von Abschnitt (II)
sinnentstellt. Im zweiten Satz von
Abschnitt (18) ist zu lesen: after their
death the mission is continued by the
Church.

Ein zweiter Übersetzer dürfte für
die 1979 verabschiedeten ekklesiologischen

Texte (S. 404-407 E)
verantwortlich sein. Seine Arbeit ist ähnlich
zu beurteilen, auch wenn deutlicher
der Eindruck eines übersetzten Textes

vorherrscht.
Im Text «The Unity of the Church

and the Local Churches» lautet in
Abschnitt (21) die Stellenangabe:
Smyrn. 8.1. In Abschnitt (22) ist das
Irenäus-Zitat verstümmelt: yet, as if
occupying but one house, carefully
preserves it. She also believes these

points (of doctrine) just as if... In
Abschnitt (24) ist im ersten Satz ein Teil
ausgefallen: above all, by the unity of
faith, furthermore by the unity of... Im
Text «The Boundaries of the Church»
gehört in Abschnitt (28) der letzte Satz

(Up to... Christian doctrine) an eine
andere Stelle, nämlich hinter den dritten

Satz desselben Abschnitts.

174



Wie weit solche Versehen in den
übernommenen Vorlagen waren oder
zulasten der Herausgeber gehen, lässt
sich nicht feststellen. Hingegen muss
man die Herausgeber dafür
verantwortlich machen, dass sie für die'vier
1981 verabschiedeten ekklesiologischen

Texte eine unbrauchbare
Übersetzung aufgenommen haben, die
jemand, dessen Muttersprache
offenkundig nicht Englisch ist, mit Hilfe
eines Wörterbuchs verbrochen hat.
Die vier Texte sind anscheinend nach
Abschluss des Manuskripts noch
rasch eingefügt worden: so ist der
entsprechende Hinweis auf die
Vollsitzung in Zagorsk 1981 im letzten
Abschnitt der geschichtlichen
Einführung (S.391E) nicht nachgetragen,

wohl aber in der Überschrift auf
S.401 E. Die vier Texte stehen unter
dem überflüssigen Titel «Ecclesiology

1981», der die Überschrift des

ersten Textes «The Authority of the
Church and in the Church»
verdrängt hat. Bei den vier Texten ist
auch die redaktionelle Einteilung in
Abschnitte vergessen worden, so dass
der aus der deutschen Ausgabe
übernommene Index, der diese Einteilung
- (32) bis (67) - voraussetzt, nicht
benutzt werden kann. Weniger
gravierend ist, dass die Teilnehmerliste
(S.418-419E) nicht wie üblich nach
den Kirchen, die Sitzungsteilnehmer
delegiert haben, aufgegliedert ist.
Unentschuldbar ist aber die Aufnahme
einer Übersetzung, die den Anforderungen

nicht genügt - ein Urteil, das
zwei britische Theologen unabhängig
voneinander mir gegenüber bestätigt
haben.

Einige Beispiele aus dem Text
über die Autorität der Kirche
(S.412-414E): Ursprung und Grundlage

der Autorität der Kirche /
Source and confirmation of the
authority of the Church - Der Herr übte

diese auf das Erlösungswerk bezogene

Vollmacht und Autorität in
seinem irdischen Leben aus / The Lord
manifested this power and authority,
connected with the Redemption,
during His earthly life - Daher verrichtet

sie das ihr aufgetragene Werk in
autoritativer Weise durch die geistlichen

Kräfte, die sie in allen ihren
Gliedern erfüllen... / That is why she

accomplishes her work authoritatively...

by means of the spiritual forces
which suffuse her in all of her members

- Häresien / heretics - Das
Glaubensbekenntnis (wurde)
durchgesetzt / the Creed was disseminated

- Daher ist nur jene Lehre wahr, die
-jenseits der Problematik des
zeitgebundenen und sprachbedingten
Ausdrucks - in ihrem Wesen mit der
Heiligen Schrift und der heiligen
Überlieferung übereinstimmt / Therefore,
a true teaching is only that which,
while being higher than problems
depending on time and linguistic
expressions, accords essentially with
Holy Scripture and Holy Tradition -
Träger und Organe der Autorität in
der Kirche im einzelnen sind / The

following are the individual bearers
and manifestors of authority in the
Church - Die Stellung und Aufgabe
des Bischofs in seiner Eigenschaft als

Autoritätsträger hat der heilige Ignatius

von Antiochien klar ausgesprochen

/ The place and work of a

bishop in the sphere of authority was
elucidated by St. Ignatius of Antioch

- Eph 4,1 / Mt.4.1 - Über die Reinheit

der Glaubenslehre der Kirche
wachen / to preserve the purity of the
dogmatic teaching of the Church -
(Er) leitet durch die Verkündigung
die ihm anvertraute Herde zu den
Auen des Heils der evangelischen
Gnade / through his preaching, (he)
leads the flock entrusted to him along
the salvific path of the Gospel grace -

175



Dieses ist das einmütige Glaubensbewusstsein

von Klerus und Volk, das
weiteste Zeugnis der Gesamtheit der
Kirche (Pleroma) / This is a unanimous,

general awareness and faith of
the clergy and people, a broader
witness of the entire Church Plenitude -
Geist der Wahrheit, (der Liebe: dies
fehlt zu Unrecht schon in der
deutschen Erstveröffentlichung), der
Demut und der Freiheit / spirit of truth,
love, wisdom from humility, and
freedom.

Um nicht langweilig zu werden,
seien aus den drei übrigen Texten nur
noch einige Muster zitiert. Aus «The
Infallibility of the Church»: Da die
Kirche die Gemeinschaft der Gläubigen

ist, die alle von Gott gelehrt sind,
eignet die Unfehlbarkeit der Gesamtheit

der Kirche / Inasmuch as the
Church is a community of the
faithful all of whom «hath learned of
the Father» Zitat aus der Authorized

Version), infallibility applies to
the Church's integrity - Die Gesamtheit

der Gläubigen ist es also, die
nicht irrt, wenn sie übereinstimmend
von den Bischöfen bis zum letzten
Gläubigen aus dem Volk den gemeinsamen

Glauben bekennt / For this
reason the totality of the faithful... is

not amiss when it professes
unanimously their common Faith, from
bishops to any one of the faithful
people - Unter diesem ökumenisches

Konzil) als Mund der ganzen
Kirche stehen sowohl die örtlichen
Synoden als auch die Bischöfe und
alle einzelnen Glieder der Kirche,
wie schon in der Zeit der Apostel die
Versammlung der Apostel, die
zusammen mit den Presbytern und der

ganzen örtlichen Jerusalemer
Gemeinde in einmütiger Weise den Willen

der gesamten Kirche zum
Ausdruck brachte, über eine grössere
Autorität verfügte als jeder einzelne

Apostel / Below it, like the mouth of
the entire Church, stand the Local
Councils, the bishops and all the
individual members of the Church, just
as in the apostolic times the Council
of Apostles did, at which the Apostles

along with the presbyters of the
entire Local Church of Jerusalem
authoritatively expressed the will of the
whole Church, and received more
authority than the authority of any single

Apostle - Die hierauf beruhende
Kontinuität des in der Kirche
bewahrten Glaubens schliesst deshalb
die Notwendigkeit ein, an seiner
Fülle gemäss dem Zeugnis der Kirche
aller Zeiten festzuhalten / Hence the
continuation, based on them, of the
Faith which is preserved in the
Church, includes existence in the
fullness of this Faith, according to
the witness of the Church all through
the centuries.

Aus «Church Councils»: In ihnen
fand das gemeinsame Glaubensbewusstsein

der einen, heiligen, katholischen

und apostolischen Kirche
seinen Ausdruck / A common Creed
and recognition of the One, Holy,
Catholic and Apostolic Church were
formulated at them - Daher ist die
Ökumenizität eines Konzils und die
Gültigkeit seiner Beschlüsse nicht
schon mit seiner Einberufung gegeben

/ Thus the ecumenism of any
council and acceptance of its
decisions are not conditioned by its
convening alone - Die Kirche kann sie

jedoch gemäss den jeweiligen
Umständen und Erfordernissen für das

Glaubensverständnis und das
Glaubenszeugnis interpretierend entfalten/
Nevertheless, the Church can effect
their hermeneutic revelation through
modern phraseology in accordance
with emergent circumstances and
needs for clarification and witness to
the Faith.

176



Im ersten Abschnitt von «The
Need for Apostolic Succession» werden

die Bewahrung des apostolischen
Glaubens als Grundlage und die
Weitergabe der Amtsgnade unter
Handauflegung als Zeichen der apostolischen

Sukzession miteinander
verwechselt. Spätestens bei der Wiedergabe

von «sakramentales Mittel»
durch «mystic means» wird deutlich,
dass die direkte oder indirekte Vorlage

dieser Übersetzung der griechische

Text war (was u. a. an der hölzernen

Wiedergabe der Schlussklausel,
mit der jeder einzelne Text
abgeschlossen wird, zu erkennen ist). Das
ist selbstverständlich durchaus legitim:

anders als die eingeklammerte
Bemerkung auf S. 391 E es nahelegen
könnte, hat die Kommission jeweils
griechische und deutsche Fassungen
als gleichberechtigt verabschiedet;
immerhin dürfte eine Übersetzung
aus dem Deutschen für andere westliche

Sprachen empfehlenswert sein.
Wie dem auch sei: zu beanstanden
sind die Unsicherheit des englischen
Ausdrucks und die wiederholten
Akzentverschiebungen gegenüber dem
deutschen und dem griechischen
Text.

Man kann es keinem Leser
verübeln, wenn er sich nach kurzer Lektüre

kopfschüttelnd von solchen Texten

abwendet und sich nicht weiter
mit ihnen auseinandersetzt. Das
dürfte aber nicht der Intention der
Sammlung entsprechen. Wenn die
beiden Herausgeber die Aufgabe, die
sie sich selbst gestellt haben, ernst
nehmen, werden sie daher kaum
darum herumkommen, bei einer
Neuauflage der englischen Ausgabe
die vorliegende Übersetzung der
altkatholisch-orthodoxen Zagorsk-
Texte durch eine einwandfreie zu
ersetzen oder aber eine solche im nächsten

Fortsetzungsband nachzuliefern.

Jedenfalls sei hier eine diesbezügliche

Bitte und Aufforderung mit
Nachdruck ausgesprochen.

Urs von Arx

Michael Silberer OSC: Die Trinitäts-
idee im Werk von Pavel A.
Florenskij - Versuch einer systematischen

Darstellung in Begegnung mit
Thomas von Aquin. ÖC 36,
Augustinus, Würzburg 1984, 303 Seiten,
DM 43.80.

Im Jahre 1984 sind gleich zwei (in Rom
als Dissertationen eingereichte)
Studien über den russischen Theologen
und Priester Pavel A. Florenskij
erschienen : neben dem hier anzuzeigenden

Buch dasjenige von Robert Slesin-
ski, Pavel Florensky: «A Metaphysics
of Love», St. Vladimir's Seminary
Press, Crestwood N.Y.I 984. Der 1882

geborene Florenskij war 1908-1918
Dozent an der Moskauer Geistlichen
Akademie und wurde wegen seiner
universalen theologisch-philosophischen

und mathematisch-physikalischen

Bildung bisweilen mit Pascal
oder Leonardo da Vinci verglichen.
Jedenfalls verdankte er seinen
kunstwissenschaftlichen und elektrotechnischen

Kenntnissen, dass er sich auch
nach der bolschewistischen Machtergreifung

bis 1933 als Professor in Moskau

halten konnte (dabei auch zahlreiche

patentierte technische Erfindungen

machte), bis er aufgrund einer
Parteizensur verbannt wurde und in den

vierziger Jahren (neuerdings bevorzugt

man als Todesjahr 1943) in einem
sibirischen Lager als Märtyrer gestorben

ist. Anders als beim um elf Jahre
älteren Sergej Bulgakov, einem Schüler

und Freund Florenskijs, sind Person

und Werk des letzteren im Westen
nicht so bekannt geworden, wie sie es

verdient hätten : dazu mag auch das
negative Urteil des um elf Jahre jüngeren

177



Georgij Florovskij (in: «Puti russkago
bogoslovija» «Wege russischer
Theologie», 1937) über Florenskij und
andere «sophianische» russische
Religionsphilosophen beigetragen haben.

Florenskijs Hauptwerk «Stolp i ut-
verzdenie Istiny» (Säule und Grundfeste

der Wahrheit» - Versuch einer
orthodoxen Theodizee in zwölf Briefen),
das nach einer zehnjährigen
Entstehungszeit 1914 erschienen ist- ein
Jugendwerk also -, hat im Westen bisher
nur eine italienische («La colonna e il
fondamento della verità», Milano
1974, von P. Modesto) und eine französische

(« La colonne et le fondement de

la Vérité», Lausanne 1975, von C. An-
dronikov) vollständige Übersetzung
gefunden. Die spätere, um 1924 vorliegende

grössere Studie «Filosofija
Kul'ta» («Philosophie des Kultes»),
eine Anthropodizee des autonomen
Menschen im Licht des dreieinen Gottes,

ist überhaupt erst in Auszügen in
der russischen Zeitschrift «Bogos-
lovskie Trudy» 1977 veröffentlicht
worden. Eine Ahnung von Florenskijs
sonstigem vielseitigen literarischen
Schaffen erhält man von Silberers
umfassender Bibliographie der publizierten

und nicht publizierten Werke.
Nach einer biographischen Skizze

anhand neuerer russischer Vorarbeiten

arbeitet Silberer zunächst
Aufgabenstellung und Lösungsversuche der
Hauptthematik in Florenskijs früherem

Hauptwerk heraus, der Möglichkeit

der Gotteserkenntnis durch die
menschliche Vernunft. Dabei ist
entscheidend, dass Florenskij nicht von
einer philosophischen Seinsmetaphysik

oder von einer analogia entis her
denkt, sondern vom Trinitätsgeheim-
nis und der Homousiekonzeption der
altkirchlichen Tradition. Die
Berücksichtigung der «antinomischen» -
auch die Sünde als Gottesentfremdung
ernstnehmenden - Struktur der

menschlichen Vernunft ermöglicht
eine Goiteserkenntnis, die nicht
notwendig ist, sondern frei, d. h. offen zum
asketischen Über-sich-H inausgehen
des Verstandes auf eine Glaubensentscheidung

hin, die sich in der «Liebe»
als der Gemeinschaft-Einheit mit Gott
(und dem menschlichen Du, ja der
Schöpfung) vollendet und dabei die
«trinitarische» Struktur der
Weltzusammenhänge sichtbar macht.

Im zweiten Hauptteil der Arbeit
entfaltet Silberer (unter Heranziehung der
Philosophie des Kultes) Florenskijs
Idee der Trinität nach ihren wichtigsten

Aspekten, wozu die charakteristische

Konzeption der Sophia gehört,
der ewigen Wurzel der Schöpfung in
der Liebe des dreifaltigen Gottes, die
in eigener Subsistenz erscheint. Dabei
schliesst an die Ausführungen über
den russischen Theologen in der Regel
ein Vergleich mit Thomas von Aquin
an. Das ist gewiss ein legitimes Verfahren

und erbringt bisweilen erhellende
Gesichtspunkte für Florenskij (und
Thomas), so etwa die Auffassung, dass
bei Florenskij die Ursprungsrelationen

erst auf der Ebene der Sophia zum
Tragen kommen. Andrerseits wird der
eingenommene thomasische
Beurteilungsstandpunkt doch fraglich, wenn
Silberer Florenskij vorwirft, dass er
das Wesen Gottes an sich nicht zu denken

vermöge, wenn anzunehmen ist.
dass er (Florenskij) das von seinem
Ansatz her gerade nicht will ; wenn etwas
darüber gesagt werden kann, dann das,
dass es der lebendige Akt der Liebe der
drei sich im andern findenden Hypostasen

ist, die das «Wesen» Gottes ist,
nicht ein esse (ist dies in seiner Vollendung

wirklich personal?), das
unabhängig vom dreieinen Gott gedacht
werden kann.

Das Buch Silberers gibt eine gründliche

und hinsichtlich seiner Pionierleistung

im deutschen Sprachgebiet

178



verdienstvolle Einführung in Florenskijs

Denken. Der gewählte
Interpretationsschlüssel aber kommt den für
Florenskijs Arbeit wegleitenden Impulsen
nur eingeschränkt entgegen: der
griechischen Patristik, der nachthomisti-
schen Philosophie (zumal seit Kant)
und gewissen Einsichten der modernen

Mathematik. UrsvonArx

Johannes Kalogirou: Hypomnemata
vergangener und gegenwärtiger
Vorgänge bei dem orthodox-altkatholischen

Theologischen Dialog
und seiner ökumenischen Aufgabe
mit besonderer Berücksichtigung
der neueren Diskussion über die
Frage des Ausganges des Heiligen
Geistes. Epistëmonikë Epetërida
Theologikês Scholês, Aristoteleio
istêmio Thessalonikês
Wissenschaftliches Jahrbuch der
Theologischen Fakultät, Aristoteles-Universität

Thessaloniki) 26 (1981)
463-567, als Sonderdruck Thessaloniki

1984 veröffentlicht.
Johannes Kalogirou, der vor Jahren an
der christkatholischen Fakultät in
Bern ein Post-Graduate-Studium
absolvierte und seitdem als Freund der
altkatholischen Kirchen und Förderer
ihrer Beziehungen mit den orthodoxen
Kirchen sich um ein besseres gegenseitiges

Kennenlernen verdient macht,
bietet in der (von ihm selbst auf
deutsch verfassten) Denkschrift einen
Tour d'horizon zu neueren Arbeiten
zum Filioque-Problem. Diese stehen

grösstenteils im Umfeld zur 1600-Jahr-
Feier des 2. Ökumenischen Konzils
von Konstantinopel 381, auf das
bekanntlich das einzige ökumenische -
nämlich West- und Ostkirche gemeinsame

- Glaubensbekenntnis zurückgeht,

und zwar u. a. ohne den sog. Filio-
que-Zusatz, wie er später in der
Westkirche als integrierender Bestandteil

des Credo üblich wurde, wonach der

Heilige Geist «vom Vater und vom
Sohn ausgeht.»

Kalogirou setzt die aus gegebenem
Anlass neu belebte Diskussion über
die Filioque-Problematik und ihrer
unterschiedlichen Beurteilung in Ost
und West in Beziehung zur Arbeit der
Gemischten Theologischen Kommission

für den orthodox-altkatholischen
Dialog, zumal ihrem Konsenstext über
«Die heilige Dreifaltigkeit».

Zu Debatten zwischen Altkatholiken

und Orthodoxen gab schon lange
nicht mehr der Filioque-Zusatz im
Glaubensbekenntnis als solcher
Anlass, denn alle altkatholischen Kirchen
haben faktisch als Folgerung aus den
Thesen der Bonner Unionskonferenzen

von 1874 und 1875 den Zusatz aus
dem offiziellen Glaubensbekenntnis
mit der Zeit entfernt und damit
vorweggenommen, was heute in Form von
Empfehlungen und Gesten andere
westliche Kirchen zumindest in Erwägung

ziehen.
Umstritten war vielmehr, inwiefern

das filioque ein unverzichtbares
Element hinsichtlich ewiger innertrinita-
rischer Beziehungen enthält, das
allerdings besser in einer anderen Formel
(etwa «durch den Sohn») zum
Ausdruck komme, und inwiefern die
klassische Filioque-Lehre, wonach Vater
und Sohn ein Spirator sind und der
Heilige Geist aus ihnen wie aus einem

principium ausgeht, wenn nicht unbedingt

kirchlich zu vertreten, so doch
theologisch möglich und daher nicht
häretisch sei. Der erwähnte Konsenstext

rückt, nach dem Vorgang der 1970

verabschiedeten Erklärung der
Internationalen altkatholischen
Bischofskonferenz «Zur Filioque-Frage» (vgl.
U. Küry. «Die altkatholische Kirche»,
KW 3, Stuttgart, ' 1982,487f.), von dieser

Debatte ab und schreibt im vierten
Abschnitt: «Über den Heiligen Geist

179



im besonderen lehrt die Heilige Schrift
(Joh. 15,26), das 2. Ökumenische Konzil

im nizänokonstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnis und allgemein
die Alte Kirche, dass er vom Vater, der

Quelle und dem Ursprung der Gottheit,

ausgeht. Dabei ist sein ewiger
Ausgang allein aus dem Vater von seiner

zeitlichen Offenbarung und
Aussendung in die Welt, welche durch den
Sohn geschieht, zu unterscheiden.
Wenn wir also den Ausgang des Heiligen

Geistes im Sinne seines ewigen
und anfanglosen Seins und Ausgangs
verstehen, dann bekennen (griechisch :

dechometha - UvA) wir den Ausgang
aus dem Vater allein, nicht aber auch
aus dem Sohn. Wenn wir ihn aber im
Sinne des zeitlichen Ausgangs des
Heiligen Geistes und seiner Aussendung
in die Welt verstehen, dann bekennen
wir den Ausgang aus dem Vater durch
den Sohn oder auch aus beiden.»

Diese Aussage hat innerhalb und
ausserhalb der altkatholischen Kirche
eine gewisse Beunruhigung ausgelöst
und ist bisweilen so verstanden worden,

als sei damit eine Verurteilung des

filioque bzw. der Lehre westlicher
Kirchenväter ausgesprochen. Der Text
dürfte aber unter folgenden Gesichtspunkten

gerechtfertigt sein : Auf
altkatholischer Seite hat man das filioque
im Sinn der Filioque-Lehre
römischkatholischer Dogmatiken in den
einschlägigen Texten (Thesen der Bonner
Unionskonferenzen 1874 und 1875.

vgl. Küry. a. a. 0.462 ff. : das letzte
Gutachten der Rotterdamer Kommission
1908, vgl. IKZ 58. 1968, 32ff.: die
Schlussfolgerungen von Bischof Dr.
U.Küry zur Filioque-Frage, vgl.
IKZ 58,1968,102ff.;die Erklärung der
IBK «Zur Filioque-Frage») nicht
vertreten, sondern nur gelegentlich die
angebliche Äquivalenz der beiden
Formeln «und dem Sohn» und «durch den
Sohn» (im Blick auf den ewigen Aus¬

gang des Geistes vom Vater), oder man
hat das filioque ais Hinweis auf die
theologisch nötige Dreifachheit der in-
nertrinitarischen Beziehungen in Gott
aufgefasst, die aber gerade nicht als

Aussage über die Ursprungsrelation
Vater - Heiliger Geist (also nicht mit
filioque) formuliert werden sollte. Der
Konsenstext spricht, streng bezogen
auf die ewige Ursprungsrelation
zwischen Vater und Heiligem Geist («ausgehen

aus»), das aus, was zu sagen ist,
wenn man auf dem filioque im Sinn der
Filioque-Lehre nicht besteht; dies hat
die Erklärung der IBK «Zur Filioque-
Frage» mit den Worten «aus dem Vater
allein» ja vorweggenommen.
Unbefriedigend bleibt, dass der notwendige
Zusammenhang zwischen immanenter
und ökonomischer Trinität nicht zum
Ausdruck kommt. Dies war zwar nicht
eine Aufgabe der Gemischten
Kommission, die nur den gemeinsamen
Boden dazu vorbereiten konnte; aber es

bleibt einer künftigen (gemeinsamen)
Arbeit aufgetragen, diesen
Zusammenhang anhand patristischer
Ansätze zu verdeutlichen.

Auf diesem Hintergrund referiert
Kalogirou über Arbeiten von Theologen

und Historikern verschiedener
Provenienz, wie sie u. a. in den beiden
Sammelbänden «Geist Gottes - Geist
Christi: Ökumenische Überlegungen
zur Filioque-Kontroverse, hrsg. von
L. Vischer. ÖR. B 24, Frankfurt 1981»
und «Der Lobpreis des dreieinigen
Gottes im Heiligen Geist - 1600 Jahre
Bekenntnis von Nicäa-Konstantino-
pel, Tutzinger Studien, Texte und
Dokumente zur politischen
Bildung 2/1981», vorliegen. Besonders
dankbar ist man für die Skizzierung
schwer zugänglicher griechischer
Reaktionen auf westliche Ausführungen
zur historischen und theologischen Fi-

lioque-Problematik. Eine eingehendere

Besprechung von Kalogirous Re-

180



ferat ist hier nicht am Platz: nach der
Lektüre mag man folgende Desiderate
für eine mögliche Überwindung der Fi-
lioque-Problematik für sinnvoll
halten:

a) Es genügt nicht, einfach mit dem
Wort «filioque» etwas zu verteidigen
oder anzugreifen, wenn nicht präzis
der gewählte Gesichtspunkt mit
angegeben wird: Ursprungsrelationen,
andere ewige innertrinitarische
Beziehungen, zeitliche Relationen: analoges

gilt auch für die Formel «durch den
Sohn».

b) Geklärt sollte dabei auch der
Ansatz sein, wie das Mysterium des dreieinen

Gottes zu denken ist - etwa innerhalb

des Spektrums, das durch die
bekannte, wenn auch problematische
Feststellung abgesteckt wird, wonach
der Westen von einer vorpersonalen
Seinseinheit in Gott ausgehe, der
Osten aber von einer unableitbaren
Hypostasendreiheit in Gott; je nachdem

erhält die Formel «a patre solo
oder filioque» mehr oder weniger
Plausibilität und Kritisierbarkeit.

c) Wenn man, m. E. aus guten Gründen,

die Filioque-Lehre im oben
angedeuteten Sinn ablehnt, muss man doch
zeigen, wie das, was eine Reihe von
westlichen Theologen im filioque für
unverzichtbar halten - nämlich den
Hinweis aufeine ewige Beziehung
zwischen Sohn und Geist, welche die
zeitliche Sendung des Geistes durch den
Sohn theologisch voraussetzt und
ermöglicht -, ohne Filioque-Formel und
Filioque-Lehre ausgesagt werden
kann, wie also immanente und ökonomische

Trinität «stimmig» zueinander
zu denken sind. Einen Versuch in dieser

Richtung macht (im ersten genannten

Sammelband) der rumänische
Theologe D. Stäniloae, wenn er (nicht
als erster) das ewige Ruhen des aus
dem Vater (allein) ausgehenden Sohnes

im Heiligen Geist als Grundlage

der zeitlichen Sendung des Geistes
vom Vaterdurchden Sohnsieht. Dabei
knüpft Stäniloae an ältere Traditionen
an : einerseits an Johannes von Damaskus,

dessen andere Perspektive (der
Geist geht aus dem Vater durch den
Sohn aus), die früher den Altkatholiken

als Interpretament des filioque so

teuer war und nach Bolotov als ein
ökumenisches Theologoumenon zu
würdigen ist, zwar dunkel bleibt (in der
Expositio fidei findet sie sich nur in
einer Art Nachtrag, den nicht die
gesamte handschriftliche Überlieferung
bietet), aber vielleicht am besten als
eine dynamisch-genetische
Komplementäraussage zur statisch-resultati-
ven Aussage vom Ruhen des Geistes
im Sohn aufzufassen ist (vgl. J.

Grégoire. RHE64, 1969, 713-755,
hier 753); andererseits an die im
13./14. Jh. wirkenden Gregor von
Zypern (vgl. dazu jetzt A. Papadakis.
«Crisis in Byzantium - The Filioque
Controversy in the Patriarchate of Gregory

II of Cyprus [1253-1289]», New
York 1983) und Gregor von Palamas.
Gemäss den Ausführungen von M.Or-
phanos (im ersten Sammelband) halten

die beiden letzteren auf Grund
einer Unterscheidung zwischen Ousia
und Energeiai Gottes den ewigen
Ausgang des Heiligen Geistes aus dem Vater

(allein) kat hyparxin und den ewigen

Ausgang des Heiligen Geistes aus
dem Vater durch den Sohn kat ener-
geian auseinander. Allerdings sind das

Unterscheidungen, die im Westen oft
nicht auf die wünschbare Aufmerksamkeit

stossen. Schliesslich dürften
aufgrund patristischer Aussagen auch
noch weitere Verhältnisbestimmungen
als nur die des Ruhens des Geistes im
Sohn möglich sein.

d) Eine Annäherung in der Filioque-
Kontroverse müsste - über das
wiederhergestellte Symbol von 381 hinaus -
den Theologen aus Ost und West die

181



Angst nehmen, die eine Seite nehme
ein Anliegen der andern nicht ernst
oder vernachlässige einen Gesichtspunkt

auf Kosten eines anderen.
Ein Anhang bietet in deutscher

Übersetzung die Enzyklika des
Ökumenischen Patriarchen Demetrios
anlässlich der 1600jährigen Wiederkehr
des 2. Ökumenischen Konzils von
Konstantinopel, sowie die bis 1981

publizierten Texte derbesagten orthodox-
altkatholischen Dialogkommission.

Von den zahlreichen stehengebliebenen

Druckfehlern sind sinnstörend:
«Preis» statt «Preisgabe» (S.492) und
«Eigenständnis» statt «Eigenständigkeit»

(S.507).
(Noch nicht berücksichtigen konnte

Kalogirou die in einem weiteren
Sammelband publizierten Arbeiten zum
Filioque - darunter auch die letzte
altkatholische Äusserung zum Thema
von H.Aldenhoven, Bern -, der erst
1983 erschienen ist: «Le IIe Concile
oecuménique - Signification et actualité

pour le monde chrétien d'aujourd'hui,
Les études théologiques de Chambésy,
Chambésy-Genève».) Urs von Arx

Joseph Görres [1776-1848], Leben und
Werk im Urteil seiner Zeit
[1776-1876]. Hrsg. Heribert Raab,
Ergänzungsband I von: Joseph
Görres, Gesammelte Schriften,
hrsg. im Auftrag der Görres-Gesell-
schaft, Paderborn/München/
Wien/Zürich 1985.

Görres gehört zu den grossen Gestalten

der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts.

Er war Laie und hat nie Theologie

studiert. Als Journalist und Publizist

stand er erst als glühender Verehrer
der Ideale der Französischen Revolution,

dann als Romantiker, dann als

Herausgeber des «Rheinischen
Merkur», den Napoleon eine Grossmacht
nannte, und schliesslich als Vorkämp¬

fer des Katholizismus im Mittelpunkt
des öffentlichen Interesses. Seine

grosse Tat war der «Athanasius», eine
Schrift, mit der er den preussischen
Staat in seine Schranken wies, als dieser

1837 den Kölner Erzbischof v. Dro-
ste und seinen Sekretär Michelis im
Mischehenstreit verhaftete. Zu Görres
hundertstem Geburtstag wurde dann
1876, als der Kulturkampf seinen
Siedepunkt erreicht hatte, die Görres-Ge-
sellschaft gegründet, die heute auch
das Werk von Görres betreut.

Als Ergänzungsband zu den
«Gesammelten Schriften» legt Heribert
Raab hier Zeugnisse von Zeitgenossen
vor, die ein lebendiges Bild von Görres'

Persönlichkeit in seiner Zeit
entstehen lassen. Allerdings reichen die
letzten der abgedruckten Zitate schon
über das im Titel angegebene Grenzjahr

1876 hinaus, was zwar kein Schaden

ist, aber schon ein erstes Symptom
für die Arbeitsweise des Herausgebers
bildet. «Um den Anmerkungsapparat
zu entlasten» sind am Ende des Bandes

Kurzbiographien von Zeitgenossen
Görres' abgedruckt, doch ist nicht zu
sehen, nach welchen Kriterien die
beschriebenen Persönlichkeiten ausgewählt

wurden. J.W.v. Goethe ist

aufgenommen, während Papst Gregor

XVI. fehlt. Manche Biographien,
wie die Goethes, beschränken sich auf
die Beziehungen zu Görres, andere,
wie die von Fürstbischof Heinrich Förster

von Breslau, geben nur allgemeine
Daten (übrigens war Förster nicht
Pfarrer im bayerischen Landshut,
sondern im schlesischen Landeshut!).

Weiter fällt bei diesen vom Herausgeber

verfassten Artikeln auf, dass das

Zitat in der Biographie von Ludwig
Clarus in den Hauptteil des Buches
gehört. Bei Döllinger heisst es, dass er
«nicht den Anschluss an die Alt-katho-
liken» vollzog. Das ist zwar insofern
richtig, als die Alt-katholiken in den

182



Döllinger-Adressen den Anschluss an
Döllinger vollzogen, und schliesslich
beide Teile exkommuniziert wurden,
als sie alt-katholisch blieben. Doch
wollte Raab das natürlich nicht sagen,
er wollte vielmehr die alte römisch-katholische

Behauptung wiederholen,
dass Döllinger gar kein Alt-katholik
gewesen sei, weil er sich nicht Bischof
Reinkens unterstellt hat. Aber auch die
anderen bayerischen Alt-katholiken
haben sich aus staatskirchenrechtli-
chen Gründen bis i890 nicht Bischof
Reinkens unterstellt, da die Papstdogmen

von 1870 in Bayern nicht verkündet

werden durften und deshalb nicht
verbindlich waren, ähnlich wie die
Bestimmungen des Tridentinums in manchen

protestantischen Staaten. - Franz
Florencourt ist 1886 gestorben, nicht
1866. - Nicht Haneberg lehnte die
Bistümer Eichstätt und Köln ab, sondern
Papst Pius IX. weigerte sich damals,
Haneberg Bischof werden zu lassen,
wie es die Vertreter der deutschen

Theologie gewünscht hätten. - Hefele
schrieb seine Conciliengeschichte
nicht 1842-1845, und er wurde auch
nicht von Kardinal Schwarzenberg als

Konsultor des Vatikanum I berufen.
Diese Berufungen hat Rom sich selbst
vorbehalten. - In die Irre führt, wenn
Raab über Reisach, der 1846

Erzbischof von München-Freising wurde,
schreibt: «knapp ein Jahr nach seiner

Ernennung bereits persona ingrata,
obwohl er das Plazet einholte und
Königtum und Kirche in engstem Bündnis

zu sehen wünschte.» Wenn man in
R. Lills Aufsatz über die ersten
deutschen Bischofskonferenzen nachliest,
wie Reisach auf der Würzburger
Bischofskonferenz 1848 seine bischöflichen

Kollegen hinterging und an
der römischen Kurie denunzierte,
dann wundert es einen nicht, dass ein
solcher Charakter bald nicht mehr
gern gesehen war. Dazu war 1847 in

Bayern das Jahr der Lola-Montez-
Affäre.

Leider ist die angekündigte Entlastung

des Anmerkungsapparates
durch die Kurzbiographien nicht
durchgeführt worden: immer wieder
werden biographische Daten in den

Anmerkungen gebracht, dazu werden
viele Dinge in den Anmerkungen
mehrmals wiederholt. Falsch ist es,

wenn es S.248, Nr. 372, Anm. 3

heisst: «Melchior Diepenbrock war
unter Clemens Brentanos Einfluss zu
Sailer gekommen.»

Auch mit den bibliographischen
Angaben ist Raab nicht sehr sorgfältig
umgegangen. So konnte es dann
passieren, dass unter Nr. 478 und 484
derselbe Brief aus demselben Buch zweimal

abgedruckt wurde, einmal mit der
Jahresangabe 1832 und einmal 1833;
ähnlich ist S. 55, Nr. 83 und S. 56, Nr. 85

bereits auf S.54, Nr. 80, Anm. 1 fast

vollständig zitiert, allerdings ohne
Quellenangabe. Auf S. 177-179 ist
Nr. 275 das letzte Drittel von Nr. 278.

Damit sind wir beim wichtigeren
Teil des Buches, den Zeugnissen der
Zeitgenossen. Auf S. 389-393, Nr. 561

steht eine bedenkenswerte Charakteristik

über Görres von F. v. Florencourt
von 1840, die zu den interessantesten
Teilen des Buches gehört. Ihr folgt auf
S. 393^05 ein Briefvon J. Th. Laurent,
dem apostolischen Vikar von Luxemburg

von 1838. Da Görres in seinem
«Athanasius» die päpstliche Gewalt
beschränken wollte und das mit
geschichtlichen Fakten belegte, hält ihm
Laurent S.400 entgegen, die
Geschichte könne «das Urteil eben so oft
verwirren, als aufklären. Klarer ist das
Gebiet der Prinzipien und entscheidend

: Was nicht sein kann, das ist auch
nicht gewesen.»

In diesem Sinn kann dann J. Bach in
München bei seiner Rede zum 100.

Geburtstag von Görres seine Professoren-

183



kollegen I.v. Döllinger und J. N. Sepp
einfach weglassen bei der Aufzählung
derer, die Görres «nahe traten für eine
Reihe von Jahren, mit denen er sein
Herz teilt». Beide waren ja inzwischen
exkommuniziert. Natürlich geht Raab
aufsolche Feinheiten nicht ein, führt er
doch schon im Vorwort bei der
Nennung von Personen, die Görres begegneten,

kein Mitglied des Münchener
Görreskreises auf. Unter die Zeugnisse
der Zeitgenossen hätte man auch das

folgende aus dem «Janus» aufnehmen
können: «Auf die kirchlichen
Reformgedanken seines Freundes Passavant,
wonach die Hierarchie geändert, der
schroffe Gegensatz von Geistlichen
und Laien gemildert, eine Mitwirkung
der Gemeinden an der Kirchenverwaltung

und eine Umgestaltung der
römischen Curie ins Werk gesetzt werden
sollte, erwiederte Diepenbrock: <...> Es

würde leicht sein aus den Schriften von
Gügler, Görres, Eckstein, Franz Baader,

Möhler, um nur der Hinübergegangenen

zu gedenken, eine Reihe von
Belegen anzuführen, zum Erweise,
dass die begabtesten und erleuchtetsten

unter den Katholiken deutscher
Zunge ganz gleiche oder doch
verwandte Anschauungen in sich getragen

haben.» (Ignaz von Döllinger, Das
Papsttum (Neubearbeitung von Janus
«Der Papst und das Concil»), S.X-
XI.) Der Vergleich, den Döllinger 1876

in einem Brief an Seppzwischen Haneberg

und Görres anstellt (s. Kessler,
Joh. Friedrich, S. 419, Anm. 6) ist ebenfalls

nicht uninteressant. Fridolin
Hoffmann und sein «Rheinischer
Merkur» von 1870 (seit 1872 «Deutscher

Merkur», später «Alt-Katholische

Kirchenzeitung», inzwischen
«Christen Heute»), der sich Görres
zum Vorbild nahm (ebd. Nr. 5,

26. März 1870, S. 51 werden nirgends
erwähnt. Man kann natürlich nicht alle
Zeugnisse über Görres sammeln, man

muss immer auswählen, aber
angesichts dieser Mängel fragt man sich, ob
der Herausgeber bei der Auswahl für
sein Werk sorgfältiger war als bei der

Kommentierung. Ewald Kessler

Orthodoxia 1986-1987. Verantwortlich

für den Inhalt: Dr. Nikolaus
Wyrwoll. Ostkirchliches Institut,
Regensburg (1986). 198 S.

Kürzlich verwahrte sich eine
Versammlung orthodoxer Bischöfe dagegen,

dass der Name dieser Kirche
immer wieder von kleinen «Sekten» und
ihren Leitern («Episcopi vagantes»)
verwendet werde (vgl. I KZ 1986, S. 155

mit Anm. 88). So kann dieses höchst
nützliche Werk auch dazu dienen, solche

Anmassungen abzuweisen,
verzeichnet es doch (nun zum dritten
Male: vgl. IKZ 1983, S. 190) in
zuverlässiger Form die einzelnen Jurisdiktionen

und Bistümer mit deren Inhabern

und ihren Lebensdaten (soweit
bekannt) unter Nennung auch von
Hilfsbischöfen und ähnlichen kirchlichen

Würdenträgern. - Das Verzeichnis

bemüht sich, allen orthodoxen
Kirchen gerecht zu werden und nirgends
anzustossen. So werden gewisse Risse

überspielt, die es auch in dieser
Glaubensgemeinschaft gibt. Die Bischöfe
der «Ukrainischen Autokephalen
Kirche» (S. 145 f.) werden von den übrigen
orthodoxen Kirchen als «Selbstweiher»

(Samosvjatcy) nicht anerkannt.
Das gleiche gilt für die «Makedonische

Kirche» (S. Î05 f.), fühlte sich
doch die serbische Kirche durch ihre
Gründung vor den Kopf gestossen, da
sie selbst die Jurisdiktion über diese

Gläubigen beansprucht. Anstoss
erregt bei orthodoxen Hierarchen immer
wieder die «Orthodoxe Kirche Amerikas»

(S. 37-39), die durch Entlassung
aus der Jurisdiktion des Patriarchats
Moskau entstand: ihr wird vor allem

184



ihr Name verübelt, der den Anspruch
erweckt (erwecken könnte), als gebe es

in den Vereinigten Staaten nur sie als
orthodoxe Kirche - während doch
zahllose kirchliche Organisationen
bestehen, die sich korrekt als orthodox
bezeichnen unddievon Nationalitäten
und ihrer eventuellen Verbindung zur
Heimatkirche geprägt werden. In
diesem Zusammenhang sollte man auch
bemerken, dass innerhalb der «Orthodoxen

Kirche Amerikas» die Bischöfe
Nathanael und Mark(us) (S.38) für die
Gläubigen rumänischer bzw. albanischer

Abkunft zuständig sind (von
denen andere sich zu andern Jurisdiktionen

bekennen). - Die russischen
(«priesterlichen») Altgläubigen
stehen ohne genauere Kennzeichnung
verschämt (und ohne nähere Angaben
zu den Personen) am Ende der Hierarchie

des Moskauer Patriarchats
(S. 128), sind aber de facto streng von
ihnen getrennt.

Auch ein Unterschied zwischen
«chalkedonischen» Orthodoxen und
denen, die sich selbst als «orthodox»
(im Sinne von «rechtgläubig»)
bezeichnen, aber monophysitisch bzw.
nestorianisch sind, also die Kopten,
Äthiopier oder Armenier einer-, die
Assyrer andererseits, wird nicht
hervorgehoben. Bei diesen (auch Nesto-
rianergenannt) stehen (S. 139/144) die
beiden Patriarchate, deren Inhaber in
Wirklichkeit «Gegenpatriarchen»
sind, ohne deutlichen Hinweis
nebeneinander. Der Riss setzt sich bis in die
indische Filialkirche fort, wie das auch
bei der jakobitischen/«Syrisch-ortho-
doxen» Kirche der Fall ist, die in
Südindien (jetzt wieder) aus zwei getrennten

Gruppen besteht. Ebenso sind die
beiden armenischen Katholikate und
die Patriarchate (S. 44-50) mehr oder
minder verfeindet, was sich vor allem
aus ihrer Stellung gegenüber dem
Rätebunde ergibt.

Es besteht kein Zweifel, dass die
Herausgeber auf diese Kirchen selbst
«Rücksicht nehmen». Man fragt sich
aber doch, ob man nicht bei der nächsten

(für 1988 vorgesehenen) Ausgabe
diese Unterschiede und Zwiste erwähnen

und vielleicht durch ein Schema
der hierarchischen Abhängigkeiten
verdeutlichen sollte.

Das Buch wird durch ein sehr
sorgfältiges Verzeichnis der Personen und
der Ortsnamen (in ihrer nationalen
Form) erschlossen. Es wäre wohl nützlich,

eine Gegenüberstellung der
griechischen und der slawischen Namensformen

beizufügen, ist ihre
Zusammengehörigkeit doch nicht immer für
jeden erkennbar. Aber auch so stellt
das Werk - besonders für den, der um
die innere Problematik dieser
Religionsgemeinschaften weiss - ein
unentbehrliches Nachschlagewerk dar,
auf das hinfort niemand verzichten
kann. BertoldSpuler

Wilm Sanders (Hrsg.): Andreas. Apostel

der Ökumene zwischen Ost und
West. Köln 1985. Wienand Verlag.
286 Seiten, mit zahlreichen (nicht
durchnumerierten) Abbildungen.
DM 44,-.

Der als engagierter Ökumeniker
bekannte Herausgeber und Mitverfasser
dieses Bandes, katholischer Senderbeauftragter

beim Norddeutschen Rundfunk

und Dozent an der Katholischen
Akademie Hamburg, hat hier grundlegende

Beiträge verschiedener Autoren
zur Gestalt des Apostels Andreas, des

Bruders des Petrus (Joh. 1,40 f.), vereinigt.

Maria-H.Gamillscheg liefert eine
«biblische Besinnung» (31-34), Ernst
Gamillscheg übersetzte einen Bericht
über das Martyrium des hl. Andreas
und einen Wunderbericht (Rettung der
Stadt Patras) aus dem Griechischen

185



(41-52). Ernst Christoph Suttner
untersucht die «Andreasverehrung im
griechischen Osten» (56-90), wobei er
diese Thematik sehr geschickt mit
Ausblicken auf den neuen theologischen
Dialog zwischen Rom und Konstantinopel

verknüpft. Von Wilm Sanders
selbst stammen das in seiner differenzierten

und weitblickenden Denkweise

bedeutsame «Vorwort des
Herausgebers» (7-18) sowie eine Darstellung

der «Andreasverehrung in Rom»
(91-119), die den Leser mit zahlreichen,

weithin wenig bekannten kir-
chen- und kunsthistorischen Details
vertraut macht. Wilhelm de Vries bietet
einen knappen Überblick mit dem Titel

«Dieorthodoxe Kirche» (121-127),
Karlheinz Schuh schildert als Augenzeuge

die Feier des Andreasfestes in
Konstantinopel am 30. November
1983(129-140). Der Verleger des Bandes,

Adam Wienand, «dem diese
Publikation zu einem besonderen
Herzensanliegen wurde» (17), hat einen
umfangreichen Beitrag über
ausgewählte «Andreas-Verehrungsstätten
in Deutschland» beigesteuert
(141-260). Schliesslich stellen Wilm
Sanders (261-267) und Ilse Friedeberg
(269-273) den Freundeskreis «Philo-
xenia» vor.

Dem Band sind Geleitworte des
Patriarchen von Konstantinopel, Dimit-
ros I. (20-23), und des Präsidenten des
römischen Einheitssekretariats,
Kardinal Willebrands (25 f.), vorangestellt.
Eine stattliche Anzahl qualitativ guter
Abbildungen verlebendigt den Inhalt
der einzelnen Beiträge.

Es bleibt zu fragen, warum der
Herausgeber den (ursprünglich in einer
Zeitschrift der Vinzentinerinnen
erschienenen) Aufsatz von de Vries

aufgenommen hat, der in der Einfachheit
sowohl seiner Diktion wie der ihm
zugrundeliegenden Denkschemata eher
in die Vergangenheit weist. Wenn man

dem die differenzierten Ausführungen
von Sanders in seinem «Vorwort»
gegenüberstellt, wird der Unterschied
deutlich. Wahrscheinlich sollte man
generell anerkannte Fachleute nicht
immer wieder um «Übersichten» und
«Überblicke» bitten; diestete Wiederholung

des Stoffes lässt mitunter eben
doch eine gewisse (durchaus verständliche)

Lustlosigkeit aufkommen.
Die Aussage Wienands, der einem

Bistum vorstehende Bischof sei
«Delegierter» des Bischofs von Rom (142),
widerspricht eindeutig der herrschenden

theologischen Lehre (vgl. z.B.
K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines
Theologisches Wörterbuch [Freiburg
i. Br. " 1978] 60). - S. 149 wird der Satz

über die Augustiner-Chorherren:
«Diese Art von religiösen Vereinigungen

gab es zu Hunderten im deutschen
Reich» der Sachlage nicht gerecht.
Was soll «deutsches Reich» hier
bedeuten? Dem Zusammenhang nach
kann es sich wohl nur um das Heilige
Römische Reich handeln. Dass dann
aber die Behauptung, diese Stifte seien

«gänzlich aufgehoben» worden, nicht
richtig ist, zeigen schon (stellvertretend

für andere) die zwei Namen:
Klosterneuburg und St. Florian. - Dass
dem Probst ein (Stifts)Dechant (und
nicht ein Prior) zur Seite steht, ist nicht
etwa ein Proprium von St. Andreas in
Köln (152), sondern gilt für alle
Augustiner-Chorherrenstifte. Der Verf.
müsste seine Ausführungen über die
Chorherren überhaupt in einen grösseren

Zusammenhang stellen: hilfreich
dazu sind das bekannte «Chorherrenbuch»

von Sebastian Brunner
(Würzburg/Wien 1883) und der herrliche
Band von Joachim Angerer: «Klösterreich»

(Wien/München/Zürich/
Innsbruck 1978).-Bei St. Andreasberg
im Harz (200-211) vermisst man das

monumentale Werk von Georg Schreiber:

Der Bergbau in Geschichte, Ethos

186



und Sakralkultur Wissenschaftliche

Abhandlungen der
Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes
Nordrhein-Westfalen 21 [Köln-Opla-
den 1962]). Auch sein Aufsatz: Privilegia

sanctorum. Volkstümliche Kanoni-
stik und Hagiographie Zeitschrift
der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte,

kan. Abt. 74 [1957] 327-342)
sollte beachtet werden, wie die Arbeiten

Schreibers überhaupt immer wieder

eine ergiebige Quelle sind.
Im Beitrag Sanders' muss es S.96,

ZI. 9 v.o.: «vigilum» heissen.

Der Band ist ein schönes und
hoffnunggebendes Zeugnis für die Begegnung,

für das Aufeinander-Zukom-
men von Ost und West. Wilm Sanders
hat wegweisende Worte gefunden,
wenn er sagt, dass wir die Vokabel
«Wiedervereinigung» aus unserem
Wortschatz streichen sollten. Worum
es geht, ist die Wiederherstellung der
vollen kirchlichen Gemeinschaft, die
in der Sakramentalität von Kirche
begründet ist (9). Ernst Hammerschmidt

Basil Guy: Domestic Correspondence
of Dominique-Marie Varlet, Bishop
of Babylon 1678-1742. E.J.Brill,
Leiden 1986.

Als der holländisch-altkatholische
Kirchenhistoriker B.A. van Kleef im
Jahre 1963 in dieser Zeitschrift (Hefte
2-4) das Leben von Titularbischof
D.-M. Varlet darstellte, wurde das

Geheimnis, das diese für die altkatholische

Kirche Hollands und ihre jüngeren

Schwesterkirchen geradezu
schicksalshafte Gestalt während mehr
alszweihundert Jahren umgeben hatte,
gelüftet. Denn D.-M. Varlet hatte nach
dem Schisma der Kirche von Utrecht
als ein mit dem Jansenismus sympathisierender

französischer Missionsbischof

es gewagt, am 15. Oktober 1724

den vom Utrechter Domkapitel in ei¬

gener Souveränität zum Erzbischof
gewählten Cornelius Steenoven zu
konsekrieren und dadurch den altkatholischen

Kirchen in der Folge die sog.
apostolische Sukzession zu vermitteln.
Dass Rom aus diesem Grunde kein
Interesse hatte, dass man sich mit dieser
umstrittenen Gestalt später noch
befasste, ist verständlich. Leider führten
dann einerseits tiefgreifende Kontroversen

um die «Wucher-Theorien»
von Varlets Freunden, aber auch die
seltsamen Vorkommnisse auf dem
Pariser Friedhof Saint-Médard zu einer
Trübung der Beziehungen zwischen
den holländischen und französischen
Gesinnungsfreunden, so dass man es

auch in Utrecht nicht eilig hatte, sich
näher mit Varlet zu beschäftigen.

Seit B.A. van Kleef vor 25 Jahren
diesen Bann gebrochen hat, änderte
sich dies. Denn seither öffneten sich
dem neuerwachten Interesse nicht nur
Archivein Europa-auchin Nordamerika

tauchten plötzlich umfangreiche
Dokumente auf, die es z. B. Serge
A. Thériault (Québec/Kanada)
ermöglichten, sich eingehend mit Leben
und Werk von Varlet zu befassen (vgl.
IKZ 1985/3: «La pastorale dans le

Jansénisme: la figure de Mgr. D.-
M.Varlet (1678-1742»). Varlet hatte
nämlich mehrere Jahre als Missionar
im französisch-kanadischen Kolonialgebiet

zugebracht. Deshalb erstaunt es

nicht, dass die Bancroft-Library der
Universität Berkeley (USA) 1974 eine
Briefsammlung erwerben konnte, die
nun B.Guy im vorliegenden Band
XXXIV der Reihe «Studies in the
History of Christian Thought» der
Öffentlichkeit zugänglich macht. Die
rund 70 persönlichen Briefe und
Dokumente werden eingeleitet von einer
36 Seiten umfassenden Biographie
Varlets, die sich zur Hauptsache auf
die erwähnte Vorarbeit B.A. van
Kleefs abstützt. Von besonderer Aus-

187



sagekraft ist das «geistliche Testament
von DM V», das 8 Druckseiten umfasst
und mit 21. Februar 1741 datiert ist.
Die Korrespondenz vermittelt einen

guten Einblick in die Persönlichkeit
Varlets, in seine Beziehungen zu seinen

jansenistischen Freunden, aber auch
in seine Familienverhältnisse.
Hilfreich für den Leser ist der umfangreiche

Anhang: App.I bringt eine Zeit-
Tafel 1668-1743 sozusagen als
weltgeschichtlichen Raster und Hintergrund.
In II folgt das Curriculum vitae von
DMV, in III der Familien-Stammbaum,

und IV enthält das erwähnte
geistliche Testament. Die Bibliographie

listet zunächst die bisher
bekanntgewordenen DMV-Manuskripte auf,
welche in Kanada, Frankreich, Italien,
Holland und USA archiviert sind,
sodann alle weiteren Quellen.
Abgeschlossen wird der 150 Seiten umfassende

Band vom «Index of Correspondents»

und vom alphabetischen
Verzeichnis der in den Briefen erwähnten
Personen. Den in französischer Sprache

verfassten und mit englischen
Anmerkungen des Herausgebers versehenen

Briefen geht ein «Calendar of the

Correspondence» voran, der vor allem
für denjenigen von Vorteil ist, der
gezielt bestimmte Aussagen DMV's
sucht. - Aus all diesen Gründen muss
das Erscheinen dieser Sammlung, die
eine wertvolle Ergänzung der bisherigen

Varlet-Literatur darstellt, sehr be-

grüsstwerden. HansA. Frei

Paul Evdokimov: Das Gebet der
Ostkirche - mit der Liturgie des Hl.
Johannes Chrysostomos. Verlag Styria,

Graz/Wien/Köln 1986. 223 S.

Der Vf., ein bekannter russischer
orthodoxer Theologe, bezieht in diesem
Buch das Gebet vor allem auf das
liturgische Geschehen und ordnet auch das

private Zwiegespräch mit Gott auf die¬

sen Bereich hin. Sieht er doch, durchaus

orthodoxer Überzeugung entsprechend,

in der Liturgie den Mittelpunkt
des menschlichen Verhältnisses zum
Überirdischen, an dem sich alles
ausrichtet und dem auch die Dinge dieser
Welt durch ihren Bezug zur Liturgie
zugeordnet sind. So enthält das Buch
also eine eingehende Darstellung des

Geschehens während der hl. Handlung,

unter der E. vor allem die
überwiegend gebräuchliche St.-Chrysosto-
mos-Liturgie versteht (S.87). Er legt
ihre Gliederung sowie den Bezug der
einzelnen Bestandteile zueinander dar
und würdigt auch ihre Entstehung,
freilich ohne auf die Ergebnisse der
modernen Liturgie-Forschung im
einzelnen einzugehen : stellt sich dem
Orthodoxen doch alles als eine geradlinige

Entwicklung von den Zeiten des

Herrn und der Jüngerbis zum heutigen
Tage dar. Daran ist sicherlich richtig,
dass die Liturgie in dieser Kirche seit

langen Jahrhunderten keine Veränderung

mehr erfuhr: anders als nach den
verschiedenen Liturgie-Reformen der
letzten Jahrzehnte im Westen. Die
St.-Chrysostomos-Liturgie, wie sie in
deutscher Übertragung an den Schluss
der Ausführungen gestellt ist, wird
damit seit langem als genuiner Ausdruck
der orthodoxen Lehre empfunden.
Wie weit alle Gläubigen, die daran
teilnehmen, sich dieser Zusammenhänge,
dieser Auffassungen bewusst sind,
muss wohl dahingestellt bleiben.

Das Buch ist eine-durch den
orthodoxen Priester Wolfgang Sigel
besorgte-Übertragung aus dem
Französischen: «La prière de l'Eglise d'Orient.

La liturgie de St. Chrysostome»,
Mülhausen 1983. Sie liest sich gut,
behält aber in der Liturgie aus musikalischen

Gründen einige besondere
Wortformen bei; doch sind auch einige
Gallikanismen stehengeblieben, die
da und dort das Verständnis erschwe-

n



ren: «Theodor von Kyr» ist in
Wirklichkeit «Theodoret von Kyros» (S. 62)

// Die Stadt Arsamas (südl. Niznij
Novgorod/Gor'kij) ist deutsch so zu
umschreiben (S.67) // Herolde heisst

«kerykes» (S.91) // Die Titel der
Werke der Kirchenväter sollte man
nicht französisch belassen: S.203'5,
205 J5-48, 20649 ,/ schliesslich sollte
man die Umschrift des Hebräischen
unsern Gepflogenheiten anpassen
(S.77): diese Kleinigkeiten sind letztlich

doch etwa störend! BertoldSpuler

Erich Donnert: Alt-russisches Kultur-
Lexikon. VEB Bibliographisches
Institut, Leipzig 1985. 372 S. 4°.

Das Nachschlagewerk mit 350
Stichwörtern sowie zahlreichen Tafeln und
Abbildungen aus Werken der hier
beschriebenen Zeit vermittelt ein
eindrucksvolles Bild vom Leben des
russischen Volkes seit der Entstehung des

Reiches im 9. Jh. und seiner Christianisierung

vor nunmehr tausend Jahren -
bis hin zum Ende des 17. Jh. s : ein
Stichwort «Peter der Grosse» kommt
nicht mehr vor. Die einzelnen Beiträge
ergänzen sich gegenseitig, auch durch
Verweise auf Text und Bildtafeln, so
dass eine recht geschlossene Darstellung

dieser Jahrhunderte entstand.
Gelegentlich werden die Artikel von der
Diktion des Gebietes geprägt, auf dem
das Buch verfasst wurde; doch bemüht
der Vf. sich um Objektivität. Man
vermisst eine moderne (physikalische)
Karte des jetzigen Russland oder auch
seiner Teile, ebenso Stammbäume und
Listen von geistlichen und weltlichen
Fürsten, die das Buch in vielem
durchsichtiger gemacht hätten. Die Daten
werden stets nach dem (hier bis 1918

geltenden) Julianischen Kalender
gegeben. - Die einzelnen Titelköpfe
vermerken die Betonung, aber im Text
gibt es keine Hinweise zur Aussprache,

wie sie bei den vielen Ausländern,
deren Bedeutung für die Entwicklung,
die Kenntnis oder die Darstellung
Russlands gedacht wird, gelegentlich
nützlich gewesen wäre. Wäre dem
Werk noch ein Gesamtregister der
erwähnten Persönlichkeiten und Orte
(mit Angabe der Betonung, wie sie im
Text fehlt) beigegeben, so hätte sich
der Informationswert gewiss noch
erhöhen lassen. Dabei hätten auch die in
selbständigen Artikeln erwähnten
Klöster den jeweiligen Städten
zugeordnet werden können.

Die sorgfältig aufeinander
abgestimmten Beiträge und die trefflich
gedruckten Tafeln, häufig von Bauwerken

mit ihrer Ausstattung einschliesslich

der Ikonen, ferner die kenntnisreich

ausgewählten Abbildungen aus
Werken der damaligen Zeit, machen
das Buch zu einem verlässlichen, gut
informierenden Nachschlagewerk.
Dabei ist offensichtlich an die
Unterrichtung einer breiteren Öffentlichkeit
gedacht, werden doch von den Titeln
der Werke, die geistliche und weltliche
Schriftsteller verfasst haben, nur
Übersetzungen und keine Angaben über
spätere Drucke usw. oder Übertragungen

dieser Werke in andere Sprachen
(vor allem Deutsch) gegeben. Es gibt
auch keinerlei Hinweise auf weiterführende

Literatur.
Bei einem Werk, das Russland -

gerade in diesen Jahrhunderten - behandelt,

ist es selbstverständlich, dass dem

religiösen Leben und seinen Trägern,
auch den Heiligen und den «Ketzern»
(etwa dem Altgläubigen Habakuk/Av-
vakum), ein breiter Raum zugestanden
wird. Ihre Gedankenwelt und ihre
Bedeutung, auch für die Verbindung von
Kirche und Staat, wird eingehend
berücksichtigt. Freilich fehlt eine
Darstellung des Glaubensbestandes der
Orthodoxie (unter diesem Stichwort)
und der Ikonen ebenso wie des (sunni-

189



tischen) Islams, dem seit der Bekehrung

der Wolga-Bulgaren 922/23
immer wieder Völker im russischen
Räume angehangen haben. Haben
doch Islam und jüdischer Glaube
(etwa bei den «Judaisierenden») auch
für die Orthodoxie und ihre Stellung,
vor allem aber für die Religionspolitik
der Zaren besonders seit der Tatarenzeit

im 13./14. Jh., eine nachhaltige
Bedeutung besessen. Der Tataren selbst
und vieler anderer Völker, die im
russischen Räume lebten und leben, wird
hingegen in eigenen Artikeln gedacht.
Alles das hat bis zur Gegenwart hin
Bedeutung.

Fragen dieser Art stehen vielleicht
doch weniger am Rande, als es manchen

Betrachtern der russischen
Geschichte und ihrer kulturellen
Entwicklung der Fall zu sein scheint. Dabei

ist natürlich auch von der byzantinischen

«Nährmutter» dieser Kultur
immer wieder die Rede. Es wäre schön,
wenn man deshalb eine Gleichsetzung
russischer/ostslawischer Namen mit
griechischen/byzantinischen fände,
wie sie in manchen Fällen nicht
selbstverständlich ist. Dazu könnte man sich
auch ein Verzeichnis der Entsprechung

(und Bedeutung) geistlicher
und weltlicher Titel dieser Herkunft
denken.

Trotz solchen Wünschen, die nicht
eigentliche Mängel sind, ist das Buch
trefflich geeignet, in seinen
Gegenstandeinzuführen. Esistsorgfältigund
korrekt gedruckt; Druckfehler sind
mir kaum aufgefallen : S. 234 rechts unten

lies Tisza, S.326 rechts oben sollte
Peter II. (nicht III.) als letztes männliches

Glied des Hauses Romanov angeführt

werden.-Jeder, der sich mit dieser

Welt beschäftigt, wird das Buch
immer wieder gern zur Hand nehmen.

BertoldSpuler

Läszlo Rèvèsz: Staat und Kirche im
«realen» Sozialismus. Recht und
Wirklichkeit, Bern/München
(1986). Verlag SOI/Günter Olzog
Verlag. 232 S.

Die Oktober-Revolution in Russland
hat dort und in andern Ländern, denen
sie 1944/48 aufgezwungen wurde, ihr
Ziel nicht erreicht: die Religion
auszurotten, wie ihre Anhänger das vorausgesagt

hatten. So muss die herrschende
Partei in den «Ostblock-Staaten»
ihren Kampf gegen den Glauben - auch
den Islam, das Judentum, den
Buddhismus - weiterführen. Staatliche

Gesetze und Verordnungen, die oft
mehrdeutig sind und «den Umständen
angepasst» werden, bereiten den

Gläubigen immer wieder Schwierigkeiten

und Kummer und tragen ihnen
oft Haft und Verbannung ein.

Um welche Gesetze es sich dabei im
Rätebunde und in den einzelnen
«Satelliten-Staaten» handelt, zeigt das

vorliegende Buch. Es bespricht aber
auch die vielerlei Möglichkeiten, die
der Staat sich - natürlich ohne vorherige

Befragung der Kirchen - geschaffen

hat, um, anhand ihrer Unterordnung

unter das «Vereinsgesetz», sich
immer wieder in ihr Leben einzumischen:

trotz aller «Trennung von Kirche

und Staat». Die geringen
Entfaltungsmöglichkeiten, die Kirchen und
Glaube haben, werden immer von
neuem beschnitten. Trotzdem lässt
eine erhebliche Zahl von Gläubigen
sich nicht davon abhalten, ihrer
Überzeugung treu zu bleiben.

Die Hälfte des Buches ist dem Rätebund

gewidmet, in dem dieser Kampf
am längsten währt. Von den andern
Ländern findet Polen mit seiner starken

römisch-katholischen Kirche die
meiste Beachtung. Die Mittel des

Kampfes, weithin mit einer Beschlagnahme

des kirchlichen Besitzes
verbunden, sind in den Einzelstaaten um

190



Nuancen verschieden, aber das Ziel
bleibt das gleiche. Dabei verquicken
sich in Staaten wiederTschechoslowakei

und Ungarn, wie der Vf. hervorhebt,

religiöses Bekenntnis und
Nationalität vielfach, so dass im Rahmen
dieser Auseinandersetzung auch
Nationalitäten-Kämpfe ausgefochten
werden: wobei sich die Kirchen, etwa
in der Tschechoslowakei, vielen Ge-
waltmassnahmen gegenüber völlig
passiv verhielten^-Südslawien wird in
diesem Buch nicht behandelt.

Das Werk orientiert nicht nur über
die staatliche Gesetzgebung, sondern
beschreibt in vielfältiger Weise auch
das Leben der Kirchen selbst, mit
unterschiedlicher Ausführlichkeit: die
Unierten etwa, aber auch die
protestantischen Bekenntnisse, daneben die
nicht-christlichen Religionen, werden
weniger ausführlich behandelt als die

grossen Kirchen, deren Kampf ohnehin

die Weltaufmerksamkeit fesselt.
Freilich ist die Darstellung manchmal

nicht exakt genug: in Danzig können

im Sept. 1939 unmöglich 8000
katholische Priester verhaftet worden
sein (S. 103) // Die türkische Minderheitin

Bulgarien ist nicht den Pomaken
gleichzusetzen (S. 137), die vielmehr
während der Türken herrschaft zum
Islam übergetretene Bulgaren sind,
neben denen die Türken stehen // Die
«Polnisch-katholische Kirche» gehört
nicht der «alten», sondern der
altkatholischen Bewegung in Europa an
(S. 122) // Es gibt keinen «Karaimer
Religions-Verband» (S. 121), sondern
nur einen der Karäer oder (mit doppelter

Plural-Endung) der Karaimen //
Natürlich waren nicht 90,9 v. H. der
Bewohner Siebenbürgens «zu der Zeit,
als es noch zu Ungarn gehörte (1910)»,
reformiert (S. 149); nicht einmal die

damalige ungarische Minderheit dort
erreichte auch nur entfernt diesen
Hundertsatz // In diesem Lande leb¬

ten neben ihnen nicht die
armenischgeorgischen, sondern die
armenischgregorianischen Christen (ebd.) // Die
Bekenner des jüdischen/mosaischen
Glaubens gehören nach S. 82 zum
«Judaismus», S. 148 zum «Moses-Bekenntnis»,

S. 183 sind sie «Judaisten» :

was nun?// Das orthodoxe Seminar in
der Tschechoslowakei liegt nicht in
Presosowakei (S. 156), sondern in
Preschau/Presov in der Slowakei //
u.a.m.

Es ist schade, dass ein so informatives

Buch, das zeigt, wie «die Gläubigen

im sozialistischen System der Willkür

von Partei und Staat restlos
ausgeliefert» sind (S. 193), und dessen

Durchsicht - gerade für Harmlose - so
nützlich ist, in dieser Weise entstellt
wird. Es fehlt ihm auch ein geordnetes
Literaturverzeichnis und ein Register.

Bertold Spuler

Paul Johannes Müller: Gotteslob und
Königsruhm. Die faszinierende
Bilderwelt der jugoslawischen Fresken.

Mit 79 Farbbildern/Aufnahmen

von Dr. Miodrag Djordjevic,
Freiburg/Basel/Wien (1986). Herder.

175 S.4°.
Das Siedlungsgebiet der Serben, in
einzelne Stämme aufgespalten und seit
etwa 650 vom Christentum erreicht,
war lange zwischen dessen östlicher
und westlicher Form umkämpft, die
sich schon damals eifersüchtig
gegenüberstanden. Erst am Ende dieser
Auseinandersetzungen zwischen Byzanz
und Rom stand fest, dass die Serben
sich der Orthodoxie, die Kroaten dem
römischen Katholizismus zuwandten:
Bekenntnis und Volkstum wurden
identisch: das ist bis zum heutigen
Tage so geblieben.

So verdankt also das Serbentum
seine Prägung der orthodoxen Kirche
und wurde dementsprechend auch in

191



den byzantinischen Kulturkreis
einbezogen. Das machte sich während des

Mittelalters natürlich auch in der
kirchlichen Kunst bemerkbar, von der
dieses Buch handelt. Es geht von den
ältesten Klöstern südlich des serbischen

Siedlungsgebiets, um Skoplje
und am Ochrida-See, aus und widmet
sich dann der Ausmalung der einzelnen

Klöster, wie sie während der
Regierungszeit der Dynastie der Neman-
jiden entstanden. Diese hatte im
Zusammenwirken mit Ostrom zu Beginn
des 13.Jh.s aus der Vereinigung der
Stämme einen eigenständigen Staat
geschaffen, dem - nach einer kurzen
Hinwendung zu Rom - die Gründung
der National-Kirche unter dem hl.
Sabbas, einem Prinzen des Herrscherhauses,

parallel lief. Das alles fand mit
dem Vordringen der Türken gegen
Ende des 14.Jh.s sein Ende. Die
Schlacht auf dem Amselfelde 1389

liess Serbien bis zum Beginn des
19. Jh.s eine türkische Provinz werden.
In dieser Zeit wurden gar manche Klöster

zerstört, ihre Fresken schwer
beschädigt, aber das Klosterleben
erlosch nicht ganz. So haben sich die
Ausmalungen in den Klöstern, die vielfach

von Angehörigen des Herrscherhauses

der Nemajiden gegründet und
später auch zu ihrer Grablege wurden,
vielfach erhalten: ihnen gilt das

Hauptaugenmerk dieses prächtigen
(in Südslawien gedruckten) Bandes.
Dem folgt eine ebenfalls reich bebilderte

Übersicht über die (insgesamt
elf) Klöster und das Patriarchat Pec,
die aus dem Mittelalter erhalten
geblieben sind ; eine Karte (an etwas
versteckter Stelle: S. 142/43) zeigt ihre
Verteilung über das Gebiet; eine
Stammtafel (S.33) ist der Familie der
Nemanjiden und ihrer Verbindung mit
den einzelnen Klöstern gewidmet.

Der eingehende Text beschäftigt
sich vor allem mit der politischen und

der Kirchen-Geschichte des Landes -
beide sind eng miteinander verknüpft-
und lässt die Voraussetzungen deutlich
werden, unter denen die Klöster
entstanden sind. Weniger ist vom Stil der
Fresken und der Bauwerke, von den

byzantinischen, aber auch westlichen
Einflüssen die Rede, die sich hier
geltend machten. Hier hätte wohl mehr
gegeben werden können, um diese
Kunst in den Gesamtbereich des von
Ostrom ausgehendep und beherrschten

Kulturraums einordnen zu können.

Auch auf die Beischriften der Bilder

und ihre Lesung wird nicht
eingegangen.

Auf jeden Fall vermittelt das Werk
eine beeindruckende Einsicht in die
reichen Kunstschätze der serbischen
Lande, die im 19. und 20. Jh. vielfach
wiederhergestellt und gepflegt worden
sind. Es verhilft dazu, die Weite des

oströmischen - und das heisst natürlich

auch des orthodoxen - Kultureinflusses

über den griechischen Sprachraum

hinaus deutlich werden zu
lassen. So erfüllt das Buch für Kirchen-
und Kunstgeschichte in ihren zeitlichen

Bezügen eine bedeutsame
Aufgabe. BertoldSpuler

Joachim Herrmann (Hrsg.l: Welt der
Slawen. Geschichte/Gesellschaft/
Kultur, München (1986). Verlag
C. H. Beck. 330 S. 4° mit zahlreichen
Tafeln, Abbildungen und Karten. -
Leinen DM 98.-

Das Buch bietet vielerlei, in alle Einzelheiten

gehenden Informationen über
die Welt der Slawen. Doch ist der Titel
insofern irreführend, als nur die Vor-
und Frühgeschichte der slawischen
Völker - bis ins frühe Mittelalter -
genauer behandelt wird. An seiner
Entstehung sind viele slawische Gelehrte
beteiligt: es ist nicht verwunderlich,
dass sie immer wieder den Standpunkt

192



ihrer Heimat zum Ausdruck bringen,
wobei man daran denken muss, dass
die Ansichten der einzelnen slawischen

Völker durchaus voneinander
abweichen: das trägt immerwiederzur
Relativierung von Ansichten und
Einsichten bei.

Die Darstellung ist mit vielen,
vorzüglich wiedergegebenen Bildtafeln,
mit Zeichnungen, Plänen, Grund- und
Aufrissen sowie mit vielerlei
Rekonstruktionen ausgestattet. Auf diese
Weise erhält der Leser die Möglichkeit,

sich von den Dingen ein anschauliches

Bild zu machen, das jeweils dem
neuesten Stand der Forschung - in der
Sicht der einzelnen Gelehrten -
entspricht.

Die zeitliche Verkürzung der
Darstellung, die in Einzelheiten nur bis ins
frühe Mittelalter führt, beruht gewiss
auf der Tatsache, dass der Herausgeber

Spezialist für alte Geschichte und
Archäologie ist. Die Tatsache, dass das
Werk ursprünglich im Urania-Verlag
in Jena und (Ost-) Berlin erschienen ist,

zeigt sich an vielen Stellen in der
Ausdrucksweise und der Wortwahl. Dabei
ist im Rahmen dieser Zeitschrift vor
allem aufdie BehandlungderChristiani-
sierung der slawischen Völker (und
ihrer hier behandelten Nachbarn)
einzugehen. Sie werden alle - auch die heute
germanisierten Slawen - in eingehenden

Schilderungen berücksichtigt.
Gewiss muss in dem Buch auch der Übergang

zur neuen Religion immer wieder
erwähnt werden. Das geschieht aber
überall nur ganz kurz. Die Tatsache,
dass die Annahme des Christentums in
seiner katholisch-abendländischen
oder seiner orthodox-byzantinischen
Form für fast alle hier behandelten
Völker das eigentlich staatsbildende
Element war und sie seither massgebend

geprägt hat, tritt dabei weithin
zurück. Die Bedeutung der Lehre des

Heilands z.B. für das Gross-Mähri-

sche Reich wird auf den Satz
beschränkt: «(Das Christentum) festigte
die Macht der herrschenden Schicht;
die Kirchen-Organisation bildete
einen Bestandteil der Staatsverwaltung
und ermöglichte die Beherrschung der
Massen des unterdrückten und
ausgebeuteten Volks. Die Kirche erlangte
einen starken Einfluss im politischen,
kulturellen und gesellschaftliche Le-
ben-besonders in den internationalen
politischen Beziehungen» (S. 164

rechts). Eine solche Darstellung wird
der Bedeutung der christlichen
Heilsbotschaft sicher nicht gerecht und
übergeht die wesentlichen Grundlagen
von Wesen, Wirkung und Leistung der
slawischen Völker. Auch an anderer
Stelle sind die Bemerkungen über den
Übergang zur Botschaft des Evangeliums

nur ganz kurz (S. 85/87, 99 f.,
105, 121, 125, 238); sie lassen die
Wirkung der grundlegenden Entscheidung

für «Ost» und «West» in Europa
nicht deutlich werden : das hat sich
bekanntlich bis in die sprachliche
Entwicklung hinein nachhaltig ausgewirkt
(zu S.79). Auch der recht aufschlussreiche

Abschnitt «Die Besinnung der
Slawen auf ihre Geschichte» (in Wort
und Bild) übergeht die Bedeutung der
Religion im 19. und 20.Jh. völlig.

Gewiss werden viele Leser diesen

Mangel des im übrigen gut informierenden

und prächtig ausgestatteten
Buches bedauern: es lässt die Bedeutung

der Religion für die Kultur eines

jeden Volkes gänzlich ausser acht.
BertoldSpuler

Kirchein Wo? XXXIII/1985. Kirche-
Nation - Frieden. (Königstein im
Taunus 1986). Albertus Magnus
Kolleg / Haus der Begegnung.
194 S.

Das weithin bekannte Jahrbuch (unter
der redaktionellen Leitung von Wolf-

193



gang Grycz) gibt die Vorträge des

35. Internationalen Kongresses diese
Namens im August 1985 wieder (vgl.
I KZ 1986/1, S. 38). Er war diesmal vor
allem dem Verhältnis zwischen Kirche
und Nation gewidmet, das sich auch
innerhalb der römisch-katholischen
Kirche in mannigfacher Weise
ausprägt. In sprachlichen Grenzgebieten
ist seit den Reformen des II. Vatikanischen

Konzils die Sprache der Hl.
Liturgie festzulegen; sie ist nicht selten
strittig. Das wirkt sich selbst bis zu den
Unierten in Süd-Indien hin aus. Dann
verbinden sich religiöses Bekenntnis
und Nationalgefühl (über das
Christentum hinaus) vielfach eng miteinander,

wie im vorliegenden Heft gerade
am Beispiel Polen aufgezeigt wird, dessen

Bevölkerung sich nach allen Seiten
hin gleichermassen kirchlich und
national abgrenzt: keineswegs nurgegen-
überden Deutschen, vielmehr auch
gegenüber den (unierten) Ukrainern, den
(ebenfalls katholischen) Litauern und
den (gleichfalls slawischen) Russen.
So gehen die Begriffe «polnisch» und
«katholisch» vielfach ineinanderüber,
wie an einzelnen Beispielen aufgezeigt
wird. Auch in andern kommunistischen

Staaten, etwa Rumänien, bestehen

Fragen dieser Art: in der
Tschechoslowakei werden sie von der
grundsätzlich atheistischen Regierung
zurückgedrängt, sind aber keineswegs
verschwunden.

In einem 2. Teil werden Berichte vor
allem über katholische Landeskirchen,
aber auch über die orthodoxen Rumänen

und Russen gegeben ; sie bieten
einen Überblick über die jüngste
Entwicklung. Den Beschluss bilden
Meditationen zu einzelnen Fragen des

Kongresses und ein Verzeichnis der bisherigen

Hefte dieser Reihe, das eine
rasche Orientierung ermöglicht. - Die
gründliche Information über die Lage
der Christen in der kommunistischen

Welt wird durch eine Zweimonatsschrift

des Kollegs «Informationen
und Berichte - Digest des Ostens»
begleitet und dient, ähnlich mancher
anderen Zeitschrift (etwa «Glaube in der
Zweiten Welt») dazu, das Gewissen
der «freien» Christenheit anzurühren:
im vorliegenden Falle vor allem
hinsichtlich der Lage in der katholischen
Kirche (zu den voraufgehenden Heften

vgl. IKZ 1985.S. 189f.).
BertoldSpuler

Begegnung mit der Orthodoxie.
Vorträge von dem «Seminar für Orthodoxe

Liturgie und Spiritualität»,
Frankfurt 1985, München 1986.

Kloster des Hl. Hiob von Pocäev.
206 S.

Die vorliegende (nicht vollständige)
Sammlungvon Beiträgen zu einem von
der Russischen Auslandskirche
veranstalteten Seminar ist sehr geeignet, der
Öffentlichkeit den integralen orthodoxen

Standpunkt in zentralen Fragen
des christlichen Glaubens vorzuführen.

Sie stammen aus der Feder
russischer, griechischer, serbischer und
deutscher Orthodoxer und behandeln
die möglichen Steigerungsformen des

Glaubens, deren höchste allein zur
ewigen Seligkeit führen kann.

Daneben wird die Bedeutung der
Liturgie unterstrichen, in der die
Orthodoxie ihre vollkommene Selbstdarstellung

sieht. Dabei ist - wie hier
betont wird - die Mission zu kurz gekommen,

die die Orthodoxie in der Tat
kaum je über den politischen
Geltungsbereich orthodox bestimmter
Staaten hinaus betrieben hat (wohl
aber innerhalb dieses Bereichs).
Ausserdem tritt dabei vielfach auch die
persönliche Seelsorge durch die
Geistlichen zurück; sie ist in neuerer Zeit
vielfach (vor allem in Russland) von
«Starzen» übernommen worden, de-

194



ren geistiger Führung sich auch sehr
einflussreiche Kreise bis hin zu führenden

Staatsmännern unterstellt haben.
Des weiteren erfährt man von der
orthodoxen Auffassung der Anthropologie,

von der Bedeutung der Klöster
(über deren Vergangenheit und
Gegenwart man Zahlenangaben erhält),
von der Hinführung zum Heil durch
die (sieben) Sakramente und von der
Bedeutung der Ikonen, die von Dr.
Ambrosius Backhaus (der im Zivilberuf

Arzt ist) auch in medizinischer
(optischer) Hinsicht behandelt werden.

Eine solche Darlegung der wesentlichen

Gesichtspunkte eines integralen
orthodoxen Glaubens wird wohl nicht
von allen Gläubigen in dieser Form
nacherlebt, ist aber die Grundlage aller
Gespräche mit anderen Christen,
wenn sie zu einer Verständigung und
einem wirklichen Verständnis der
Orthodoxie führen sollen. Bertold Spuler

Orthodoxie et Mouvement Œcuménique.

Chambésy bei Genf 1986.
Editions du Centre Orthodoxe du
Patriarchat Œcuménique. 228 S. - (Les
Etudes Théologiques de Chambésy,
6).-sFr.40.-.

Das Buch gibt die Vorträge wieder, die
im Mai 1985 im Orthodoxen Zentrum
in Chambésy gehalten wurden. Sie
beleuchten aus der Sicht orthodoxer,
reformierter, lutherischer und römisch-
katholischer Theologen die Bedeutung,

die von der Orthodoxie bei der
Gründung des Ökumenischen Rats

(hier vor allem das Ökumenische
Patriarchat) und während der letzten
Jahrzehnte auch für das Gespräch
zwischen den Kirchen der Erde ausgegangen

ist. Dabei werden nicht nur die
Erfahrungen hervorgehoben, die die
abendländischen Kirchen aus dem
Gespräch mit diesem Bekenntnis gewan¬

nen, sondern auch die Besinnung, die
daraus für die Orthodoxie erwachsen
ist. Sie wurde dadurch - ebenso wie bei
den Gesprächen mit einzelnen
Konfessionen - dazu angeregt, ihren eigenen

Standpunkt zu überdenken: freilich

ohne ihn irgendwie zu ändern, was
ihrem Selbstverständnis widerspräche.

In einem Vorwort - Liminaire -
wird der Inhalt der sieben Vorträge zu-
sammengefasst und in seinem Gewicht
gewürdigt, so dass man sich rasch über
das Wesentliche der einzelnen
Referateunterrichten kann. BertoldSpuler

H Sela XeiTovpyia too èv àyioiç na-
rpòg fjucvv Icoàvvov tòv Xpvaooró-
pov / La Divine Liturgie de Saint
Jean Chrysostome. (Katerini/Grie-
chenland 1986). Editions Tertios/
Chambésy 1986. Les Editions du
Centre Orthodoxe. 327 S. - (Coll.
«Editions Théologiques» 6). -
sFr. 40.-. Dasselbe nur französisch,
Genf/Thessalonich 1986, Editions
Tertios. 173 S. - sFr. 25.-.

Zusammen mit dem griechischer.
Original wird eine (von Erzpriester Boris
Bobrinskoy besorgte) französische
Übertragung der Liturgie des hl.
Chrysostomos vorgelegt, wie die orthodoxe
Kirche sie seit Jahrhunderten feiert.
(Daneben steht eine Ausgabe nur der
französischen Übersetzung.) Die
Ausgabe wird durch eine eingehende,
doppelsprachige Darstellung der Bedeutung

der hl. Messe mit einer Würdigung

ihrer Bestandteile (aus der Feder
von Archimadrit Basileios Karagian-
nis/Karayannis) eingeleitet. K. legt
den uralten Gedankengang der Messe
in theologischer Sicht dar und kann
damit (gerade für Nicht-Orthodoxe)
wesentlich zum Verständnis des hl.
Messopfers beitragen.

Das Werk ist - in Griechenland -
vorzüglich gedruckt, wie es der Bedeu-

195



tung dieses Textes entspricht. Es wird
am Schluss durch einige Gesänge und
Texte zu besonderen Festen ergänzt;
freilich fehlt überall eine Angabe der
Notenschrift. Wer die Ausgabe in der
Hand hat und die Liturgiesprache
kennt, kann die hl. Handlung gut
verfolgen und mitfeiern.

Man mag hoffen, dass das «Centrum»

in Chambésy bald auch eine
Ausgabe des kirchenslawischen Textes
veranstaltet. BertoldSpuler

Kirche in Noi XXXI V/1986: Kirche
und Menschenrechte - Solidarität
mit den Verfolgten. Hrsg. vom
Albertus-Magnus-Kolleg/Haus der
Begegnung, Königstein (1987).
204 S.

Der jüngste Kongress (Juli/August
1986) dieser Organisation (vgl. IKZ
1987, S.30f.), die so viel Aufklärung
über das Schicksal von Christen im
kommunistischen Machtbereich
verbreitet und die Menschen aus ihrer
Gleichgültigkeit wachrüttelt, befasste
sich einmal mit der Frage der
Menschenrechte, wie sie während der
Französischen Revolution 1789 verkündigt
worden und wie sie seither-mit gewissen

Wandlungen - zu einem Leitwort
der westlichen Welt geworden sind.
Wie es mit ihrer Einhaltung im Osten
steht, wird an verschiedenen Beispielen

gezeigt; vor allem der Pole Wlady-
staw Bartoszewicz berichtet darüber

aus eigener Erfahrung (S. 74-86). Dem
steht eine Darstellung der «Menschenrechte»

gegenüber, wie der «Marxismus»

sie definiert und allein in dieser
Auslegung anerkennt. Die Auffassung
von ihnen hier ist der des Westens
ziemlich diametral entgegengesetzt
(S.25f.). Leider wird daneben auf die
Tatsache nicht eingegangen, dass in
islamischen Ländern den «Menschenrechten»

vielfach die « Rechte Gottes»
gegenübergestellt werden, wie dieser
sie im Koran verkündet hat.

In einem zweiten Teil werden
Berichte über die Lage der römisch-katholischen

Kirche in der Tschechoslowakei

und in Südslawien sowie in
Ostasien (China, Vietnam) gegeben,
die immer wieder die Leiden
durchscheinen lassen, denen die Gläubigen
dort ausgesetzt sind. Daneben
erscheint eine Übersicht über die russische

orthodoxe Kirche am Vorabend
der Tausendjahrfeier (von Paul Roth,
S. 123-133) und über die in vielem
besonders kritische Lage der christlichen
Gemeinschaften in Rumänien (von
Dionisie Ghermani; S. 159-167). -
Den Beschluss bilden Predigten,
Andachten und Betrachtungen geistlicher
Würdenträger, wie sie während des

Kongresses abgehalten wurden. -
Auch der Zusammenstellung der
Vorträge dieses Jahres wünscht man eine
weite Verbreitung, da bei uns gar manches

verharmlost wird, was auf den

Gläubigen in diesem Lebensbereich
lastet. BertoldSpuler

196


	Bibliographie

