Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Harding Meyer, Hans Jorg Urban. Lu-
kas Vischer (Hrsg.), Dokumente
wachsender Ubereinstimmung -
Samtliche Berichte und Konsens-
texte interkonfessioneller Gespri-
che auf Weltebene 1931-1982, Pa-
derborn und Frankfurt (Bonifatius
und Lembeck), 1983, sFr.62.—,
(=D).

— Harding Meyer, Lukas Vischer (ed.),
Growth in Agreement - Reportsand
Agreed Statements of Ecumenical
Conversations on a World Level,
New York and Geneva (Paulist
Press and WCCQ), 1984, sFr.32.50,
(=E).

Die beiden Bédnde bieten in deutscher

bzw. englischer Sprache die Ergeb-

nisse von in der Regel bilateralen,
kirchlich-offiziellen Lehrgesprichen,
welche die verschiedenen iber die
ganze Welt verbreiteten und irgendwie
zusammengeschlossenen christlichen

Gemeinschaften seit den sechziger

Jahren miteinander gefiihrt haben -

nur das sog. Bonner Interkommu-

nionsabkommen zwischen Anglika-
nern und Altkatholiken datiert schon
aus dem Jahr 1931. Es handelt sich um

Gespridche, an denen Altkatholiken,

Anglikaner, Baptisten, Disciples of

Christ, Lutheraner, Methodisten, chal-

zedonensische und altorientalische

Orthodoxe, Pfingstler, Reformierte

und Romisch-Katholiken beteiligt

sind; dabei fillt auf, dassin erster Linie
die romisch-katholische Kirche, dann
aberauchdie Anglikaner mehrere Dia-
loge zugleich gefiihrt haben und fiih-
ren. Ausgeklammert bleiben also Ge-
spriache auf regionaler oder nationaler

Ebene. Dafiir enthalten beide Bande

auch das sog. Lima-Dokument der

Kommission fiir Glauben und Kir-

chenverfassung des Okumenischen

172

Rates, dasim Blick auf Taufe, Euchari-
stie. und Amt den vorlaufigen Ab-
schluss eines jahrelangen multilatera-
len Gespréchs darstellt und Riickwir-
kungen auf die bilateralen Dialoge ha-
ben wird.

Seit 1982 veroffentlichte weitere
Dokumente solcher Lehrgespriche
auf Weltebenesollenzu gegebener Zeit
in Fortsetzungsbinden herausgegeben
werden. Dies diirfte in absehbarer Zeit
der Fall sein, wenn man an die fortdau-
ernden und geplanten Dialoge denkt,
wiesieim Berichtdes Fourth Forumon
Bilateral Conversations (= Faith and
Order Paper No.!125, Geneva 1985)
aufgezihlt sind.

Zusammen mit der von Puglisi und
Voicu herausgegebenen Bibliogra-
phie!,wozuallenzwischenkirchlichen
Dialogen die greifbare Literatur ver-
zeichnet ist, stellen die beiden Binde
ein bequemes Kompendium weltwei-
ter Bemiihung um theologisch verant-
wortete Annidherung und Einheit dar.
Damit wird eine Zurkenntnisnahme
und Rezeption der Ergebnisse sehr er-
leichtert. Eine unschitzbare Hilfe lei-
stet auch der nach Themen aufge-
schliisselte Index mit einem einfachen
Verweissystem (abschnittweise
Durchnumerierung der einzelnen, mit
einem Sigel versehenen Dialogtexte).

Auf den ersten Blick scheinen die
beiden Bidnde parallel zu laufen. Die
deutsche Ausgabe ist aber vollstindi-
ger und enthilt iiber die englische hin-
aus die Kapitel «Orthodoxe (Chalke-
donensische Orthodoxie)/Rdmisch-
katholische Dialoge», «Orientalisch-

VJ. F. Puglisi, J.J. Voicu (ed.), A Bi-
bliography of Interchurch and Inter-
confessional Theological Dialogues,
Rome (Centro Pro Unione) 1984.



Orthodoxe  (Vorchalkedonensische
Orthodoxie) / Romisch-katholische
Dialoge», sowie Berichte von Gespra-
chen zwischen dem Okumenischen
Rat der Kirchen und der Romisch-Ka-
tholischen Kirche. Zudem bietet die
deutsche Ausgabe im Zusammenhang
mit dem anglikanisch-rémisch-katho-
lischen Gesprich einen Bericht lber
die Ehe (1975)und die gemeinsame Er-
kldrung von Papst und Erzbischof von
Canterbury aus dem Jahre 1982. Wei-
ter findet man hier im Anschluss an
den methodistisch-romisch-katholi-
schen Dublin-Bericht von 1976 den
1972 ergangenen «Aufruf zum gemein-
samen Handeln» (Call to Action).

Inbeiden Binden mag man das Feh-
len der gemeinsamen Erkldarungen re-
prisentativer chalzedonensischer und
altorientalischer orthodoxer Theolo-
gen aus den Jahren 1964 (Aarhus) und
1967 (Bristol) bedauern. Sie fallen als
nicht-offizielle Konferenzen aller-
dings aus dem von den Herausgebern
gesetzten Rahmen, aber sie hitten als
Kontrast zur iblichen Thematik west-
licher Dialoge dem Leser zu einer Per-
spektivenerweiterung hinsichtlich an-
stehender 6kumenischer Probleme
verholfen 2.

Die Reihenfolge der abgedruckten
bilateralen Berichte und Konsenstexte
differiert in den beiden Ausgaben: die

*Die Texte dieser Konferenzen so-
wie derjenigen von Genf 1970 und
Addis Abeba 1971 sind zuerst in The
Greek Orthodox Theological Re-
view 10 (1964/65), 13 (1968) und 16
(1971) verdffentlicht worden; eine
Auswahl daraus liegt vor in dem von
P. Gregorios (Verghese), W. H. Laza-
reth und N. A. Nissiotis herausgegebe-
nen Band «Does Chalcedon Divide
or Unite? Towards Convergence
in Orthodox Christology», Geneva
(WCC) 1981.

englische befolgt eine alphabetische
Ordnung, wihrend die deutsche die
Dialoge mit der romisch-katholischen
Kirche einem besondern Teil zuweist.

Die englische Ausgabe ist etwas
weniger  benutzerfreundlich  und
macht den Eindruck einer unsorgfil-
tigeren redaktionellen Betreuung -
wofiir das gravierendste Beispiel wei-
ter unten angefithrt wird.

So fehlen in der englischen Aus-
gabe die historischen Einleitungen
fir den lutherisch-rémisch-katholi-
schen und den anglikanisch-rémisch-
katholischen Dialog. Die vor allem
im Blick auf das anglikanisch-ro-
misch-katholische Gesprich rudi-
mentdren Seitenzahlangaben im In-
haltsverzeichnis erschweren das Auf-
finden der Texte, besonders wenn
man mit Hilfe des Index bestimmte
Stellen aufschlagen will. Die hilfrei-
chen Sigel am obern Seitenrand des
deutschen Bandes fehlen im engli-
schen. Die zu S.304 E gehorigen An-
merkungen | und 2 sind weggefallen.

Eine weitere Differenz zwischen
deutscher und engiischer Ausgabe
findet sich bei der Vereinbarung zwi-
schen Altkatholiken und Anglikanern
von 1931: im deutschen Text fehlen
die Unterschriften zum Bonner Ab-
kommen (S.78D, vgl. S.37E) sowie
der zum Lower House der Convoca-
tion of Canterbury (und York) geho-
rige Absatz. Dies ist aber bedingt
durch die nicht gleich lautenden
deutschen und englischen Erstverof-
fentlichungen.

Wenn hier auch die englische Aus-
gabe mitbesprochen wird, so deshalb,
weil fiir jede ernsthafte Arbeit an und
mit den Texten ohnehin auf die Ori-
ginalsprache der betreffenden Publi-
kationen zuriickgegriffen werden
muss — nicht alle deutschen Uberset-
zungen sind gleich kompetent ange-
fertigt —, und das ist in den meisten

173



Fillen das Englische. Umgekehrt ist
es fur einen Dialog, der wie z.B. der
orthodox-altkatholische nicht eng-
lisch gefiihrt wird, von grosser Be-
deutung, dass eine gute englische
Ubersetzung vorliegt, sonst wird er
von den angelsdchsischen Berufsoku-
menikern kaum zur Kenntnis genom-
men. Davon konnte sich der Schrei-
bende am vierten Forum on Bilateral
Conversations im Marz letzten Jahres
liberzeugen, als sich in Bossey Vertre-
ter der sog. weltweiten christlichen
Gemeinschaften mit Vertretern des
Sekretariats der Abteilung Glauben
und Kirchenverfassung trafen, um
Informationen und Bewertungen der
bilateralen und multilateralen Ge-
spriache auszutauschen: auf Grund
seiner Methode und einer Reihe von
nichttheologischen Faktoren nimmt
der orthodox-altkatholische Dialog
sowieso einen etwas isolierten Platz
unter den tbrigen Dialogen ein.

Bei der Durchsicht der englischen
Wiedergabe der altkatholisch-ortho-
doxen Konsenstexte kann man min-
destens drei verschiedene Ubersetzer
ausmachen. Die Kapitel Doctrine of
God, Christology und die beiden er-
sten  Texte von  Ecclesiology
(5.391404E) haben im allgemeinen
eine brauchbare und verstiandnisvolle
Ubersetzung gefunden.

Im Text «The Holy Trinity» ist im
letzten Satz von Abschnitt (15) einzu-
figen: in the sense of the temporal
procession of the Holy Spirit and of
his mission into the world... Im zwei-
ten Satz von Abschnitt (17) ist zu le-
sen: though this in itself represents...
Im Text «The Incarnation of the
Word of God» wiire die Ubersetzung
angebracht: This worship refers to the
divine-human person of the Lord. Im
Text «The Hypostatic Union» fehlt
im Abschnitt (8) das Schlusszeichen
nach dem Zitat — fehlende Anfiih-

174

rungs- und Schlusszeichen sind wie-
derholt festzustellen. In Abschnitt (9)
ist im zweiten Satz zweimal willed
and operated zu lesen. Im Text «The
Mother of God» stehen in Abschnitt
(11) zwer nicht zum Text gehorige
Worterklirungen des Ubersetzers,
was nicht deutlich genug markiert ist.
In Abschnitt (13) lautet die Stellenan-
gabe richtig: Mansi 5.292. In Ab-
schnitt (14) ist im ersten Satz statt
pregnancy besser child-bearing zu le-
sen, und im dritten Satz: how the my-
stery of the plan of salvation from the
maternal womb was prepared from
on high. Am Schluss von Abschnitt
(17) fallt Divine Liturgy als Uberset-
zung fiir Messliturgie (der Christka-
tholiken) auf. Im Text «The Nature
and Marks of the Church» ist der
zweite Satz von Abschnitt (11) sinn-
entstellt. Im zweiten Satz von Ab-
schnitt (18) ist zu lesen: after their
death the mission is continued by the
Church.

Ein zweiter Ubersetzer diirfte fiir
die 1979 verabschiedeten ekklesiolo-
gischen Texte (S.404-407 E) verant-
wortlich sein. Seine Arbeit ist &hnlich
zu beurteilen, auch wenn deutlicher
der Eindruck eines iibersetzten Tex-
tes vorherrscht.

Im Text «The Unity of the Church
and the Local Churches» lautet in
Abschnitt (21) die Stellenangabe:
Smyrn. 8.1. In Abschnitt (22) ist das
Irendus-Zitat verstimmelt: yet, as if
occupying but one house, carefully
preserves it. She also believes these
points (of doctrine) just as if ... In Ab-
schnitt (24) ist im ersten Satz ein Teil
ausgefallen: above all, by the unity of
faith, furthermore by the unity of ... Im
Text «The Boundaries of the Church»
gehort in Abschnitt (28) der letzte Satz
(Up to... Christian doctrine) an eine
andere Stelle, nimlich hinter den drit-
ten Satz desselben Abschnitts.



Wie weit solche Versehen in den
ibernommenen Vorlagen waren oder
zulasten der Herausgeber gehen, ldsst
sich nicht feststellen. Hingegen muss
man die Herausgeber dafiir verant-
wortlich machen, dass sie fiir die*vier
1981 verabschiedeten ekklesiologi-
schen Texte eine unbrauchbare Uber-
setzung aufgenommen haben, die je-
mand, dessen Muttersprache offen-
kundig nicht Englisch ist, mit Hilfe
eines Worterbuchs verbrochen hat.
Die vier Texte sind anscheinend nach
Abschluss des Manuskripts noch
rasch eingefiigt worden: so ist der
entsprechende Hinweis auf die Voll-
sitzung in Zagorsk 1981 im letzten
Abschnitt der geschichtlichen Ein-
fiihrung (S.391 E) nicht nachgetra-
gen, wohl aber in der Uberschrift auf
S.401 E. Die vier Texte stehen unter
dem {iberflissigen Titel «Ecclesio-
logy 1981», der die Uberschrift des
ersten Textes «The Authority of the
Church and in the Church» ver-
drangt hat. Bei den vier Texten ist
auch die redaktionelle Einteilung in
Abschnitte vergessen worden, so dass
der aus der deutschen Ausgabe iiber-
nommene Index, der diese Einteilung
—(32) bis (67) — voraussetzt, nicht be-
nutzt werden kann. Weniger gra-
vierend ist, dass die Teilnehmerliste
(5.418-419E) nicht wie iiblich nach
den Kirchen, die Sitzungsteilnehmer
delegiert haben, aufgegliedert ist. Un-
entschuldbar ist aber die Aufnahme
einer Ubersetzung, die den Anforde-
rungen nicht geniigt — ein Urteil, das
zwel britische Theologen unabhingig
voneinander mir gegeniiber bestatigt
haben.

Einige Beispiele aus dem Text
iiber die Autoritdit der Kirche
(S.412-414E): Ursprung und Grund-
lage der Autoritit der Kirche /
Source and confirmation of the au-
thority of the Church — Der Herr libte

diese auf das Erlosungswerk bezo-
gene Vollmacht und Autoritat in sei-
nem irdischen Leben aus / The Lord
manifested this power and authority,
connected with the Redemption, du-
ring His earthly life — Daher verrich-
tet sie das ihr aufgetragene Werk in
autoritativer Weise durch die geistli-
chen Krifte, die sie in allen ihren
Gliedern erfiillen... / That is why she
accomplishes her work authoritati-
vely... by means of the spiritual forces
which suffuse her in all of her mem-
bers — Hiresien / heretics — Das
Glaubensbekenntnis (wurde) durch-
gesetzt / the Creed was disseminated
— Daher ist nur jene Lehre wahr, die
— jenseits der Problematik des zeitge-
bundenen und sprachbedingten Aus-
drucks — in ihrem Wesen mit der Hei-
ligen Schrift und der heiligen Uber-
lieferung tbereinstimmt / Therefore,
a true teaching is only that which,
while being higher than problems de-
pending on time and linguistic ex-
pressions, accords essentially with
Holy Scripture and Holy Tradition -
Triger und Organe der Autoritdt in
der Kirche im einzelnen sind / The
following are the individual bearers
and manifestors of authority in the
Church — Die Stellung und Aufgabe
des Bischofs in seiner Eigenschaft als
Autoritatstrager hat der heilige Igna-
tius von Antiochien klar ausgespro-
chen / The place and work of a bi-
shop in the sphere of authority was
elucidated by St.Ignatius of Antioch
- Eph 4,1 / Mt.4.1 - Uber die Rein-
heit der Glaubenslehre der Kirche
wachen / to preserve the purity of the
dogmatic teaching of the Church -
(Er) leitet durch die Verkiindigung
die ihm anvertraute Herde zu den
Auen des Heils der evangelischen
Gnade / through his preaching, (he)
leads the flock entrusted to him along
the salvific path of the Gospel grace -

175



Dieses ist das einmiitige Glaubensbe-
wusstsein von Klerus und Volk, das
weiteste Zeugnis der Gesamtheit der
Kirche (Pleroma) / This is a unani-
mous, general awareness and faith of
the clergy and people, a broader wit-
ness of the entire Church Plenitude —
Geist der Wahrheit, (der Liebe: dies
fehlt zu Unrecht schon in der deut-
schen Erstveroffentlichung), der De-
mut und der Freiheit / spirit of truth,
love, wisdom from humility, and
freedom.

Um nicht langweilig zu werden,
seien aus den drei iibrigen Texten nur
noch einige Muster zitiert. Aus «The
Infallibility of the Church»: Da die
Kirche die Gemeinschaft der Gliubi-
gen ist, die alle von Gott gelehrt sind,
eignet die Unfehlbarkeit der Gesamt-
heit der Kirche / Inasmuch as the
Church is a community of the
faithful all of whom «hath learned of
the Father» (= Zitat aus der Autho-
rized Version), infallibility applies to
the Church’s integrity — Die Gesamt-
heit der Glaubigen ... 1st es also, die
nicht irrt, wenn sie iibereinstimmend
von den Bischoéfen bis zum letzten
Glédubigen aus dem Volk den gemein-
samen Glauben bekennt / For this
reason the totality of the faithful... is
not amiss when it professes unani-
mously their common Faith, from
bishops to any one of the faithful pe-
ople — Unter diesem (= okumeni-
sches Konzil) als Mund der ganzen
Kirche stehen sowohl die ortlichen
Synoden als auch die Bischofe und
alle einzelnen Glieder der Kirche,
wie schon in der Zeit der Apostel die
Versammlung der Apostel, die zu-
sammen mit den Presbytern und der
ganzen Ortlichen Jerusalemer Ge-
meinde in einmitiger Weise den Wil-
len der gesamten Kirche zum Aus-
druck brachte, iber eine grossere Au-
toritat verfugte als jeder einzelne

176

Apostel / Below it, like the mouth of
the entire Church, stand the Local
Councils, the bishops and all the in-
dividual members of the Church, just
as in the apostolic times the Council
of Apostles did, at which the Apost-
les along with the presbyters of the
entire Local Church of Jerusalem au-
thoritatively expressed the will of the
whole Church, and received more au-
thority than the authority of any sin-
gle Apostle — Die hierauf beruhende
Kontinuitidt des in der Kirche be-
wahrten Glaubens schliesst deshalb
die Notwendigkeit ein, an seiner
Fiille gemiss dem Zeugnis der Kirche
aller Zeiten festzuhalten / Hence the
continuation, based on them, of the
Faith which is preserved in the
Church, includes existence in the
fullness of this Faith, according to
the witness of the Church all through
the centuries.

Aus «Church Councils»: In ihnen
fand das gemeinsame Glaubensbe-
wusstsein der einen, heiligen, katholi-
schen und apostolischen Kirche sei-
nen Ausdruck / A common Creed
and recognition of the One, Holy,
Catholic and Apostolic Church were
formulated at them — Daher ist die
Okumenizitit eines Konzils und die
Giiltigkeit seiner Beschliisse nicht
schon mit seiner Einberufung gege-
ben / Thus the ecumenism of any
council and acceptance of its deci-
sions are not conditioned by its con-
vening alone — Die Kirche kann sie
jedoch gemiss den jeweiligen Um-
stinden und Erfordernissen fir das
Glaubensverstandnis und das Glau-
benszeugnisinterpretierend entfalten/
Nevertheless, the Church can effect
their hermeneutic revelation through
modern phraseology in accordance
with emergent circumstances and
needs for clarification and witness to
the Faith.



Im ersten Abschnitt von «The
Need for Apostolic Succession» wer-
den die Bewahrung des apostolischen
Glaubens als Grundlage und die Wei-
tergabe der Amtsgnade unter Hand-
auflegung als Zeichen der apostoli-
schen Sukzession miteinander ver-
wechselt. Spitestens bei der Wieder-
gabe von «sakramentales Mittel»
durch «mystic means» wird deutlich,
dass die direkte oder indirekte Vor-
lage dieser Ubersetzung der griechi-
sche Text war (was u.a. an der holzer-
nen Wiedergabe der Schlussklausel,
mit der jeder einzelne Text abge-
schlossen wird, zu erkennen ist). Das
ist selbstverstindlich durchaus legi-
tim: anders als die eingeklammerte
Bemerkung auf S.391 E es nahelegen
konnte, hat die Kommission jeweils
griechische und deutsche Fassungen
als gleichberechtigt verabschiedet;
immerhin diirfte eine Ubersetzung
aus dem Deutschen fiir andere westli-
che Sprachen empfehlenswert sein.
Wie dem auch sei: zu beanstanden
sind die Unsicherheit des englischen
Ausdrucks und die wiederholten Ak-
zentverschiebungen gegeniiber dem
deutschen wund dem griechischen
Text.

Man kann es keinem Leser ver-
iibeln, wenn er sich nach kurzer Lek-
tire kopfschiittelnd von solchen Tex-
ten abwendet und sich nicht weiter
mit ihnen auseinandersetzt. Das
diirfte aber nicht der Intention der
Sammlung entsprechen. Wenn die
beiden Herausgeber die Aufgabe, die
sie sich selbst gestellt haben, ernst
nehmen, werden sie daher kaum
darum herumkommen, bei einer
Neuauflage der englischen Ausgabe
die vorliegende Ubersetzung der alt-
katholisch-orthodoxen Zagorsk-
Texte durch eine einwandfreie zu er-
setzen oder aber eine solche 1m nich-
sten Fortsetzungsband nachzuliefern.

Jedenfalls sei hier eine diesbeziigli-
che Bitte und Aufforderung mit
Nachdruck ausgesprochen.

Urs von Arx

Michael Silberer OSC: Die Trinitéts-
idee im Werk von Pavel A.Flo-
renskij — Versuch einer systemati-
schen Darstellungin Begegnung mit
Thomas von Aquin. OC 36, Augu-
stinus, Wiirzburg 1984, 303 Seiten,
DM 43.80.

Im Jahre 1984 sind gleich zwei (in Rom

als Dissertationen eingereichte) Stu-

dien iiber den russischen Theologen
und Priester Pavel A.Florenskij er-
schienen: neben dem hier anzuzeigen-
den Buch dasjenige von Robert Slesin-
ski, Pavel Florensky: «A Metaphysics
of Love», St.Vladimir’s Seminary

Press, Crestwood N.Y. 1984. Der 1882

geborene Florenskij war 1908-1918

Dozent an der Moskauer Geistlichen

Akademie und wurde wegen seiner

universalen theologisch-philosophi-

schen und mathematisch-physikali-
schen Bildung bisweilen mit Pascal
oder Leonardo da Vinci verglichen. Je-
denfalls verdankte er seinen kunstwis-
senschaftlichen und elektrotechni-
schen Kenntnissen, dass er sich auch
nach der bolschewistischen Machter-
greifung bis 1933 als Professorin Mos-
kau halten konnte (dabei auch zahlrei-
che patentierte technische Erfindun-
gen machte), bis er aufgrund einer Par-
teizensur verbannt wurde und in den
vierziger Jahren (neuerdings bevor-
zugt man als Todesjahr 1943) in einem
sibirischen Lager als Mirtyrer gestor-
ben ist. Anders als beim um elf Jahre
dlteren Sergej Bulgakov, einem Schii-
ler und Freund Florenskijs, sind Per-
son und Werk des letzteren im Westen
nicht so bekannt geworden, wie sie es
verdient hdtten; dazu magauch das ne-
gative Urteil des um elf Jahre jiingeren

177



Georgij Florovskij (in: «Puti russkago
bogoslovija» = «Wege russischer
Theologie», 1937) tiber Florenskij und
andere «sophianische» russische Reli-
gionsphilosophen beigetragen haben.
Florenskijs Hauptwerk «Stolp i ut-
verzdenie Istiny» (Sdule und Grundfe-
ste der Wahrheit» — Versuch einer or-
thodoxen Theodizee in zwo6lf Briefen),
das nach einer zehnjidhrigen Entste-
hungszeit 1914 erschienen ist — ein Ju-
gendwerk also —, hat im Westen bisher
nur eine italienische («La colonna e il
fondamento della verita», Milano
1974, von P. Modesto) und eine franzo-
sische («La colonne et le fondement de
la Vérité», Lausanne 1975, von C. An-
dronikov) vollstindige Ubersetzung
gefunden. Die spitere, um 1924 vorlie-
gende grossere Studie «Filosofija
Kul'ta» («Philosophie des Kultes»),
eine Anthropodizee des autonomen
Menschen im Licht des dreieinen Got-
tes, 1st iiberhaupt erst in Ausziigen in
der russischen Zeitschrift «Bogos-
lovskie Trudy» 1977 ver6ffentlicht
worden. Eine Ahnung von Florenskijs
sonstigem vielseitigen literarischen
Schaffen erhdlt man von Silberers um-
fassender Bibliographie der publizier-
ten und nicht publizierten Werke.
Nach einer biographischen Skizze
anhand neuerer russischer Vorarbei-
ten arbeitet Silberer zunidchst Aufga-
benstellung und Losungsversuche der
Hauptthematik in Florenskijs frithe-
rem Hauptwerk heraus, der Moglich-
keit der Gotteserkenntnis durch die
menschliche Vernunft. Dabei ist ent-
scheidend, dass Florenskij nicht von
einer philosophischen Seinsmetaphy-
sik oder von einer analogia entis her
denkt, sondern vom Trinitdtsgeheim-
nis und der Homousiekonzeption der
altkirchlichen Tradition. Die Bertick-
sichtigung der «antinomischen» -
auch die Siinde als Gottesentfremdung
ernstnehmenden -  Struktur der

178

menschlichen Vernunft ermoglicht
eine Gotteserkenntnis, die nicht not-
wendigist,sondern frei, d. h. offenzum
asketischen Uber-sich-Hinausgehen
des Verstandes auf eine Glaubensent-
scheidung hin, die sich in der «Liebe»
als der Gemeinschaft-Einheit mit Gott
(und dem menschlichen Du, ja der
Schopfung) vollendet und dabei die
«trinitarische» Struktur der Weltzu-
sammenhinge sichtbar macht.

Imzweiten Hauptteil der Arbeit ent-
faltet Silberer (unter Heranziehung der
Philosophie des Kultes) Florenskijs
Idee der Trinitdt nach ihren wichtig-
sten Aspekten, wozu die charakteristi-
sche Konzeption der Sophia gehort,
der ewigen Wurzel der Schopfung in
der Liebe des dreifaltigen Gottes, die
in eigener Subsistenz erscheint. Dabei
schliesst an die Ausfiihrungen iiber
den russischen Theologen in der Regel
ein Vergleich mit Thomas von Aquin
an. Das ist gewiss ein legitimes Verfah-
ren und erbringt bisweilen erhellende
Gesichtspunkte fiir Florenskij (und
Thomas), so etwa die Auffassung, dass
bei Florenskij die Ursprungsrelatio-
nen erst auf der Ebene der Sophia zum
Tragen kommen. Andrerseits wird der
eingenommene thomasische Beurtei-
lungsstandpunkt doch fraglich, wenn
Silberer Florenskij vorwirft, dass er
das Wesen Gottes an sich nicht zu den-
ken vermdge, wenn anzunehmen ist,
dasser(Florenskij)dasvonseinem An-
satz her gerade nicht will; wenn etwas
dariiber gesagt werden kann, danndas,
dass es derlebendige Akt der Liebe der
drei sich im andern findenden Hypo-
stasen ist, die das « Wesen» Gottes ist,
nicht ein esse (ist dies in seiner Vollen-
dung wirklich personal?), das unab-
hidngig vom dreieinen Gott gedacht
werden kann.

Das Buch Silberers gibt eine griind-
liche und hinsichtlich seiner Pionier-
leistung im deutschen Sprachgebiet



verdienstvolle Einfiihrung in Florens-
kijs Denken. Der gewdhlte Interpreta-
tionsschliissel aber kommt den fiir Flo-
renskijs Arbeit wegleitenden Impulsen
nur eingeschriankt entgegen: der grie-
chischen Patristik, der nachthomisti-
schen Philosophie (zumal seit Kant)
und gewissen Einsichten der moder-
nen Mathematik. UrsvonArx

Johannes Kalogirou: Hypomnemata
vergangener und gegenwartiger
Vorginge bei dem orthodox-altka-
tholischen Theologischen Dialog
und seiner 6kumenischen Aufgabe
mit besonderer Beriicksichtigung
der neueren Diskussion iiber die
Frage des Ausganges des Heiligen
Geistes. Epistémoniké Epetérida
Theologikés Scholés, Aristoteleio
istémio  Thessalonikés (= Wis-
senschaftliches Jahrbuch der Theo-
logischen Fakultit, Aristoteles- Uni-
versitit Thessaloniki) 26 (1981)
463-567, als Sonderdruck Thessa-
loniki 1984 veroffentlicht.

Johannes Kalogirou, der vor Jahren an

der christkatholischen Fakultit in

Bern ein Post-Graduate-Studium ab-

solvierte und seitdem als Freund der

altkatholischen Kirchen und Forderer
ihrer Beziehungen mitden orthodoxen

Kirchen sich um ein besseres gegensei-

tiges Kennenlernen verdient macht,

bietet in der (von ihm selbst auf
deutsch verfassten) Denkschrift einen

Tour d’horizon zu neueren Arbeiten

zum Filioque-Problem. Diese stehen

grosstenteils im Umfeld zur 1600-Jahr-

Feier des 2.Okumenischen Konzils

von Konstantinopel 381, auf das be-

kanntlich das einzige 6kumenische —
niamlich West- und Ostkirche gemein-
same — Glaubensbekenntnis zurtick-
geht,undzwaru.a.ohnedensog. Filio-
que-Zusatz, wie er spéter in der West-
kirche als integrierender Bestandteil

des Credo iiblich wurde, wonach der
Heilige Geist «vom Vater und vom
Sohn ausgeht.»

Kalogirou setzt die aus gegebenem
Anlass neu belebte Diskussion iiber
die Filioque-Problematik und ihrer
unterschiedlichen Beurteilung in Ost
und West in Beziehung zur Arbeit der
Gemischten Theologischen Kommis-
sion fiir den orthodox-altkatholischen
Dialog,zumal ihrem Konsenstext iber
«Die heilige Dreifaltigkeit».

Zu Debatten zwischen Altkatholi-
ken und Orthodoxen gab schon lange
nicht mehr der Filioque-Zusatz im
Glaubensbekenntnis als solcher An-
lass, denn alle altkatholischen Kirchen
haben faktisch als Folgerung aus den
Thesen der Bonner Unionskonferen-
zen von 1874 und 1875 den Zusatz aus
dem offiziellen Glaubensbekenntnis
mit der Zeit entfernt und damit vor-
weggenommen, was heute in Form von
Empfehlungen und Gesten andere
westliche Kirchen zumindest in Erwé-
gung ziehen.

Umstritten war vielmehr, inwiefern
das filioque ein unverzichtbares Ele-
ment hinsichtlich ewiger innertrinita-
rischer Beziehungen enthilt, das aller-
dings besser in einer anderen Formel
(etwa «durch den Sohn») zum Aus-
druck komme, und inwiefern die klas-
sische Filioque-Lehre, wonach Vater
und Sohn ein Spirator sind und der
Heilige Geist aus ihnen wie aus einem
principium ausgeht, wenn nicht unbe-
dingt kirchlich zu vertreten, so doch
theologisch moglich und daher nicht
hiretisch sei. Der erwidhnte Konsens-
text riickt, nach dem Vorgang der 1970
verabschiedeten Erkldrung der Inter-
nationalen altkatholischen Bischofs-
konferenz «Zur Filioque-Frage» (vgl.
U. Kiiry, «Die altkatholische Kirche»,
KW 3, Stuttgart, * 1982, 487f.), von die-
ser Debatte ab und schreibt im vierten
Abschnitt: «Uber den Heiligen Geist

179



im besonderen lehrt die Heilige Schrift
(Joh. 15, 26), das 2. Okumenische Kon-
zilim nizinokonstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnis und allgemein
die Alte Kirche, dass er vom Vater, der
Quelle und dem Ursprung der Gott-
heit, ausgeht. Dabei ist sein ewiger
Ausgang allein aus dem Vater von sei-
ner zeitlichen Offenbarung und Aus-
sendung in die Welt, welche durch den
Sohn geschieht, zu unterscheiden.
Wenn wir also den Ausgang des Heili-
gen Geistes im Sinne seines ewigen
und anfanglosen Seins und Ausgangs
verstehen, dann bekennen (griechisch:
dechometha — UvA) wir den Ausgang
aus dem Vater allein, nicht aber auch
aus dem Sohn. Wenn wir ihn aber im
Sinne des zeitlichen Ausgangs des Hei-
ligen Geistes und seiner Aussendung
in die Welt verstehen, dann bekennen
wir den Ausgang aus dem Vater durch
den Sohn oder auch aus beiden.»
Diese Aussage hat innerhalb und
ausserhalb der altkatholischen Kirche
eine gewisse Beunruhigung ausgelost
und ist bisweilen so verstanden wor-
den, als sei damit eine Verurteilung des
filioque bzw. der Lehre westlicher Kir-
chenviter ausgesprochen. Der Text
diirfte aber unter folgenden Gesichts-
punkten gerechtfertigt sein: Auf altka-
tholischer Seite hat man das filioque
im Sinn der Filioque-Lehre romisch-
katholischer Dogmatiken in den ein-
schldgigen Texten (Thesen der Bonner
Unionskonferenzen 1874 und 1875,
vgl. Kiiry,a.a.0.462ff.; das letzte Gut-
achten der Rotterdamer Kommission
1908, vgl. IKZ 58, 1968, 32ff.; die
Schlussfolgerungen von Bischof Dr.
U.Kiry zur Filioque-Frage, vgl.
[KZ 58,1968, 102ff.; die Erklarung der
IBK «Zur Filioque-Frage») nicht ver-
treten,sondern nur gelegentlich diean-
gebliche Aquivalenz der beiden For-
meln «und dem Sohn» und «durchden
Sohn» (im Blick auf den ewigen Aus-

180

gang des Geistes vom Vater), oder man
hat das filioque ais Hinweis auf die
theologisch notige Dreifachheit derin-
nertrinitarischen Beziehungen in Gott
aufgefasst, die aber gerade nicht als
Aussage liber die Ursprungsrelation
Vater — Heiliger Geist (also nicht mit
filioque) formuliert werden sollte. Der
Konsenstext spricht, streng bezogen
auf die ewige Ursprungsrelation zwi-
schen Vater und Heiligem Geist («aus-
gehen aus»), das aus, was zu sagen ist,
wennmanaufdem filioqueim Sinnder
Filioque-Lehre nicht besteht; dies hat
die Erkldrung der IBK «Zur Filioque-
Frage» mitden Worten «aus dem Vater
allein» ja vorweggenommen. Unbe-
friedigend bleibt, dass der notwendige
Zusammenhangzwischenimmanenter
und 6konomischer Trinitit nicht zum
Ausdruck kommt. Dies war zwar nicht
eine Aufgabe der Gemischten Kom-
mission, die nur den gemeinsamen Bo-
den dazu vorbereiten konnte; aber es
bleibt einer kiinftigen (gemeinsamen)
Arbeit aufgetragen, diesen Zusam-
menhang anhand patristischer An-
sdtze zu verdeutlichen.

Auf diesem Hintergrund referiert
Kalogirou iiber Arbeiten von Theolo-
gen und Historikern verschiedener
Provenienz, wie sie u.a. in den beiden
Sammelbdanden «Geist Gottes — Geist
Christi: Okumenische Uberlegungen
zur Filioque-Kontroverse, hrsg. von
L. Vischer, OR.B 24, Frankfurt 1981»
und «Der Lobpreis des dreieinigen
Gottes im Heiligen Geist — 1600 Jahre
Bekenntnis von Nicda-Konstantino-
pel, Tutzinger Studien, Texte und Do-
kumente  zur  politischen  Bil-
dung 2/1981», vorliegen. Besonders
dankbar ist man fir die Skizzierung
schwer zuginglicher griechischer Re-
aktionen auf westliche Ausfithrungen
zur historischen und theologischen Fi-
lioque-Problematik. Eine eingehen-
dere Besprechung von Kalogirous Re-



ferat ist hier nicht am Platz; nach der
Lektiire mag man folgende Desiderate
fiireine mogliche Uberwindung der Fi-
lioque-Problematik fiir sinnvoll hal-
ten:

a) Es geniigt nicht, einfach mit dem
Wort «filioque» etwas zu verteidigen
oder anzugreifen, wenn nicht prizis
der gewahlite Gesichtspunkt mit ange-
geben wird: Ursprungsrelationen, an-
dere ewige innertrinitarische Bezie-
hungen, zeitliche Relationen: analo-
ges giltauch fiirdie Formel «durch den
Sohn».

b) Geklirt sollte dabei auch der An-
satzsein, wie das Mysteriumdes dreiei-
nen Gottes zu denken ist — etwa inner-
halb des Spektrums, das durch die be-
kannte, wenn auch problematische
Feststellung abgesteckt wird, wonach
der Westen von einer vorpersonalen
Seinseinheit in Gott ausgehe, der
Osten aber von einer unableitbaren
Hypostasendreiheit in Gott; je nach-
dem erhilt die Formel «a patre solo
oder filioque» mehr oder weniger
Plausibilitit und Kritisierbarkeit.

¢) Wenn man, m. E. aus guten Griin-
den, die Filioque-Lehre im oben ange-
deuteten Sinn ablehnt, muss man doch
zeigen, wie das, was eine Reihe von
westlichen Theologen im filioque fiir
unverzichtbar halten — nidmlich den
Hinweis auf eine ewige Beziehungzwi-
schen Sohn und Geist, welche die zeit-
liche Sendung des Geistes durch den
Sohn theologisch voraussetzt und er-
moglicht —, ohne Filioque-Formel und
Filioque-Lehre ausgesagt werden
kann, wie also immanente und dkono-
mische Trinitdt «stimmig» zueinander
zu denken sind. Einen Versuch in die-
ser Richtung macht (im ersten genann-
ten Sammelband) der ruménische
Theologe D. Staniloae, wenn er (nicht
als erster) das ewige Ruhen des aus
dem Vater (allein) ausgehenden Soh-
nes im Heiligen Geist als Grundlage

der zeitlichen Sendung des Geistes
vom Vater durch den Sohnsieht. Dabei
kniipft Staniloae an altere Traditionen
an:einerseits an Johannes von Damas-
kus, dessen andere Perspektive (der
Geist geht aus dem Vater durch den
Sohn aus), die frither den Altkatholi-
ken als Interpretament des filioque so
teuer war und nach Bolotov als ein
okumenisches Theologoumenon zu
wiirdigen ist,zwar dunkel bleibt (in der
Expositio fidei findet sie sich nurin ei-
ner Art Nachirag, den nicht die ge-
samte handschriftliche Uberlieferung
bietet), aber vielleicht am besten als
eine dynamisch-genetische Komple-
mentiraussage zur statisch-resultati-
ven Aussage vom Ruhen des Geistes
im Sohn aufzufassen ist (vgl. J. Gré-
goire, RHE 64, 1969, 713-755,
hier 753); andererseits an die im
13./14.Jh. wirkenden Gregor von Zy-
pern (vgl. dazu jetzt A. Papadakis,
«Crisis in Byzantium - The Filioque
Controversy in the Patriarchate of Gre-
gory Il of Cyprus [1253-1289]», New
York 1983) und Gregor von Palamas.
Gemadss den Ausfithrungen von M. Or-
phanos (im ersten Sammelband) hal-
ten die beiden letzteren auf Grund ei-
ner Unterscheidung zwischen Ousia
und Energeiai Gottes den ewigen Aus-
gang des Heiligen Geistes aus dem Va-
ter (allein) kat hyparxin und den ewi-
gen Ausgang des Heiligen Geistes aus
dem Vater durch den Sohn kat ener-
geian auseinander. Allerdings sind das
Unterscheidungen, die im Westen oft
nicht auf die wiinschbare Aufmerk-
samkeit stossen. Schliesslich diirften
aufgrund patristischer Aussagen auch
noch weitere Verhiltnisbestimmungen
als nur die des Ruhens des Geistes im
Sohn mdéglich sein.

d) Eine Anndherunginder Filioque-
Kontroverse miisste —iiber das wieder-
hergestellte Symbol von 381 hinaus —
den Theologen aus Ost und West die

181



Angst nehmen, die eine Seite nehme
ein Anliegen der andern nicht ernst
oder vernachlissige einen Gesichts-
punkt auf Kosten eines anderen.

Ein Anhang bietet in deutscher
Ubersetzung die Enzyklika des Oku-
menischen Patriarchen Démétrios an-
lasslich der 1600jahrigen Wiederkehr
des 2.Okumenischen Konzils von
Konstantinopel, sowie die bis 1981 pu-
blizierten Textederbesagtenorthodox-
altkatholischen Dialogkommission.

Von den zahlreichen stehengeblie-
benen Druckfehlern sind sinnstérend:
«Preis» statt «Preisgabe» (5.492) und
«Eigenstindnis» statt «Eigenstindig-
keit» (S.507).

(Noch nicht beriicksichtigen konnte
Kalogirou die in einem weiteren Sam-
melband publizierten Arbeiten zum
Filioque — darunter auch die letzte alt-
katholische Ausserung zum Thema
von H.Aldenhoven, Bern —, der erst
1983 erschienen ist: «Le I1¢ Concile ce-
cumenique — Signification et actualité
pour le monde chrétien d’aujourd’hui,
Les études théologiques de Chambésy,
Chambeésy-Genéve».) Ursvon Arx

Joseph Gorres [1776-1848), Leben und
Werk im  Urteil seiner Zeit
[1776-1876]. Hrsg. Heribert Raab,
Ergdnzungsband I von: Joseph
Gorres, Gesammelte Schriften,
hrsg. im Auftrag der Gorres-Gesell-
schaft, Paderborn/Miinchen/
Wien/Ziirich 1985.

Gorres gehort zu den grossen Gestal-

ten der ersten Hailfte des 19. Jahrhun-

derts. Er war Laie und hat nie Theolo-
gie studiert. Als Journalist und Publi-
ziststand ererstals gliithender Verehrer
der Ideale der Franzdsischen Revolu-
tion, dann als Romantiker, dann als

Herausgeber des «Rheinischen Mer-

kur», den Napoleon eine Grossmacht

nannte, und schliesslich als Vorkamp-

182

fer des Katholizismus im Mittelpunkt
des offentlichen Interesses. Seine
grosse Tat war der «Athanasius», eine
Schrift, mit der er den preussischen
Staat in seine Schranken wies, als die-
ser 1837 den Kélner Erzbischof v. Dro-
ste und seinen Sekretdr Michelis im
Mischehenstreit verhaftete. Zu Gorres
hundertstem Geburtstag wurde dann
1876, als der Kulturkampf seinen Sie-
depunkt erreicht hatte, die Gorres-Ge-
sellschaft gegriindet, die heute auch
das Werk von Gorres betreut.

Als Ergidnzungsband zu den «Ge-
sammelten Schriften» legt Heribert
Raab hier Zeugnisse von Zeitgenossen
vor, die ein lebendiges Bild von Gér-
res’ Personlichkeit in seiner Zeit ent-
stehen lassen. Allerdings reichen die
letzten der abgedruckten Zitate schon
iiber das im Titel angegebene Grenz-
jahr 1876 hinaus, was zwar kein Scha-
denist, aber schon ein erstes Symptom
fiir die Arbeitsweise des Herausgebers
bildet. «Um den Anmerkungsapparat
zuentlasten» sind am Ende des Bandes
Kurzbiographien von Zeitgenossen
Gorres’ abgedruckt, doch ist nicht zu
sehen, nach welchen Kriterien die be-
schriebenen Persénlichkeiten ausge-
wihlt wurden. J. W.v. Goethe ist auf-
genommen, wihrend Papst Gre-
gor XVI. fehlt. Manche Biographien,
wie die Goethes, beschrinken sich auf
die Beziehungen zu Gorres, andere,
wie die von Flirstbischot Heinrich For-
ster von Breslau, geben nur allgemeine
Daten (librigens war Forster nicht
Pfarrer im bayerischen Landshut, son-
dern im schlesischen Landeshut!).

Weiter féllt bei diesen vom Heraus-
geber verfassten Artikeln auf, dass das
Zitat in der Biographie von Ludwig
Clarusin den Hauptteil des Buches ge-
hort. Bei Dollinger heisst es, dass er
«nichtden Anschluss an die Alt-katho-
liken» vollzog. Das ist zwar insofern
richtig, als die Alt-katholiken in den



Déllinger-Adressen den Anschluss an
Déllinger vollzogen, und schliesslich
beide Teile exkommuniziert wurden,
als sie alt-katholisch blieben. Doch
wollte Raab das natiirlich nicht sagen,
er wollte vielmehr die alte rémisch-ka-
tholische Behauptung wiederholen,
dass Dollinger gar kein Alt-katholik
gewesen sei, well er sich nicht Bischof
Reinkens unterstellt hat. Aberauch die
anderen bayerischen Alt-katholiken
haben sich aus staatskirchenrechtli-
chen Griinden bis 1890 nicht Bischof
Reinkens unterstellt, da die Papstdog-
men von 1870 in Bayern nicht verkiin-
det werden durften und deshalb nicht
verbindlich waren, dhnlich wie die Be-
stimmungen des Tridentinums in man-
chen protestantischen Staaten. — Franz
Florencourt ist 1886 gestorben, nicht
1866. — Nicht Haneberg lehnte die Bi-
stiimer Eichstdtt und Kéln ab, sondern
Papst Pius [X. weigerte sich damals,
Haneberg Bischof werden zu lassen,
wie es die Vertreter der deutschen
Theologie gewiinscht hitten. — Hefele
schrieb seine Conciliengeschichte
nicht 1842-1845, und er wurde auch
nicht von Kardinal Schwarzenberg als
Konsultor des Vatikanum I berufen.
Diese Berufungen hat Rom sich selbst
vorbehalten. — In die Irre fithrt, wenn
Raab iiber Reisach, der 1846 Erz-
bischof von Miinchen-Freising wurde,
schreibt: «knapp ein Jahr nach seiner
Ernennung bereits persona ingrata,
obwohl er das Plazet einholte und Ko6-
nigtum und Kirche in engstem Biind-
nis zu sehen wiinschte.» Wenn man in
R.Lills Aufsatz iiber die ersten deut-
schen Bischofskonferenzen nachliest,
wie Reisach auf der Wirzburger
Bischofskonferenz 1848 seine bischof-
lichen Kollegen hinterging und an
der romischen Kurie denunzierte,
dann wundert es einen nicht, dass ein
solcher Charakter bald nicht mehr
gern gesehen war. Dazu war 1847 in

Bayern das Jahr der Lola-Montez-
Affire.

Leider ist die angekiindigte Entla-
stung des Anmerkungsapparates
durch die Kurzbiographien nicht
durchgefiihrt worden: immer wieder
werden biographische Daten in den
Anmerkungen gebracht, dazu werden
viele Dinge in den Anmerkungen
mehrmals wiederholt. Falsch ist es,
wenn es S.248, Nr.372, Anm.3
heisst: «Melchior Diepenbrock war
unter Clemens Brentanos Einfluss zu
Sailer gekommen.»

Auch mit den bibliographischen
Angaben ist Raab nicht sehr sorgfiltig
umgegangen. So konnte es dann pas-
sieren, dass unter Nr.478 und 484 der-
selbe Brief aus demselben Buch zwei-
mal abgedruckt wurde, einmal mit der
Jahresangabe 1832 und einmal 1833;
dhnlichistS.55, Nr.83und S.56, Nr. 85
bereits auf S.54, Nr.80, Anm. 1 fast
vollstindig zitiert, allerdings ohne
Quellenangabe. Auf S.177-179 ist
Nr.275 das letzte Drittel von Nr.278.

Damit sind wir beim wichtigeren
Teil des Buches, den Zeugnissen der
Zeitgenossen. Auf S.389-393, Nr. 561
steht eine bedenkenswerte Charakteri-
stik iiber Gorres von F.v. Florencourt
von 1840, die zu den interessantesten
Teilen des Buches gehort. Ihr folgt auf
S.393-405 ein Brief von J. Th. Laurent,
dem apostolischen Vikar von Luxem-
burg von 1838. Da Gorres in seinem
«Athanasius» die papstliche Gewalt
beschrinken wollte und das mit ge-
schichtlichen Fakten belegte, hilt ihm
Laurent S.400 entgegen, die Ge-
schichte konne «das Urteil eben so oft
verwirren, als aufklidren. Klarer ist das
Gebiet der Prinzipien und entschei-
dend: Wasnichtseinkann, dasistauch
nicht gewesen.»

In diesem Sinn kann dann J. Bach in
Miinchenbeiseiner Rede zum 100. Ge-
burtstag von Gorres seine Professoren-

183



kollegen I.v. Ddllinger und J. N.Sepp
einfach weglassen bei der Aufzihlung
derer, die Gorres «nahe traten fiir eine
Reihe von Jahren, mit denen er sein
Herz teilt». Beide waren ja inzwischen
exkommuniziert. Natiirlich geht Raab
aufsolche Feinheiten nichtein, fihrter
doch schon im Vorwort bei der Nen-
nung von Personen, die Gorres begeg-
neten, kein Mitglied des Miinchener
Gorreskreises auf. Unter die Zeugnisse
der Zeitgenossen hétte man auch das
folgende aus dem «Janus» aufnehmen
konnen: « Auf die kirchlichen Reform-
gedanken seines Freundes Passavant,
wonach die Hierarchie gedndert, der
schroffe Gegensatz von Geistlichen
und Laien gemildert, eine Mitwirkung
der Gemeinden an der Kirchenverwal-
tung und eine Umgestaltung der romi-
schen Curie ins Werk gesetzt werden
sollte, erwiederte Diepenbrock:«..> Es
wiirde leicht sein aus den Schriften von
Gligler, Gorres, Eckstein, Franz Baa-
der, Mohler, um nur der Hinlberge-
gangenen zu gedenken, eine Reihe von
Belegen anzufiithren, zum Erweise,
dass die begabtesten und erleuchtet-
sten unter den Katholiken deutscher
Zunge ganz gleiche oder doch ver-
wandte Anschauungen in sich getra-
gen haben.» (Ignaz von Dollinger, Das
Papsttum (Neubearbeitung von Janus
«Der Papst und das Concil»), S.X-
X1.) Der Vergleich,den Dollinger 1876
ineinem Briefan Sepp zwischen Hane-
berg und Gorres anstellt (s. Kessler,
Joh.Friedrich, S.419, Anm. 6} ist eben-
falls nicht uninteressant. Fridolin
Hoffmann und sein «Rheinischer
Merkur» von 1870 (seit 1872 «Deut-
scher Merkur», spiter «Alt-Katholi-
sche Kirchenzeitung», inzwischen
«Christen Heute»), der sich Gorres
zum Vorbild nahm (ebd. Nr.5,
26.Mirz 1870, S.51), werden nirgends
erwdhnt. Man kann natiirlich nichtalle
Zeugnisse iiber Gorres sammeln, man

184

muss immer auswidhlen, aber ange-
sichts dieser Mingel fragt mansich, ob
der Herausgeber bei der Auswahl fir
sein Werk sorgfaltiger war als bei der
Kommentierung. Ewald Kessler

Orthodoxia 1986-1987. Verantwort-
lich fiir den Inhalt: Dr. Nikolaus
Wyrwoll. Ostkirchliches Institut,
Regensburg (1986). 198 S.

Kirzlich verwahrte sich eine Ver-

sammlung orthodoxer Bischofe dage-

gen, dass der Name dieser Kirche im-

mer wieder von kleinen «Sekten» und

ihren Leitern («Episcopi vagantes»)

verwendet werde (vgl. IKZ 1986, S. 155

mit Anm.88). So kann dieses hochst

niitzliche Werk auch dazu dienen, sol-
che Anmassungen abzuweisen, ver-
zeichnet es doch (nun zum dritten

Male:; vgl. IKZ 1983, S§.190) in zuver-

lassiger Form die einzelnen Jurisdik-

tionen und Bistiimer mit deren Inha-
bern und ihren Lebensdaten (soweit
bekannt) unter Nennung auch von

Hilfsbisch6fen und dhnlichen kirchli-

chen Wiirdentragern. — Das Verzeich-

nis bemiiht sich, allen orthodoxen Kir-
chen gerecht zu werden und nirgends
anzustossen. So werden gewisse Risse
liberspielt, die es auch in dieser Glau-
bensgemeinschaft gibt. Die Bischofe
der « Ukrainischen Autokephalen Kir-
che» (S.145f.) werdenvonden iibrigen
orthodoxen Kirchen als «Selbstwei-
her» (Samosvjatcy) nicht anerkannt.

Das gleiche gilt fir die «Makedoni-

sche Kirche» (S.105f.), fihlte sich

doch die serbische Kirche durch ihre

Griindung vor den Kopf gestossen, da

sie selbst die Jurisdiktion iiber diese

Gldaubigen beansprucht. Anstoss er-

regt bei orthodoxen Hierarchen immer

wieder die «Orthodoxe Kirche Ameri-
kas» (S.37-39), die durch Entlassung
aus der Jurisdiktion des Patriarchats

Moskau entstand; ihr wird vor allem



thr Name veriibelt, der den Anspruch
erweckt (erwecken kdnnte), als gebe es
in den Vereinigten Staaten nur sie als
orthodoxe Kirche - wihrend doch
zahllose kirchliche Organisationen be-
stehen, die sich korrekt als orthodox
bezeichnen und die von Nationalititen
und ihrer eventuellen Verbindung zur
Heimatkirche geprigt werden. In die-
sem Zusammenhang solite man auch
bemerken, dass innerhalb der «Ortho-
doxen Kirche Amerikas» die Bischofe
Nathanael und Mark(us) (S. 38) fiir die
Glaubigen ruminischer bzw. albani-
scher Abkunft zustindig sind (von de-
nen andere sich zu andern Jurisdiktio-
nen bekennen). — Die russischen
(«priesterlichen») Altgldubigen ste-
hen ohne genauere Kennzeichnung
verschdmt (und ohne ndhere Angaben
zu den Personen) am Ende der Hierar-
chie des Moskauer Patriarchats
(S.128), sind aber de facto streng von
ihnen getrennt.

Auch ein Unterschied zwischen
«chalkedonischen» Orthodoxen und
denen, die sich selbst als «orthodox»
(im Sinne von «rechtgldubig») be-
zeichnen, aber monophysitisch bzw.
nestorianisch sind, also die Kopten,
Athiopier oder Armenier einer-, die
Assyrer andererseits, wird nicht her-
vorgehoben. Bei diesen (auch Nesto-
rianer genannt) stehen (S. 139/144) die
beiden Patriarchate, deren Inhaber in
Wirklichkeit «Gegenpatriarchen»
sind, ohne deutlichen Hinweis neben-
einander. Der Riss setzt sich bis in die
indische Filialkirche fort, wie das auch
bei der jakobitischen/ «Syrisch-ortho-
doxen» Kirche der Fall ist, die in Siid-
indien (jetzt wieder) aus zwei getrenn-
ten Gruppen besteht. Ebenso sind die
beiden armenischen Katholikate und
die Patriarchate (S.44-50) mehr oder
minder verfeindet, was sich vor allem
aus threr Stellung gegeniiber dem Ri-
tebunde ergibt.

Es besteht kein Zweifel, dass die
Herausgeber auf diese Kirchen selbst
«Riicksicht nehmen». Man fragt sich
aber doch, ob man nicht bei der nédch-
sten (fiir 1988 vorgesehenen) Ausgabe
diese Unterschiede und Zwiste erwéh-
nen und vielleicht durch ein Schema
der hierarchischen Abhingigkeiten
verdeutlichen sollte.

Das Buch wird durch ein sehr sorg-
faltiges Verzeichnis der Personen und
der Ortsnamen (in ihrer nationalen
Form) erschlossen. Es wire wohl niitz-
lich, eine Gegeniiberstellung der grie-
chischen und der slawischen Namens-
formen beizufligen, ist ihre Zusam-
mengehorigkeit doch nicht immer fir
jeden erkennbar. Aber auch so stellt
das Werk - besonders fiir den, der um
die innere Problematik dieser Reli-
gionsgemeinschaften weiss — ein un-
entbehrliches Nachschlagewerk dar,
auf das hinfort niemand verzichten
kann. Bertold Spuler

Wilm Sanders (Hrsg.): Andreas. Apo-
stel der Okumene zwischen Ost und
West. Koln 1985. Wienand Verlag.
286 Seiten, mit zahlreichen (nicht
durchnumerierten) Abbildungen.
DM 44 -

Der als engagierter Okumeniker be-

kannte Herausgeber und Mitverfasser

dieses Bandes, katholischer Senderbe-
auftragter betim Norddeutschen Rund-
funk und Dozent an der Katholischen

Akademie Hamburg, hat hier grundle-

gende Beitrige verschiedener Autoren

zur Gestalt des Apostels Andreas, des

Bruders des Petrus (Joh. 1,40f.), verei-

nigt.

Maria-H. Gamillscheg liefert eine
«biblische Besinnung» (31-34), Ernst
Gamillscheg iibersetzte einen Bericht
iiber das Martyrium des hl. Andreas
und einen Wunderbericht (Rettung der
Stadt Patras) aus dem Griechischen

185



(41-52). Ernst Christoph Suttner un-
tersucht die «Andreasverehrung 1m
griechischen Osten» (56-90), wobei er
diese Thematik sehr geschickt mit Aus-
blicken auf den neuen theologischen
Dialog zwischen Rom und Konstanti-
nopel verkniipft. Von Wilm Sanders
selbst stammen das in seiner differen-
zierten und weitblickenden Denk-
weise bedeutsame «Vorwort des Her-
ausgebers» (7-18) sowie eine Darstel-
lung der «Andreasverehrung in Rom»
(91-119), die den Leser mit zahlrei-
chen, weithin wenig bekannten kir-
chen- und kunsthistorischen Details
vertraut macht. Wilhelm de Vries bietet
einen knappen Uberblick mit dem Ti-
tel «Die orthodoxe Kirche» (121-127),
Karlheinz Schuh schildert als Augen-
zeuge die Feier des Andreasfestes in
Konstantinopel am 30. November
1983 (129-140). Der Verleger des Ban-
des, Adam Wienand, «dem diese Pu-
blikation zu einem besonderen Her-
zensanliegen wurde» (17), hat einen
umfangreichen Beitrag iiber ausge-
wiahlte «Andreas-Verehrungsstétten
in Deutschland» beigesteuert
(141-260). Schliesslich stellen Wilm
Sanders (261-267) und llse Friedeberg
(269-273) den Freundeskreis «Philo-
Xenia» vor.

Dem Band sind Geleitworte des Pa-
triarchen von Konstantinopel, Dimit-
ros 1. (20-23), und des Présidenten des
romischen Einheitssekretariats, Kar-
dinal Willebrands (25f.), vorangestellt.
Eine stattliche Anzahl qualitativ guter
Abbildungen verlebendigt den Inhalt
der einzelnen Beitrége.

Es bleibt zu fragen, warum der Her-
ausgeber den (urspriinglich in einer
Zeitschrift der Vinzentinerinnen er-
schienenen) Aufsatz von de Vries auf-
genommen hat, der in der Einfachheit
sowohl seiner Diktion wie der ihm zu-
grundeliegenden Denkschemata eher
in die Vergangenheit weist. Wenn man

186

dem die differenzierten Ausfithrungen
von Sanders in seinem «Vorwort» ge-
geniiberstellt, wird der Unterschied
deutlich. Wahrscheinlich sollte man
generell anerkannte Fachleute nicht
immer wieder um « Ubersichten» und
«Uberblicke» bitten; die stete Wieder-
holung des Stoffes ldsst mitunter eben
doch eine gewisse (durchaus verstind-
liche) Lustlosigkeit aufkommen.

Die Aussage Wienands, der einem
Bistum vorstehende Bischof sei « Dele-
gierter» des Bischofs von Rom (142),
widerspricht eindeutig der herrschen-
den theologischen Lehre (vgl. z.B.
K.Rahner/H. Vorgrimler, Kleines
Theologisches Worterbuch [Freiburg
1. Br.'' 1978]60). — S. 149 wird der Satz
tiber die Augustiner-Chorherren:
«Diese Art von religidsen Vereinigun-
gen gab es zu Hunderten im deutschen
Reich» der Sachlage nicht gerecht.
Was soll «deutsches Reich» hier be-
deuten? Dem Zusammenhang nach
kann es sich wohl nur um das Heilige
Romische Reich handeln. Dass dann
aber die Behauptung, diese Stifte seien
«gdnzlich aufgehoben» worden, nicht
richtig ist, zeigen schon (stellvertre-
tend fiirandere) die zwei Namen: Klo-
sterneuburg und St. Florian. — Dass
dem Probst ein (Stifts)Dechant (und
nicht ein Prior) zur Seite steht, ist nicht
etwa ein Proprium von St. Andreas in
Koéln (152), sondern gilt fiir alle Augu-
stiner-Chorherrenstifte. Der Verf.
miisste seine Ausfithrungen iiber die
Chorherreniiberhauptineinen grisse-
ren Zusammenhang stellen: hilfreich
dazu sind das bekannte «Chorherren-
buch» von Sebastian Brunner (Wiirz-
burg/Wien 1883) und der herrliche
Band von Joachim Angerer: «Kloster-
reich» (Wien/Miinchen/Ziirich/
Innsbruck 1978). -~ Bei St. Andreasberg
im Harz (200-211) vermisst man das
monumentale Werk von Georg Schrei-
ber: Der Bergbau in Geschichte, Ethos



und Sakralkultur (= Wissenschaftli-
che Abhandlungen der Arbeitsge-
meinschaft fiir Forschung des Landes
Nordrhein-Westfalen 21 [K6In-Opla-
den 1962]). Auch sein Aufsatz: Privile-
giasanctorum. Volkstiimliche Kanoni-
stik und Hagiographie (= Zeitschrift
der Savigny-Stiftung fir Rechtsge-
schichte, kan. Abt. 74 [1957] 327-342)
sollte beachtet werden, wie die Arbei-
ten Schreibers liberhaupt immer wie-
der eine ergiebige Quelle sind.

Im Beitrag Sanders’ muss es S.96,
Z1.9 v.o.: «vigilum» heissen.

Der Band ist ein schones und hoff-
nunggebendes Zeugnis fiir die Begeg-
nung, fiir das Aufeinander-Zukom-
men von Ost und West. Wilm Sanders
hat wegweisende Worte gefunden,
wenn er sagt, dass wir die Vokabel
«Wiedervereinigung» aus unserem
Wortschatz streichen sollten. Worum
es geht, ist die Wiederherstellung der
vollen kirchlichen Gemeinschaft, die
in der Sakramentalitdt von Kirche be-
grindetist(9). Ernst Hammerschmidt

Basil Guy: Domestic Correspondence
of Dominique-Marie Varlet, Bishop
of Babylon 1678-1742. E.J.Brill,
Leiden 1986.

Als der hollindisch-altkatholische

Kirchenhistoriker B.A. van Kleef im

Jahre 1963 in dieser Zeitschrift (Hefte

2-4) das Leben von Titularbischof

D.-M. Varlet darstellie, wurde das Ge-

heimnis, das diese fiir die altkatholi-

sche Kirche Hollands und ihre jiinge-
ren Schwesterkirchen  geradezu
schicksalshafte Gestalt wihrend mehr
alszweihundert Jahrenumgeben hatte,
geliiftet. Denn D.-M. Varlet hatte nach
dem Schisma der Kirche von Utrecht
alsein mit dem Jansenismus sympathi-
sierender franzosischer Missions-

bischofes gewagt,am 15. Oktober 1724

den vom Utrechter Domkapitel in ei-

gener Souverdnitdt zum Erzbischof ge-
wihlten Cornelius Steenoven zu kon-
sekrieren und dadurch den altkatholi-
schen Kirchen in der Folge die sog.
apostolische Sukzession zu vermitteln.
Dass Rom aus diesem Grunde kein In-
teresse hatte, dass man sich mit dieser
umstrittenen Gestalt spdter noch be-
fasste, ist verstindlich. Leider fithrten
dann einerseits tiefgreifende Kontro-
versen um die «Wucher-Theorien»
von Varlets Freunden, aber auch die
seltsamen Vorkommnisse auf dem Pa-
riser Friedhof Saint-Médard zu einer
Tribung der Beziehungen zwischen
den holldndischen und franzosischen
Gesinnungsfreunden, so dass man es
auch in Utrecht nicht eilig hatte, sich
niher mit Varlet zu beschiftigen.
Seit B.A. van Kleef vor 25 Jahren
diesen Bann gebrochen hat, dnderte
sich dies. Denn seither 6ffneten sich
dem neuerwachten Interesse nicht nur
Archivein Europa—auchin Nordame-
rika tauchten plotzlich umfangreiche
Dokumente auf, die es z.B. Serge
A.Thériault (Québec/Kanada) er-
moglichten, sich eingehend mit Leben
und Werk von Varlet zu befassen (vgl.
IKZ 1985/3: «La pastorale dans le
Jansénisme: la figure de Mgr. D.-
M. Varlet (1678-1742»). Varlet hatte
ndmlich mehrere Jahre als Missionar
im franzésisch-kanadischen Kolonial-
gebiet zugebracht. Deshalb erstaunt es
nicht, dass die Bancroft-Library der
Universitit Berkeley (USA) 1974 eine
Briefsammlung erwerben konnte, die
nun B.Guy im vorliegenden Band
XXXIV der Reihe «Studies in the Hi-
story of Christian Thought» der Of-
fentlichkeit zugidnglich macht. Die
rund 70 persénlichen Briefe und Do-
kumente werden eingeleitet von einer
36 Seiten umfassenden Biographie
Varlets, die sich zur Hauptsache auf
die erwidhnte Vorarbeit B.A. van
Kleefs abstiitzt. Von besonderer Aus-

187



sagekraftist das «geistliche Testament
von DMV», das8 Druckseiten umfasst
und mit 21.Februar 1741 datiert ist.
Die Korrespondenz vermittelt einen
guten Einblick in die Personlichkeit
Varlets,inseine Beziehungen zu seinen
jansenistischen Freunden, aber auch
in seine Familienverhdltnisse. Hilf-
reich fiir den Leser ist der umfangrei-
che Anhang: App.I bringt eine Zeit-
Tafel 1668—1743 sozusagen als weltge-
schichtlichen Raster und Hintergrund.
In II folgt das Curriculum vitae von
DMV, in III der Familien-Stamm-
baum, und IV enthilt das erwihnte
geistliche Testament. Die Bibliogra-
phielistet zundchst die bisher bekannt-
gewordenen DMV-Manuskripte auf,
welche in Kanada, Frankreich, Italien,
Holland und USA archiviert sind, so-
dann alle weiteren Quellen. Abge-
schlossen wird der 150 Seiten umfas-
sende Band vom «Index of Correspon-
dents» und vom alphabetischen Ver-
zeichnis der in den Briefen erwihnten
Personen. Den in franzésischer Spra-
che verfassten und mit englischen An-
merkungen des Herausgebers versehe-
nen Briefen geht ein «Calendar of the
Correspondence» voran, der vor allem
fiir denjenigen von Vorteil ist, der ge-
zielt bestimmte Aussagen DMV’s
sucht. — Aus all diesen Griinden muss
das Erscheinen dieser Sammlung, die
eine wertvolle Ergdnzung der bisheri-
gen Varlet-Literatur darstellt, sehr be-
grisst werden. Hans A. Frei

Paul Evdokimov: Das Gebet der Ost-
kirche — mit der Liturgie des HI. Jo-
hannes Chrysostomos. Verlag Sty-
ria, Graz/Wien/Koln 1986. 223 S.

Der Vf, ein bekannter russischer or-

thodoxer Theologe, bezieht in diesem

Buch das Gebet vorallem auf das litur-

gische Geschehen und ordnetauch das

private Zwiegespriach mit Gott auf die-

188

sen Bereich hin. Sieht er doch, durch-
aus orthodoxer Uberzeugung entspre-
chend, in der Liturgie den Mittelpunkt
des menschlichen Verhéltnisses zum
Uberirdischen, an dem sich alles aus-
richtet und dem auch die Dinge dieser
Welt durch ihren Bezug zur Liturgie
zugeordnet sind. So enthilt das Buch
also eine eingehende Darstellung des
Geschehens wihrend der hl. Hand-
lung, unter der E. vor allem die Gber-
wiegend gebriauchliche St.-Chrysosto-
mos-Liturgie versteht (S.87). Er legt
ihre Gliederung sowie den Bezug der
einzelnen Bestandteile zueinander dar
und wiirdigt auch ihre Entstehung,
freilich ohne auf die Ergebnisse der
modernen Liturgie-Forschung im ein-
zelnen einzugehen: stellt sich dem Or-
thodoxen doch alles als eine geradli-
nige Entwicklung von den Zeiten des
Herrnund der Jinger bis zum heutigen
Tage dar. Daran ist sicherlich richtig,
dass die Liturgie in dieser Kirche seit
langen Jahrhunderten keine Verdnde-
rung mehr erfuhr: anders als nach den
verschiedenen Liturgie-Reformen der
letzten Jahrzehnte im Westen. Die
St.-Chrysostomos-Liturgie, wie sie in
deutscher Ubertragung an den Schluss
der Ausfithrungen gestellt ist, wird da-
mit seit langem als genuiner Ausdruck
der orthodoxen Lehre empfunden.
Wie weit alle Glaubigen, die daran teil-
nehmen, sich dieser Zusammenhinge,
dieser Auffassungen bewusst sind,
muss wohl dahingestellt bleiben.

Das Buchist eine —durch den ortho-
doxen Priester Wolfgang Sigel be-
sorgte — Ubertragung aus dem Franzo-
sischen: «La priere de I’Eglise d’Ori-
ent. La liturgie de St.Chrysostome»,
Miilhausen 1983. Sie liest sich gut, be-
hilt aber in der Liturgie aus musikali-
schen Griinden einige besondere
Wortformenbei;dochsind aucheinige
Gallikanismen stehengeblieben, die
da und dort das Verstindnis erschwe-



ren: «Theodor von Kyr» ist in Wirk-
lichkeit « Theodoret von Kyros» (S.62)
// Die Stadt Arsamas (sidl. Niznij
Novgorod/Gor’kij) ist deutsch so zu
umschreiben (S.67) // Herolde heisst
«kerykes» (S.91) // Die Titel der
Werke der Kirchenviter sollte man
nicht franzosisch belassen: S.203%,
205348 2064 // schliesslich sollte
man die Umschrift des Hebriischen
unsern Gepflogenheiten anpassen
(S.77): diese Kleinigkeiten sind letzt-
lichdochetwastorend! Bertold Spuler

Erich Donnert: Alt-russisches Kultur-
Lexikon. VEB Bibliographisches
Institut, Leipzig 1985. 372 S. 4°,

Das Nachschlagewerk mit 350 Stich-

wortern sowie zahlreichen Tafeln und

Abbildungen aus Werken der hier be-

schriebenen Zeit vermittelt ein ein-

drucksvolles Bild vom Leben des russi-
schen Volkes seit der Entstehung des

Reichesim 9. Jh. und seiner Christiani-

sierung vor nunmehr tausend Jahren -

bis hin zum Ende des 17.Jh.s: ein

Stichwort «Peter der Grosse» kommt

nicht mehr vor. Die einzelnen Beitrige

ergdnzen sich gegenseitig, auch durch

Verweise auf Text und Bildtafeln, so

dass eine recht geschlossene Darstel-

lung dieserJahrhunderte entstand. Ge-
legentlich werden die Artikel von der

Diktion des Gebietes geprigt, auf dem

das Buch verfasst wurde; doch bemiiht

der Vf. sich um Objektivitit. Man ver-
misst eine moderne (physikalische)

Karte des jetzigen Russland oder auch

seiner Teile, ebenso Stammbaume und

Listern von geistlichen und weltlichen

Fiirsten, die das Buch in vielem durch-

sichtiger gemacht hitten. Die Daten

werden stets nach dem (hier bis 1918

geltenden) Julianischen Kalender ge-

geben. — Die einzelnen Titelkdpfe ver-
merken die Betonung, aber im Text
gibtes keine Hinweise zur Aussprache,

wie sie bel den vielen Auslindern, de-
ren Bedeutung fiir die Entwicklung,
die Kenntnis oder die Darstellung
Russlands gedacht wird, gelegentlich
niitzlich gewesen wire. Wire dem
Werk noch ein Gesamtregister der er-
wihnten Personlichkeiten und Orte
(mit Angabe der Betonung, wie sie im
Text fehlt) beigegeben, so hitte sich
der Informationswert gewiss noch er-
hoéhen lassen. Dabei hitten auch die in
selbstindigen Artikeln erwidhnten
Kloster den jeweiligen Stdadten zuge-
ordnet werden kdnnen.

Die sorgfiltig aufeinander abge-
stimmten Beitrage und die trefflich ge-
druckten Tafeln, hdufig von Bauwer-
ken mit ihrer Ausstattung einschliess-
lich der lkonen, ferner die kenntnis-
reich ausgewihlten Abbildungen aus
Werken der damaligen Zeit, machen
das Buch zu einem verlisslichen, gut
informierenden  Nachschlagewerk.
Dabei ist offensichtlich an die Unter-
richtung einer breiteren Offentlichkeit
gedacht, werden doch von den Titeln
der Werke, die geistliche und weltliche
Schriftsteller verfasst haben, nur Uber-
setzungen und keine Angaben iiber
spitere Drucke usw. oder Ubertragun-
gen dieser Werke in andere Sprachen
(vor allem Deutsch) gegeben. Es gibt
auch keinerlei Hinweise auf weiterfiih-
rende Literatur.

Bei einem Werk, das Russland - ge-
rade in diesen Jahrhunderten — behan-
delt, ist es selbstverstindlich, dass dem
religiosen Leben und seinen Trigern,
auch den Heiligen und den «Ketzern»
(etwadem Altglaubigen Habakuk/Av-
vakum), ein breiter Raum zugestanden
wird. [hre Gedankenwelt und ihre Be-
deutung, auch fiir die Verbindung von
Kirche und Staat, wird eingehend be-
riicksichtigt. Freilich fehlt eine Dar-
stellung des Glaubensbestandes der
Orthodoxie (unter diesem Stichwort)
und der Ikonen ebenso wie des (sunni-

189



tischen) Islams, dem seit der Bekeh-
rung der Wolga-Bulgaren 922/23 im-
mer wieder Volker im russischen
Raume angehangen haben. Haben
doch Islam und jiidischer Glaube
(etwa bei den «Judaisierenden») auch
fiir die Orthodoxie und ihre Stellung,
vor allem aber fiir die Religionspolitik
der Zaren besonders seit der Tataren-
zeitim 13./14.Jh., eine nachhaltige Be-
deutung besessen. Der Tataren selbst
und vieleranderer Volker, die im russi-
schen Raume lebten und leben, wird
hingegen in eigenen Artikeln gedacht.
Alles das hat biszur Gegenwart hin Be-
deutung.

Fragen dieser Art stehen vielleicht
doch weniger am Rande, als es man-
chen Betrachtern der russischen Ge-
schichte und ihrer kulturellen Ent-
wicklung der Fall zu sein scheint. Da-
bei ist natiirlich auch von der byzanti-
nischen « Nihrmutter» dieser Kultur
immer wieder die Rede. Es wire schon,
wenn man deshalb eine Gleichsetzung
russischer/ostslawischer Namen mit
griechischen/byzantinischen fande,
wie sie in manchen Fillen nicht selbst-
verstiandlich ist. Dazu kénnte man sich
auch ein Verzeichnis der Entspre-
chung (und Bedeutung) geistlicher
und weltlicher Titel dieser Herkunft
denken.

Trotz solchen Wiinschen, die nicht
eigentliche Mingel sind, ist das Buch
trefflich geeignet, in seinen Gegen-
stand einzufiihren. Esistsorgfiltigund
korrekt gedruckt; Druckfehler sind
mir kaum aufgefallen:S.234 rechts un-
ten lies Tisza, S.326 rechts oben sollte
Peter II. (nicht 111.) als letztes minnli-
ches Glied des Hauses Romanov ange-
fithrt werden. — Jeder, der sich mit die-
ser Welt beschiftigt, wird das Buch im-
merwiedergernzur Hand nehmen.

Bertold Spuler

190

Laszlo Reévész: Staat und Kirche im
«realen» Sozialismus. Recht und
Wirklichkeit, Bern/Miinchen
(1986). Verlag SOI1/Giinter Olzog
Verlag. 232 S.

Die Oktober-Revolution in Russland

hatdortund in andern Landern, denen

sie 1944/48 aufgezwungen wurde, ihr

Ziel nichterreicht: die Religion auszu-

rotten, wie ithre Anhianger das voraus-

gesagt hatten. So muss die herrschende

Partei in den «Ostblock-Staaten» ih-

ren Kampf gegen den Glauben - auch

den Islam, das Judentum, den

Buddhismus - weiterfithren. Staatli-

che Gesetze und Verordnungen, die oft

mehrdeutig sind und «den Umstdnden
angepasst» werden, bereiten den

Gldaubigen immer wieder Schwierig-

keiten und Kummer und tragen ihnen

oft Haft und Verbannung ein.

Um welche Gesetze es sich dabei im
Riatebunde und in den einzelnen «Sa-
telliten-Staaten» handelt, zeigt das
vorliegende Buch. Es bespricht aber
auch die vielerlei Mdéglichkeiten, die
der Staat sich — natiirlich ohne vorhe-
rige Befragung der Kirchen — geschaf-
fen hat, um, anhand ihrer Unterord-
nung unter das «Vereinsgesetz», sich
immer wieder in ihr Leben einzumi-
schen: trotz aller «Trennung von Kir-
che und Staat». Die geringen Entfal-
tungsmoglichkeiten, die Kirchen und
Glaube haben, werden immer von
neuem beschnitten. Trotzdem lédsst
eine erhebliche Zahl von Glaubigen
sich nicht davon abhalten, ihrer Uber-
zeugung treu zu bleiben.

Die Hilfte des Buches ist dem Rite-
bund gewidmet, in dem dieser Kampf
am ldngsten wahrt. Von den andern
Liandern findet Polen mit seiner star-
ken romisch-katholischen Kirche die
meiste Beachtung. Die Mittel des
Kampfes, weithin mit einer Beschlag-
nahme des kirchlichen Besitzes ver-
bunden, sind in den Einzelstaaten um



Nuancen verschieden, aber das Ziel
bleibt das gleiche. Dabei verquicken
sichin Staaten wie der Tschechoslowa-
kei und Ungarn, wie der Vf. hervor-
hebt, religioses Bekenntnis und Natio-
nalitidt vielfach, so dass im Rahmen
dieser Auseinandersetzung auch Na-
tionalitdten-Kadmpfe ausgefochten
werden: wobei sich die Kirchen, etwa
in der Tschechoslowakei, vielen Ge-
waltmassnahmen gegeniiber vdéllig
passiv verhielten o Stidslawien wird in
diesem Buch nicht behandelt.

Das Werk orientiert nicht nur iiber
die staatliche Gesetzgebung, sondern
beschreibt in vielfdltiger Weise auch
das Leben der Kirchen selbst, mit un-
terschiedlicher Ausfiihrlichkeit: die
Unierten etwa, aber auch die prote-
stantischen Bekenntnisse, daneben die
nicht-christlichen Religionen, werden
weniger ausfiihrlich behandelt als die
grossen Kirchen, deren Kampf ohne-
hin die Weltaufmerksamkeit fesselt.

Freilich ist die Darstellung manch-
mal nicht exakt genug: in Danzig kon-
nen im Sept. 1939 unméglich 8000 ka-
tholische Priester verhaftet worden
sein (5.103) // Die tiirkische Minder-
heitin Bulgarienistnichtden Pomaken
gleichzusetzen (S.137), die vielmehr
wihrend der Tiirkenherrschaft zum Is-
lam tibergetretene Bulgaren sind, ne-
ben denen die Tiirken stehen // Die
«Polnisch-katholische Kirche» gehort
nicht der «alten», sondern der altka-
tholischen Bewegung in Europa an
(S.122) // Es gibt keinen «Karaimer
Religions-Verband» (S.121), sondern
nureinen der Karder oder (mit doppel-
ter Plural-Endung) der Karaimen //
Natiirlich waren nicht 90,9 v.H. der
Bewohner Siebenbiirgens «zu der Zeit,
als es noch zu Ungarn gehorte (1910)»,
reformiert (S.149); nicht einmal die
damalige ungarische Minderheit dort
erreichte auch nur entfernt diesen
Hundertsatz // In diesem Lande leb-

ten neben ihnen nicht die armenisch-
georgischen, sondern die armenisch-
gregorianischen Christen(ebd.) // Die
Bekenner des jiidischen/mosaischen
Glaubens gehoren nach S. 82 zum «Ju-
daismus», S.148 zum «Moses-Be-
kenntnis», S. 183 sind sie «Judaisten»:
wasnun?// Das orthodoxe Seminarin
der Tschechoslowakei liegt nicht in
Presosowakei (S. 156), sondern in Pre-
schau/Presov in der Slowakei //
u.a.m.

Es ist schade, dass ein so informati-
ves Buch, das zeigt, wie «die Gldubi-
gen im sozialistischen System der Will-
kiir von Partei und Staat restlos ausge-
liefert» sind (S.193), und dessen
Durchsicht - gerade fiir Harmlose —so
niitzlich ist, in dieser Weise entstellt
wird. Es fehlt ihm auch ein geordnetes
Literaturverzeichnis und ein Register.

Bertold Spuler

Paul Johannes Miiller: Gotteslob und
Kd&nigsruhm. Die faszinierende Bil-
derwelt der jugoslawischen Fres-
ken. Mit 79 Farbbildern/Aufnah-
men von Dr. Miodrag Djordjevic,
Freiburg/Basel/Wien (1986). Her-
der. 175 S.4°.

Das Siedlungsgebiet der Serben, in

einzelne Stamme aufgespalten und seit

etwa 650 vom Christentum erreicht,
war lange zwischen dessen Ostlicher
und westlicher Form umkampft, die
sich schon damals eifersiichtig gegen-
iiberstanden. Erst am Ende dieser Aus-
einandersetzungen zwischen Byzanz
und Rom stand fest, dass die Serben
sich der Orthodoxie, die Kroaten dem
rémischen Katholizismus zuwandten:

Bekenntnis und Volkstum wurden

identisch: das ist bis zum heutigen

Tage so geblieben.

So verdankt also das Serbentum
seine Priagung der orthodoxen Kirche
und wurde dementsprechend auch in

191



den byzantinischen Kulturkreis einbe-
zogen. Das machte sich wihrend des
Mittelalters natiirlich auch in der
kirchlichen Kunst bemerkbar, von der
dieses Buch handelt. Es geht von den
dltesten Klostern siidlich des serbi-
schen Siedlungsgebiets, um Skoplje
und am Ochrida-See, aus und widmet
sich dann der Ausmalung der einzel-
nen Kloster, wie sie wihrend der Re-
gierungszeit der Dynastie der Neman-
jiden entstanden. Diese hatte im Zu-
sammenwirken mit Ostrom zu Beginn
des 13.Jh.s aus der Vereinigung der
Stimme einen eigenstdndigen Staat
geschaffen, dem — nach einer kurzen
Hinwendung zu Rom - die Griindung
der National-Kirche: unter dem hl.
Sabbas, einem Prinzen des Herrscher-
hauses, parallel lief. Das alles fand mit
dem Vordringen der Tirken gegen
Ende des 14.Jh.s sein Ende. Die
Schlacht auf dem Amselfelde 1389
liess Serbien bis zum Beginn des
19.Jh.s eine tiirkische Provinz werden.
In dieser Zeit wurden gar manche K16-
ster zerstort, thre Fresken schwer be-
schiddigt, aber das Klosterleben er-
losch nicht ganz. So haben sich die
Ausmalungeninden Klgstern, die viel-
fach von Angehorigen des Herrscher-
hauses der Nemajiden gegriindet und
spater auch zu ihrer Grablege wurden,
vielfach erhalten: ihnen gilt das
Hauptaugenmerk dieses prédchtigen
(in Siidslawien gedruckten) Bandes.
Dem folgt eine ebenfalls reich bebil-
derte Ubersicht iiber die (insgesamt
elf) Kloster und das Patriarchat Pec,
die aus dem Mittelalter erhalten ge-
blieben sind; eine Karte (an etwas ver-
steckter Stelle: S.142/43) zeigt ihre
Verteilung iiber das Gebiet; eine
Stammtafel (S.33) ist der Familie der
Nemanjiden und ihrer Verbindung mit
den einzelnen Klostern gewidmet.
Der eingehende Text beschéftigt
sich vor allem mit der politischen und

192

der Kirchen-Geschichte des Landes -
beidesind eng miteinander verkniipft—
und ldsst die Voraussetzungen deutlich
werden, unter denen die Kloster ent-
standen sind. Weniger ist vom Stil der
Fresken und der Bauwerke, von den
byzantinischen, aber auch westlichen
Einfliissen die Rede, die sich hier gel-
tend machten. Hier hitte wohl mehr
gegeben werden koénnen, um diese
Kunst in den Gesamtbereich des von
Ostrom ausgehenden und beherrsch-
ten Kulturraums einordnen zu koén-
nen. Auch auf die Beischriften der Bil-
der und ihre Lesung wird nicht einge-
gangen.

Auf jeden Fall vermittelt das Werk
eine beeindruckende Einsicht in die
reichen Kunstschitze der serbischen
Lande, die im 19. und 20.Jh. vielfach
wiederhergestellt und gepflegt worden
sind. Es verhilft dazu, die Weite des
ostromischen — und das heisst natiir-
lich auch des orthodoxen — Kulturein-
flusses iiber den griechischen Sprach-
raum hinaus deutlich werden zu las-
sen. So erfiilit das Buch fur Kirchen-
und Kunstgeschichte in ihren zeitli-
chen Beziigen eine bedeutsame Auf-
gabe. Bertold Spuler

Joachim Herrmann (Hrsg.): Welt der
Slawen. Geschichte/Gesellschaft/
Kultur, Miinchen (1986). Verlag
C.H.Beck.330S.4° mitzahlreichen
Tafeln, Abbildungen und Karten. —
Leinen DM 98.—

Das Buch bietet vielerlei, in alle Einzel-

heiten gehenden Informationen iber

die Welt der Slawen. Doch ist der Titel
insofern irrefiihrend, als nur die Vor-
und Frithgeschichte der slawischen

Volker — bis ins frithe Mittelalter — ge-

nauer behandelt wird. An seiner Ent-

stehung sind viele slawische Gelehrte
beteiligt; es ist nicht verwunderlich,
dass sie immer wieder den Standpunkt



threr Heimat zum Ausdruck bringen,
wobei man daran denken muss, dass
die Ansichten der einzelnen slawi-
schen Vélker durchaus voneinander
abweichen:dastragt immer wieder zur
Relativierung von Ansichten und Ein-
sichten bei.

Die Darstellung ist mit vielen, vor-
zliglich wiedergegebenen Bildtafeln,
mit Zeichnungen, Planen, Grund- und
Aufrissen sowie mit vielerlei Rekon-
struktionen ausgestattet. Auf diese
Weise erhilt der Leser die Mdoglich-
keit, sich von den Dingen ein anschau-
liches Bild zu machen, das jeweils dem
neuesten Stand der Forschung —in der
Sicht der einzelnen Gelehrten - ent-
spricht.

Die zeitliche Verkiirzung der Dar-
stellung, die in Einzelheiten nur bis ins
frithe Mittelalter fiihrt, beruht gewiss
auf der Tatsache, dass der Herausge-
ber Spezialist fiir alte Geschichte und
Archédologieist. Die Tatsache, dass das
Werk urspriinglich im Urania-Verlag
inJenaund (Ost-) Berlinerschienenist,
zeigt sich an vielen Stellen in der Aus-
drucksweise und der Wortwahl. Dabei
istim Rahmen dieser Zeitschrift vor al-
lem aufdie Behandlungder Christiani-
sierung der slawischen Volker (und ih-
rer hier behandelten Nachbarn) einzu-
gehen. Sie werden alle —auch die heute
germanisierten Slawen — in eingehen-
den Schilderungen beriicksichtigt. Ge-
wiss muss in dem Buch auch der Uber-
gang zur neuen Religion immer wieder
erwidhnt werden. Das geschieht aber
iberall nur ganz kurz. Die Tatsache,
dass die Annahme des Christentums in
seiner  katholisch-abendldndischen
oder seiner orthodox-byzantinischen
Form fiir fast alle hier behandelten
Volker das eigentlich staatsbildende
Element war und sie seither massge-
-~ bend geprégt hat, tritt dabei weithin zu-
rick. Die Bedeutung der Lehre des
Heilands z.B. fiir das Gross-Maéhri-

sche Reich wird auf den Satz be-
schrankt: «(Das Christentum) festigte
die Macht der herrschenden Schicht;
die Kirchen-Organisation bildete ei-
nen Bestandteil der Staatsverwaltung
und ermoglichte die Beherrschung der
Massen des unterdriickten und ausge-
beuteten Volks. Die Kirche erlangte ei-
nen starken Einfluss im politischen,
kulturellen und gesellschaftliche Le-
ben -besonders in den internationalen
politischen  Beziehungen» (S.164
rechis). Eine solche Darstellung wird
der Bedeutung der christlichen Heils-
botschaft sicher nicht gerecht und
tibergehtdie wesentlichen Grundlagen
von Wesen, Wirkung und Leistung der
slawischen Volker. Auch an anderer
Stelle sind die Bemerkungen uber den
Ubergang zur Botschaft des Evange-
liums nur ganz kurz (S.85/87, 99f.,
105, 121, 125, 238); sie lassen die Wir-
kung der grundlegenden Entschei-
dung fiir «Ost» und « West» in Europa
nicht deutlich werden das hat sich be-
kanntlich bis in die sprachliche Ent-
wicklung hinein nachhaltig ausgewirkt
(zu S.79). Auch der recht aufschluss-
reiche Abschnitt «Die Besinnung der
Slawen auf ihre Geschichte» (in Wort
und Bild) tibergeht die Bedeutung der
Religion im 19. und 20.Jh. vollig.
Gewiss werden viele Leser diesen
Mangel des im tibrigen gut informie-
renden und prichtig ausgestatteten
Buches bedauern: es lasst die Bedeu-
tung der Religion fiir die Kultur eines
jeden Volkes gidnzlich ausseracht.
Bertold Spuler

Kirche in Not XXXII1/1985. Kirche —
Nation — Frieden. (Konigstein im
Taunus 1986). Albertus Magnus
Kolleg / Haus der Begegnung.
194 S.

Das weithin bekannte Jahrbuch (unter

der redaktionellen Leitung von Wolf-

193



gang Grycz) gibt die Vortrige des
35. Internationalen Kongresses diese
Namens im August 1985 wieder (vgl.
IKZ 1986/1,5.38). Er war diesmal vor
allem dem Verhéltnis zwischen Kirche
und Nation gewidmet, das sich auch
innerhalb der romisch-katholischen
Kirche in mannigfacher Weise aus-
pragt. In sprachlichen Grenzgebieten
ist seit den Reformen des I1. Vatikani-
schen Konzils die Sprache der HI. Li-
turgie festzulegen; sie ist nicht selten
strittig. Das wirkt sich selbst bis zu den
Unierten in Siid-Indien hin aus. Dann
verbinden sich religioses Bekenntnis
und Nationalgefiihl (iber das Chri-
stentum hinaus) vielfach eng miteinan-
der, wie im vorliegenden Heft gerade
am Beispiel Polenaufgezeigt wird, des-
sen Bevolkerung sich nach allen Seiten
hin gleichermassen kirchlich und na-
tional abgrenzt: keineswegs nur gegen-
liberden Deutschen, vielmehrauch ge-
geniiber den (unierten) Ukrainern, den
(ebenfalls katholischen) Litauern und
den (gleichfalls slawischen) Russen.
So gehen die Begriffe «polnisch» und
«katholisch» vielfachineinanderiiber,
wie an einzelnen Beispielen aufgezeigt
wird. Auch in andern kommunisti-
schen Staaten, etwa Ruménien, beste-
hen Fragen dieser Art; in der Tsche-
choslowakei werden sie von der grund-
sitzlich atheistischen Regierung zu-
rickgedriangt, sind aber keineswegs
verschwunden.

Ineinem 2. Teil werden Berichte vor
allemiiberkatholische Landeskirchen,
aber auch iiber die orthodoxen Rumi-
nen und Russen gegeben; sie bieten ei-
nen Uberblick iiber die jiingste Ent-
wicklung. Den Beschluss bilden Medi-
tationen zu einzelnen Fragen des Kon-
gresses und ein Verzeichnis der bishe-
rigen Hefte dieser Reihe, das eine ra-
sche Orientierung erméglicht. — Die
griindliche Information tber die Lage
der Christen in der kommunistischen

194

Welt wird durch eine Zweimonats-
schrift des Kollegs «Informationen
und Berichte — Digest des Ostens» be-
gleitet und dient, dhnlich mancher an-
deren Zeitschrift (etwa «Glaube in der
Zweiten Welt») dazu, das Gewissen
der «freien» Christenheit anzuriihren:
im vorliegenden Falle vor allem hin-
sichtlich der Lage in der katholischen
Kirche (zu den voraufgehenden Hef-
tenvgl. IKZ 1985,S. 189 f.).

Bertold Spuler

Begegnung mit der Orthodoxie. Vor-
trige von dem «Seminar fir Ortho-
doxe Liturgie und Spiritualitit»,
Frankfurt 1985, Miinchen 1986.
Kloster des Hl. Hiob von Pocaev.
206 S.

Die vorliegende (nicht vollstindige)

Sammlung von Beitrdgen zu einem von

der Russischen Auslandskirche veran-

stalteten Seminar ist sehr geeignet, der

Offentlichkeit den integralen orthodo-

xen Standpunkt in zentralen Fragen

des christlichen Glaubens vorzufiih-
ren. Sie stammen aus der Feder russi-
scher, griechischer, serbischer und
deutscher Orthodoxer und behandeln
die moglichen Steigerungsformen des

Glaubens, deren hodchste allein zur

ewigen Seligkeit fithren kann.
Daneben wird die Bedeutung der

Liturgie unterstrichen, in der die Or-

thodoxie ihre vollkommene Selbstdar-

stellung sieht. Dabei ist — wie hier be-
tont wird — die Mission zu kurz gekom-
men, die die Orthodoxie .in der Tat
kaum je iber den politischen Gel-
tungsbereich orthodox bestimmter
Staaten hinaus betrieben hat (wohl
aber innerhalb dieses Bereichs). Aus-
serdem tritt dabei vielfach auch die
personliche Seelsorge durch die Geist-
lichen zuriick; sie ist in neuerer Zeit
vielfach (vor allem in Russland) von
«Starzen» libernommen worden, de-



ren geistiger Fihrung sich auch sehr
einflussreiche Kreise bis hin zu fithren-
den Staatsminnern unterstellt haben.
Des weiteren erfihrt man von der or-
thodoxen Auffassung der Anthropolo-
gie, von der Bedeutung der Kloster
(iber deren Vergangenheit und Ge-
genwart man Zahlenangaben erhilt),
von der Hinfithrung zum Heil durch
die (sieben) Sakramente und von der
Bedeutung der lkonen, die von Dr.
Ambrosius Backhaus (der im Zivilbe-
ruf Arztist) auch in medizinischer (op-
tischer) Hinsicht behandelt werden.
Einesolche Darlegung der wesentli-
chen Gesichtspunkte eines integralen
orthodoxen Glaubens wird wohl nicht
von allen Glaubigen in dieser Form
nacherlebt, istaber die Grundlage aller
Gespriche mit anderen Christen,
wenn sie zu einer Verstindigung und
einem wirklichen Verstandnis der Or-
thodoxiefithrensollen. Bertold Spuler

Orthodoxie et Mouvement (Ecuméni-
gue. Chambésy bei Genf 1986. Edi-
tions du Centre Orthodoxe du Pa-
triarchat (Ecuménique. 228 S. —(Les
Etudes Théologiques de Chambeésy,
6). — sFr.40.—-.

Das Buch gibt die Vortrage wieder, die
im Mai 1985 im Orthodoxen Zentrum
in Chambeésy gehalten wurden. Sie be-
leuchten aus der Sicht orthodoxer, re-
formierter, lutherischer und rémisch-
katholischer Theologen die Bedeu-
tung, die von der Orthodoxie bei der
Griindung des Okumenischen Rats
(hier vor allem das Okumenische Pa-
triarchat) und wihrend der letzten
Jahrzehnte auch fiir das Gesprach zwi-
schen den Kirchen der Erde ausgegan-
gen ist. Dabei werden nicht nur die Er-
fahrungen hervorgehoben, die die
abendlindischen Kirchenaus dem Ge-
sprach mit diesem Bekenntnis gewan-

nen, sondern auch die Besinnung, die
daraus fiir die Orthodoxie erwachsen
ist. Sie wurde dadurch -ebenso wie bei
den Gesprichen mit einzelnen Kon-
fessionen — dazu angeregt, ihren eige-
nen Standpunkt zu Giberdenken: frei-
lichohne ihnirgendwie zu dndern, was
ihrem Selbstverstindnis widerspra-
che. In einem Vorwort — Liminaire —
wird der Inhalt der sieben Vortrage zu-
sammengefasstundinseinem Gewicht
gewlirdigt, so dass man sich rasch iiber
das Wesentliche der einzelnen Refe-
rateunterrichtenkann. Bertold Spuler

'H Jeta Aettovpyia to0 £v aylois na-
TpO¢ U@V lodavvov tov Xpveooto-
uov / La Divine Liturgie de Saint
Jean Chrysostome, (Katerini/Grie-
chenland 1986). Editions Tertios/
Chambeésy 1986. Les Editions du
Centre Orthodoxe. 327 S. - (Coll.
«Editions Théologiques» 6). -
sFr.40.—. Dasselbe nur franzésisch,
Genf/Thessalonich 1986, Editions
Tertios. 173 S. — sFr.25.—.

Zusammen mit dem griechischen Ori-

ginal wird eine (von Erzpriester Boris

Bobrinskoy besorgte) franzosische

Ubertragung der Liturgie des hl. Chry-

sostomos vorgelegt, wie die orthodoxe

Kirche sie seit Jahrhunderten feiert.

(Daneben steht eine Ausgabe nur der

franzosischen Ubersetzung.) Die Aus-

gabe wird durch eine eingehende, dop-
pelsprachige Darstellung der Bedeu-
tung der hl. Messe mit einer Wiirdi-
gung ihrer Bestandteile (aus der Feder
von Archimadrit Basileios Karagian-
nis/Karayannis) eingeleitet. K. legt
den uralten Gedankengang der Messe
intheologischer Sichtdarund kann da-
mit (gerade fiir Nicht-Orthodoxe) we-
sentlich zum Verstindnis des hl. Mess-
opfers beitragen.

Das Werk ist — in Griechenland -
vorziiglich gedruckt, wie es der Bedeu-

195



tung dieses Textes entspricht. Es wird
am Schluss durch einige Gesidnge und
Texte zu besonderen Festen ergidnzt;
freilich fehlt iberall eine Angabe der
Notenschrift. Wer die Ausgabe in der
Hand hat und die Liturgiesprache
kennt, kann die hl. Handlung gut ver-
folgen und mitfeiern.

Man mag hoffen, dass das «Cen-
trum» in Chambeésy bald auch eine
Ausgabe des kirchenslawischen Textes
veranstaltet. Bertold Spuler

Kirche in Not XXXIV/1986: Kirche
und Menschenrechte — Solidaritit
mit den Verfolgten. Hrsg. vom Al-
bertus-Magnus-Kolleg/Haus  der
Begegnung, Konigstein (1987).
204 S.

Der jlingste Kongress (Juli/August

1986) dieser Organisation (vgl. IKZ

1987, S.30f.), die so viel Aufkldarung

iiber das Schicksal von Christen im

kommunistischen Machtbereich ver-

breitet und die Menschen aus ihrer

Gleichgiltigkeit wachriittelt, befasste

sich einmal mit der Frage der Men-

schenrechte, wiesie wihrend der Fran-
zosischen Revolution 1789 verkiindigt
worden und wie sie seither — mit gewis-
sen Wandlungen — zu einem Leitwort
der westlichen Welt geworden sind.

Wie es mit ihrer Einhaltung im Osten

steht, wird an verschiedenen Beispie-

len gezeigt:; vor allem der Pole Wiady-
staw Bartoszewicz berichtet dariiber

aus eigener Erfahrung (S.74-86). Dem
steht eine Darstellung der «Menschen-
rechte» gegeniiber, wie der «Marxis-
mus» sie definiert und allein in dieser
Auslegung anerkennt. Die Auffassung
von ithnen hier ist der des Westens
ziemlich diametral entgegengesetzt
(S.25f.). Leider wird daneben auf die
Tatsache nicht eingegangen, dass in is-
lamischen Lindern den «Menschen-
rechten» vielfach die «Rechte Gottes»
gegeniibergestellt werden, wie dieser
sie im Koran verkiindet hat.

In einem zweiten Teil werden Be-
richte Gber die Lage der romisch-ka-
tholischen Kirche in der Tschechoslo-
wakei und in Sudslawien sowie in
Ostasien (China, Vietnam) gegeben,
die immer wieder die Leiden durch-
scheinen lassen, denen die Glaubigen
dort ausgesetzt sind. Daneben er-
scheint eine Ubersicht iiber die russi-
sche orthodoxe Kirche am Vorabend
der Tausendjahrfeier (von Paul Roth,
§.123-133) und uber die in vielem be-
sonders kritische Lage der christlichen
Gemeinschaften in Ruminien (von
Dionisie Ghermani; S.159-167). -
Den Beschluss bilden Predigten, An-
dachten und Betrachtungen geistlicher
Wiirdentriager, wie sie widhrend des
Kongresses abgehalten wurden. -
Auch der Zusammenstellung der Vor-
trige dieses Jahres wiinscht man eine
weite Verbreitung, da bei uns gar man-
ches verharmlost wird, was auf den
Gldubigen in diesem Lebensbereich
lastet. Bertold Spuler



	Bibliographie

