
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 2

Artikel: Lebende Kirche - teilende Kirche

Autor: Brinkhues, Ilse

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lebende Kirche - teilende Kirche

Vortrag von Dr. Ilse Brinkhues

Lebende Kirche

Eine lebende Kirche, oder, wie wir in der Regel sagen, eine lebendige
Kirche wünschen wir uns alle. Sie ist dort zu finden, wo der Glauben
ernst genommen wird, wo Christen in der Nachfolge Jesu so handeln,
dass ihr Glauben Ausstrahlungskraft hat und ansteckend wirkt.

In vielen Diskussionen haben Gemeindemitglieder schon
Vorschläge gemacht und Strategien entwickelt, wie man lebendige Kirche
sein könnte. Mehr Lebendigkeit in der Kirche wird in den nächsten

Tagen auch Inhalt vieler Gruppengespräche hier sein. Wir hoffen
doch alle, dass wir von Münster Anregungen mitnehmen, die uns
helfen, das Leben in unserer Kirche zu stärken und zu vertiefen.

Teilende Kirche

Der ursprüngliche Arbeitstitel dieses Referates hiess in wörtlicher
Übersetzung einer im internationalen kirchlichen Bereich gebräuchlichen

Redewendung: Lebende Kirche - gebende Kirche. Aber
«gebende Kirche» weckt Assoziationen von Macht und Abhängigkeiten
zwischen Geber und Empfänger, von einem oben und unten, von
Reichen und Armen. In Wirklichkeit haben alle Kirchen etwas zu geben
und alle sind unvollkommen und müssen Hilfe empfangen. «Teilende
Kirche» soll ausdrücken, dass alle miteinander auf der gleichen Stufe
stehen und Geben und Nehmen auf Gegenseitigkeit beruht.

Gemeint ist deshalb nicht das Teilen, das auseinanderdividiert, das

trennt - geteilte Christenheit - geteiltes Land -, sondern das Teilen,
das Anteilnahme bedeutet, wie im Sprichwort; geteiltes Leid - halbes

Leid; geteilte Freude - doppelte Freude.
Aus der Apostelgeschichte wissen wir, welch grosse Rolle das Mit-

einander-Teilen in den Gemeinden der frühen Christenheit spielte.
Aber es gab auch gleich zu Anfang schon Probleme. Auch die Urge-
meinden bestanden nicht nur aus perfekten Christen. Damals schon
hatten es Randgruppen schwer und wurden minderbemittelte Ausländer

benachteiligt. Das liest sich so plastisch in der Apostelgeschichte
6,1 : «Einige Zeit später, als die Gemeinde immer grösser wurde, kam

93



es zu einem Streit zwischen ihren griechischsprechenden Gliedern und
denen mit hebräischer Muttersprache. Die griechische Gruppe
beschwerte sich darüber, dass ihre Witwen bei der täglichen Verteilung
von Lebensmitteln zu kurz kämen.» Die Apostel nehmen die
Vorwürfe ernst. Sie lassen sieben Männer wählen, die in Zukunft für
Gerechtigkeit bei der Güterverteilung und für den Schutz der sozial
Schwachen verantwortlich sein sollten. Die Bedeutung dieser Funktion

zeigt die Weihe der Männer durch die Apostel unter Gebet und
Handauflegung.

Diakonie

Man nennt die Männer Diakone. Vom Wortstamm her hat Diakon mit
Bedienung bei Tisch, mit Essen servieren zu tun, was dem Anlass ihrer
Einsetzung entsprach. Dienstleistung, Bedienung, Service ist als
Berufsbild im Titel «Diakon» festgeschrieben. Der berufliche Leitfaden

sozusagen ist der Bericht von der Fusswaschung am Gründonnerstag.
Wie immer die Aufgaben des Diakonats sich erweitert und gewandelt
haben, Machtausübung und Standesdünkel sind schon vom Namen
her damit unvereinbar.

Das Vorhandensein von Diakoninnen und Diakonen enthebt das

einzelne Gemeindeglied nicht seiner Verantwortung für den Nächsten.
In der Nachfolge Jesu ist jedes Gemeindeglied zu diakonischem Handeln

aufgerufen. Mit Diakonie wird die Fürsorge für den hilfsbedürftigen

Nächsten bezeichnet, deren Vorbild das Leben und Werk Jesu

Christi ist.

Wer sich mit Kraft, Zeit und Fähigkeiten für den Nächsten einsetzt,
kann sich im diakonischen Dienst müde Füsse, einen schmerzenden
Rücken und schmutzige Hände holen. Manche hat es sogar das Leben
gekostet. Diakonie ist Teilen in einem umfassenden Sinn, der weit
über die Verteilung materieller Güter hinausgeht.

Microdiakonia - Vlacrodiakonia

Der griechisch-orthodoxe Theologe Alexandras Papaderos - manche
kennen ihn sicher persönlich, er ist Direktor der orthodoxen Akademie

auf Kreta - unterscheidet zwei Bereiche im diakonischen Dienst,

94



die einander oft ergänzen und durchdringen. Er bezeichnet sie als
Microdiakonia und Macrodiakonia.

Microdiakonie nennt er alle jenen konkreten Massnahmen, mit
denen die Kirche und der einzelne Christ das Elend und die Not des

bedürftigen Individuums lindert. Microdiakonie ist der grosse Bereich

persönlicher Hilfe und Förderung, der von Anfang an Ausgangspunkt
diakonischen Handelns war. In unseren Gemeinden hat man früher
diesen Bereich dem Pfarrer und dem Frauenverein überlassen. Bis

heute ist es meist deren Aufgabe, Geld und Sachspenden für Katastrophenfälle

zu sammeln, Krankenbesuche zu machen, Seniorenbetreuung

in die Hand zu nehmen, Päckchenaktionen durchzuführen, sich
um Notfälle in der Gemeinde zu kümmern. Die übrigen Gemeindemitglieder,

vor allem die Männer, blieben dabei weitgehend unbeteiligt.

Vermutlich kamen deswegen umfassendere diakonische Aufgaben,

die über die Möglichkeiten von Pfarrer und Frauenverein hinausgehen

und die gesamte Gemeinde, wenn nicht gar das ganze Bistum,
herausfordern, so selten ins Blickfeld unserer Gemeinden.

Macrodiakonie nennt Papaderos die Mittel und Massnahmen, die

nötig sind, um auf lange Sicht die Microdiakonie in vielen Bereichen

überflüssig zu machen. Macrodiakonie ist der Dienst der Kirche an
der Gesellschaft und ihren Strukturen. Das soll nicht heissen, dass die
Kirche das Paradies auf Erden verspricht. Aber überall dort, wo
Menschen unter Bedingungen leben, die dem Bild der Hölle ähnlich sind,
muss die Kirche den Mut haben, sich einzusetzen. Sie muss solche
Situationen verhindern oder wenigstens versuchen, sie zum Besseren zu
verändern.

Das Feld der Macrodiakonie in diesem Sinn ist ungeheuer weit.
Jedem von uns wird da etwas einfallen. Manche werden an Enzykliken
und Denkschriften zu brennenden Zeitproblemen denken, andere an
Petitionen an fremde Staatsoberhäupter oder einheimische Politiker,
auch an Bürgerinitiativen diakonischen Charakters, an Entwicklungspolitik,

die grossräumig Hilfe zu Selbsthilfe gewährt. Die Anliegen der
Macrodiakonie sind so vielfältig, dass jeder und jede auch hier Aufgaben

findet, die den eigenen Fähigkeiten und Kräften angemessen sind.
Macrodiakonie ist im Grunde nichts Neumodisches. Am frühesten

hat man wohl im Gesundheitswesen erkannt, dass individuelle
Zuwendung zu wenig ist, weil man die Flut der Probleme durch Kurieren
der Einzelfälle nicht bewältigen kann. Es entwickelte sich das

Krankenhauswesen und die Organisation von Diakonieschwesternschaften,
Beratungsstellen, Kindergärten. In den Dritte-Welt-Ländern gab es

95



Impfaktionen, Programme zu Lepra-Bekämpfung, flächendeckende
Gesundheitsberatung und Alphabetisierung, um nur einige Bereiche
zu nennen.

Diakonieprogramm im Evangelium

Wo diakonischer Einsatz gefordert ist, kann jeder Christ in der Bibel
nachlesen. Jesus selbst hat uns in seiner Gerichtsrede,
Matthäus 25,35 ff, die Richtung für diakonisches Handeln gewiesen. Mit
den leidenden, hilfsbedürftigen Menschen hat Er sich identifiziert:
«Was ihr dem Geringsten tut, habt ihr mir getan.» Welch ungeheuer
strenger Massstab für alle, die es mit der Botschaft Jesu ernst nehmen!
Da kann man sein Gewissen nicht mit gelegentlichen Almosen oder
dem Besuch eines Wohltätigkeitsfestes beruhigen. Die Antwort auf die
Herausforderung, im Leidenden mit Christus konfrontiert zu sein,
fordert vollen menschlichen Einsatz. Das ganze Ausmass von Leid und
Armut fasst Jesus in sechs Fallbeispielen zusammen.

Die Hungrigen

Da sind die Hungrigen. Hunger zerstört die Lebenskraft. Bei
Kleinkindern kann Hunger zu körperlichen und geistigen Dauerschäden
führen. Der Hunger bedroht schon heute einen erheblichen Teil der
Menschheit und das mit eher steigender Tendenz. Hunger hat
verschiedene Ursachen. Wir kennen vermutlich die Bilder von den

Flüchtlingslagern in Ostafrika, in denen Katastrophenhelfer
halbverhungerten Kindern eine Schale mit Brei füllen. Solche Hilfe ist sicher

notwendig, aber das Hungerproblem können solche Aktionen auf
Dauer nicht lösen. Ganze Bündel von Massnahmen sind allein nötig,
um Menschen, die aus Dürregebieten geflohen sind, wieder auf eigene
Füsse zu stellen. Kirchliche Organisationen, wie z.B. «Brot für die
Welt» in Deutschland oder Misereor auf römisch-katholischer Seite,
haben ihre Fachleute, die ständig an geeigneten Hilfsprojekten arbeiten.

Unsere Spenden sind nötig, um sie durchzuführen. Jemand hat
einmal gesagt: «Geld ist etwas Wundervolles, weil wir durch seine

Vermittlung mit unseren Gedanken, unserer Liebe und unserem
Dienst dahin gelangen, wo wir nicht persönlich anwesend sein

können.»

96



Nicht alles lässt sich mit Geldspenden verändern. Die Mehrheit der

unterernährten Bevölkerung auf der Erde hungert nicht, weil Dürre
oder Heuschrecken ihre Ernte vernichtet haben. Sie haben kein Geld,
um die angebotenen Lebensmittel zu kaufen, weil sie keine Arbeit
haben oder nur mit einem jämmerlichen Hungerlohn bezahlt werden,
der in keinem Verhältnis zum hohen Preis der Lebensmittel steht. Es

gibt Länder, in denen eine kleine Machtelite, die selbst in unvorstellbarem

Luxus lebt, die Politik ganz in der Hand hat und den Reichtum
des Landes auf Kosten der armen Mehrheit rücksichtslos zur eigenen
Besitzanhäufung ausbeutet. In solchen Situationen muss die Kirche
ihre Stimme erheben und Gerechtigkeit für die Unterdrückten
fordern, die selbst schweigen müssen.

Die Mechanismen der Weltwirtschaft bewirken, dass sich in den
Industrieländern der Wohlstand mehrt, während in den Entwicklungsländern

der Lebensstandard beständig absinkt. Die Reichen werden
reicher, die Armen ärmer. Mehr Gerechtigkeit durch Neuordnung der

Weltwirtschaftsbeziehungen ist eine dringende Forderung der
Entwicklungsländer und ein internationales Problem, für das es noch
keine funktionierende Lösung gibt. Eine Umverteilung im weltweiten
Rahmen wird Abstriche am Wohlstandswachstum der mächtigen
Industrieländer mit sich bringen. Werden Politiker, die auf die nationalen

Wählerinteressen Rücksicht nehmen müssen, an einer Neuordnung

mitwirken, wenn damit materielle Nachteile für ihre Wähler
verbunden sind? Es ist den Christen der Wohlstandsländer um des

Evangeliums willen zuzumuten, Solidarität mit den Armen der
Entwicklungsländer zu üben, die Politiker herauszufordern und ihnen beim
Suchen nach neuen Wegen den Rücken zu stärken.

In den meisten Industrieländern sind die Menschen durch die
Sozialgesetzgebung vor dem Verhungern geschützt. Aber kann das

Sozialamt die diakonische Zuwendung ersetzen? Ist das materielle
Existenzminimum schon alles, was die Menschen in unserer Nachbarschaft

zum menschenwürdigen Leben brauchen? Veränderungen in
den wirtschaftlichen Strukturen haben die einen überflüssig gemacht
und an den Rand gedrängt. - Menschen, die sich noch vor wenigen
Jahren in gesicherten Verhältnissen glaubten. Andere verbuchen dagegen

jährliche Einkommenszuwächse. Die zunehmende Ungleichheit
fordert diakonischen Einsatz. Die Grosskirchen befassen sich seit

längerem in Theorie und Praxis mit der Lage der Arbeitslosen,
Sozialhilfeempfänger, Kleinrentner und anderer, die an den Rand der Gesellschaft

gedrückt wurden. Grosskirchliche Lösungen können meist

97



nicht ohne weiteres von altkatholischen Gemeinden nachvollzogen
werden. Phantasie und Tatkraft sind bei Altkatholiken gefragt, um
eigenständige Wege der Diakonie zu entwickeln.

Die Durstigen

Bei Jesus kommt gleich nach dem Hunger die Not des Wassermangels.

Als Bewohner eines heissen, trockenen Landes wusste er, was
Durst bedeuten kann. Die meisten von uns können sich da kaum
hineindenken, denn wir haben ohne unser Verdienst das Glück, in jenem
Teil der Welt zu leben, in dem es Wasser im Überfluss gibt.
Lebensbedrohender Durst ist hierzulande kein Problem.

Unsere Vorstellungskraft reicht allenfalls dazu, Wasserbauprojekte,
Brunnenanlagen, Pumpen für die Dritte Welt, vor allem für Afrika,
mit unserm Geld zu unterstützen.

Mit dem vermeintlich unerschöpflichen Wasserreichtum wird in
den Industrieländern leichtsinnig und gefährlich umgegangen. Hier
sind Christen aufgerufen, zur Verantwortung gegenüber zukünftigen
Generationen zu mahnen, denn es besteht die Gefahr, dass unsere
Nachkommen einmal zu den Durstigen gehören, denen wir nicht
genug trinkbares Wasser hinterlassen haben, weil wir es jetzt gedankenlos

vergeuden und vergiften - «und ihr habt mir nicht zu trinken
gegeben».

Jemandem zu trinken geben gilt bei vielen Völkern als Geste der
Gastfreundschaft, auch bei uns. Wo man menschliche Nähe,
Gesprächsbereitschaft, Zeit zum Zuhören sucht, da wird der Einstieg
leichter, wenn man zusammen etwas trinkt. Das braucht keineswegs
Alkoholisches zu sein. Es sei da an die positiven Wirkungen erinnert,
die von der Kaffeerunde im Gemeindesaal nach dem Sonntagsgottesdienst

ausgehen.
Manche Menschen haben in ihrer Einsamkeit, ihrer Isolierung

einfach das Verlangen, dass jemand ihnen ganz unverkrampft einen
Einstieg in menschliche Beziehungen, einen Freundeskreis zum Beispiel,
ermöglicht. Solchen Menschen entgegenzukommen und sich nicht vor
ihnen zu verschliessen, kann echte diakonische Aufgabe sein.

Die Fremden

Auf menschliches Entgegenkommen sind ganz besonders die Fremden

in unserer Mitte angewiesen, die Flüchtlinge, Gastarbeiter,
Asylanten. Sie erwarten menschenwürdige Aufnahme und wollen in ihrer

98



oft so andersartigen Kultur akzeptiert werden. Wenn viele von ihnen

zu uns kommen, können Probleme mit den Einheimischen entstehen,
die schliesslich zu Feindseligkeiten führen. Nicht jeder, der da fremd
ins Land kommt, macht es seinem christlichen Gastgeber leicht, das

Bild Christi in ihm zu entdecken. Und trotzdem, die Bibel überliefert
keine Einschränkung. Das Jesuswort «Ich war fremd und ihr habt
mich aufgenommen» gilt für sie alle.

Die Angst der Einheimischen und ihre Vorurteile sollte man ernst
nehmen und sich damit auseinandersetzen. Geduldige Aufklärung
über die Beweggründe, die die Fremden veranlasst, zu uns zu kommen,

kann manches bewirken. Wer über Unterdrückung, Verfolgung,
Folter und unerträgliche Not anderswo informiert ist, sieht dann
meistens die Fremden auch mit anderen Augen. Mancher wird sich

fragen: Was kann man tun, um die Zustände in den Herkunftsländern
erträglicher zu machen? - Macrodiakonie...

Die grossen Fremdenprobleme sollen nicht verdecken, dass auch
den Fremden das Jesuswort von der Aufnahme gilt: Die Gäste in
unseren Gottesdiensten, die neuen Mieter im Wohnblock, die Neuen im
Betrieb - auch sie sind Fremde, die uns Jesus ans Herz gelegt hat.

Die Nackten

Die Fürsorge Jesu für die Nackten mag bei manchen Ratlosigkeit
auslösen. Andere glauben, das Thema sei mit Kleiderspenden fürs Rote
Kreuz oder Textilpaketen nach Afrika bereits erschöpfend abgehandelt.

Wenn Nacktheit gleichen Rang mit Hunger und Krankheit für
die Diakonie hat, müssen die Zusammenhänge doch wohl vielfältiger
sein als Schutz vor Kälte, zumal Jesus zu Menschen spricht, die
Schnee und Frost selten erleben.

Wir denken daran, dass in Diktaturen den Gefangenen die Kleider

genommen werden, um sie zu demütigen, um sie fühlen zu lassen, dass

sie ein Nichts sind. Kleidung ist ein Schutz der Persönlichkeit, sie hat
mit Respekt und Menschenwürde zu tun.

Kann der diakonische Auftrag, die Nackten zu kleiden, über die
Bekämpfung von Armut hinaus nicht auch ein Appell für den Schutz der
Menschenwürde sein? Ein Beispiel unter anderen wäre dann der

Kampf gegen Sklaverei in jeder Form, besonders auch gegen den

Menschenhandel mit exotischen Frauen, gegen den sich in vielen Ländern

christliche Aktionsgruppen gebildet haben.

99



Die Gefangenen

Das Leiden kranker Menschen überzeugt in der Regel mühelos von
der Notwendigkeit der Diakonie. Die - vor allem seelische - Not von
Gefangenen lässt die meisten Menschen kalt. «Recht geschieht ihnen»
und «selber schuld» ist die Reaktion der Mitbürger, vor allem derer,
die meinen, das Christsein wäre schon mit der Redensart «Tue recht
und scheue niemand» hinreichend definiert. Aber Jesus stellt sich auf
die Seite der Gefangenen, wenn er sagt: «Ich war im Gefängnis, und
ihr habt mich besucht.» Vor diesem Christuswort ist die gesellschaftliche

Ächtung von Straffälligen und ihren Familien eine Schande für
die christliche Gemeinde. Auch unter Christen findet man die, die so
schnell und bedenkenlos «Kopf ab» oder «einsperren» fordern, ohne
die Hintergründe von Strafrechtsreformen und psychologische
Erkenntnisse überhaupt zur Kenntnis nehmen zu wollen.

Ein besonders düsteres Kapitel unserer Zeit ist die grosse Zahl
politischer Gefangener in vielen Ländern der Welt. Organisationen wie

Amnesty International und Vereinigungen zur Abschaffung der Folter
verdienen, dass sich Christen für sie oder in ihnen engagieren.

Eucharistie - Ursprung diakonischen Handelns

Diakonie ist nicht irgendeine untergeordnete Gemeindeaufgabe, die

man so nebenbei erledigt. Diakonie hat ihren Ausgangspunkt in der
Eucharistiefeier. Sie ist Gottesdienst, an dem wir gemeinsam teilnehmen

am Leib des Herrn, so dass Er in uns und wir in Ihm sind. Wenn
wir viele Glieder des einen Leibes sind, dann muss das Folgen im
Lebensstil haben. In der Diakonie werden wir Nachfolger und Nachfolgerinnen

unseres Heilands. Wie er gekommen ist, um zu dienen, sind
wir aufgerufen, einander zu dienen. Als Glieder des einen Leibes
stehen wir alle auf der gleichen Stufe, als Gebende und zugleich
Empfangende, wir dienen und uns wird gedient. Wer sich immer auf der
Geberseite sah, sollte darüber nachdenken, wo immer er auch
Empfänger ist. Durch die Gaben, mit denen wir von Gott beschenkt wurden,

muss jeder auch ein Gebender werden.

Missionarische Diakonie

Wer Christus nachfolgen will, ist aufgerufen, nicht nur die Kranken zu
heilen, das Elend der Welt zu bekämpfen, sondern auch den Armen
die Frohe Botschaft, die gute Nachricht von Jesus Christus zu brin-

100



gen. Christus hat die Kirche als ein Zeichen und ein Werkzeug des

kommenden Gottesreiches eingesetzt. Allen Menschen sollte die
diakonische Arbeit der Kirche zugänglich sein. Damit kann in einer Welt,
die weitgehend keinen Zugang mehr zur Sprache des Glaubens hat,
ohne viele Worte aber durch diakonisches Handeln die Botschaft
Christi nahegebracht werden.

Diakonisches Handeln ist nicht fakultativ, etwas, was man tun oder
lassen kann. Diakonie ist auch nicht ein Sonderdienst Einzelner, der
die andern nichts angeht. Sie ist der grundlegende Ausdruck eines
gelebten christlichen Glaubens, über den jeder Christ von seinem
Heiland zur Rechenschaft gerufen wird. Daher ist Diakonie wesentlich
für das Leben und Gedeihen der Kirche. Eine teilende, diakonische
Kirche wird immer auch eine lebendige und damit wachsende Kirche
sein.

101


	Lebende Kirche - teilende Kirche

