Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 2

Artikel: Lebende Kirche - teilende Kirche
Autor: Brinkhues, llse

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404729

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lebende Kirche - teilende Kirche

Vortrag von Dr. llse Brinkhues

Lebende Kirche

Eine lebende Kirche, oder, wie wir in der Regel sagen, eine lebendige
Kirche wiinschen wir uns alle. Sie ist dort zu finden, wo der Glauben
ernst genommen wird, wo Christen in der Nachfolge Jesu so handeln,
dass ihr Glauben Ausstrahlungskraft hat und ansteckend wirkt.

In vielen Diskussionen haben Gemeindemitglieder schon Vor-
schldage gemacht und Strategien entwickelt, wie man lebendige Kirche
sein konnte. Mehr Lebendigkeit in der Kirche wird in den néchsten
Tagen auch Inhalt vieler Gruppengespriache hier sein. Wir hoffen
doch alle, dass wir von Miinster Anregungen mitnehmen, die uns hel-
fen, das Leben in unserer Kirche zu stirken und zu vertiefen.

Teilende Kirche

Der urspriingliche Arbeitstitel dieses Referates hiess in wortlicher
Ubersetzung einer im internationalen kirchlichen Bereich gebriuchli-
chen Redewendung: Lebende Kirche - gebende ‘Kirche. Aber «ge-
bende Kirche» weckt Assoziationen von Macht und Abhéngigkeiten
zwischen Geber und Empfinger, von einem oben und unten, von Rei-
chen und Armen. In Wirklichkeit haben alle Kirchen etwas zu geben
und alle sind unvollkommen und miissen Hilfe empfangen. «Teilende
Kirche» soll ausdriicken, dass alle miteinander auf der gleichen Stufe
stehen und Geben und Nehmen auf Gegenseitigkeit beruht.

Gemeint ist deshalb nicht das Teilen, das auseinanderdividiert, das
trennt — geteilte Christenheit — geteiltes Land —, sondern das Teilen,
das Anteilnahme bedeutet, wie im Sprichwort; geteiltes Leid — halbes
Leid; geteilte Freude — doppelte Freude.

Aus der Apostelgeschichte wissen wir, welch grosse Rolle das Mit-
einander-Teilen in den Gemeinden der frithen Christenheit spielte.
Aber es gab auch gleich zu Anfang schon Probleme. Auch die Urge-
meinden bestanden nicht nur aus perfekten Christen. Damals schon
hatten es Randgruppen schwer und wurden minderbemittelte Ausldn-
der benachteiligt. Das liest sich so plastisch in der Apostelgeschichte
6,1: «Einige Zeit spéter, als die Gemeinde immer grosser wurde, kam

93



es zu einem Streit zwischen ihren griechischsprechenden Gliedern und
denen mit hebrdischer Muttersprache. Die griechische Gruppe be-
schwerte sich dariiber, dass ihre Witwen bei der tidglichen Verteilung
von Lebensmitteln zu kurz kdmen.» Die Apostel nehmen die Vor-
wiirfe ernst. Sie lassen sieben Minner wihlen, die in Zukunft fiir Ge-
rechtigkeit bei der Giiterverteilung und fiir den Schutz der sozial
Schwachen verantwortlich sein sollten. Die Bedeutung dieser Funk-
tion zeigt die Weihe der Mianner durch die Apostel unter Gebet und
Handauflegung.

Diakonie

Man nennt die Méanner Diakone. Vom Wortstamm her hat Diakon mit
Bedienung bei Tisch, mit Essen servieren zu tun, was dem Anlass ihrer
Einsetzung entsprach. Dienstleistung, Bedienung, Service ist als Be-
rufsbild im Titel «Diakon» festgeschrieben. Der berufliche Leitfaden
sozusagen ist der Bericht von der Fusswaschung am Griindonnerstag.
Wie immer die Aufgaben des Diakonats sich erweitert und gewandelt
haben, Machtausiibung und Standesdiinkel sind schon vom Namen
her damit unvereinbar.

Das Vorhandensein von Diakoninnen und Diakonen enthebt das
einzelne Gemeindeglied nicht seiner Verantwortung fiir den Néchsten.
In der Nachfolge Jesu ist jedes Gemeindeglied zu diakonischem Han-
deln aufgerufen. Mit Diakonie wird die Fiirsorge fiir den hilfsbediirf-
tigen Nichsten bezeichnet, deren Vorbild das Leben und Werk Jesu
Christi ist.

Wer sich mit Kraft, Zeit und Fihigkeiten fiir den Nichsten einsetzt,
kann sich im diakonischen Dienst miide Fiisse, einen schmerzenden
Riicken und schmutzige Hdnde holen. Manche hat es sogar das Leben
gekostet. Diakonie ist Teilen in einem umfassenden Sinn, der weit
iiber die Verteilung materieller Giiter hinausgeht.

Microdiakonia — Macrodiakonia

Der griechisch-orthodoxe Theologe Alexandros Papaderos — manche
kennen ihn sicher personlich, er ist Direktor der orthodoxen Akade-
mie auf Kreta — unterscheidet zwei Bereiche im diakonischen Dienst,

94



die einander oft ergdnzen und durchdringen. Er bezeichnet sie als Mi-
crodiakonia und Macrodiakonia.

Microdiakonie nennt er alle jenen konkreten Massnahmen, mit de-
nen die Kirche und der einzelne Christ das Elend und die Not des be-
dirftigen Individuums lindert. Microdiakonie ist der grosse Bereich
personlicher Hilfe und Foérderung, der von Anfang an Ausgangspunkt
diakonischen Handelns war. In unseren Gemeinden hat man frither
diesen Bereich dem Pfarrer und dem Frauenverein iiberlassen. Bis
heute ist es meist deren Aufgabe, Geld und Sachspenden fiir Katastro-
phenfille zu sammeln, Krankenbesuche zu machen, Seniorenbetreu-
ung in die Hand zu nehmen, Pickchenaktionen durchzufithren, sich
um Notfille in der Gemeinde zu kiimmern. Die iibrigen Gemeinde-
mitglieder, vor allem die Ménner, blieben dabei weitgehend unbetei-
ligt. Vermutlich kamen deswegen umfassendere diakonische Aufga-
ben, die iiber die Moglichkeiten von Pfarrer und Frauenverein hinaus-
gehen und die gesamte Gemeinde, wenn nicht gar das ganze Bistum,
herausfordern, so selten ins Blickfeld unserer Gemeinden.

Macrodiakonie nennt Papaderos die Mittel und Massnahmen, die
notig sind, um auf lange Sicht die Microdiakonie in vielen Bereichen
iiberfliissig zu machen. Macrodiakonie ist der Dienst der Kirche an
der Gesellschaft und ihren Strukturen. Das soll nicht heissen, dass die
Kirche das Paradies auf Erden verspricht. Aber iiberall dort, wo Men-
schen unter Bedingungen leben, die dem Bild der Hoélle dhnlich sind,
muss die Kirche den Mut haben, sich einzusetzen. Sie muss solche Si-
tuationen verhindern oder wenigstens versuchen, sie zum Besseren zu
verandern.

Das Feld der Macrodiakonie in diesem Sinn ist ungeheuer weit. Je-
dem von uns wird da etwas einfallen. Manche werden an Enzykliken
und Denkschriften zu brennenden Zeitproblemen denken, andere an
Petitionen an fremde Staatsoberhdupter oder einheimische Politiker,
auch an Birgerinitiativen diakonischen Charakters, an Entwicklungs-
politik, die grossrdumig Hilfe zu Selbsthilfe gewédhrt. Die Anliegen der
Macrodiakonie sind so vielfiltig, dass jeder und jede auch hier Aufga-
ben findet, die den eigenen Fahigkeiten und Kréiften angemessen sind.

Macrodiakonie ist im Grunde nichts Neumodisches. Am friithesten
hat man wohl im Gesundheitswesen erkannt, dass individuelle Zu-
wendung zu wenig ist, weil man die Flut der Probleme durch Kurieren
der Einzelfdlle nicht bewiltigen kann. Es entwickelte sich das Kran-
kenhauswesen und die Organisation von Diakonieschwesternschaften,
Beratungsstellen, Kindergédrten. In den Dritte-Welt-Lindern gab es

95



Impfaktionen, Programme zu Lepra-Bekdmpfung, flichendeckende
Gesundheitsberatung und Alphabetisierung, um nur einige Bereiche
Zu nennen.

Diakonieprogramm im Evangelium

Wo diakonischer Einsatz gefordert ist, kann jeder Christ in der Bibel
nachlesen. Jesus selbst hat uns in seiner Gerichtsrede, Mat-
thaus 25,35 ff., die Richtung fiir diakonisches Handeln gewiesen. Mit
den leidenden, hilfsbediirftigen Menschen hat Er sich identifiziert:
«Was ihr dem Geringsten tut, habt ihr mir getan.» Welch ungeheuer
strenger Massstab fiir alle, die es mit der Botschaft Jesu ernst nehmen!
Da kann man sein Gewissen nicht mit gelegentlichen Almosen oder
dem Besuch eines Wohltitigkeitsfestes beruhigen. Die Antwort auf die
Herausforderung, im Leidenden mit Christus konfrontiert zu sein, for-
dert vollen menschlichen Einsatz. Das ganze Ausmass von Leid und
Armut fasst Jesus in sechs Fallbeispielen zusammen.

Die Hungrigen

Da sind die Hungrigen. Hunger zerstort die Lebenskraft. Bei Klein-
kindern kann Hunger zu koérperlichen und geistigen Dauerschiden
fihren. Der Hunger bedroht schon heute einen erheblichen Teil der
Menschheit und das mit eher steigender Tendenz. Hunger hat ver-
schiedene Ursachen. Wir kennen vermutlich die Bilder von den
Fliichtlingslagern in Ostafrika, in denen Katastrophenhelfer halbver-
hungerten Kindern eine Schale mit Brei fiillen. Solche Hilfe ist sicher
notwendig, aber das Hungerproblem konnen solche Aktionen auf
Dauer nicht 16sen. Ganze Biindel von Massnahmen sind allein nétig,
um Menschen, die aus Diirregebieten geflohen sind, wieder auf eigene
Fiisse zu stellen. Kirchliche Organisationen, wie z.B. «Brot fiir die
Welt» in Deutschland oder Misereor auf romisch-katholischer Seite,
haben ihre Fachleute, die standig an geeigneten Hilfsprojekten arbei-
ten. Unsere Spenden sind nétig, um sie durchzufithren. Jemand hat
einmal gesagt: «Geld ist etwas Wundervolles, weil wir durch seine
Vermittlung mit unseren Gedanken, unserer Liebe und unserem
Dienst dahin gelangen, wo wir nicht personlich anwesend sein kon-
nen.»

96



Nicht alles lasst sich mit Geldspenden verdndern. Die Mehrheit der
untererndhrten Bevolkerung auf der Erde hungert nicht, weil Diirre
oder Heuschrecken ihre Ernte vernichtet haben. Sie haben kein Geld,
um die angebotenen Lebensmittel zu kaufen, weil sie keine Arbeit ha-
ben oder nur mit einem jammerlichen Hungerlohn bezahlt werden,
der in keinem Verhiltnis zum hohen Preis der Lebensmittel steht. Es
gibt Lander, in denen eine kleine Machtelite, die selbst in unvorstell-
barem Luxus lebt, die Politik ganz in der Hand hat und den Reichtum
des Landes auf Kosten der armen Mehrheit riicksichtslos zur eigenen
Besitzanhdufung ausbeutet. In solchen Situationen muss die Kirche
ihre Stimme erheben und Gerechtigkeit fiir die Unterdriickten for-
dern, die selbst schweigen miissen.

Die Mechanismen der Weltwirtschaft bewirken, dass sich in den In-
dustrieldndern der Wohlstand mehrt, wiahrend in den Entwicklungs-
landern der Lebensstandard bestdndig absinkt. Die Reichen werden
reicher, die Armen drmer. Mehr Gerechtigkeit durch Neuordnung der
Weltwirtschaftsbeziehungen ist eine dringende Forderung der Ent-
wicklungsldnder und ein internationales Problem, fiir das es noch
keine funktionierende Losung gibt. Eine Umverteilung im weltweiten
Rahmen wird Abstriche am Wohlstandswachstum der méchtigen In-
dustrielander mit sich bringen. Werden Politiker, die auf die nationa-
len Wihlerinteressen Riicksicht nehmen miissen, an einer Neuord-
nung mitwirken, wenn damit materielle Nachteile fiir ihre Wéhler ver-
bunden sind? Es ist den Christen der Wohlstandsldnder um des Evan-
geliums willen zuzumuten, Solidaritdt mit den Armen der Entwick-
lungsldnder zu iiben, die Politiker herauszufordern und ihnen beim
Suchen nach neuen Wegen den Riicken zu stirken.

In den meisten Industrielindern sind die Menschen durch die So-
zialgesetzgebung vor dem Verhungern geschiitzt. Aber kann das So-
zialamt die diakonische Zuwendung ersetzen? Ist das materielle Exi-
stenzminimum schon alles, was die Menschen in unserer Nachbar-
schaft zum menschenwiirdigen Leben brauchen? Verdnderungen in
den wirtschaftlichen Strukturen haben die einen tuberfliissig gemacht
und an den Rand gedringt. — Menschen, die sich noch vor wenigen
Jahren in gesicherten Verhiltnissen glaubten. Andere verbuchen dage-
gen jahrliche Einkommenszuwichse. Die zunehmende Ungleichheit
fordert diakonischen Einsatz. Die Grosskirchen befassen sich seit ldn-
gerem in Theorie und Praxis mit der Lage der Arbeitslosen, Sozialhil-
feempfianger, Kleinrentner und anderer, die an den Rand der Gesell-
schaft gedriickt wurden. Grosskirchliche Losungen konnen meist

a7



nicht ohne weiteres von altkatholischen Gemeinden nachvollzogen
werden, Phantasie und Tatkraft sind bei Altkatholiken gefragt, um ei-
genstindige Wege der Diakonie zu entwickeln.

Die Durstigen

Bei Jesus kommt gleich nach dem Hunger die Not des Wasserman-
gels. Als Bewohner eines heissen, trockenen Landes wusste er, was
Durst bedeuten kann. Die meisten von uns konnen sich da kaum hin-
eindenken, denn wir haben ohne unser Verdienst das Gliick, in jenem
Teil der Welt zu leben, in dem es Wasser im Uberfluss gibt. Lebensbe-
drohender Durst ist hierzulande kein Problem.

Unsere Vorstellungskraft reicht allenfalls dazu, Wasserbauprojekte,
Brunnenanlagen, Pumpen fiir die Dritte Welt, vor allem fiir Afrika,
mit unserm Geld zu unterstiitzen.

Mit dem vermeintlich unerschépflichen Wasserreichtum wird in
den Industrielindern leichtsinnig und gefidhrlich umgegangen. Hier
sind Christen aufgerufen, zur Verantwortung gegeniiber zukiinftigen
Generationen zu mahnen, denn es besteht die Gefahr, dass unsere
Nachkommen einmal zu den Durstigen gehdren, denen wir nicht ge-
nug trinkbares Wasser hinterlassen haben, weil wir es jetzt gedanken-
los vergeuden und vergiften — «und ihr habt mir nicht zu trinken gege-
ben».

Jemandem zu trinken geben gilt bei vielen Volkern als Geste der
Gastfreundschaft, auch bei uns. Wo man menschliche Nihe, Ge-
spriachsbereitschaft, Zeit zum Zuhoren sucht, da wird der Einstieg
leichter, wenn man zusammen etwas trinkt. Das braucht keineswegs
Alkoholisches zu sein. Es sei da an die positiven Wirkungen erinnert,
die von der Kaffeerunde im Gemeindesaal nach dem Sonntagsgottes-
dienst ausgehen.

Manche Menschen haben in ihrer Einsamkeit, ithrer Isolierung ein-
fach das Verlangen, dass jemand ihnen ganz unverkrampft einen Ein-
stieg in menschliche Beziehungen, einen Freundeskreis zum Beispiel,
ermoglicht. Solchen Menschen entgegenzukommen und sich nicht vor
thnen zu verschliessen, kann echte diakonische Aufgabe sein.

Die Fremden

Auf menschliches Entgegenkommen sind ganz besonders die Frem-
den in unserer Mitte angewiesen, die Fliichtlinge, Gastarbeiter, Asy-
lanten. Sie erwarten menschenwiirdige Aufnahme und wollen in ihrer

98



oft so andersartigen Kultur akzeptiert werden. Wenn viele von ihnen
zu uns kommen, kénnen Probleme mit den Einheimischen entstehen,
die schliesslich zu Feindseligkeiten fithren. Nicht jeder, der da fremd
ins Land kommt, macht es seinem christlichen Gastgeber leicht, das
Bild Christi in ithm zu entdecken. Und trotzdem, die Bibel liberliefert
keine Einschrinkung. Das Jesuswort «Ich war fremd und ihr habt
mich aufgenommen» gilt fiir sie alle.

Die Angst der Einheimischen und ihre Vorurteile sollte man ernst
nehmen und sich damit auseinandersetzen. Geduldige Aufkldrung
iiber die Beweggriinde, die die Fremden veranlasst, zu uns zu kom-
men, kann manches bewirken. Wer iiber Unterdriickung, Verfolgung,
Folter und unertrigliche Not anderswo informiert ist, sieht dann mei-
stens die Fremden auch mit anderen Augen. Mancher wird sich fra-
gen: Was kann man tun, um die Zustidnde in den Herkunftslandern er-
traglicher zu machen? — Macrodiakonie...

Die grossen Fremdenprobleme sollen nicht verdecken, dass auch
den Fremden das Jesuswort von der Aufnahme gilt: Die Géste in un-
seren Gottesdiensten, die neuen Mieter im Wohnblock, die Neuen im
Betrieb — auch sie sind Fremde, die uns Jesus ans Herz gelegt hat.

Die Nackten

Die Fiirsorge Jesu fiir die Nackten mag bei manchen Ratlosigkeit aus-
l6sen. Andere glauben, das Thema sei mit Kleiderspenden fiirs Rote
Kreuz oder Textilpaketen nach Afrika bereits erschopfend abgehan-
delt. Wenn Nacktheit gleichen Rang mit Hunger und Krankheit fir
die Diakonie hat, miissen die Zusammenhange doch wohl vielféltiger
sein als Schutz vor Kilte, zumal Jesus zu Menschen spricht, die
Schnee und Frost selten erleben.

Wir denken daran, dass in Diktaturen den Gefangenen die Kleider
genommen werden, um sie zu demiitigen, um sie fithlen zu lassen, dass
sie ein Nichts sind. Kleidung ist ein Schutz der Personlichkeit, sie hat
mit Respekt und Menschenwiirde zu tun.

Kann der diakonische Auftrag, die Nackten zu kleiden, iber die Be-
kdmpfung von Armut hinaus nicht auch ein Appell fiir den Schutz der
Menschenwiirde sein? Ein Beispiel unter anderen wire dann der
Kampf gegen Sklaverei in jeder Form, besonders auch gegen den
Menschenhandel mit exotischen Frauen, gegen den sich in vielen Lin-
dern christliche Aktionsgruppen gebildet haben.

99



Die Gefangenen

Das Leiden kranker Menschen iiberzeugt in der Regel miihelos von
der Notwendigkeit der Diakonie. Die — vor allem seelische — Not von
Gefangenen ldsst die meisten Menschen kalt. «Recht geschieht ihnen»
und «selber schuld» ist die Reaktion der Mitbiirger, vor allem derer,
die meinen, das Christsein wire schon mit der Redensart «Tue recht
und scheue niemand» hinreichend definiert. Aber Jesus stellt sich auf
die Seite der Gefangenen, wenn er sagt: «Ich war im Gefingnis, und
ihr habt mich besucht.» Vor diesem Christuswort ist die gesellschaftli-
che Achtung von Straffilligen und ihren Familien eine Schande fiir
die christliche Gemeinde. Auch unter Christen findet man die, die so
schnell und bedenkenlos «Kopf ab» oder «einsperren» fordern, ohne
die Hintergriinde von Strafrechtsreformen und psychologische Er-
kenntnisse iiberhaupt zur Kenntnis nehmen zu wollen.

Ein besonders diisteres Kapitel unserer Zeit ist die grosse Zahl poli-
tischer Gefangener in vielen Liandern der Welt. Organisationen wie
Amnesty International und Vereinigungen zur Abschaffung der Folter
verdienen, dass sich Christen fiir sie oder in ihnen engagieren.

Eucharistie — Ursprung diakonischen Handelns

Diakonie ist nicht irgendeine untergeordnete Gemeindeaufgabe, die
man so nebenbei erledigt. Diakonie hat ihren Ausgangspunkt in der
Eucharistiefeier. Sie ist Gottesdienst, an dem wir gemeinsam teilneh-
men am Leib des Herrn, so dass Er in uns und wir in Ihm sind. Wenn
wir viele Glieder des einen Leibes sind, dann muss das Folgen im Le-
bensstil haben. In der Diakonie werden wir Nachfolger und Nachfol-
gerinnen unseres Heilands. Wie er gekommen ist, um zu dienen, sind
wir aufgerufen, einander zu dienen. Als Glieder des einen Leibes ste-
hen wir alle auf der gleichen Stufe, als Gebende und zugleich Emp-
fangende, wir dienen und uns wird gedient. Wer sich immer auf der
Geberseite sah, sollte dariiber nachdenken, wo immer er auch Emp-
fanger ist. Durch die Gaben, mit denen wir von Gott beschenkt wur-
den, muss jeder auch ein Gebender werden.

Missionarische Diakonie

Wer Christus nachfolgen will, ist aufgerufen, nicht nur die Kranken zu
heilen, das Elend der Welt zu bekdmpfen, sondern auch den Armen
die Frohe Botschaft, die gute Nachricht von Jesus Christus zu brin-

100



gen. Christus hat die Kirche als ein Zeichen und ein Werkzeug des
kommenden Gottesreiches eingesetzt. Allen Menschen sollte die dia-
konische Arbeit der Kirche zuginglich sein. Damit kann in einer Welt,
die weitgehend keinen Zugang mehr zur Sprache des Glaubens hat,
ohne viele Worte aber durch diakonisches Handeln die Botschaft
Christi nahegebracht werden.

Diakonisches Handeln ist nicht fakultativ, etwas, was man tun oder
lassen kann. Diakonie ist auch nicht ein Sonderdienst Einzelner, der
die andern nichts angeht. Sie ist der grundlegende Ausdruck eines ge-
lebten christlichen Glaubens, liber den jeder Christ von seinem Hei-
land zur Rechenschaft gerufen wird. Daher ist Diakonie wesentlich
fiir das Leben und Gedeihen der Kirche. Eine teilende, diakonische
Kirche wird immer auch eine lebendige und damit wachsende Kirche
sein.

101



	Lebende Kirche - teilende Kirche

