
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 2

Artikel: Ökumenische Solidarität anstatt konfessioneller Konfrontation

Autor: Kok, Govaert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ökumenische Solidarität anstatt konfessioneller
Konfrontation

Vortrag von Dr. Govaert Kok, Rotterdam

1. Neue Horizonte

Die Beteiligung der altkatholischen Kirchen am internationalen
ökumenischen Gespräch, die Dr. Frei uns vorhin in seinem Vortrag so gut
beschrieben hat, führte nicht nur zum theologischen Gespräch,
sondern auch zu einer enormen Erweiterung des Horizontes. Der Bericht
unserer beiden Bischöfe, die 1920 in Genf an der Vorbereitungskonferenz

für eine grosse Weltkonferenz über Glaube und Verfassung
teilnahmen, erscheint mir hierfür charakteristisch. Bei dieser Gelegenheit
trafen unsere Bischöfe zum ersten Mal mit anglikanischen Bischöfen
zusammen. Nicht theologische Diskussionen waren der wichtigste Teil
ihres Berichtes, sondern ihr Erstaunen, dass ihre anglikanischen
Kollegen nachmittags Tee tranken statt Kaffee, ein offensichtlich für
Niederländer der damaligen Zeit noch ungewöhnlicher Brauch. Die
inoffiziellen Begegnungen und die Einführung in den Brauch der Teeparties

im englischen Stil geben tatsächlich im Verlauf vieler ökumenischer

Tagungen unseren Vertretern mehr Stoff zum Nachdenken als

die offiziellen Referate. Unsere altkatholische Kirchengemeinschaft
ist in Europa und Nordamerika zu Hause und damit auf Länder
beschränkt, die nur eine einzige christliche Tradition haben. Die
Mitgliederschaft setzte sich ausschliesslich aus Weissen zusammen und lebte
in relativ wohlhabenden Ländern, in denen es sicher niemanden gab,
der nicht genug zu essen hatte. Durch die ökumenische Bewegung
jedoch wurden die Menschen mit Kirchen und Christen der Dritten
Welt in Asien, Afrika und Südamerika konfrontiert, wo andere Rassen
in der Majorität waren, selbst wenn die Weissen das Sagen hatten, und
wo Armut, Hunger, Überbevölkerung und Mangel an Lebensmöglichkeit

vorherrschten.

2. Neue Solidarität

Die regelmässige Begegnung mit Kirchen und Christen der Dritten
Welt hat nicht nur dazu geführt, dass man sich besser kennenlernte,
sondern führte auch zu Hilfsprogrammen und Unterstützungsaktionen

der Kirchen.

86



a) Unsere Kirchen entwickelten missionarische Dienste, und obwohl
unsere missionarischen Aktivitäten sich bis jetzt darauf beschränken,

unseren anglikanischen Schwesterkirchen finanzielle
Unterstützung zu gewähren, hat das nichtsdestoweniger eine neue Welt
für uns geöffnet.

b) Schrittweise begannen wir zu verstehen, dass der Kampf unserer
schwarzen Brüder und Schwestern gegen weisse Vorherrschaft unser

Verständnis und unsere Unterstützung forderte, besonders in
bezug auf Südafrika.

c) Unsere Kirchen richteten Dienste oder Kommissionen ein, um
Hilfe zu leisten ganz im Sinne der biblischen Überlieferung in der
Apostelgeschichte, als es um Hilfe für die Christen in Jerusalem
ging. Oft arbeiten diese diakonischen Einrichtungen für
zwischenkirchliche Hilfe zusammen, etwa um grosse Aktionen gemeinsam
auf nationaler Ebene durchzuführen, etwa in Katastrophenfällen
oder zur Flüchtlingshilfe. Dann werden enorme Geldsummen
gesammelt. Regierungen leisten ebenfalls Hilfe. Die niederländische
Regierung gibt jährlich 100 Millionen Gulden (das sind etwa
40 Millionen Dollar) für Entwicklungshilfe aus, die sowohl über die
römisch-katholische Organisation Cebemo und über ICCO, das
gemeinsame Entwicklungswerk der evangelischen Kirchen, wie auch
über unsere Kirche weitergeleitet werden.

Die Begegnung mit Christen und Kirchen der Dritten Welt hat uns
nicht nur veranlasst, Hilfswerke zu ihrer Unterstützung zu errichten,
wir kamen durch diese Kontakte auch dazu, unsere eigene Gesellschaft

kritischer zu sehen. Mission ist nicht allein etwas für Asien und
Afrika; unsere vorrangige Aufgabe ist viel näherliegend, nämlich in
unserem eigenen Land, wo viele Menschen die Kirche ablehnen. Die
Statistiker haben errechnet, dass in wenigen Jahren die Christenheit
nicht einmal zur Hälfte aus Weissen bestehen wird, während die
Mehrheit der Gläubigen Farbige sein werden. Der Kampf gegen
Rassismus beschränkt sich nicht allein auf die Hilfe für Südafrika.
Vielleicht noch wichtiger ist der Kampf gegen Rassismus in unserem eigenen

Land mit seinen zahlreichen Gastarbeitern und Einwanderern aus
Surinam und Indonesien. Das Bewusstsein wächst, dass viele
Rassenprobleme in den ärmeren Ländern letztlich durch unsere Unterstützung

der dortigen Machteliten, durch Handelsabkommen und
multinationale Konzerne entstanden sind. Können wir das als Kirchen so

87



einfach hinnehmen? Weltweite diakonische Hilfe für die Armen der
Dritten Welt hat uns auch gelehrt, den Armen in unserem eigenen
Land mehr Aufmerksamkeit zu schenken: junge Leute, die keine
Arbeit finden, die Alten, für die das Leben sinnlos geworden zu sein

scheint, die Behinderten, die nur begrenzt am Leben teilnehmen können.

All diese Tatsachen haben dem Leben in unserer Kirche neue
Perspektiven eröffnet. Ein neues Gefühl der Solidarität mit anderen
Menschen und mit den christlichen Brüdern und Schwestern nah und fern
hat sich entwickelt.

3. Der Oekumenische Rat der Kirchen

Der Oekumenische Rat der Kirchen spielt eine zentrale Rolle in der
Förderung dieser neuen Solidarität. Einer der wichtigsten Gründe dafür

ist die viel stärkere Durchstrukturierung des Oekumenischen Rates
im Vergleich mit anderen Institutionen zur ökumenischen Zusammenarbeit.

Eine Vollversammlung wird alle sieben bis acht Jahre einberufen,

an der die 300 Mitgliedskirchen teilnehmen. Die letzte
Vollversammlung fand 1983 in Vancouver statt, in Kanada. Die
Vollversammlung wählt den Zentralausschuss, der sich in zwei Jahren ein-
oder zweimal trifft; das gilt auch für die 16 verschiedenen Kommissionen,

die vom Zentralkomitee für die verschiedenen Arbeitsbereiche
ernannt werden. Unseren Mitgliedern dürfte wohl bekannt sein, dass

unsere altkatholische Kirche in drei Kommissionen vertreten ist: einmal

in der Kommission für Glaube und Verfassung, dann in der
Kommission für das ökumenische Studienzentrum in Bossey und in der
Kommission für zwischenkirchliche Hilfe, während ich selbst die Ehre
habe, unsere Kirchen im Zentralausschuss zu vertreten. So ist auf
diese Weise ein Netzwerk von Menschen entstanden, das die ganze
Welt umspannt. Noch wichtiger als diese formalen Strukturen ist
jedoch die Tatsache, dass der Oekumenische Rat in seinem Genfer Büro
über fähige und engagierte Mitarbeiter verfügt, die an der engeren
Zusammenarbeit der Kirchen gewissenhaft arbeiten. Von dort aus werden

grössere oder kleinere Konferenzen organisiert, auf denen
Kirchenvertreter mit Experten zusammenkommen, um die Arbeit anderer
Kirchen zu studieren und neue Ideen zu entwickeln. Der Oekumenische

Rat gibt eine grosse Zahl von Veröffentlichungen heraus. Ferner
werden die Mitgliedskirchen von Zeit zu Zeit durch international zu-



sammengesetzte Gruppen von Christen besucht. In diesem
Zusammenhang hatte ich vergangenes Jahr Gelegenheit, am Besuch der
Kirchen in Chile teilzunehmen.

Der gegenwärtige Generalsekretär des Oekumenischen Rates, Emilio

Castro, sagt in seinem ersten Jahresbericht, dem Bericht für 1985,
dass die wichtigste Aufgabe des Oekumenischen Rates die Förderung
der Solidarität zwischen den Kirchen ist: «Ökumene bedeutet Solidarität.»

4. Mittel und Möglichkeiten teilen

Um dieser Solidarität Auftrieb zu geben, startete der Oekumenische
Rat vor einigen Jahren das Programm «Teilen von Mitteln und
Möglichkeiten». Die Absicht war, alle Aktivitäten von zwischenkirchlicher
Hilfe, Mission, theologische Studienstipendien und Personalaustausch

von Kirche zu Kirche in einem umfassenderen Programm zu

vereinigen. Die reichen Kirchen sollten nicht nur den Armen geben,
das ist nicht genug. Wirklicher Austausch verlangt, dass Kirchen, die

zwar arm sind im materiellen Sinn, ihren geistlichen Reichtum mit den
anderen teilen. Wir haben inzwischen durch die Praxis gelernt, dass

das Teilen materiellen Reichtums mit anderen nicht allzu schwer ist,
wie die grossen Geldsummen beweisen, die für zwischenkirchliche
Hilfe und Mission gespendet werden. Schwieriger ist es, den geistlichen

Reichtum miteinander zu teilen. In einer der holländischen
Veröffentlichungen findet man ein Wort von dem bekannten Kirchenführer

Dr. D.T.Niles aus Sri Lanka zitiert. Niles führt aus, dass unser
geistliches Erbe oft wie eine grosse Münze ist, die man erst in kleinere
Münzen wechseln muss, um mit anderen teilen zu können. Das ist ein
sehr interessanter Gedanke!

Im Folgenden soll kurz ausgeführt werden, wie sich das Teilen der

Hilfsquellen in den verschiedenen Arbeitsbereichen des Oekumenischen

Rates vollzieht:
a) Ein grosser Fortschritt wurde in «Glaube und Kirchenverfassung»

durch die Veröffentlichung des sogenannten «Lima-Berichtes»,
des Berichtes über Taufe, Abendmahl und Amt, wie sein Titel eigentlich

lautet, erzielt. Lima-Papier heisst das Dokument nach der Stadt,
in der es verfasst worden ist. Diese Erklärung wurde unter Mitwirkung
römisch-katholischer Theologen verfasst und handelt von den wesentlichen

Punkten unseres christlichen Glaubens. Es ist inzwischen schon
in 26 Sprachen übersetzt worden. 300000 Exemplare dienten dem Stu-



dium der Fragen in Ortsgemeinden, Ökumene-Gruppen, Theologentreffen

und theologischen Studienkursen. Die Reaktionen der Kirchen
wurden von einer Arbeitsgruppe gesammelt, die von Max Thurian
geleitet wurde, einem Bruder von Taizé. Die Reaktionen der Kirchen
werden zweifellos Anlass zu weiterem Gedankenaustausch sein. Neben

den Studien zum Lima-Papier geht die Arbeit an der Studie über
die «Gemeinsame Formulierung des apostolischen Glaubens heute»
weiter. Gleiches gilt für die Studie «Einheit der Kirche und Erneuerung

der menschlichen Gemeinschaft». Diese Vorhaben sind
möglicherweise nicht so spektakulär wie das Lima-Papier, aber nichtsdestoweniger

äusserst bedeutsam, weil alle Kirchen etwas zu diesen Themen

beizutragen haben und durch den Beitrag anderer bereichert werden.

b) Die Abteilung Gerechtigkeit und Dienst und hier besonders die

Unterabteilung für zwischenkirchliche Hilfe und Flüchtlinge ist die

grösste im Oekumenischen Rat. Not und Bedarf sind, wie wir uns
vorstellen können, riesig: Hungersnot in Äthiopien, Flüchtlinge in Afrika
und von Vietnam; Erdbeben in Südamerika, Bürgerkrieg in Sri Lanka.
Viel Hilfe geht unmittelbar von einem Land oder einer Kirche zum
andern Land oder zu der andern Kirche. Andernfalls müsste diese

Abteilung des Oekumenischen Rates ja noch grösser sein als sie heute
schon ist. Aber im allgemeinen müssen neue Initiativen schon vom
Oekumenischen Rat ausgehen. Das grösste Anliegen ist der Hunger in
Afrika und die Flüchtlinge. Denn das sind Probleme, die langfristige
Lösungen erfordern. Denn die übrige Welt verliert häufig nach
anfangs grosszügigen Spenden das Interesse an weiterer Hilfe.

c) Die grösste Herausforderung scheint die Gefährdung des Friedens

durch das ständig wachsende Arsenal nuklearer Waffen bei den
Grossmächten zu sein. Die schrecklichen Folgen eines eventuellen
Einsatzes von Atomwaffen wurden uns dieses Jahr bewusst durch den

Unfall im Atomreaktor in Tschernobyl (Russland), der doch für rein
friedliche Zwecke arbeitet. Die Regierungen der Grossmächte scheinen

nicht in der Lage zu sein, fruchtbare Gespräche miteinander zu

führen, die zu konkreten Abmachungen über die Verringerung oder
Abschaffung von Atomwaffen führen. Die Kommission für internationale

Angelegenheiten ruft die Kirchenführer in den verschiedenen
Ländern auf, neue Vorstösse bei ihren Regierungen zu unternehmen.
Zugleich finden zwischen den Kirchen und Experten direkte Gespräche

statt, um nach Lösungen zu suchen. Eine interessante Anregung
kam aus Deutschland. Es wird vorgeschlagen, ein Friedenskonzil ein-

90



zuberufen, an dem auch die römisch-katholische Kirche beteiligt sein

sollte.
d) Neben den Nuklearwaffen bedrohen noch andere Faktoren den

Weltfrieden. Einer davon ist der Rassismus. Hier denken wir ganz
besonders an den Kampf, den unsere schwarzen Brüder und Schwestern
in Südafrika führen, ein Kampf, bei dem es nach Angabe der Zeitungen

täglich mehr Opfer gibt. Der Kampf in Südafrika hat von jeher
die Aufmerksamkeit der Christen in der ganzen Welt auf sich gezogen,
weil der weisse Teil der südafrikanischen Bevölkerung die
Rassendiskriminierung mit Argumenten aus der Bibel begründet. Betrachtet

man das von südafrikanischen Christen verfasste «Kairos»-Dokument
und die Erklärung von Harare, wo Südafrikaner und Kirchenführer
aus anderen Teilen der Welt miteinander konferierten, scheint es, als

ob die Entwicklung in Südafrika an Schwung gewinnt. Die Organisatoren

des hier gegenwärtig stattfindenden Kongresses hatten versucht,
Bischof Tutu als Gast zu gewinnen, um durch ihn persönlich über all
diese Probleme aufgeklärt zu werden. Wir verstehen, dass es für
Bischof Tutu unmöglich ist, hierherzukommen angesichts der gegenwärtigen

Entwicklungen und seiner Wahl zum Erzbischof. Unsere Gedanken

sind mit ihm und seiner Kirche. Und ich frage mich, ob wir nicht
Bischof Tutu eine Grussadresse von hier senden sollten.

e) Die faszinierendste und doch die wohl am wenigsten bekannte
Arbeit des Oekumenischen Rates wird in Abteilung 3 geleistet (Erziehung

und Erneuerung). In ihr ist eine Anzahl kleinerer Unterabteilungen

zusammengefasst: die Untereinheiten für «Erneuerung und
Gemeindeleben», Jugend, «Frauen in Kirche und Gesellschaft», «Erziehung

und theologische Erziehung». Das sind wirklich Gebiete, auf
denen alle Kirchen mit Problemen ringen und wo Bedarf ist an neuen
Ideen und Erneuerung. Wie können wir mehr Spiritualität fördern,
besonders in unseren kirchlichen Diensten? Was können wir als
Kirchen tun angesichts all der Diskussionen und Aktionen zur Frage,
welchen Platz Frauen in Kirche und Gesellschaft einnehmen? Wie
können wir jungen Menschen mehr Gelegenheit zur Mitwirkung in

unseren Kirchen und auch im Oekumenischen Rat geben? Ich gehöre
selbst zu der Generation, die in den fünfziger Jahren an ökumenischen
Jugendkonferenzen teilnehmen konnte, auf denen so berühmte
ökumenische Veteranen zu uns sprachen wie Bischof Bell, Dr. Visser

fHooft und Professor Kraemer. Wir nahmen auch an ökumenischen

Arbeitslagern in Griechenland teil und besuchten dabei den Heiligen
Berg von Athos, und wir waren in Finnland. So konnten wir Kirchen

91



in ihrer ganzen Vielfalt kennenlernen, und ebenso lernten wir den
Oekumenischen Rat der Kirchen kennen. Wo haben heutzutage junge
Menschen solche Chancen?

5. Und was als Nächstes?

Ich kann mir vorstellen, dass Sie sich jetzt ein bisschen überlastet fühlen,

und dass Sie sich fragen, wie man auf der örtlichen Ebene all
diese Dinge wirksam angehen kann. Natürlich muss man antworten,
dass wir nicht alles auf einmal tun können. Als kleine Gemeinden
verfügen wir weder über entsprechende Erfahrung noch über genügend
Leute. Wir dürfen es nicht zulassen, dass wir uns gezwungen fühlen,
überall mitzumachen, so dass wir im 50-km-Tempo auf unseren
holländischen Fahrrädern herumrasen, um überall dabei zu sein, wie es

neulich die niederländische altkatholische Kirchenzeitung beschrieb.
So ist das nicht gemeint.

Was wir jedoch tun können, ist, einige wenige Themen auszuwählen,

mit denen wir uns wirklich befassen können und bei denen wir
mit andern Kirchen und andern Christen solidarisch sind. Für diese

oder jene Gemeinde kann das heissen, dass Jugendgruppen über
Amnesty International Briefe an Gefangene schreiben. Andere Gemeinden

könnten bei unseren Kirchen in der DDR, in der Tschechoslowakei

oder Polen Besuche machen. In Diskussionsgruppen könnte man
Friedensfragen behandeln. Andere Gruppen kommen vielleicht
zusammen, um die liturgischen Erneuerungsbewegungen in aller Welt zu
diskutieren. Hin und wieder könnte man als Experiment neue
Kirchenlieder ausprobieren, die man vielleicht vorher übersetzt hat. Und
mit unserem Geld können wir die Arbeit der Mission und die weltweiten

diakonischen Aufgaben unterstützen.
Wenn wir auf diese Weise tätig werden, können wir auch feststellen,

dass die Probleme in unseren eigenen kleinen Gemeinden nicht so

gross sind, wie wir dachten. Und auf dem Weg werden wir, auch auf
lokaler Ebene, anderen Kirchen begegnen, mit denen wir mehr
gemeinsam haben, als wir dachten.

Ökumenische Solidarität, darum geht's.

(Aus der englischen Fassung übersetzt von Dr. Ilse Brinkhues)

92


	Ökumenische Solidarität anstatt konfessioneller Konfrontation

