Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 2

Artikel: Okumenische Solidaritat anstatt konfessioneller Konfrontation
Autor: Kok, Govaert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Okumenische Solidaritiit anstatt konfessioneller
Konfrontation

Vortrag von Dr. Govaert Kok, Rotterdam

1. Neue Horizonte

Die Beteiligung der altkatholischen Kirchen am internationalen dku-
menischen Gesprich, die Dr. Frei uns vorhin in seinem Vortrag so gut
beschrieben hat, fithrte nicht nur zum theologischen Gesprich, son-
dern auch zu einer enormen Erweiterung des Horizontes. Der Bericht
unserer beiden Bischéfe, die 1920 in Genf an der Vorbereitungskonfe-
renz fiir eine grosse Weltkonferenz iiber Glaube und Verfassung teil-
nahmen, erscheint mir hierfiir charakteristisch. Bei dieser Gelegenheit
trafen unsere Bischofe zum ersten Mal mit anglikanischen Bischéfen
zusammen. Nicht theologische Diskussionen waren der wichtigste Teil
thres Berichtes, sondern ihr Erstaunen, dass ihre anglikanischen Kol-
legen nachmittags Tee tranken statt Kaffee, ein offensichtlich fiir Nie-
derldnder der damaligen Zeit noch ungewdhnlicher Brauch. Die inof-
fiziellen Begegnungen und die Einfithrung in den Brauch der Teepar-
ties im englischen Stil geben tatsdchlich im Verlauf vieler ékumeni-
scher Tagungen unseren Vertretern mehr Stoff zum Nachdenken als
die offiziellen Referate. Unsere altkatholische Kirchengemeinschaft
ist in Europa und Nordamerika zu Hause und damit auf Linder be-
schrinkt, die nur eine einzige christliche Tradition haben. Die Mitglie-
derschaft setzte sich ausschliesslich aus Weissen zusammen und lebte
in relativ wohlhabenden Lidndern, in denen es sicher niemanden gab,
der nicht genug zu essen hatte. Durch die 6kumenische Bewegung je-
doch wurden die Menschen mit Kirchen und Christen der Dritten
Welt in Asien, Afrika und Siidamerika konfrontiert, wo andere Rassen
in der Majoritdt waren, selbst wenn die Weissen das Sagen hatten, und
wo Armut, Hunger, Uberbevolkerung und Mangel an Lebensmdoglich-
keit vorherrschten.

2. Neue Solidaritat

Die regelméssige Begegnung mit Kirchen und Christen der Dritten
Welt hat nicht nur dazu gefiithrt, dass man sich besser kennenlernte,
sondern fithrte auch zu Hilfsprogrammen und Unterstiitzungsaktio-
nen der Kirchen.

86



a) Unsere Kirchen entwickelten missionarische Dienste, und obwohl
unsere missionarischen Aktivititen sich bis jetzt darauf beschridn-
ken, unseren anglikanischen Schwesterkirchen finanzielle Unter-
stiitzung zu gewdhren, hat das nichtsdestoweniger eine neue Welt
fiir uns geoffnet.

b) Schrittweise begannen wir zu verstehen, dass der Kampf unserer
schwarzen Brilder und Schwestern gegen weisse Vorherrschaft un-
ser Verstindnis und unsere Unterstiitzung forderte, besonders in
bezug auf Siidafrika.

¢) Unsere Kirchen richteten Dienste oder Kommissionen ein, um
Hilfe zu leisten ganz im Sinne der biblischen Uberlieferung in der
Apostelgeschichte, als es um Hilfe fiir die Christen in Jerusalem
ging. Oft arbeiten diese diakonischen Einrichtungen fiir zwischen-
kirchliche Hilfe zusammen, etwa um grosse Aktionen gemeinsam
auf nationaler Ebene durchzufiihren, etwa in Katastrophenfillen
oder zur Fliichtlingshilfe. Dann werden enorme Geldsummen ge-
sammelt. Regierungen leisten ebenfalls Hilfe. Die niederldndische
Regierung gibt jdhrlich 100 Millionen Gulden (das sind etwa
40 Millionen Dollar) fiir Entwicklungshilfe aus, die sowohl iiber die
romisch-katholische Organisation Cebemo und iiber ICCO, das ge-
meinsame Entwicklungswerk der evangelischen Kirchen, wie auch
iber unsere Kirche weitergeleitet werden.

Die Begegnung mit Christen und Kirchen der Dritten Welt hat uns
nicht nur veranlasst, Hilfswerke zu ihrer Unterstiitzung zu errichten,
wir kamen durch diese Kontakte auch dazu, unsere eigene Gesell-
schaft kritischer zu sehen. Mission ist nicht allein etwas fiir Asien und
Afrika; unsere vorrangige Aufgabe ist viel ndherliegend, ndmlich in
unserem eigenen Land, wo viele Menschen die Kirche ablehnen. Die
Statistiker haben errechnet, dass in wenigen Jahren die Christenheit
nicht einmal zur Hilfte aus Weissen bestehen wird, wihrend die
Mehrheit der Glaubigen Farbige sein werden. Der Kampf gegen Ras-
sismus beschridnkt sich nicht allein auf die Hilfe fiir Stidafrika. Viel-
leicht noch wichtiger ist der Kampf gegen Rassismus in unserem eige-
nen Land mit seinen zahlreichen Gastarbeitern und Einwanderern aus
Surinam und Indonesien. Das Bewusstsein wichst, dass viele Rassen-
probleme in den drmeren Lindern letztlich durch unsere Unterstiit-
zung der dortigen Machteliten, durch Handelsabkommen und multi-
nationale Konzerne entstanden sind. Kénnen wir das als Kirchen so

87



einfach hinnehmen? Weltweite diakonische Hilfe fiir die Armen der
Dritten Welt hat uns auch gelehrt, den Armen in unserem eigenen
Land mehr Aufmerksamkeit zu schenken: junge Leute, die keine Ar-
beit finden, die Alten, fiir die das Leben sinnlos geworden zu sein
scheint, die Behinderten, die nur begrenzt am Leben teilnehmen kon-
nen.

All diese Tatsachen haben dem Leben in unserer Kirche neue Per-
spektiven eroffnet. Ein neues Gefiihl der Solidaritdt mit anderen Men-
schen und mit den christlichen Briidern und Schwestern nah und fern
hat sich entwickelt.

3. Der Oekumenische Rat der Kirchen

Der Oekumenische Rat der Kirchen spielt eine zentrale Rolle in der
Forderung dieser neuen Solidaritidt. Einer der wichtigsten Griinde da-
fiir ist die viel starkere Durchstrukturierung des Oekumenischen Rates
im Vergleich mit anderen Institutionen zur dkumenischen Zusammen-
arbeit. Eine Vollversammlung wird alle sieben bis acht Jahre einberu-
fen, an der die 300 Mitgliedskirchen teilnehmen. Die letzte Vollver-
sammlung fand 1983 in Vancouver statt, in Kanada. Die Vollver-
sammlung wihlt den Zentralausschuss, der sich in zwei Jahren ein-
oder zweimal trifft; das gilt auch fiir die 16 verschiedenen Kommissio-
nen, die vom Zentralkomitee fiir die verschiedenen Arbeitsbereiche er-
nannt werden. Unseren Mitgliedern dirfte wohl bekannt sein, dass
unsere altkatholische Kirche in drei Kommissionen vertreten ist: ein-
mal in der Kommission fiir Glaube und Verfassung, dann in der Kom-
mission fiir das dkumenische Studienzentrum in Bossey und in der
Kommission fiir zwischenkirchliche Hilfe, wihrend ich selbst die Ehre
habe, unsere Kirchen im Zentralausschuss zu vertreten. So ist auf
diese Weise ein Netzwerk von Menschen entstanden, das die ganze
Welt umspannt. Noch wichtiger als diese formalen Strukturen ist je-
doch die Tatsache, dass der Oekumenische Rat in seinem Genfer Biiro
iber fahige und engagierte Mitarbeiter verfiigt, die an der engeren Zu-
sammenarbeit der Kirchen gewissenhaft arbeiten. Von dort aus wer-
den grossere oder kleinere Konferenzen organisiert, auf denen Kir-
chenvertreter mit Experten zusammenkommen, um die Arbeit anderer
Kirchen zu studieren und neue Ideen zu entwickeln. Der Oekumeni-
sche Rat gibt eine grosse Zahl von Veréffentlichungen heraus. Ferner
werden die Mitgliedskirchen von Zeit zu Zeit durch international zu-

88



sammengesetzte Gruppen von Christen besucht. In diesem Zusam-
menhang hatte ich vergangenes Jahr Gelegenheit, am Besuch der Kir-
chen in Chile teilzunehmen.

Der gegenwadrtige Generalsekretiar des Oekumenischen Rates, Emi-
lio Castro, sagt in seinem ersten Jahresbericht, dem Bericht fiir 1985,
dass die wichtigste Aufgabe des Oekumenischen Rates die Forderung
der Solidaritit zwischen den Kirchen ist: «Okumene bedeutet Solida-
ritat.»

4. Mittel und Moglichkeiten teilen

Um dieser Solidaritat Auftrieb zu geben, startete der Oekumenische
Rat vor einigen Jahren das Programm «Teilen von Mitteln und Mog-
lichkeiten». Die Absicht war, alle Aktivititen von zwischenkirchlicher
Hilfe, Mission, theologische Studienstipendien und Personalaus-
tausch von Kirche zu Kirche in einem umfassenderen Programm zu
vereinigen. Die reichen Kirchen sollten nicht nur den Armen geben,
das ist nicht genug. Wirklicher Austausch verlangt, dass Kirchen, die
zwar arm sind im materiellen Sinn, ihren geistlichen Reichtum mit den
anderen teilen. Wir haben inzwischen durch die Praxis gelernt, dass
das Teilen materiellen Reichtums mit anderen nicht allzu schwer ist,
wie die grossen Geldsummen beweisen, die fiir zwischenkirchliche
Hilfe und Mission gespendet werden. Schwieriger ist es, den geistli-
chen Reichtum miteinander zu teilen. In einer der holldndischen Ver-
offentlichungen findet man ein Wort von dem bekannten Kirchenfiih-
rer Dr. D.T. Niles aus Sri Lanka zitiert. Niles fiihrt aus, dass unser
geistliches Erbe oft wie eine grosse Miinze ist, die man erst in kleinere
Miinzen wechseln muss, um mit anderen teilen zu konnen. Das ist ein
sehr interessanter Gedanke!

Im Folgenden soll kurz ausgefiithrt werden, wie sich das Teilen der
Hilfsquellen in den verschiedenen Arbeitsbereichen des Oekumeni-
schen Rates vollzieht:

a) Ein grosser Fortschritt wurde in «Glaube und Kirchenverfas-
sung» durch die Veroffentlichung des sogenannten «Lima-Berichtes»,
des Berichtes iiber Taufe, Abendmahl und Amt, wie sein Titel eigent-
lich lautet, erzielt. Lima-Papier heisst das Dokument nach der Stadt,
in der es verfasst worden ist. Diese Erklarung wurde unter Mitwirkung
romisch-katholischer Theologen verfasst und handelt von den wesent-
lichen Punkten unseres christlichen Glaubens. Es ist inzwischen schon
in 26 Sprachen tbersetzt worden. 300000 Exemplare dienten dem Stu-

89



dium der Fragen in Ortsgemeinden, Okumene-Gruppen, Theologen-
treffen und theologischen Studienkursen. Die Reaktionen der Kirchen
wurden von einer Arbeitsgruppe gesammelt, die von Max Thurian ge-
leitet wurde, einem Bruder von Taizé. Die Reaktionen der Kirchen
werden zweifellos Anlass zu weiterem Gedankenaustausch sein. Ne-
ben den Studien zum Lima-Papier geht die Arbeit an der Studie iiber
die «Gemeinsame Formulierung des apostolischen Glaubens heute»
weiter. Gleiches gilt fiir die Studie «Einheit der Kirche und Erneue-
rung der menschlichen Gemeinschaft». Diese Vorhaben sind mogli-
cherweise nicht so spektakuldr wie das Lima-Papier, aber nichtsdesto-
weniger dusserst bedeutsam, weil alle’ Kirchen etwas zu diesen The-
men beizutragen haben und durch den Beitrag anderer bereichert wer-
den.

b) Die Abteilung Gerechtigkeit und Dienst und hier besonders die
Unterabteilung fiir zwischenkirchliche Hilfe und Flichtlinge ist die
grosste im Oekumenischen Rat. Not und Bedarf sind, wie wir uns vor-
stellen konnen, riesig: Hungersnot in Athiopien, Fliichtlinge in Afrika
und von Vietnam: Erdbeben in Siidamerika, Biirgerkrieg in Sri Lanka.
Viel Hilfe geht unmittelbar von einem Land oder einer Kirche zum
andern Land oder zu der andern Kirche. Andernfalls misste diese Ab-
teiflung des Oekumenischen Rates ja noch grdsser sein als sie heute
schon ist. Aber im allgemeinen miissen neue Initiativen schon vom
Oekumenischen Rat ausgehen. Das grosste Anliegen ist der Hunger in
Afrika und die Fliichtlinge. Denn das sind Probleme, die langfristige
Losungen erfordern. Denn die iibrige Welt verliert hdufig nach an-
fangs grossziigigen Spenden das Interesse an weiterer Hilfe.

c) Die grosste Herausforderung scheint die Gefahrdung des Frie-
dens durch das stindig wachsende Arsenal nuklearer Waffen bei den
Grossmichten zu sein. Die schrecklichen Folgen eines eventuellen
Einsatzes von Atomwaffen wurden uns dieses Jahr bewusst durch den
Unfall im Atomreaktor in Tschernobyl (Russland), der doch fiir rein
friedliche Zwecke arbeitet. Die Regierungen der Grossmichte schei-
nen nicht in der Lage zu sein, fruchtbare Gespriche miteinander zu
fihren, die zu konkreten Abmachungen iiber die Verringerung oder
Abschaffung von Atomwaffen fithren. Die Kommission fiir internatio-
nale Angelegenheiten ruft die Kirchenfithrer in den verschiedenen
Liandern auf, neue Vorstdsse bei ihren Regierungen zu unternehmen.
Zugleich finden zwischen den Kirchen und Experten direkte Gespri-
che statt, um nach Losungen zu suchen. Eine interessante Anregung
kam aus Deutschland. Es wird vorgeschlagen, ein Friedenskonzil ein-

90



zuberufen, an dem auch die rémisch-katholische Kirche beteiligt sein
sollte.

d) Neben den Nuklearwaffen bedrohen noch andere Faktoren den
Weltfrieden. Einer davon ist der Rassismus. Hier denken wir ganz be-
sonders an den Kampf, den unsere schwarzen Briider und Schwestern
in Siidafrika fiihren, ein Kampf, bei dem es nach Angabe der Zeitun-
gen tiglich mehr Opfer gibt. Der Kampf in Siidafrika hat von jeher
die Aufmerksamkeit der Christen in der ganzen Welt auf sich gezogen,
weil der weisse Teil der siiddafrikanischen Bevolkerung die Rassendis-
kriminierung mit Argumenten aus der Bibel begriindet. Betrachtet
man das von siidafrikanischen Christen verfasste « Kairos»-Dokument
und die Erklirung von Harare, wo Siidafrikaner und Kirchenfiihrer
aus anderen Teilen der Welt miteinander konferierten, scheint es, als
ob die Entwicklung in Siidafrika an Schwung gewinnt. Die Organisa-
toren des hier gegenwirtig stattfindenden Kongresses hatten versucht,
Bischof Tutu als Gast zu gewinnen, um durch ihn persénlich iiber all
diese Probleme aufgekldrt zu werden. Wir verstehen, dass es fiir Bi-
schof Tutu unmoglich ist, hierherzukommen angesichts der gegenwir-
tigen Entwicklungen und seiner Wahl zum Erzbischof. Unsere Gedan-
ken sind mit ihm und seiner Kirche. Und ich frage mich, ob wir nicht
Bischof Tutu eine Grussadresse von hier senden sollten.

e) Die faszinierendste und doch die wohl am wenigsten bekannte
Arbeit des Oekumenischen Rates wird in Abteilung 3 geleistet (Erzie-
hung und Erneuerung). In ihr ist eine Anzahl kleinerer Unterabteilun-
gen zusammengefasst: die Untereinheiten fiir «Erneuerung und Ge-
meindeleben», Jugend, «Frauen in Kirche und Gesellschaft», «Erzie-
hung und theologische Erziehung». Das sind wirklich Gebiete, auf
denen alle Kirchen mit Problemen ringen und wo Bedarf ist an neuen
Ideen und Erneuerung. Wie kdénnen wir mehr Spiritualitdt fordern,
besonders in unseren kirchlichen Diensten? Was kénnen wir als Kir-
chen tun angesichts all der Diskussionen und Aktionen zur Frage,
welchen Platz Frauen in Kirche und Gesellschaft einnehmen? Wie
kénnen wir jungen Menschen mehr Gelegenheit zur Mitwirkung in
unseren Kirchen und auch im Oekumenischen Rat geben? Ich gehore
selbst zu der Generation, die in den fiinfziger Jahren an 6kumenischen
Jugendkonferenzen teilnehmen konnte, auf denen so beriihmte 6ku-
menische Veteranen zu uns sprachen wie Bischof Bell, Dr. Visser
t'Hooft und Professor Kraemer. Wir nahmen auch an dkumenischen
Arbeitslagern in Griechenland teil und besuchten dabei den Heiligen
Berg von Athos, und wir waren in Finnland. So konnten wir Kirchen

91



in ihrer ganzen Vielfalt kennenlernen, und ebenso lernten wir den Oek-
umenischen Rat der Kirchen kennen. Wo haben heutzutage junge
Menschen solche Chancen?

5. Und was als Nichstes?

Ich kann mir vorstellen, dass Sie sich jetzt ein bisschen iiberlastet fiih-
len, und dass Sie sich fragen, wie man auf der ortlichen Ebene all
diese Dinge wirksam angehen kann. Natiirlich muss man antworten,
dass wir nicht alles auf einmal tun konnen. Als kleine Gemeinden ver-
figen wir weder iiber entsprechende Erfahrung noch iiber geniigend
Leute. Wir diirfen es nicht zulassen, dass wir uns gezwungen fiihlen,
iberall mitzumachen, so dass wir im 50-km-Tempo auf unseren hol-
lindischen Fahrridern herumrasen, um iiberall dabei zu sein, wie es
neulich die niederldndische altkatholische Kirchenzeitung beschrieb.
So ist das nicht gemeint.

Was wir jedoch tun kénnen, ist, einige wenige Themen auszuwih-
len, mit denen wir uns wirklich befassen konnen und bei denen wir
mit andern Kirchen und andern Christen solidarisch sind. Fiir diese
oder jene Gemeinde kann das heissen, dass Jugendgruppen iiber Am-
nesty International Briefe an Gefangene schreiben. Andere Gemein-
den konnten bei unseren Kirchen in der DDR, in der Tschechoslowa-
kel oder Polen Besuche machen. In Diskussionsgruppen kénnte man
Friedensfragen behandeln. Andere Gruppen kommen vielleicht zu-
sammen, um die liturgischen Erneuerungsbewegungen in aller Welt zu
diskutieren. Hin und wieder kénnte man als Experiment neue Kir-
chenlieder ausprobieren, die man vielleicht vorher iibersetzt hat. Und
mit unserem Geld kénnen wir die Arbeit der Mission und die weltwei-
ten diakonischen Aufgaben unterstiitzen.

Wenn wir auf diese Weise titig werden, kéonnen wir auch feststellen,
dass die Probleme in unseren eigenen kleinen Gemeinden nicht so
gross sind, wie wir dachten. Und auf dem Weg werden wir, auch auf
lokaler Ebene, anderen Kirchen begegnen, mit denen wir mehr ge-
meinsam haben, als wir dachten.

Okumenische Solidaritit, darum geht’s.

(Aus der englischen Fassung iibersetzt von Dr. Ilse Brinkhues)

92



	Ökumenische Solidarität anstatt konfessioneller Konfrontation

