
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 2

Artikel: Die altkatholische Kirche : ein Modell für die Ökumene

Autor: Frei, Hans A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die altkatholische Kirche -
ein Modell für die Ökumene

Vortrag von Pfarrer Dr.theol. Hans A. Frei, Bern

Sehr verehrte Herren Bischöfe,
Sehr verehrte ökumenische Gäste,
Liebe Schwestern und Brüder aus aller Welt!

Wenn ich hier vor Ihnen zum Thema «Die altkatholische Kirche -
ein Modell für die Ökumene» spreche, dann gestatten Sie mir
zunächst, dass ich zwei Bemerkungen vorausschicke:

Als dieses Thema im Laufe der letzten Monate in unseren Kirchen
der Utrechter Union bekannt wurde, scheinen etliche am Schluss dieser

Formulierung das Fragezeichen vermisst zu haben, weil sie offenbar

das Gefühl hatten, es klinge etwas anmassend, dies einfach so
undifferenziert zu behaupten. Zu diesem Einwand möchte ich sagen,
dass keineswegs ein Versäumnis oder ein Druckfehler vorliegt - ich
meine wirklich, dass unsere Kirche für die Ökumene modellhaft sei

oder doch sein könne. Den geäusserten Bedenken, die mir selber übrigens

auch nicht fremd sind, suchte ich dadurch Rechnung zu tragen,
dass ich von einem «Modell» spreche, und Modelle sind bekanntlich
immer klein im Vergleich zu dem, was sie repräsentieren. - Übrigens
stammt diese Formulierung nicht von mir, sondern - wie Sie im
Verlaufe meines Referates noch erfahren werden - von einem jungen
römisch-katholischen Schweizer Theologen und ist deshalb über den
Verdacht des Eigenruhms erhaben.

Die zweite Bemerkung betrifft den Ausdruck «Die altkatholische
Kirche». Hier könnte nämlich gefragt werden, ob es nicht korrekter
wäre zu sagen «Die altkatholischen Kirchen» (im Plural), da doch seit

jeher mit Nachdruck betont werde, dass jede Mitgliedkirche der
Utrechter Union nicht nur autonome katholische Ortskirche, sondern
auch geschichtlich, kirchenrechtlich, liturgisch und bis zu einem
gewissen Grad auch kulturell ein je besonderes Gebilde sei. - Dies trifft
natürlich zu.

Dennoch meine ich - und ich bin mit dieser Auffassung nicht allein

-, dass es zum ursprünglichen und eigentlichen Wesen der altkatholischen

Bewegung gehöre, in den betreffenden Ländern, in denen sie

vor mehr als hundert Jahren zum Tragen kam, je eigenständige Kir-

76



chen hervorgebracht zu haben, dass jedoch bei aller äusseren
Verschiedenheit diese Kirchen in ihrem Wesen eins sind aufgrund dessen,

was sie als die ihnen von der Geschichte übertragene Sendung innerhalb

der Christenheit betrachten und was man in gewissem Sinne als

«Genius» der altkatholischen Bewegung bezeichnen könnte. Insofern
halte ich es für legitim, von «der altkatholischen Kirche» zu sprechen.

Zur Vermeidung von Missverständnissen schien mir diese einleitende

Präzisierung notwendig. - Doch wenden wir uns jetzt unserem
Thema selber zu!

Als die ökumenische Bewegung, die man mit Recht schon «das
bedeutendste Phänomen des 20. Jahrhunderts» genannt hat, noch in
ihren Anfängen steckte, äusserte einer der damaligen Pioniere seinen
ersten Eindruck von der altkatholischen Kirche folgendermassen:
«Wenn es die altkatholische Kirche nicht gäbe, müsste sie erfunden
werden!» - Als Herausgeber der Schriftenreihe «Ekklèsia» - einer

Sammlung von Selbstdarstellungen christlicher Kirchen, die längst
vergriffen ist und als bescheidene Vorgängerin der vor einem
Vierteljahrhundert begonnenen und jetzt vor ihrem Abschluss stehenden
Reihe «Die Kirchen der Welt»1 gelten kann - wusste Friedrich
Siegmund-Schultze, wovon er sprach. Was ihn vor allem zu dieser Äusserung

veranlasste, war ohne Zweifel das, was man auch heute noch wie
bereits erwähnt als «Genius» der altkatholischen Bewegung bezeichnet,

nämlich die Tatsache, dass in unserer Kirche das abendländischkatholische

Erbe der jahrhundertelangen Traditionsgebundenheit mit
dem Wesentlichen des reformatorischen Aufbruchs im Sinne einer
Befreiung des einzelnen Christen zur persönlichen Verantwortung und
Freiheit im Glauben an den dreieinigen Gott aufgrund der Botschaft
des Evangeliums eine zwar spannungsvolle, sich aber gegenseitig auch

immer wieder befruchtende Verbindung eingegangen sind.
Dieses grundlegende Merkmal ist ja auch der Kirche von England

und ihren Tochterkirchen der weltweiten anglikanischen Kirchengemeinschaft

zu eigen, mit denen die altkatholische Kirche seit der Bonner

Übereinkunft von 1931 in Interkommunion steht. Dennoch
besteht gerade in dieser Hinsicht ein deutlicher Unterschied: Während
in allen altkatholischen Landeskirchen die Ortsgemeinden gleicher-

1 «Die Kirchen der Welt», Evangelisches Verlagswerk, Stuttgart. Der
3. Band dieser Reihe, «Die Altkatholische Kirche» von Urs Küry (1966), ist
seither bereits in 3. Auflage erschienen.

77



massen katholische Gebundenheit und evangelische Freiheit verkörpern

und leben, hat die englische Kirchengeschichte seit dem 16.

Jahrhundert dazu geführt, dass sich entsprechend den beiden genannten
Strängen der Überlieferung auch unterschiedliche Typen von lokalen
Gemeinden bildeten, so dass es nicht selten vorkommt, dass in derselben

Stadt «anglo-katholisch» und «evangelisch» sich nennende
Pfarrgemeinden finden, deren unterschiedliche Tradition hauptsächlich im
sonntäglichen Gottesdienst ihren Ausdruck findet.

So besehen war also die altkatholische Kirche nicht nur vom geistigen

Mentor Dr. Ignaz von Döllinger ausdrücklich aufgefordert, von
allem Anfang an für die Wiedervereinigung der getrennten Kirchen
auf dem Boden der alten ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
zu arbeiten, sondern von ihrem grundlegenden Wesen her für die
Ökumene prädestiniert. Und in diesem Sinn und Geiste ist denn auch

unsere Überschrift zu verstehen: «...ein Modell für die Ökumene».
Seit jenen ökumenischen Pionierzeiten eines Siegmund-Schultze hat

sich die ökumenische Bewegung in dem 1948 in Amsterdam gegründeten

Oekumenischen Rat der Kirchen mit seinen heute über 300

Mitgliedkirchen aus West und Ost, Nord und Süd längst institutionalisiert,

und dies in einem Masse, dass Kritiker ihr zuweilen vorwerfen,
sie sei von ihrem ursprünglichen Auftrag abgerückt, nämlich eine keiner

konfessionellen Richtung verpflichtete Plattform für Begegnungen
und Gespräch auf dem Weg des Einen Gottesvolkes auf Erden zur
künftigen Einheit zu sein, und entwickle sich je länger desto mehr zu
einem überkirchlichen Eigengebilde, das in der ständigen Gefahr sei,
sich sehr einseitig nur von der sozialen, ökonomischen und politischen

Tagesordnung der säkularen Welt leiten zu lassen. Nach 16jäh-
riger Mitarbeit als Vertreter der altkatholischen Kirchen der Utrechter
Union im Zentralausschuss des Oekumenischen Rates der Kirchen
muss ich sagen, dass dieser Vorwurf zwar nicht gänzlich unberechtigt
ist, dass er jedoch sich selber den Vorwurf der Einseitigkeit gefallen
lassen muss, die er dem OeRK vorwirft. Auch wir Altkatholiken sind
uns natürlich bewusst, dass es heutzutage gerade diese «nicht-theologischen

Faktoren» - wie man sie zutreffend schon vor 30 Jahren
bezeichnete - sind, die dem Vorankommen auf dem Weg zur Einheit
überall und immer wieder hinderlich im Wege stehen. Nicht umsonst
sagte der langjährige erste Generalsekretär des OeRK, Dr. Willem
A. Visser 't Hooft, einmal in Anspielung auf die schier unerträgliche
Spannung zwischen «Einheit der Kirche» und «Einheit der Menschheit»,

die modernen Irrlehren (Häresien) seien nicht mehr im Bereich

78



des Glaubens und der christlichen Lehre zu finden, sondern auf den

Gebieten des christlichen Handelns in der Welt. Als Beispiele nannte
er in erster Linie den Rassismus, dann aber auch die zur Genüge
bekannte Tatsache, dass im Nord-Süd-Gefälle zwischen den Industrienationen

und den Entwicklungsländern die Reichen immer noch
reicher und die Armen zusehends ärmer werden. Es gehe deshalb nicht
nur um Orthodoxie, d.h. um die richtige christliche Lehre, sondern
ebenso um Orthopraxie, d.h. um das rechte, dem Evangelium von
Jesus Christus gemässe Handeln der Kirchen und Christen in der Welt.
Nun sind ja gerade auf diesen Gebieten die Einfluss- und
Aktionsmöglichkeiten für uns Altkatholiken - um es milde auszudrücken -
sehr minim. Um so mehr aber dürfen wir uns nicht scheuen, überall
dort, wo sich die Gelegenheit bietet, auch in der Ökumene an das
primäre Anliegen, nämlich die Bemühung um die Wiedervereinigung der

getrennten Kirchen, zu erinnern. Wenn schon vor Jahrzehnten die
altkatholischen Vertreter sich ausschliesslich der Arbeit in der Kommission

für Glauben und Kirchenverfassung widmeten und auch seither
das Schwergewicht altkatholischer Mitarbeit im theologischen Bereich

liegt, dann bedeutet dies keineswegs, dass man von altkatholischer
Seite die Wichtigkeit der Anliegen dessen, was früher in den Konferenzen

für Praktisches Christentum im Mittelpunkt stand und seither
in der Tätigkeit des OeRK das Schwergewicht bildet, geringschätzte.
Vielmehr ist diese Tatsache die logische Konsequenz der Einsicht,
dass ökumenische Mitverantwortung nicht bedeuten kann, bei allem
und jedem auch beteiligt zu sein, sondern diese Mitverantwortung an

jenen Punkten ernstzunehmen und zu erfüllen zu trachten, an denen

man erfahrungsgemäss auch aus der eigenen Tradition etwas Substantielles

beitragen kann. Gerade beim zahlenmässig Schwachen, der
deshalb auch nie in die Gefahr oder Versuchung kommt, das Moment der
numerischen Macht in die Waagschale zu werfen, wird es immer auf
das sachlich begründete Gewicht seiner Argumente ankommen. Diese
werden auch im Kreise der «Grossen» in der Regel gehört und ernst

genommen. Das gilt nicht nur auf der universalen Ebene, sondern
ebenso überall dort, wo unsere Vertreter auf nationaler, regionaler
oder lokaler Ebene in ökumenischen Arbeitsgemeinschaften aktiv
sind.

Dass für uns Altkatholiken kein Anlass besteht, uns im ökumenischen

Gespräch Zurückhaltung aufzuerlegen oder gar aus Kleinmut
zu verstecken, zeigen meines Erachtens in jüngster Zeit die sog.
«Lima-Texte» - so benannt nach der peruanischen Hauptstadt, wo

79



die Vollversammlung der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung

1982 diese Konvergenz-Erklärungen über «Taufe, Eucharistie
und Amt» zuhanden aller Kirchen verabschiedet hat. Denn diese

Texte, die das vorläufige Ergebnis jahrelanger Vorarbeiten darstellen,
an denen protestantische, anglikanische, orthodoxe, altkatholische
und auch römisch-katholische Theologen und Laien sich beteiligten,
kommen in ihren grundsätzlichen Aussagen über diese drei zentralen
Aspekte des Kircheseins in der Welt zu Einsichten, die im Wesentlichen

all das umfassen, was die altkatholische Kirche als Grundlage
ihres eigenen Kircheseins anerkennt, auch wenn zuzugeben ist, dass

das Spektrum der Lima-Texte in allen drei Bereichen noch weiter
gefasst ist.

Nun könnten wir Altkatholiken versucht sein, diese jüngste
Legitimierung unserer theologischen Position zum Anlass zu nehmen, uns
selbstgefällig auf die Schulter zu klopfen und den bequemen Schluss

zu ziehen, also seien wir immer noch eindeutig auf dem richtigen Weg
und brauchten nur darauf zu warten, dass alle andern endlich
nachkommen oder wenigstens immer mehr auf die altkatholische Linie
einschwenken.

Nichts wäre jedoch fataler als ein solcher kurzsichtiger Trugschluss
Und dies hauptsächlich aus folgenden Gründen:

Zum einen ist nicht zu übersehen, dass vor allem in der Kirche
Roms seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) vieles von
dem, wofür unsere altkatholischen Väter einst vehement gekämpft
hatten und weswegen sie damals verfemt wurden, seither bereits
verwirklicht ist, wie z. B. die Einführung der Landessprache im Gottesdienst,

oder wenigstens als Postulat weiterhin auf dem Tisch liegt
(Buss- und Beichtpraxis, Zölibat, Kollegialität der Bischöfe), und dies
alles in einer Weise, die selbst überzeugte und traditionsbewusste
Altkatholiken zuweilen fragen lässt, ob unsere eigene Kirche angesichts
dieser Entwicklung überhaupt noch eine Daseinsberechtigung und
einen spezifischen Auftrag habe. Persönlich habe ich Verständnis für
solche Unsicherheit. Allzu leicht übersehen solche Zweifler jedoch,
dass solche als altkatholisch empfundenen Reformbestrebungen in
der römischen Kirche nicht selten dicht neben einer liturgischen,
kirchenrechtlichen oder dogmatischen Praxis derselben Kirche stehen,
die auf Aussenstehende - und vielleicht nicht nur auf diese? - den
Eindruck macht, als habe Vatikanum II überhaupt noch gar nicht
stattgefunden. Mit anderen Worten: der Sauerteig der Erneuerung hat
noch längst nicht die ganze «Ecclesia Romana» durchwirkt - im Ge-

80



genteil: es fehlt nicht an Tendenzen der Kurie in Rom, gerade diese

Erneuerung zu bremsen und sie zu erschweren. Es gibt dort
offensichtlich Kreise, welche am liebsten das Rad ganz zurückdrehen
möchten! In dieselbe Richtung weisen meines Erachtens auch die
periodischen Pastoralbesuche des gegenwärtigen Papstes bald auf
diesem, bald auf jenem Kontinent. Denn so imponierend und
medienwirksam diese stets nach demselben Drehbuch ablaufenden Reisen
Johannes Pauls II. auch sein mögen, deren rein physische Strapazen
Respekt abnötigen - nach meinem persönlichen Empfinden stellen sie

nichts anderes dar als eine moderne Manifestation und weltweit
propagierte Umsetzung der Papstdogmen vom 18. Juli 1870 in zeitgenössische

Praxis. Genährt wird dieser Eindruck auch immer wieder neu
von der Ernennung von Bischöfen, die der Vatikan offensichtlich mit
voller Billigung des gegenwärtigen Papstes nicht selten sogar gegen
vorher offen zum Ausdruck gebrachten Willen des lokalen Kirchenvolkes

und der Priesterschaft der betroffenen Diözese vornimmt.
Gerade in dieser Beziehung besteht der altkatholische Protest gegen

das päpstlich-universale Kirchenregiment mit seinem Anspruch auf
Unfehlbarkeit und das entschiedene Eintreten für ein altkirchliches
Kirchenverständnis, das die Ortskirche in synodaler Gemeinschaft
und gemeinsamer Verantwortung von Bischof, Geistlichkeit und
Kirchenvolk geleitet sieht, unvermindert auch heute zu Recht. Und dieses

genuine altkatholische Anliegen haben wir auch weiterhin ohne jegliche

Abstriche und Konzessionen zu vertreten und dafür einzustehen,
wo immer wir dazu Gelegenheit haben. Dieser Auftrag verpflichtet
aber zugleich auch uns selber, als altkatholische Kirche mit allen
Kräften darnach zu streben, im eigenen Kirchesein immer noch besser
das zu verwirklichen und sichtbar werden zu lassen, was nach unserer
Überzeugung bischöflich-synodale Kirche in katholischer Gebundenheit

und evangelischer Freiheit sein soll. - In diesem Zusammenhang
möchte ich vor allem an die Frauen und Männer in unseren Gemeinden

und Kirchen appellieren, durch aktive Mitarbeit und Übernahme

von Verantwortung im Leben der Ortsgemeinde und Ortskirche dazu

beizutragen, dass sich nicht die Gefahr eines neuen «de-facto-Klerika-
lismus» ergibt, indem der Ortspfarrer allein für alles und jedes zuständig

zu sein hat! Auch in dieser Beziehung ist unser theologisches
Kirchenverständnis nur so gut wie seine Umsetzung in die Praxis von
Kirche und Gemeinde.

Der zweite Grund, weshalb wir die uns von der Geschichte auferlegte

Mission nicht als erfüllt betrachten dürfen, besteht meines

11



Erachtens darin, dass sich in den letzten Jahren auch im protestantischen

Raum eine Tendenz zu einem neuen Konfessionalismus regte.
Die Frage eines reformierten Freundes, welche dieser kürzlich in der
von ihm redigierten Monatsschrift «Reformatio» an den Anfang seines

Beitrags stellte: «...ob wir Reformierten - noch - reformiert sind,
ob wir noch von ferne wissen, was das heisst, reformiert, reformierte
Christen, reformierte Kirche zu sein» (Klaus Bäumlin a.a.O.,
Heft 4/1986, S.272), ist symptomatisch für dieses Suchen nach den

eigenen Wurzeln. Dieses Fragen nach der konfessionellen Identität ist
als Gegengewicht gedacht zur weitverbreiteten Meinung, die ökumenische

Entwicklung und vor allem die Überlebensfragen der heutigen
Menschheit liessen die vor 400 Jahren brennend gewesenen theologischen

Kontroversfragen als längst überholt erscheinen. Gerade als

Altkatholiken haben wir sicher Verständnis für alle derartigen
Bemühungen - ja wir wären froh, wenn sich auch in unseren eigenen Reihen

solche Fragen nach dem eigenen verpflichtenden Erbe häufiger
stellen würden. Doch zugleich ist die Gefahr nicht von der Hand zu
weisen, dass durch derartiges Bemühen konfessionelle Mauern, die in
den letzten Jahren zunehmend durchlässiger und niedriger geworden
zu sein schienen, auf einmal wieder renoviert und in alter Wehrhaftig-
keit wiederhergestellt werden.

Im protestantischen Raum ist jedoch noch etwas anderes zu
beobachten, was nachdenklich stimmt: An den fundamentalistischen Rändern

der Reformationskirchen gibt es Tendenzen zur betonten
Individualisierung und Privatisierung des Glaubens und der christlichen
Existenz, nicht selten gepaart mit anti-katholischen und anti-ökumenischen

Ressentiments. Weil sie mit ihrem absoluten Wahrheitsanspruch

religiös verunsicherten Menschen den Anschein von
Geborgenheit und Heilsgewissheit vermitteln und überdies werbewirksame
Missionierungsmethoden anwenden, finden sie gerade auch bei jungen

Menschen ein erstaunliches Echo.
Unsere Vorkämpfer von 1870 liessen sich durch die Exkommunikation

von Rom nicht davon abhalten, sich weiterhin uneingeschränkt
zu den Grundprinzipien des abendländischen Katholizismus zu
bekennen. Sie hätten es ja viel einfacher gehabt, kurzerhand einfach ins

protestantische Lager hinüberzuwechseln. Dass sie dies nicht getan
haben, lag schon damals in der Erkenntnis begründet, dass vor allem
im Verständnis dessen, was Kirche-Sein und kirchliches Amt bedeuten,

Unterschiede prinzipieller Art bestehen. Gerade in diesen Bereichen

könnten altkatholisches Zeugnis und altkatholische Praxis, so-

82



fern ihnen Beachtung geschenkt und sie ernstgenommen werden, eine

modellhafte Verständigungshilfe zwischen Katholizismus und
Protestantismus sein. Denn obwohl unsere Position katholisch im
altkirchlichen Sinne ist, lässt sie einem jeden Altkatholiken jenen
geistigreligiösen Freiraum, der erforderlich ist, um in persönlicher
Verantwortung vor dem Herrn der Kirche im christlichen Glauben zu wachsen

und im alltäglichen Handeln jene Nachfolge immer wieder nach-

zuvollziehen, zu der Jesus Christus aufruft und die nur in der Gemeinschaft

mit ihm und mit den von ihm Miterlösten sich bewähren kann.

- Auch hier wäre vielleicht an unsere eigene Adresse zu fragen, ob
das, was wir in unseren Kirchen auch nach der religiösen Unterweisung

während der obligatorischen Schulzeit an vertiefender Zurüstung
zu einem gefestigten Glaubens- und Gebetsleben für Jugendliche und
Erwachsene anzubieten haben, genüge. Ansätze sind zwar vorhanden,
aber ich habe den Eindruck, man sei sich in weiten Kreisen unserer
Kirche - angefangen bei meiner eigenen in der Schweiz - noch längst
nicht bewusst, wie wichtig, ja lebensnotwendig die «éducation permanente»

- also die kontinuierliche Weiterbildung - gerade auch im
Leben der christlichen Gemeinde ist. Es wäre deshalb sehr zu wünschen,
dass gerade auch dieser Kongress Impulse auch in dieser Richtung
geben dürfte.

Mit diesem Wunsch bin ich bereits beim dritten Grund angelangt,
weshalb wir auf keinen Fall meinen sollten, wir seien mit unserer
besonderen altkatholischen Überzeugung allein sozusagen automatisch
schon auf dem richtigen Weg oder womöglich sogar bereits dem Ziel
nahe: Wenn wir ebenso kritisch, wie wir es soeben im Blick auf die
römisch-katholische Weltkirche und auf den vielgestaltigen Protestantismus

getan haben, unsere eigene Kirche betrachten, dann werden wir
nicht nur davon zu reden haben, dass sich unsere Reihen da und dort
schon bedenklich gelichtet haben und wir nicht zuletzt wegen der
immer noch zunehmenden Mobilität der Bevölkerung zusehends stärker
in eine wachsende Diaspora-Situation mit all ihren Erschwernissen
für die pastorale Arbeit geraten. Sondern wir werden unsere Augen
auch nicht vor der Tatsache verschliessen dürfen, dass sich gerade aus
den damit verbundenen Erfahrungen bei manchen Altkatholiken
Gleichgültigkeit und Resignation breitmachen, wo erst recht Standfestigkeit

in der Überzeugung und Bekenntnismut vonnöten wären. Dieses

Manko rührt vor allem daher, dass allzuviele - und selbst wenn sie

nur eine Minderheit unter uns sein sollten, wären es «allzuviele»! -
gar nicht mehr wissen, welch einmaligen und darum unaufgebbaren

83



Auftrag wir Altkatholiken im Kreis aller andern Konfessionen zu
erfüllen haben!

Was es um diesen bleibenden Auftrag der altkatholischen Kirche im
ökumenischen Kontext auch in Zukunft ist, das möge uns jetzt ein

junger schweizerischer römisch-katholischer Theologe, Kurt Koch,
sagen. In seiner Besprechung des vor zwei Jahren erschienenen Sammelbandes

mit Arbeiten unseres ehemaligen Neutestamentiers an der

christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern, Kurt
Stalder, «Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen

und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute»2,
schreibt der erwähnte Rezensent folgendes:

«Auch wenn die altkatholische Kirche quantitativ verhältnismässig
klein ist, lässt sich daraus keineswegs ableiten, dass sie in ökumenischer

Hinsicht auch qualitativ nicht von grosser Bedeutung sein kann.
Vielmehr muss man umgekehrt feststellen, dass die altkatholische Kirche

aufgrund ihrer Tradition einen ganz spezifischen Beitrag in der

heutigen ökumenischen Diskussion leisten kann. Diese Feststellung
trifft um so mehr zu, als die altkatholische Kirche der im ökumenischen

Gespräch noch immer weithin sträflich unterberücksichtigten
Tradition der Orthodoxie nahe verwandt ist, was besonders hinsichtlich

der ekklesiologischen (d.h. das Wesen und die Lehre von der Kirche

betreffend, d.V.) Fragestellung in die Augen springt. Gegenüber
der römisch-katholischen Kirche einerseits, deren Hauptgefährdung
in einer autoritär-doktrinären Kirchenstruktur liegt, und gegenüber
den Kirchen der Reformation andererseits, deren Abwehr der
römisch-katholischen Gefahr nicht selten in die umgekehrte Gefahr
einer doktrinären strukturellen Beliebigkeit geführt hat, könnte die
altkatholische Kirche nämlich ein eigenes ekklesiologisches Modell in
die ökumenische Diskussion einbringen, welches vielleicht sogar einmal

die Basis für einen ökumenischen Konsens abgeben könnte.»
Es liegt ohne Zweifel im Wesen der altkatholischen Kirche begründet,

wenn ein zeitgenössischer junger Theologe der römischen Kirche
solche Worte schreibt, die dem Sinne nach ganz ähnlich klingen wie
das, was der Protestant Siegmund-Schultze vor rund sieben Jahrzehnten

ausgesprochen hat. Aber weder das eine noch das andere darf
dazu führen, dass wir sie einfach wohlgefällig zur Kenntnis nehmen.

2 Benziger-Verlag, Zürich/Köln 1984. - Diese Besprechung erschien in der
«Internationalen Kirchlichen Zeitschrift», dem theologisch-wissenschaftlichen

Organ des Altkatholizismus (IKZ 1984, 74. Jg., S.247 f.).

84



Vielmehr gilt es die Verpflichtung und Erwartung zu erkennen, die aus

derartigen Äusserungen spricht. Möge unsere Teilnahme an diesem
24. Internationalen Altkatholiken-Kongress ein Zeichen dafür sein,
dass wir uns dieser Verpflichtung unserer gemeinsamen Sache gegenüber

nicht nur bewusst sind, sondern auch bereit, nach Massgabe
unserer bescheidenen Kräfte aktiv mitzuhelfen, damit sich diese

Erwartungen in der näheren oder ferneren Zukunft erfüllen!

85


	Die altkatholische Kirche : ein Modell für die Ökumene

