Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 2

Artikel: Die altkatholische Kirche : ein Modell fiir die Okumene
Autor: Frei, Hans A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404727

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die altkatholische Kirche -
ein Modell fiir die Okumene

Vortrag von Pfarrer Dr.theol. Hans A. Frei, Bern

Sehr verehrte Herren Bischofe,
Sehr verehrte 6kumenische Gaiste,
Liebe Schwestern und Briider aus aller Welt!

Wenn ich hier vor lhnen zum Thema «Die altkatholische Kirche —
ein Modell fiir die Okumene» spreche, dann gestatten Sie mir zu-
ndchst, dass ich zwei Bemerkungen vorausschicke:

Als dieses Thema im Laufe der letzten Monate in unseren Kirchen
der Utrechter Union bekannt wurde, scheinen etliche am Schluss die-
ser Formulierung das Fragezeichen vermisst zu haben, weil sie offen-
bar das Gefihl hatten, es klinge etwas anmassend, dies einfach so un-
differenziert zu behaupten. Zu diesem Einwand mochte ich sagen,
dass keineswegs ein Versdumnis oder ein Druckfehler vorliegt — ich
meine wirklich, dass unsere Kirche fiir die Okumene modellhaft sei
oder doch sein konne. Den gedusserten Bedenken, die mir selber iibri-
gens auch nicht fremd sind, suchte ich dadurch Rechnung zu tragen,
dass ich von einem «Modell» spreche, und Modelle sind bekanntlich
immer klein im Vergleich zu dem, was sie reprasentieren. — Ubrigens
stammt diese Formulierung nicht von mir, sondern — wie Sie im Ver-
laufe meines Referates noch erfahren werden — von einem jungen ro-
misch-katholischen Schweizer Theologen und ist deshalb iiber den
Verdacht des Eigenruhms erhaben.

Die zweite Bemerkung betrifft den Ausdruck «Die altkatholische
Kirche». Hier konnte ndmlich gefragt werden, ob es nicht korrekter
wire zu sagen «Die altkatholischen Kirchen» (im Plural), da doch seit
jeher mit Nachdruck betont werde, dass jede Mitgliedkirche der Ut-
rechter Union nicht nur autonome katholische Ortskirche, sondern
auch geschichtlich, kirchenrechtlich, liturgisch und bis zu einem ge-
wissen Grad auch kulturell ein je besonderes Gebilde sei. — Dies trifft
natiirlich zu.

Dennoch meine ich — und ich bin mit dieser Auffassung nicht allein
—, dass es zum urspriinglichen und eigentlichen Wesen der altkatholi-
schen Bewegung gehore, in den betreffenden Ladndern, in denen sie
vor mehr als hundert Jahren zum Tragen kam, je eigenstindige Kir-

76



chen hervorgebracht zu haben, dass jedoch bei aller dusseren Ver-
schiedenheit diese Kirchen in ihrem Wesen eins sind aufgrund dessen,
was sie als die ihnen von der Geschichte iibertragene Sendung inner-
halb der Christenheit betrachten und was man in gewissem Sinne als
«Genius» der altkatholischen Bewegung bezeichnen kénnte. Insofern
halte ich es fiir legitim, von «der altkatholischen Kirche» zu sprechen.

Zur Vermeidung von Missverstindnissen schien mir diese einlei-
tende Prizisierung notwendig. - Doch wenden wir uns jetzt unserem
Thema selber zu!

Als die 6kumenische Bewegung, die man mit Recht schon «das be-
deutendste Phinomen des 20.Jahrhunderts» genannt hat, noch in ih-
ren Anfidngen steckte, dusserte einer der damaligen Pioniere seinen er-
sten Eindruck von der altkatholischen Kirche folgendermassen:
«Wenn es die altkatholische Kirche nicht gidbe, miisste sie erfunden
werden!» — Als Herausgeber der Schriftenreihe «Ekklesia» — einer
Sammlung von Selbstdarstellungen christlicher Kirchen, die ldngst
vergriffen ist und als bescheidene Vorgangerin der vor einem Viertel-
jahrhundert begonnenen und jetzt vor ihrem Abschluss stehenden
Reihe «Die Kirchen der Welt» ! gelten kann — wusste Friedrich Sieg-
mund-Schultze, wovon er sprach. Was ihn vor allem zu dieser Ausse-
rung veranlasste, war ohne Zweifel das, was man auch heute noch wie
bereits erwidhnt als «Genius» der altkatholischen Bewegung bezeich-
net, namlich die Tatsache, dass in unserer Kirche das abendlindisch-
katholische Erbe der jahrhundertelangen Traditionsgebundenheit mit
dem Wesentlichen des reformatorischen Aufbruchs im Sinne einer Be-
freiung des einzelnen Christen zur persénlichen Verantwortung und
Freiheit im Glauben an den dreieinigen Gott aufgrund der Botschaft
des Evangeliums eine zwar spannungsvolle, sich aber gegenseitig auch
immer wieder befruchtende Verbindung eingegangen sind.

Dieses grundlegende Merkmal ist ja auch der Kirche von England
und ihren Tochterkirchen der weltweiten anglikanischen Kirchenge-
meinschaft zu eigen, mit denen die altkatholische Kirche seit der Bon-
ner Ubereinkunft von 1931 in Interkommunion steht. Dennoch be-
steht gerade in dieser Hinsicht ein deutlicher Unterschied: Wihrend
in allen altkatholischen Landeskirchen die Ortsgemeinden gleicher-

'«Die Kirchen der Welt», Evangelisches Verlagswerk, Stuttgart. Der
3.Band dieser Reihe, «Die Altkatholische Kirche» von Urs Kiiry (1966), ist
seither bereits in 3. Auflage erschienen.

77



massen katholische Gebundenheit und evangelische Freiheit verkor-
pern und leben, hat die englische Kirchengeschichte seit dem 16.Jahr-
hundert dazu gefiihrt, dass sich entsprechend den beiden genannten
Striangen der Uberlieferung auch unterschiedliche Typen von lokalen
Gemeinden bildeten, so dass es nicht selten vorkommt, dass in dersel-
ben Stadt «anglo-katholisch» und «evangelisch» sich nennende Pfarr-
gemeinden finden, deren unterschiedliche Tradition hauptsédchlich im
sonntidglichen Gottesdienst ihren Ausdruck findet.

So besehen war also die altkatholische Kirche nicht nur vom geisti-
gen Mentor Dr. Ignaz von Déllinger ausdriicklich aufgefordert, von
allem Anfang an fiir die Wiedervereinigung der getrennten Kirchen
auf dem Boden der alten ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
zu arbeiten, sondern von ihrem grundlegenden Wesen her fiir die
Okumene pridestiniert. Und in diesem Sinn und Geiste ist denn auch
unsere Uberschrift zu verstehen: «...ein Modell fiir die Okumene».

Seit jenen 6kumenischen Pionierzeiten eines Siegmund-Schultze hat
sich die 6kumenische Bewegung in dem 1948 in Amsterdam gegriinde-
ten Oekumenischen Rat der Kirchen mit seinen heute iber 300 Mit-
gliedkirchen aus West und Ost, Nord und Siid ldngst institutionali-
siert, und dies in einem Masse, dass Kritiker ihr zuweilen vorwerfen,
sie sei von ihrem urspriinglichen Auftrag abgeriickt, namlich eine kei-
ner konfessionellen Richtung verpflichtete Plattform fiir Begegnungen
und Gespridch auf dem Weg des Einen Gottesvolkes auf Erden zur
kiinftigen Einheit zu sein, und entwickle sich je ldnger desto mehr zu
einem Uberkirchlichen Eigengebilde, das in der stindigen Gefahr sei,
sich sehr einseitig nur von der sozialen, 6konomischen und politi-
schen Tagesordnung der sdkularen Welt leiten zu lassen. Nach 16jih-
riger Mitarbeit als Vertreter der altkatholischen Kirchen der Utrechter
Union im Zentralausschuss des Oekumenischen Rates der Kirchen
muss ich sagen, dass dieser Vorwurf zwar nicht gidnzlich unberechtigt
ist, dass er jedoch sich selber den Vorwurf der Einseitigkeit gefallen
lassen muss, die er dem OeRK vorwirft. Auch wir Altkatholiken sind
uns nattirlich bewusst, dass es heutzutage gerade diese «nicht-theolo-
gischen Faktoren» — wie man sie zutreffend schon vor 30 Jahren be-
zeichnete - sind, die dem Vorankommen auf dem Weg zur Einheit
iberall und immer wieder hinderlich im Wege stehen. Nicht umsonst
sagte der langjdhrige erste Generalsekretar des OeRK, Dr. Willem
A.Visser 't Hooft, einmal in Anspielung auf die schier unertriagliche
Spannung zwischen «Einheit der Kirche» und «Einheit der Mensch-
heit», die modernen Irrlehren (Héresien) seien nicht mehr im Bereich

78



des Glaubens und der christlichen Lehre zu finden, sondern auf den
Gebieten des christlichen Handelns in der Welt. Als Beispiele nannte
er in erster Linie den Rassismus, dann aber auch die zur Geniige be-
kannte Tatsache, dass im Nord-Siid-Gefille zwischen den Industrie-
nationen und den Entwicklungsldndern die Reichen immer noch rei-
cher und die Armen zusehends drmer werden. Es gehe deshalb nicht
nur um Orthodoxie, d.h. um die richtige christliche Lehre, sondern
ebenso um Orthopraxie, d.h. um das rechte, dem Evangelium von Je-
sus Christus gemidsse Handeln der Kirchen und Christen in der Welt.
Nun sind ja gerade auf diesen Gebieten die Einfluss- und Aktions-
moglichkeiten fiir uns Altkatholiken — um es milde auszudriicken -
sehr minim. Um so mehr aber diirfen wir uns nicht scheuen, iiberall
dort, wo sich die Gelegenheit bietet, auch in der Okumene an das pri-
mare Anliegen, nidmlich die Bemithung um die Wiedervereinigung der
getrennten Kirchen, zu erinnern. Wenn schon vor Jahrzehnten die alt-
katholischen Vertreter sich ausschliesslich der Arbeit in der Kommis-
sion fiir Glauben und Kirchenverfassung widmeten und auch seither
das Schwergewicht altkatholischer Mitarbeit im theologischen Bereich
liegt, dann bedeutet dies keineswegs, dass man von altkatholischer
Seite die Wichtigkeit der Anliegen dessen, was frither in den Konfe-
renzen fiir Praktisches Christentum im Mittelpunkt stand und seither
in der Titigkeit des OeRK das Schwergewicht bildet, geringschétzte.
Vielmehr ist diese Tatsache die logische Konsequenz der Einsicht,
dass ¢kumenische Mitverantwortung nicht bedeuten kann, bei allem
und jedem auch beteiligt zu sein, sondern diese Mitverantwortung an
jenen Punkten ernstzunehmen und zu erfiillen zu trachten, an denen
man erfahrungsgemadss auch aus der eigenen Tradition etwas Substan-
tielles beitragen kann. Gerade beim zahlenméssig Schwachen, der des-
halb auch nie in die Gefahr oder Versuchung kommt, das Moment der
numerischen Macht in die Waagschale zu werfen, wird es immer auf
das sachlich begriindete Gewicht seiner Argumente ankommen. Diese
werden auch im Kreise der «Grossen» in der Regel gehort und ernst
genommen. Das gilt nicht nur auf der universalen Ebene, sondern
ebenso iiberall dort, wo unsere Vertreter auf nationaler, regionaler
oder lokaler Ebene in Okumenischen Arbeitsgemeinschaften aktiv
sind.

Dass fir uns Altkatholiken kein Anlass besteht, uns im dkumeni-
schen Gesprich Zuriickhaltung aufzuerlegen oder gar aus Kleinmut
zu verstecken, zeigen meines Erachtens in jingster Zeit die sog.
«Lima-Texte» — so benannt nach der peruanischen Hauptstadt, wo

79



die Vollversammlung der Kommission fiir Glaube und Kirchenverfas-
sung 1982 diese Konvergenz-Erklarungen iiber «Taufe, Eucharistie
und Amt» zuhanden aller Kirchen verabschiedet hat. Denn diese
Texte, die das vorldufige Ergebnis jahrelanger Vorarbeiten darstellen,
an denen protestantische, anglikanische, orthodoxe, altkatholische
und auch romisch-katholische Theologen und Laien sich beteiligten,
kommen in ihren grundsitzlichen Aussagen iiber diese drei zentralen
Aspekte des Kircheseins in der Welt zu Einsichten, die im Wesentli-
chen all das umfassen, was die altkatholische Kirche als Grundlage
ihres eigenen Kircheseins anerkennt, auch wenn zuzugeben ist, dass
das Spektrum der Lima-Texte in allen drei Bereichen noch weiter ge-
fasst ist.

Nun kénnten wir Altkatholiken versucht sein, diese jiingste Legiti-
mierung unserer theologischen Position zum Anlass zu nehmen, uns
selbstgefillig auf die Schulter zu klopfen und den bequemen Schluss
zu ziehen, also seien wir immer noch eindeutig auf dem richtigen Weg
und brauchten nur darauf zu warten, dass alle andern endlich nach-
kommen oder wenigstens immer mehr auf die altkatholische Linie ein-
schwenken.

Nichts wire jedoch fataler als ein solcher kurzsichtiger Trugschluss!
Und dies hauptsédchlich aus folgenden Griinden:

Zum einen ist nicht zu iibersehen, dass vor allem in der Kirche
Roms seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) vieles von
dem, wofiir unsere altkatholischen Viter einst vehement gekdmpft
hatten und weswegen sie damals verfemt wurden, seither bereits ver-
wirklicht ist, wie z. B. die Einfiihrung der Landessprache im Gottes-
dienst, oder wenigstens als Postulat weiterhin auf dem Tisch liegt
(Buss- und Beichtpraxis, Zolibat, Kollegialitdat der Bischofe), und dies
alles in einer Weise, die selbst iiberzeugte und traditionsbewusste Alt-
katholiken zuweilen fragen ladsst, ob unsere eigene Kirche angesichts
dieser Entwicklung liberhaupt noch eine Daseinsberechtigung und ei-
nen spezifischen Auftrag habe. Personlich habe ich Verstindnis fiir
solche Unsicherheit. Allzu leicht libersehen solche Zweifler jedoch,
dass solche als altkatholisch empfundenen Reformbestrebungen in
der romischen Kirche nicht selten dicht neben einer liturgischen, kir-
chenrechtlichen oder dogmatischen Praxis derselben Kirche stehen,
die auf Aussenstehende — und vielleicht nicht nur auf diese? — den
Eindruck macht, als habe Vatikanum II iiberhaupt noch gar nicht
stattgefunden. Mit anderen Worten: der Sauerteig der Erneuerung hat
noch ldngst nicht die ganze «Ecclesia Romana» durchwirkt — im Ge-

80



genteil: es fehlt nicht an Tendenzen der Kurie in Rom, gerade diese
Erneuerung zu bremsen und sie zu erschweren. Es gibt dort offen-
sichtlich Kreise, welche am liebsten das Rad ganz zuriickdrehen
mochten! In dieselbe Richtung weisen meines Erachtens auch die pe-
riodischen Pastoralbesuche des gegenwirtigen Papstes bald auf die-
sem, bald auf jenem Kontinent. Denn so imponierend und medien-
wirksam diese stets nach demselben Drehbuch ablaufenden Reisen
Johannes Pauls II. auch sein mogen, deren rein physische Strapazen
Respekt abnitigen — nach meinem persénlichen Empfinden stellen sie
nichts anderes dar als eine moderne Manifestation und weltweit pro-
pagierte Umsetzung der Papstdogmen vom 18.Juli 1870 in zeitgendssi-
sche Praxis. Gendhrt wird dieser Eindruck auch immer wieder neu
von der Ernennung von Bischéfen, die der Vatikan offensichtlich mit
voller Billigung des gegenwirtigen Papstes nicht selten sogar gegen
vorher offen zum Ausdruck gebrachten Willen des lokalen Kirchen-
volkes und der Priesterschaft der betroffenen Didzese vornimmt.

Gerade in dieser Beziehung besteht der altkatholische Protest gegen
das pépstlich-universale Kirchenregiment mit seinem Anspruch auf
Unfehlbarkeit und das entschiedene Eintreten fiir ein altkirchliches
Kirchenverstindnis, das die Ortskirche in synodaler Gemeinschaft
und gemeinsamer Verantwortung von Bischof, Geistlichkeit und Kir-
chenvolk geleitet sieht, unvermindert auch heute zu Recht. Und dieses
genuine altkatholische Anliegen haben wir auch weiterhin ohne jegli-
che Abstriche und Konzessionen zu vertreten und dafiir einzustehen,
wo immer wir dazu Gelegenheit haben. Dieser Auftrag verpflichtet
aber zugleich auch uns selber, als altkatholische Kirche mit allen
Kriften darnach zu streben, im eigenen Kirchesein immer noch besser
das zu verwirklichen und sichtbar werden zu lassen, was nach unserer
Uberzeugung bischoflich-synodale Kirche in katholischer Gebunden-
heit und evangelischer Freiheit sein soll. — In diesem Zusammenhang
mochte ich vor allem an die Frauen und Méanner in unseren Gemein-
den und Kirchen appellieren, durch aktive Mitarbeit und Ubernahme
von Verantwortung im Leben der Ortsgemeinde und Ortskirche dazu
beizutragen, dass sich nicht die Gefahr eines neuen «de-facto-Klerika-
lismus» ergibt, indem der Ortspfarrer allein fiir alles und jedes zustédn-
dig zu sein hat! Auch in dieser Beziehung ist unser theologisches Kir-
chenverstindnis nur so gut wie seine Umsetzung in die Praxis von
Kirche und Gemeinde.

Der zweite Grund, weshalb wir die uns von der Geschichte aufer-
legte Mission nicht als erfiillt betrachten dirfen, besteht meines

81



Erachtens darin, dass sich in den letzten Jahren auch im protestanti-
schen Raum eine Tendenz zu einem neuen Konfessionalismus regte.
Die Frage eines reformierten Freundes, welche dieser kiirzlich in der
von ihm redigierten Monatsschrift « Reformatio» an den Anfang sei-
nes Beitrags stellte: «...ob wir Reformierten — noch - reformiert sind,
ob wir noch von ferne wissen, was das heisst, reformiert, reformierte
Christen, reformierte Kirche zu sein» (Klaus Bdumlin a.a.O.,
Heft 4/1986, S.272), ist symptomatisch fiir dieses Suchen nach den ei-
genen Wurzeln. Dieses Fragen nach der konfessionellen Identitat ist
als Gegengewicht gedacht zur weitverbreiteten Meinung, die dkume-
nische Entwicklung und vor allem die Uberlebensfragen der heutigen
Menschheit liessen die vor 400 Jahren brennend gewesenen theologi-
schen Kontroversfragen als ldngst iiberholt erscheinen. Gerade als
Altkatholiken haben wir sicher Verstdndnis fiir alle derartigen Bemii-
hungen — ja wir wiren froh, wenn sich auch in unseren eigenen Rei-
hen solche Fragen nach dem eigenen verpflichtenden Erbe hiaufiger
stellen wiirden. Doch zugleich ist die Gefahr nicht von der Hand zu
weisen, dass durch derartiges Bemiihen konfessionelle Mauern, die in
den letzten Jahren zunehmend durchlédssiger und niedriger geworden
zu sein schienen, auf einmal wieder renoviert und in alter Wehrhaftig-
keit wiederhergestellt werden.

Im protestantischen Raum ist jedoch noch etwas anderes zu beob-
achten, was nachdenklich stimmt: An den fundamentalistischen Rin-
dern der Reformationskirchen gibt es Tendenzen zur betonten Indivi-
dualisierung und Privatisierung des Glaubens und der christlichen
Existenz, nicht selten gepaart mit anti-katholischen und anti-dkumeni-
schen Ressentiments. Weil sie mit ihrem absoluten Wahrheitsan-
spruch religids verunsicherten Menschen den Anschein von Gebor-
genheit und Heilsgewissheit vermitteln und iiberdies werbewirksame
Missionierungsmethoden anwenden, finden sie gerade auch bei jun-
gen Menschen ein erstaunliches Echo.

Unsere Vorkdmpfer von 1870 liessen sich durch die Exkommunika-
tion von Rom nicht davon abhalten, sich weiterhin uneingeschriankt
zu den Grundprinzipien des abendldndischen Katholizismus zu be-
kennen. Sie hitten es ja viel einfacher gehabt, kurzerhand einfach ins
protestantische Lager hiniiberzuwechseln. Dass sie dies nicht getan
haben, lag schon damals in der Erkenntnis begriindet, dass vor allem
im Verstindnis dessen, was Kirche-Sein und kirchliches Amt bedeu-
ten, Unterschiede prinzipieller Art bestehen. Gerade in diesen Berei-
chen konnten altkatholisches Zeugnis und altkatholische Praxis, so-

82



fern ihnen Beachtung geschenkt und sie ernstgenommen werden, eine
modellhafte Verstindigungshilfe zwischen Katholizismus und Prote-
stantismus sein. Denn obwohl unsere Position katholisch im alt-
kirchlichen Sinne ist, ldsst sie einem jeden Altkatholiken jenen geistig-
religidsen Freiraum, der erforderlich ist, um in persdnlicher Verant-
wortung vor dem Herrn der Kirche im christlichen Glauben zu wach-
sen und im alltdglichen Handeln jene Nachfolge immer wieder nach-
zuvollziehen, zu der Jesus Christus aufruft und die nur in der Gemein-
schaft mit ihm und mit den von ihm Miterlésten sich bewédhren kann.
— Auch hier wiare vielleicht an unsere eigene Adresse zu fragen, ob
das, was wir in unseren Kirchen auch nach der religiosen Unterwei-
sung wéahrend der obligatorischen Schulzeit an vertiefender Zuriistung
zu einem gefestigten Glaubens- und Gebetsleben fiir Jugendliche und
Erwachsene anzubieten haben, geniige. Ansédtze sind zwar vorhanden,
aber ich habe den Eindruck, man sei sich in weiten Kreisen unserer
Kirche — angefangen bei meiner eigenen in der Schweiz — noch langst
nicht bewusst, wie wichtig, ja lebensnotwendig die «éducation perma-
nente» — also die kontinuierliche Weiterbildung — gerade auch im Le-
ben der christlichen Gemeinde ist. Es wire deshalb sehr zu wiinschen,
dass gerade auch dieser Kongress Impulse auch in dieser Richtung ge-
ben dirfte.

Mit diesem Wunsch bin ich bereits beim dritten Grund angelangt,
weshalb wir auf keinen Fall meinen sollten, wir seien mit unserer be-
sonderen altkatholischen Uberzeugung allein sozusagen automatisch
schon auf dem richtigen Weg oder womdglich sogar bereits dem Ziel
nahe: Wenn wir ebenso kritisch, wie wir es soeben im Blick auf die ro-
misch-katholische Weltkirche und auf den vielgestaltigen Protestantis-
mus getan haben, unsere eigene Kirche betrachten, dann werden wir
nicht nur davon zu reden haben, dass sich unsere Reihen da und dort
schon bedenklich gelichtet haben und wir nicht zuletzt wegen der im-
mer noch zunehmenden Mobilitdt der Bevolkerung zusehends starker
in eine wachsende Diaspora-Situation mit all ihren Erschwernissen
fiir die pastorale Arbeit geraten. Sondern wir werden unsere Augen
auch nicht vor der Tatsache verschliessen diirfen, dass sich gerade aus
den damit verbundenen Erfahrungen bei manchen Altkatholiken
Gleichgiiltigkeit und Resignation breitmachen, wo erst recht Standfe-
stigkeit in der Uberzeugung und Bekenntnismut vonnoten wiren. Die-
ses Manko riihrt vor allem daher, dass allzuviele — und selbst wenn sie
nur eine Minderheit unter uns sein sollten, wiren es «allzuviele»! -
gar nicht mehr wissen, welch einmaligen und darum unaufgebbaren

&3



Auftrag wir Altkatholiken im Kreis aller andern Konfessionen zu er-
fillen haben!

Was es um diesen bleibenden Auftrag der altkatholischen Kirche im
Okumenischen Kontext auch in Zukunft ist, das mdge uns jetzt ein
junger schweizerischer romisch-katholischer Theologe, Kurt Koch, sa-
gen. In seiner Besprechung des vor zwei Jahren erschienenen Sammel-
bandes mit Arbeiten unseres ehemaligen Neutestamentlers an der
christkatholisch-theologischen Fakultdt der Universitdt Bern, Kurt
Stalder, « Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersu-
chungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kirche heute» 2,
schreibt der erwdhnte Rezensent folgendes:

«Auch wenn die altkatholische Kirche quantitativ verhédltnismaissig
klein ist, l4sst sich daraus keineswegs ableiten, dass sie in dkumeni-
scher Hinsicht auch qualitativ nicht von grosser Bedeutung sein kann.
Vielmehr muss man umgekehrt feststellen, dass die altkatholische Kir-
che aufgrund ihrer Tradition einen ganz spezifischen Beitrag in der
heutigen 6kumenischen Diskussion leisten kann. Diese Feststellung
trifft um so mehr zu, als die altkatholische Kirche der im dkumeni-
schen Gesprich noch immer weithin strdflich unterberiicksichtigten
Tradition der Orthodoxie nahe verwandt ist, was besonders hinsicht-
lich der ekklesiologischen (d.h. das Wesen und die Lehre von der Kir-
che betreffend, d.V.) Fragestellung in die Augen springt. Gegeniiber
der romisch-katholischen Kirche einerseits, deren Hauptgefdhrdung
in einer autoritdr-doktrindren Kirchenstruktur liegt, und gegeniiber
den Kirchen der Reformation andererseits, deren Abwehr der rg-
misch-katholischen Gefahr nicht selten in die umgekehrte Gefahr ei-
ner doktrindren strukturellen Beliebigkeit gefiihrt hat, konnte die alt-
katholische Kirche nidmlich ein eigenes ekklesiologisches Modell in
die 6kumenische Diskussion einbringen, welches vielleicht sogar ein-
mal die Basis fiir einen dkumenischen Konsens abgeben kénnte.»

Es liegt ohne Zweifel im Wesen der altkatholischen Kirche begriin-
det, wenn ein zeitgendssischer junger Theologe der romischen Kirche
solche Worte schreibt, die dem Sinne nach ganz dhnlich klingen wie
das, was der Protestant Siegmund-Schultze vor rund sieben Jahrzehn-
ten ausgesprochen hat. Aber weder das eine noch das andere darf
dazu fithren, dass wir sie einfach wohlgeféllig zur Kenntnis nehmen.

? Benziger-Verlag, Ziirich/Ko6ln 1984. — Diese Besprechung erschien in der
«Internationalen Kirchlichen Zeitschrift», dem theologisch-wissenschaftli-
chen Organ des Altkatholizismus (IKZ 1984, 74.Jg., S.247f1.).

84



Vielmehr gilt es die Verpflichtung und Erwartung zu erkennen, die aus
derartigen Ausserungen spricht. Moége unsere Teilnahme an diesem
24.Internationalen Altkatholiken-Kongress ein Zeichen dafiir sein,
dass wir uns dieser Verpflichtung unserer gemeinsamen Sache gegen-
iber nicht nur bewusst sind, sondern auch bereit, nach Massgabe un-
serer bescheidenen Krifte aktiv mitzuhelfen, damit sich diese Erwar-
tungen in der ndheren oder ferneren Zukunft erfiillen!

85



	Die altkatholische Kirche : ein Modell für die Ökumene

