
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 1

Artikel: Orthodox-altkatholischer Dialog

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Orthodox-altkatholischer Dialog

Offizieller Tagungsbericht

Die VI. Vollversammlung der gemeinsamen Kommission für den

orthodox-altkatholischen Dialog tagte im Konferenzzentrum «ter Eem»
in Amersfoort (Niederlande) vom 30. September bis 5. Oktober 1985.

An der Vollversammlung, die von den Präsidenten der Kommission,
Metropolit Damaskinos von der Schweiz und Bischof Léon Gauthier
der Christkatholischen Kirche der Schweiz, geleitet wurde, nahmen
Vertreter fast aller orthodoxen und altkatholischen Kirchen teil. Die
Arbeit wurde mit einer Ansprache der Präsidenten eröffnet. Es wurde
eine Grussbotschaft Seiner Heiligkeit des Ökumenischen Patriarchen
Dimitrios I. von Konstantinopel verlesen. Der Erzbischof von
Utrecht, Mgr. Antonius Jan Glazemaker, empfing die Mitglieder der
Vollversammlung im Priesterseminar zu Amersfoort.

In den Sitzungen, die jeweils mit einem orthodoxen bzw. altkatholischen

Gottesdienst begannen, wurden vier gemeinsame Texte, die die
Subkommission auf Thasos im September 1984 vorbereitet hatte,
behandelt:

1. Die Sakramente oder Mysterien der Kirche
2. Die Taufe
3. Die Firmung
4. Die heilige Eucharistie.

Nach eingehender Diskussion einigten sich die Mitglieder der
Kommission auf die endgültige Fassung der Texte, die nach der
einhelligen Überzeugung der Orthodoxen und der Altkatholiken die
Lehre ihrer Kirchen wiedergeben. Die Texte wurden von allen Vertretern

der beiden Seiten unterschrieben.
Die nächste Vollversammlung der gemeinsamen Kommission wird

in zwei Jahren zusammentreten, um mit der Behandlung der Sakramente

der Busse, Krankenölung, Ordination und Ehe, der Eschatologie

sowie der Voraussetzungen und Konsequenzen der vollen kirchlichen

Gemeinschaft ihre Arbeit abzuschliessen.

Unterschrieben von den beiden Präsidenten und Sekretären

37



An der 6. Vollversammlung nahmen die folgenden Theologen teil :

Orthodoxe Mitglieder

Ökumenisches Patriarchat:
Damaskinos, Metropolit der Schweiz, Vorsitzender
Prof. Emmanuel Photiadis

Patriarchat Alexandrien:
Parthenios, Metropolit von Karthago

Patriarchat Antiochien:
Gregor Saliby, Archimandrit

Patriarchat Jerusalem:
Kornelios, Erzbischof von Sebasteia;
Chrysostomos, Metropolit von Peristerion

Patriarchat Moskau:
Mefody, Erzbischof von Voronej und Lipetsk;
Prof. Nikolaj Gundjajev, Erzpriester

Patriarchat Serbien:
Milos Vesin

Patriarchat Rumänien:
Adrian, Erzbischof der rumänisch-orthodoxen Erzdiözese für
Mittel- und Westeuropa

Kirche von Zypern:
Barnabas, Bischof von Salamis;
Paulos Mantovanis, Archimandrit

Kirche von Griechenland:
Prof. Johannes Kalogirou;
Prof. Vlassios Phidas, Sekretär

Kirche von Polen:
Dr. Marian Bendza

Kirche der Tschechoslovakei:
Radivoj Jakovlevic, Erzpriester

38



Kirche von Finnland:
Timo Lehmuskoski, Priester

Orthodoxe Berater:
Prof. Theodor Zissis;
Prokopios, Metropolit von Philippi;
Grigorij Skobej;
Sergej Gordeev

Altkatholische Mitglieder

Kirche der Schweiz:
Léon Gauthier, Bischof, Vorsitzender;
Prof. Herwig Aldenhoven

Kirche von Holland:
Prof. Peter Maan, Priester;
Dr. Martien Parmentier, Priester

Kirche von Deutschland:
Paul Berbers, Priester

Kirche von Österreich:
Prof. Ernst Hammerschmidt, Priester, Sekretär;
Dr. Günter Dolezal, Priester

Kirche der USA und Kanadas:
Stanley Skrzypek, Dekan;
Thaddeus Peplowski, Dekan

Kirche von Polen:
Prof. Maksimilian Rode, Bischof;
Dr. Wiktor Wysoczanski, Bischof

Altkatholische Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester;
Dr. Urs von Arx, Priester;
Koenraad Ouwens, Priester

Wenn die nächste Vollversammlung die vorgesehenen Texte
verabschieden kann, dann ist das Dialogprogramm, wie es 1973 vereinbart
worden ist (IKZ 1973, 2./3.Heft, S. 182-192), abgeschlossen. Es wird

39



für die bestehenden Texte jetzt schon (zum Teil ist es bereits geschehen)

und für die übrigen nach deren Verabschiedung durch die
Kommission darum gehen, dass alle beteiligten Kirchen ihre Kritik an den

Texten der Kommission mitteilen. Nach deren Einarbeitung in die
Texte sollte der Weg frei sein für eine gegenseitige Anerkennung als

die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche und damit für
die Aufnahme der vollen kirchlichen Gemeinschaft.

Die altkatholischen Teilnehmer beschlossen, den altkatholischen
Mitgliedern der Subkommission den Auftrag zu geben, ein
Orientierungsschreiben über die altkatholische ökumenische Aufgabe zu
erstellen, welches den altkatholischen Bischöfen überreicht werden solle
mit der Bitte um Veröffentlichung in ihren Presseorganen. Die
Subkommission hat diesen Auftrag erfüllt. Der Entwurf zu diesem - hier
abgedruckten - Schreiben ist allen altkatholischen Mitgliedern und
Beratern der Dialogkommission zugestellt worden mit der Bitte, innerhalb

einer Frist von 6 Wochen ihre Kritik vorzubringen. Alle derart
eingebrachten Wünsche konnten vollumfänglich berücksichtigt werden.

Peter Amiet

Im Auftrag der altkatholischen Mitglieder der orthodox-altkatholischen

Dialogkommission unterbreiten die altkatholischen Mitglieder
der Subkommission den altkatholischen Bischöfen dieses Schreiben
mit der Bitte, es in der Presse ihrer Kirchen zu veröffentlichen.

Die ökumenische Aufgabe der altkatholischen Kirche

Der orthodox-altkatholische Dialog nähert sich seinem Ziel. Wenn
das Ziel erreicht wird, werden wir Grund zu besonderer Freude
haben: Damit wird sich eine zentrale Hoffnung unserer Kirche erfüllen.

Die Beziehungen zu Kirchen, die uns nach unseren Ländern und
unserem kulturellen Empfinden näherstehen, mögen vielleicht manchen

von uns - begreiflicherweise - wichtiger scheinen. Im Verkehr
mit diesen werden jedoch die altkatholischen Anliegen, die der Grund
dafür sind, dass sich die holländische Kirche nicht zerstören liess und
es in andern Ländern zur Organisation altkatholischer Kirchen kam,
nur selten in ihrer ganzen Bedeutung gewürdigt und wirksam.

Wir wünschen nichts mehr als die vollkommene Einheit der ganzen

40



Christenheit. Wir haben uns aber zu fragen, wie sowohl nach unserem
Selbstverständnis wie nach unseren Möglichkeiten unsere ökumenische

Aufgabe zu sehen ist. Jeder, der sich bemüht, im ökumenischen
Bestreben der Konfessionen den altkatholischen Standort realistisch
zu sehen, wird erkennen, dass es eine unserer Hauptaufgaben ist, eine

Brücke zu schlagen über die grosse Kirchenspaltung zwischen West
und Ost, die sich rund 500 Jahre vor der innerwestlichen Spaltung der
Reformation ereignet hatte. Mit der Erfüllung dieser Aufgabe erweisen

wir auch den anderen westlichen Kirchen einen Dienst. Unter
allen westlichen Kirchen sind wir diejenige, welche im Sinne ihrer
Utrechter Erklärung am konsequentesten die Einheit der Kirche so
versteht, dass dabei die Einheit mit der alten Kirche, wie sie von Christus
herstammt, gesucht und gewahrt werden muss. Und darin sind wir der
östlichen orthodoxen Kirche am nächsten. Wir stehen ihr also nicht
primär aus Gründen kultureller Affinität nahe, sondern aus dem
Grund unseres Glaubens. Konsequenter als alle andern westlichen
Kirchen wollen wir den Glauben der alten Kirche weiterführen, und
wir lehnen die Schaffung eines neuen Glaubens oder einer neuen Kirche

ab. In einer relativen Nähe zu uns darf man auch die anglikanische

Kirche sehen, mit der fast die Hälfte der Altkatholiken 1931 ein
Interkommunionsabkommen geschlossen hat. Vom Herkommen her
wissen wir uns selbstverständlich auch in grosser Nähe zur
römischkatholischen Kirche, und es gilt unser Interesse auch den Evangelischen,

die unsere Anliegen als Hilfe erfahren, sich dem Glauben der
alten Kirche zu nähern. Wir dürfen dabei nicht übersehen, dass es

reformatorische Fragen gibt, die auch von uns verarbeitet und beantwortet

werden wollen.
Da wir auf dem Boden des ökumenischen Glaubensbekenntnisses,

wie es einst von der ganzen Kirche angenommen worden war, stehen,
haben wir unsere Kräfte aber vorrangig für die Gemeinschaft mit
jenen Christen einzusetzen, die auf demselben Boden stehen: mit den

Orthodoxen. Wenn wir die Aufgabe, Mittler zwischen der Kirche des

Ostens und der des Westens zu sein, im vollen Umfang und mit aller
Unbedingtheit wahrnehmen, sind wir ein Mahnmal für die Einheit der

ursprünglichen Kirche Christi. Wenn wir diese Aufgabe aber vernachlässigen,

geben wir die eigene Identität auf und werden zu einer
farblosen konfessionellen Gruppe, die auch anderen Kirchen gegenüber
in ihrem ökumenischen Bemühen geschwächt wäre.

Der orthodox-altkatholische Dialog hat eine lange und wechselvolle

Geschichte. Ein erster, ernstlich zu Hoffnungen berechtigender,

41



allerdings im wesentlichen schriftlich durchgeführter Versuch wurde
durch den Ersten Weltkrieg gewaltsam beendet; ein zweiter Anlauf
mit dem Höhepunkt 1931 schlug unter anderem deshalb fehl, weil
massgebende Vertreter der Orthodoxie den Eindruck hatten, dass

unsere Kirche den Anglikanern gegenüber einen anderen Glauben
vertrete als gegenüber den Orthodoxen und damit für sie unglaubwürdig
wurde. Dennoch stehen wir heute wiederum in einer ebenso ernsten
wie entscheidenden Phase. Bei keinem der früheren Kontakte war die

ganze orthodoxe Kirche mit uns im Gespräch: der jetzige Dialog ist
der erste mit der gesamten Orthodoxie. Dies ist überhaupt unser erster
Dialog mit einer anderen grossen Kirche in ihrer Gesamtheit. Auch an

Sorgfalt lässt sich keiner unserer bisherigen Dialoge mit dem jetzigen
vergleichen. Es ist zudem erstaunlich, mit welchem Einsatz sich die
orthodoxe Weltkirche um den Dialog mit unserer zahlenmässig kleinen

Gemeinschaft bemüht; noch keine Kirche hat es ihr darin gleichgetan.

Hinter diesem Einsatz steht ein Bewusstsein, das primär und

vor allem andern durch den Glauben bestimmt ist.
Für den gegenwärtigen Dialog wurde 1973 von beiden Kirchen

gemeinsam ein Programm aufgestellt, das seither konsequent durchgeführt

wurde und in drei Jahren abgeschlossen sein soll. Eine
orthodox-altkatholische Kommission erstellt jeweils über die zentralen und
grundlegenden Kapitel des Glaubens gemeinsame Texte, die sie ihren
Kirchen übergibt. Die beiden Kirchen haben dann die Texte kritisch
zu betrachten, was zum Teil auch schon geschehen ist. Die Kritik
muss verarbeitet werden, und dann haben die Kirchen zu entscheiden,
ob sie einander - unter Wahrung des jeweils besonderen Gepräges als

östliche oder westliche Kirche - voll und ganz als die eine und selbe

Kirche Christi anerkennen können.
Dass Einheit der Kirche keineswegs Uniformität bedeuten muss, ist

eine uns vertraute Erkenntnis, ist doch schon das Gepräge der einzelnen

altkatholischen Kirchen innerhalb der Utrechter Union sehr
verschieden. Ähnlich verhält es sich mit den einzelnen orthodoxen
Kirchen.

Wenn sich der orthodox-altkatholische Dialog nunmehr seinem

Ziel nähert, so besteht begründete Hoffnung, dass es zu einer Gemeinschaft

kommt, in der jede Seite in der andern voll und ganz die eine,

heilige, katholische und apostolische Kirche erkennt und anerkennt,
die wir in unserem Glaubensbekenntnis bezeugen.

Wenn dieses Ziel erreicht wird, so käme dem eine Bedeutung zu, die
weit über unsere Kirche hinausweist: Die orthodoxe Kirche wird

42



nämlich immer wieder verdächtigt, doch keine ernsthaften kircheneinigenden

Schritte tun zu wollen. Dieser Verdacht wäre dann nicht
mehr möglich, und die westlichen Kirchen sähen sich vor dem Anruf,
ihr Verhältnis zur alten und einen Kirche und damit auch zur Orthodoxie

neu zu überdenken.
Wir laden alle Altkatholiken ein, sich immer intensiver auf unser

Selbstverständnis zu besinnen, sich um Kontakte mit der orthodoxen
Kirche (z. B. durch Vorträge, Reisen oder Begegnungen mit orthodoxen

Gruppen, die unter uns wohnen) zu bemühen, vor allem aber
unseren Herrn und Heiland inständig zu bitten, dass er den orthodox-
altkatholischen Dialog zu dem von allen ersehnten Ziel führe.

Von der 6. Vollversammlung verabschiedete Texte

Die Sakramente oder Mysterien der Kirche

1. Mit dem Wort «Mysterion» wird im Neuen Testament das unfass-
bare Ereignis von Gottes Heilshandeln in Christus bezeichnet. Die
Kirche, in der Christus auf ewig bleibt, ist eine Fortführung des
Mysteriums Christi, der wunderbaren Vereinigung der göttlichen mit der
menschlichen Natur. In der Kirche manifestiert sich die unsichtbare,
ungeschaffene heilbringende Gnade des dreieinigen Gottes in Verbindung

mit sinnenhaften Mitteln, historischen Einrichtungen und
konkreten Handlungen, also mit natürlichen und realen Zeichen.
Zugewendet wird diese Gnade vom Heiligen Geist, der in die Kirche
gesandt ist und in ihr alles schenkt.

2. Indem der Heilige Geist die Kirche in die ganze Wahrheit führt
(vgl. Joh. 16,13), verbürgt er ihr die für das Heil der Menschen
notwendige göttliche Gnade. Diese Gnade ist vielgestaltig und wird in
reichem Masse verliehen.

3. Zur Mitteilung der Gnade wurden von Christus während seines

irdischen Wirkens, das in Kreuz und Auferstehung seinen Höhepunkt
fand, die Mittel gestiftet, die dem Heil dienen: die heiligen Sakramente

oder Mysterien. Die Sakramente hat Christus der Kirche
übereignet. Was das Grundlegende und Wesentliche ihres gottesdienstlichen

Vollzugs in Gebet und damit verbundenen sichtbaren Zeichen
betrifft, erhielten sie ihre Gestalt durch die Apostel. Auf diese Weise
werden Stiftung und Anordnung der Sakramente auf das Neue Testament

zurückgeführt: zu einem Teil ausdrücklich und direkt auf Worte

43



und Handlungen Jesu Christi, zum anderen Teil auf indirekte
Hinweise und Handlungen Jesu sowie auf die Überzeugung seiner Jünger
und Apostel, dass sie alles, was sie für das Leben der Kirche bestimmen,

im Einklang mit dem Willen und den Anweisungen des Herrn
festsetzen und anordnen. So legen sie in bezug auf das Grundlegende
und Wesentliche des Heils nicht aus sich selbst etwas Neues oder
Willkürliches vor.

4. Die der Kirche übergebenen Sakramente sind: Taufe, Firmung,
Eucharistie, Busse, Krankensalbung, Ordination und Ehe. Obwohl
diese Aufzählung der Sakramente sich weder im Neuen Testament
noch in der Vätertradition in systematischer Weise findet, spiegelt sich

in ihr die kontinuierliche Überzeugung und Handlungsweise der Kirche

wider.
5. Die Sakramente als spezifische heiligende Handlungen führen

zur Neuschaffung und Entfaltung des Lebens in Christus durch die im

Heiligen Geist erfolgende Eingliederung der Empfänger in die Kirche
als Leib Christi. Durch die Sakramente der Kirche erlangt ein jeder
seine Entfaltung zum Leben in Christus in allen Manifestationen seiner

persönlichen und gemeinschaftlichen Existenz. Diese ganze durch
die Sakramente gewonnene neue Existenz und Entfaltung der Gläubigen

zum Leben in Christus ist ein zuverlässiger Weg in das himmlische

Reich und führt zum ewigen Leben.
6. Die Sakramente sind nicht blosse Symbole der Gnade, sondern

deren zuverlässige Träger und Vermittler. Die sinnenhaften Elemente
der Sakramente werden durch Gebet und heilige Handlungen der Kirche

geweiht und sind in den einzelnen Sakramenten auf je verschiedene

Weise mit der Mitteilung der Gnade verbunden.
7. Die Verwendung sinnenhafter Mittel in den Sakramenten ist auf

Grund der psycho-somatischen Beschaffenheit des Menschen nötig:
«Wenn du nämlich unkörperlich wärst, hätte er dir die nackten
unkörperlichen Gaben gegeben; da die Seele aber mit dem Leib verbunden
ist, gibt er dir das Geistige im Sinnenhaften» (Johannes Chrysostomos,

Hom. in Mt. 82,4: MPG 58,743).
8. Die sinnenhaften Mittel wirken nicht aus sich selbst, sondern

kraft der Gegenwart des Heiligen Geistes: «Wenn im Wasser Gnade
ist, so kommt sie nicht aus der Natur des Wassers, sondern aus der

Gegenwart des Geistes» (Basilios der Grosse, Spir. S. 15,35: MPG
32,132).

9. Es ist allgemeine Auffassung der Kirche, dass die Sakramente aus
sich heilswirksam sind. Ihre Gnade rührt vom Stifter und eigentlichen

44



Liturgen der Sakramente, Jesus Christus, her, der für immer in der
Kirche bleibt und durch sie sein Werk fortführt, und sie wird durch
den Heiligen Geist verliehen, der in der Feier der Sakramente wirkt.
Damit jedoch die Sakramente ihren heilsamen Zweck erfüllen, müssen

die Menschen ihre innere Bereitschaft, sie anzunehmen, zum
Ausdruck bringen.

10. Für die Feier der Sakramente sind die Liturgen der Kirche
notwendig. Dies sind die Bischöfe und die Priester, die diese Aufgabe
durch das Sakrament der Ordination übernehmen. Die Heilswirksamkeit

der Sakramente wird durch Unvollkommenheit oder Unwürdig-
keit des Liturgen nicht aufgehoben.

11. Es ist der dreieinige Gott, der die heiligen Sakramente wie auch
das ganze Heilswerk vollbringt: «Der Vater und der Sohn und der

Heilige Geist verwalten alles, der Priester leiht seine Zunge und stellt
seine Hand zur Verfügung» (Johannes Chrysostomos, Hom. in Joh.

86,4: MPG 59,472; vgl. auch derselbe, Hom.2 in Tim. 2,4: MPG
62,612, und Augustinus, Tract, in Ev.Joh. 6,7: MPL 35,1024).

Die Taufe

1.1 Die Taufe ist dasjenige von Gott eingesetzte Sakrament der Kirche,

durch das der im Namen der heiligen und lebenspendenden
Dreifaltigkeit Getaufte ein Glied der Kirche Christi wird, indem er durch
die Teilhabe am Mysterium des göttlichen Heilswerkes in Christus

von der Herrschaft der Sünde befreit und zu einem neuen Geschöpf in
Christus wiedergeboren wird.

1.2 Die Notwendigkeit des schon im Alten Testament vorgebildeten
Sakramentes der Taufe wurde von Jesus Christus durch seine Taufe
im Jordan verkündet, sowie durch den an die Apostel gerichteten Auftrag,

alle Völker zu Jüngern zu machen, «in dem ihr sie tauft im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes» (Mt.
28,18-20). Ohne die Wiedergeburt aus dem Wasser und dem Geist
kann der Mensch nicht in das Reich Gottes eingehen (Joh. 3,5).

1.3 Der Gläubige, der nach der Überlieferung der alten, ungeteilten
Kirche im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes

dreimal im geweihten Wasser untergetaucht wird und wieder
auftaucht, wird mit Christus begraben und aufersteht mit ihm (vgl. Kol.
2,12; Röm. 6,3-5).

1.4 Die sinnenhaften Elemente des Taufsakramentes, mit denen es

45



vollzogen wird und durch die Gottes allmächtige Gnade im Getauften
wirkt, können nicht nur als blosse Symbole oder veränderliche äussere
materielle Elemente der von den Aposteln her überlieferten kirchlichen

Taufpraxis betrachtet werden. Sie sind verbunden mit dem
Geschehen, in dem der Täufling von der Erbsünde und den persönlichen
Sünden reingewaschen und in Christus erneuert wird. In diesem Sinn
muss das Beharren der Kirche hinsichtlich der Einhaltung der apostolischen

Praxis (dreimaliges Untertauchen ins geweihte Wasser)
verstanden werden. Die Praxis der ungeteilten Kirche ist die Taufe durch
dreimaliges Untertauchen. Die Taufe durch dreimaliges Übergiessen
ist als Nottaufe in der Kirche ebenfalls bekannt.

2.1 Der Getaufte wird durch die Wirkung der göttlichen Gnade
wiedergeboren und mit Christus zu einem Leib verbunden und er
erfreut sich der Gotteskindschaft. Durch diese Verbindung zu einem
Leib wird er mit den Gläubigen aller Zeiten und Orte vereint und lebt
diese Gemeinschaft in der Kirche; er wird Bürger des Reiches Gottes
und verwirklicht in geistlichen Kämpfen sein Heil in der Hoffnung
auf die Teilhabe am Leben der kommenden Welt. Diese Wirkungen
der Taufe sind zwar ein Geschenk des dreieinigen Gottes und gründen
im Geheimnis des göttlichen Heilswerkes in Christus, doch sie setzen,
um fruchtbar zu werden, in jedem Getauften die persönliche
Annahme des göttlichen Geschenkes in Glaube, Umkehr und Werken
der Liebe voraus.

2.2 Die Erwachsenentaufe und die Kindertaufe lassen für den
Getauften dasselbe Geschenk der göttlichen Gnade wirksam werden. Der
einzige Unterschied betrifft die Zeit, zu welcher der Getaufte die
durch die Taufe geschenkte göttliche Gnade nützen und geistliche
Früchte bringen kann. Der Umstand, dass ein solches geistliches
Fruchtbringen für die Erwachsenen wie auch für die Kinder nur in
ungebrochener Einheit mit der christlichen Gemeinschaft in der
einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche möglich ist,
macht die Notwendigkeit offenkundig, dass die Getauften, seien es

Erwachsene oder Kinder, von der kirchlichen Gemeinschaft geführt
werden müssen, im Fall der Kinder besonders von den Taufpaten, die
den Glauben der Kirche im Namen der Täuflinge bekennen.

2.3 Die aufgrund der Taufe erworbene Teilhabe am Geheimnis des

Lebens, des Todes und der Auferstehung Christi hat zur natürlichen
und unmittelbaren Folge die Möglichkeit und die Notwendigkeit, dass

der Getaufte an der Gabe des an Pfingsten ausgegossenen Heiligen
Geistes teilhat und zum Sakrament der Eucharistie hinzutritt.

46



2.4 Die Taufe wird vom Bischof oder Presbyter gespendet und nur
im Notfall von einem Diakon oder auch einem Laien.

Die Firmung

1. In der Taufe wird der Mensch in der Kraft des Heiligen Geistes

wiedergeboren zum Leben in Christus. Dadurch erhält er eine neue,
geistliche Existenz. Sein geistliches Fortschreiten und das Wachstum
dessen, was er durch die Taufe erworben hat, bedürfen ebenfalls der

Gegenwart und des Wirkens des Heiligen Geistes. Die Firmung
verleiht den Getauften die Gaben des Heiligen Geistes, lässt sie persönlich

am Pfingstgeschehen teilhaben und verbürgt zugleich diese Gabe,
wie es in der orthodoxen Liturgie heisst: «Siegel der Gabe des Heiligen

Geistes. Amen».
2. Gemäss dem einmütigen Glauben der alten und ungeteilten Kirche

wird bei der Feier der Firmung die Praxis der Apostel fortgeführt,
die den Getauften die Hände auflegten, damit der Heilige Geist auf
sie herabkomme (vgl. Apg. 8,14-17; 19,1-7). Damit das neue Leben
des Menschen in Christus wachse, erfolgte nach dem Zeugnis der
östlichen und westlichen Kirchenväter unmittelbar nach der Taufe die

Firmung: «Die, welche in der Kirche getauft werden, bringt man vor
die Vorsteher der Kirche, und sie erhalten durch unser Gebet und
unsere Handauflegung den Heiligen Geist und werden so durch das Siegel

des Herrn vollendet» (Cyprian, Ep. 73,9: MPL 3,1115). «Darauf
folgt die geistliche Siegelung denn nach der Taufe im Wasser
geschieht noch die Vollendung, wenn auf das Gebet des Bischofs der

Heilige Geist ausgegossen wird» (Ambrosius, de sacram. 3,2,8: MPL
16,434). «Als jener (Christus) im Jordanfluss sich gewaschen und die
Wasser mit seiner Gottheit in Berührung gebracht hatte, stieg er wieder

empor, und es kam der Heilige Geist wesenhaft auf ihn, wobei der
Ähnliche auf dem Ähnlichen ruhte. Und ebenso wurde auch euch, die
ihr aus dem Brunnen der heiligen Wasser gestiegen seid, die Salbung
(zuteil), die das Abbild jener ist, mit der Christus gesalbt wurde» (Kyrill

von Jerusalem, Catech.myst. 3,1: MPG 33,1088-1089). «Die
Erleuchteten müssen nach der Taufe mit der himmlischen Salbung
gesalbt werden und teilhaben am Reich Christi» (Synode von Laodicäa,
Kanon 48).

3. Allein den Bischöfen war es als Nachfolger im apostolischen Amt
vorbehalten, den Getauften die Hände aufzulegen, damit ihnen die

47



Gabe des Heiligen Geistes mitgeteilt werde. Als die Zahl der Gläubigen

zunahm und die Bischöfe dieser Aufgabe nicht mehr zu genügen
vermochten, kam schon früh im Osten und eine Zeitlang zum Teil
auch im Westen die von Presbytern durchgeführte Chrisamsalbung
der Getauften auf. Die Weihe des Salböls blieb jedoch in der
ausschliesslichen Vollmacht des Bischofs (vgl. Synode von Karthago,
Kanon 6). Im grössten Teil des Westens blieb die Firmung in der Regel
dem Bischof vorbehalten; die von Synoden eingeschärfte Bestimmung,

dass die Getauften sobald als möglich nach der Taufe gefirmt
werden müssen, zeigt, dass Taufe und Firmung notwendigerweise
zusammengehören. Die Auffassung und Praxis der alten, ungeteilten
Kirche erfordert, dass die drei Initiationssakramente Taufe, Firmung
und Eucharistie, im Zusammenhang miteinander gefeiert werden,
denn auch wenn jedes in sich vollständig und von den anderen
unterscheidbar ist, gehören sie doch theologisch untrennbar zusammen und
bilden ein einheitliches Ganzes.

Die heilige Eucharistie

1. Das Sakrament der heiligen Eucharistie ist der Mittelpunkt des ganzen

Lebens der Kirche. In diesem Sakrament ist Christus wirklich und
wesenhaft gegenwärtig: er bringt sich auf unblutige Weise als Opfer
dar und teilt sich den Gläubigen mit zur immer neuen realen
Vergegenwärtigung seines ein für allemal blutig dargebrachten Kreuzesopfers.

So ist die Eucharistie zugleich Sakrament und wirkliches Opfer.
In diesem Sakrament empfangen die Gläubigen den Leib und das Blut
Christi, werden dadurch mit ihm und durch ihn miteinander vereint
und haben Anteil an der Kraft seines Heilswerkes, das seinen Höhepunkt

in seinem Kreuzopfer und seiner Auferstehung hat.
2. Die Eucharistie hat der Herr selbst eingesetzt. Vor dem Pascha

nahm der Herr beim Mahl das Brot, sprach den Lobpreis, brach es,

gab es den Jüngern und sprach: «Das ist mein Leib.» Und er nahm
den Kelch, sprach das Dankgebet, gab ihn ihnen und sprach: «Trinkt
alle daraus, denn dies ist mein Blut, das Blut des Neuen Bundes, das

für viele vergossen wird zur Vergebung der Sünden. Das tut zu meinem

Gedächtnis» (vgl. Mt. 26,26-29; Mk. 14,22-25; Lk. 22,14-23;
I.Kor. 11,23-25).

3. Unter Brot und Wein, die in der Eucharistie konsekriert und
gewandelt werden, ist der Herr selbst Mensch wahrhaft und wirklich auf

48



übernatürliche Weise gegenwärtig und teilt sich den Gläubigen mit.
Brot und Wein sind nach der Konsekration Leib und Blut Christi und
nicht blosse Symbole seines Leibes und Blutes. «Das Brot und der
Wein sind nicht Abbild des Leibes und des Blutes des Herrn - das sei

fern -, sondern der vergottete Leib des Herrn selbst; sprach doch der
Herr selber: <Das ist> nicht das Abbild meines Leibes, sondern <mein

Leib> und nicht das Abbild meines Blutes, sondern <mein Blut>»
(Johannes von Damaskus, Expos, fid. 4,13: MPG 94,1148 f.). Nach der
Verkündigung der 7. Ökumenischen Synode «haben weder der Herr,
noch die Apostel und Väter das vom Priester dargebrachte unblutige
Opfer Bild genannt, sondern den Leib und das Blut selbst vor der
Konsekration wurden sie Abbilder genannt, nach der Konsekration
heissen sie im eigentlichen Sinn Leib und Blut Christi, sind es und
werden so geglaubt» (Mansi 13,265).

4. Die Eucharistie stellt das ganze Werk der göttlichen Ökonomie in
Christus dar, das in seinem Kreuzesopfer und seiner Auferstehung
seinen Höhepunkt hat. Das eucharistische Opfer steht in direkter Beziehung

zum Kreuzesopfer. Das Opfer von Golgotha wird gewiss nicht
wiederholt. Es ist ein für allemal geschehen (Hebr. 7,27). Aber die
Eucharistie ist viel mehr als ein symbolisches oder erinnerndes Bild jenes
Opfers. Sie ist dasselbe Opfer, sakramental gefeiert. Sie wird zum
Gedächtnis des Herrn gefeiert («Tut dies zu meinem Gedächtnis») und
ist nicht ein blosses, sondern ein wirkliches und wahres Gedächtnis
und eine wirkliche und wahre Wiedervergegenwärtigung des Opfers
Christi. Vor uns sind des Herrn Leib und Blut selbst. «Jenes (Opfer)
bringen wir auch jetzt dar, nämlich das einst dargebrachte und unaus-
schöpfliche. Dies geschieht zum Gedächtnis dessen, was einst geschehen

ist; denn er sagt: <Tut dies zu meinem Gedächtnis). Nicht ein
(immer) anderes Opfer, wie der (jüdische) Hohepriester damals, sondern
stets dasselbe bringen wir dar; oder vielmehr: wir wirken ein Gedächtnis

des Opfers» (Johannes Chrysostomos, Hom. in Hebr. 17,3: MPG
63,131). «Und da wir das Gedächtnis seines Leidens in all unseren
Opferfeiern begehen - das Leiden des Herrn ist nämlich das Opfer,
das wir darbringen -, dürfen wir nichts anderes tun, als was er getan
hat» (Cyprian, Ep. 63,17: MPL 4,387).

5. Vollziehender Priester jeder Eucharistie ist der Herr selbst. «Du
bist es, der darbringt und der dargebracht wird, der annimmt und der

ausgeteilt wird, Christus, unser Gott (Gebet zum Cherubimhymnus).
«Er ist der Priester; er selbst ist es, der darbringt, und er selbst ist die

dargebrachte Gabe» (Augustinus, Civ. 10,20: MPL 41,298; vgl. Am-

49



brosius, in ps.38 enarr.25: MPL 14,1051 f.; Patr. 9,38: PL 14,686). Die

ganze eucharistische Versammlung, Klerus und Volk, hat in organischer

Weise am Vollzug der eucharistischen Feier teil; Liturgen des

Sakramentes sind Bischof und Priester. Die Praxis der Kirche und die
Kanones verbieten den Diakonen «darzubringen» (vgl. 1. Ökumenische

Synode, Kanon 18).
6. Nach apostolischer Tradition und Praxis wird in der Eucharistie

gesäuertes Brot gebraucht. Die Verwendung von ungesäuertem Brot
im Westen ist eine spätere Praxis. Ferner wird Wein gebraucht - «die
Frucht des Weinstocks» (Mk. 14,25) -, der von altersher mit Wasser

gemischt wird (vgl. Irenäus, adv.haer. 5,2,3: MPG 7,1125; Cyprian,
Ep. 63: MPL 4,372-389).

7. Die Konsekration von Brot und Wein in der Eucharistie
geschieht durch das ganze eucharistische Gebet. Die Worte des Herrn
«Nehmt, esst Trinkt alle daraus» im eucharistischen Gebet, das als

Ganzes konsekrierenden Charakter hat, bewirken nicht für sich allein
die Wandlung von Brot und Wein der Eucharistie zu Leib und Blut
Christi. Die Wandlung wird durch den Heiligen Geist bewirkt, um
dessen Herabkunft in der Epiklese gebetet wird.

8. An der Eucharistie haben, nach entsprechender Vorbereitung,
alle Gläubigen teil; denn wer nicht teilhat am Tisch des Herrn, hat
auch nicht teil am Leben in Christus: «Wenn ihr das Fleisch des

Menschensohnes nicht esst und sein Blut nicht trinkt, habt ihr das Leben
nicht in euch» (Joh. 6,53). Nach der seit alters herrschenden Praxis
der Kirche werden auch die Säuglinge nicht von der Eucharistie
ferngehalten, und noch viel weniger die Kinder. Nur die Nichtgetauften,
die Häretiker, die von der Kirche Getrennten und diejenigen, denen es

aus irgendeinem Grund kirchlich untersagt ist, sind von der Teilhabe
am Sakrament ausgeschlossen (vgl. Johannes von Damaskus, Expos,
fid. 4,13 : MPG 94,1153). Die Gläubigen kommunizieren unter beiden
Gestalten, wie es beim letzten Abendmahl des Herrn selbst geschah.

9. In der Eucharistie werden die Gläubigen durch die Gemeinschaft
mit dem Leib und Blut des Herrn mit ihm und miteinander vereint
und bilden zusammen einen Leib. «Denn ein Brot ist es. Darum sind
wir viele ein Leib, denn wir alle haben teil an dem einen Brot» (1. Kor.
10,17). «Weil wir an dem einen Brot teilhaben, werden wir alle ein

Leib Christi und ein Blut und untereinander Glieder, sind also mit
Christus zu einem Leib vereint» (Johannes von Damaskus, Expos, fid.
4.13: MPG 94,1153). Durch die Vereinigung mit Christus wird der

Gläubige mit Gnade und mit all den geistlichen Gaben und Segens-

50



Wirkungen erfüllt, welche die Vereinigung mit Christus mit sich bringt.
Er macht im geistlichen Leben Fortschritte, vervollkommnet sich und
hat so die Hoffnung auf die Auferstehung zum ewigen Leben und die
volle Teilhabe am herrlichen und seligen Reich Christi.

Nachtrag zu «Orthodox-altkatholischem Dialog»
IKZ 74 (1984) 195-202

Teilnehmer an der Sitzung im Orthodoxen Zentrum
in Chambésy-Genf (3.-10. Oktober 1983)

Orthodoxe Mitglieder

Ökumenisches Patriarchat:
Damaskinos, Metropolit der Schweiz, Vorsitzender;
Prof. Emmanuel Photiadis

Patriarchat Alexandrien:
Parthenios, Metropolit von Karthago

Patriarchat Jerusalem:
Kornelios, Erzbischof von Sebasteia;
Chrysostomos, Metropolit von Peristerion

Patriarchat Moskau:
Simon, Erzbischof von Riazan und Kasimov;
Prof. Nikolaj Gundjajev, Erzpriester

Patriarchat Rumänien:
Adrian, Erzbischof der rumänisch-orthodoxen Erzdiözese für
Mittel- und Westeuropa

Kirche von Zypern:
Barnabas, Suffraganbischof von Salamis;
Dr. Benedikt Englesakis

Kirche von Griechenland:
Prof.Dr. Johannes Kalogirou;
Prof. Vlassios Phidas, Sekretär

Kirche von Polen:
Dr. Serafin Zelezniakowicz, Erzpriester;
Dr. Marian Bendza

Kirche von Finnland:
Ambrosius, Mönchspriester aus Vaiamo

51



Altkatholische Mitglieder

Kirche der Schweiz:
Léon Gauthier, Bischof, Vorsitzender;
Prof. Herwig Aldenhoven

Kirche von Holland:
Prof. Peter Johannes Maan, Kanonikus

Kirche von Deutschland:
Prof. Ernst Hammerschmidt, Priester, Sekretär;
Prof. Christian Oeyen, Priester

Kirche von Österreich:
Dr. Günter Dolezal, Priester

Kirche von Polen:
Tadeusz R. Majewski, Bischof;
Prof. Maksymilian Rode, Bischof

Orthodoxe Berater:
Basilios Karajannis, Archimandrit;
Elias Kfoury, Archimandrit;
Grigorij Skobej;
Prof. Dr. Theodor Zissis

Altkatholische Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester;
Urs von Arx, Priester;
Dieter Prinz, Priester;
Wiktor Wysoczaiiski, Suffraganbischof

52


	Orthodox-altkatholischer Dialog

