Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 1

Artikel: Orthodox-altkatholischer Dialog
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404724

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Orthodox-altkatholischer Dialog
Offizieller Tagungsbericht

Die VI.Vollversammlung der gemeinsamen Kommission fiir den or-
thodox-altkatholischen Dialog tagte im Konferenzzentrum «ter Eem»
in Amersfoort (Niederlande) vom 30.September bis 5.Oktober 1985.
An der Vollversammlung, die von den Priasidenten der Kommission,
Metropolit Damaskinos von der Schweiz und Bischof Léon Gauthier
der Christkatholischen Kirche der Schweiz, geleitet wurde, nahmen
Vertreter fast aller orthodoxen und altkatholischen Kirchen teil. Die
Arbeit wurde mit einer Ansprache der Priasidenten eroffnet. Es wurde
eine Grussbotschaft Seiner Heiligkeit des Okumenischen Patriarchen
Dimitrios I. von Konstantinopel verlesen. Der Erzbischof von Ut-
recht, Mgr. Antonius Jan Glazemaker, empfing die Mitglieder der
Vollversammlung im Priesterseminar zu Amersfoort.

In den Sitzungen, die jeweils mit einem orthodoxen bzw. altkatholi-
schen Gottesdienst begannen, wurden vier gemeinsame Texte, die die
Subkommission auf Thasos im September 1984 vorbereitet hatte, be-
handelt:

I. Die Sakramente oder Mysterien der Kirche
2. Die Taufe

3. Die Firmung

4. Die heilige Eucharistie.

Nach eingehender Diskussion einigten sich die Mitglieder der
Kommission auf die endgiiltige Fassung der Texte, die nach der ein-
helligen Uberzeugung der Orthodoxen und der Altkatholiken die
Lehre ihrer Kirchen wiedergeben. Die Texte wurden von allen Vertre-
tern der beiden Seiten unterschrieben.

Die néchste Vollversammlung der gemeinsamen Kommission wird
in zwei Jahren zusammentreten, um mit der Behandlung der Sakra-
mente der Busse, Kranken6lung, Ordination und Ehe, der Eschatolo-
gie sowie der Voraussetzungen und Konsequenzen der vollen kirchli-
chen Gemeinschaft ihre Arbeit abzuschliessen.

Unterschrieben von den beiden Prisidenten und Sekretiaren

37



An der 6. Vollversammlung nahmen die folgenden Theologen teil:

Orthodoxe Mitglieder

Okumenisches Patriarchat:
Damaskinos, Metropolit der Schweiz, Vorsitzender
Prof. Emmanuel Photiadis

Patriarchat Alexandrien:
Parthenios, Metropolit von Karthago

Patriarchat Antiochien:
Gregor Saliby, Archimandrit

Patriarchat Jerusalem:
Kornelios, Erzbischof von Sebasteia;
Chrysostomos, Metropolit von Peristerion

Patriarchat Moskau:
Mefody, Erzbischof von Voronej und Lipetsk;
Prof. Nikolaj Gundjajev, Erzpriester

Patriarchat Serbien:
Milos Vesin

Patriarchat Ruménien:
Adrian, Erzbischof der ruméanisch-orthodoxen Erzditzese fiir
Mittel- und Westeuropa

Kirche von Zypern:
Barnabas, Bischof von Salamis;
Paulos Mantovanis, Archimandrit

Kirche von Griechenland:
Prof. Johannes Kalogirou;
Prof. Vlassios Phidas, Sekretéar

Kirche von Polen:
Dr. Marian Bendza

Kirche der Tschechoslovakei:
Radivoj Jakovlevic, Erzpriester

38



Kirche von Finnland:
Timo Lehmuskoski, Priester

Orthodoxe Berater:
Prof. Theodor Zissis;
Prokopios, Metropolit von Philippi;
Grigorij Skobej;
Sergej Gordeev

Altkatholische Mitglieder

Kirche der Schweiz:
Léon Gauthier, Bischof, Vorsitzender;
Prof. Herwig Aldenhoven

Kirche von Holland:
Prof. Peter Maan, Priester;
Dr. Martien Parmentier, Priester

Kirche von Deutschland:
Paul Berbers, Priester

Kirche von Osterreich:
Prof. Ernst Hammerschmidt, Priester, Sekretir;
Dr. Gilinter Dolezal, Priester

Kirche der USA und Kanadas:
Stanley Skrzypek, Dekan;
Thaddeus Peplowski, Dekan

Kirche von Polen:
Prof. Maksimilian Rode, Bischof;
Dr. Wiktor Wysoczanski, Bischof

Altkatholische Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester;
Dr. Urs von Arx, Priester;
Koenraad Ouwens, Priester

Wenn die ndchste Vollversammlung die vorgesehenen Texte verab-
schieden kann, dann ist das Dialogprogramm, wie es 1973 vereinbart

worden ist (IKZ 1973, 2./3. Heft, S.182-192), abgeschlossen. Es wird

39



fiir die bestehenden Texte jetzt schon (zum Teil ist es bereits gesche-
hen) und fiir die tibrigen nach deren Verabschiedung durch die Kom-
mission darum gehen, dass alle beteiligten Kirchen ihre Kritik an den
Texten der Kommission mitteilen. Nach deren Einarbeitung in die
Texte sollte der Weg frei sein fiir eine gegenseitige Anerkennung als
die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche und damit fiir
die Aufnahme der vollen kirchlichen Gemeinschaft.

Die altkatholischen Teilnehmer beschlossen, den altkatholischen
Mitgliedern der Subkommission den Auftrag zu geben, ein Orientie-
rungsschreiben iber die altkatholische 6kumenische Aufgabe zu er-
stellen, welches den altkatholischen Bischofen iiberreicht werden solle
mit der Bitte um Veroffentlichung in ihren Presseorganen. Die Sub-
kommission hat diesen Auftrag erfiillt. Der Entwurf zu diesem - hier
abgedruckten — Schreiben ist allen altkatholischen Mitgliedern und
Beratern der Dialogkommission zugestellt worden mit der Bitte, inner-
halb einer Frist von 6 Wochen ihre Kritik vorzubringen. Alle derart
eingebrachten Wiinsche konnten vollumfianglich beriicksichtigt wer-
den.

Peter Amiet

Im Auftrag der altkatholischen Mitglieder der orthodox-altkatholi-
schen Dialogkommission unterbreiten die altkatholischen Mitglieder
der Subkommission den altkatholischen Bischéfen dieses Schreiben
mit der Bitte, es in der Presse ihrer Kirchen zu veréffentlichen.

Die 6kumenische Aufgabe der altkatholischen Kirche

Der orthodox-altkatholische Dialog nidhert sich seinem Ziel. Wenn
das Ziel erreicht wird, werden wir Grund zu besonderer Freude ha-
ben: Damit wird sich eine zentrale Hoffnung unserer Kirche erfiillen.

Die Beziehungen zu Kirchen, die uns nach unseren Lindern und
unserem kulturellen Empfinden ndherstehen, mogen vielleicht man-
chen von uns - begreiflicherweise — wichtiger scheinen. Im Verkehr
mit diesen werden jedoch die altkatholischen Anliegen, die der Grund
dafiir sind, dass sich die holldndische Kirche nicht zerstéren liess und
es in andern Lindern zur Organisation altkatholischer Kirchen kam,
nur selten in threr ganzen Bedeutung gewiirdigt und wirksam.

Wir wiinschen nichts mehr als die vollkommene Einheit der ganzen

40



Christenheit. Wir haben uns aber zu fragen, wie sowohl nach unserem
Selbstverstindnis wie nach unseren Maoglichkeiten unsere dkumeni-
sche Aufgabe zu sehen ist. Jeder, der sich bemiiht, im 6kumenischen
Bestreben der Konfessionen den altkatholischen Standort realistisch
zu sehen, wird erkennen, dass es eine unserer Hauptaufgaben ist, eine
Briicke zu schlagen iiber die grosse Kirchenspaltung zwischen West
und Ost, die sich rund 500 Jahre vor der innerwestlichen Spaltung der
Reformation ereignet hatte. Mit der Erfiillung dieser Aufgabe erwei-
sen wir auch den anderen westlichen Kirchen einen Dienst. Unter al-
len westlichen Kirchen sind wir diejenige, welche im Sinne ihrer Ut-
rechter Erklarung am konsequentesten die Einheit der Kirche so ver-
steht, dass dabei die Einheit mit der alten Kirche, wie sie von Christus
herstammt, gesucht und gewahrt werden muss. Und darin sind wir der
ostlichen orthodoxen Kirche am ndchsten. Wir stehen ihr also nicht
primdr aus Griinden kultureller Affinitdt nahe, sondern aus dem
Grund unseres Glaubens. Konsequenter als alle andern westlichen
Kirchen wollen wir den Glauben der alten Kirche weiterfithren, und
wir lehnen die Schaffung eines neuen Glaubens oder einer neuen Kir-
che ab. In einer relativen Nihe zu uns darf man auch die anglikani-
sche Kirche sehen, mit der fast die Hilfte der Altkatholiken 1931 ein
Interkommunionsabkommen geschlossen hat. Vom Herkommen her
wissen wir uns selbstverstidndlich auch in grosser Ndhe zur romisch-
katholischen Kirche, und es gilt unser Interesse auch den Evangeli-
schen, die unsere Anliegen als Hilfe erfahren, sich dem Glauben der
alten Kirche zu ndhern. Wir diirfen dabei nicht iibersehen, dass es re-
formatorische Fragen gibt, die auch von uns verarbeitet und beant-
wortet werden wollen.

Da wir auf dem Boden des dkumenischen Glaubensbekenntnisses,
wie es einst von der ganzen Kirche angenommen worden war, stehen,
haben wir unsere Krifte aber vorrangig fiir die Gemeinschaft mit je-
nen Christen einzusetzen, die auf demselben Boden stehen: mit den
Orthodoxen. Wenn wir die Aufgabe, Mittler zwischen der Kirche des
Ostens und der des Westens zu sein, im vollen Umfang und mit aller
Unbedingtheit wahrnehmen, sind wir ein Mahnmal fiir die Einheit der
urspriinglichen Kirche Christi. Wenn wir diese Aufgabe aber vernach-
ldssigen, geben wir die eigene Identitit auf und werden zu einer farb-
losen konfessionellen Gruppe, die auch anderen Kirchen gegeniiber
in ithrem 6kumenischen Bemiihen geschwicht wire.

Der orthodox-altkatholische Dialog hat eine lange und wechsel-
volle Geschichte. Ein erster, ernstlich zu Hoffnungen berechtigender,

41



allerdings im wesentlichen schriftlich durchgefiihrter Versuch wurde
durch den Ersten Weltkrieg gewaltsam beendet; ein zweiter Anlauf
mit dem Hohepunkt 1931 schlug unter anderem deshalb fehl, weil
massgebende Vertreter der Orthodoxie den Eindruck hatten, dass un-
sere Kirche den Anglikanern gegeniiber einen anderen Glauben ver-
trete als gegeniiber den Orthodoxen und damit fiir sie unglaubwiirdig
wurde. Dennoch stehen wir heute wiederum in einer ebenso ernsten
wie entscheidenden Phase. Bei keinem der fritheren Kontakte war die
ganze orthodoxe Kirche mit uns im Gesprich: der jetzige Dialog ist
der erste mit der gesamten Orthodoxie. Dies ist iiberhaupt unser erster
Dialog mit einer anderen grossen Kirche in threr Gesamtheit. Auch an
Sorgfalt ldsst sich keiner unserer bisherigen Dialoge mit dem jetzigen
vergleichen. Es ist zudem erstaunlich, mit welchem Einsatz sich die
orthodoxe Weltkirche um den Dialog mit unserer zahlenmaissig klei-
nen Gemeinschaft bemiiht; noch keine Kirche hat es ihr darin gleich-
getan. Hinter diesem Einsatz steht ein Bewusstsein, das primir und
vor allem andern durch den Glauben bestimmt ist.

Fiir den gegenwirtigen Dialog wurde 1973 von beiden Kirchen ge-
meinsam ein Programm aufgestellt, das seither konsequent durchge-
fuhrt wurde und in drei Jahren abgeschlossen sein soll. Eine ortho-
dox-altkatholische Kommission erstellt jeweils iber die zentralen und
grundlegenden Kapitel des Glaubens gemeinsame Texte, die sie ihren
Kirchen iibergibt. Die beiden Kirchen haben dann die Texte kritisch
zu betrachten, was zum Teil auch schon geschehen ist. Die Kritik
muss verarbeitet werden, und dann haben die Kirchen zu entscheiden,
ob sie einander — unter Wahrung des jeweils besonderen Gepréges als
Ostliche oder westliche Kirche — voll und ganz als die eine und selbe
Kirche Christi anerkennen kénnen.

Dass Einheit der Kirche keineswegs Uniformitdt bedeuten muss, ist
eine uns vertraute Erkenntnis, ist doch schon das Geprige der einzel-
nen altkatholischen Kirchen innerhalb der Utrechter Union sehr ver-
schieden. Ahnlich verhilt es sich mit den einzelnen orthodoxen Kir-
chen.

Wenn sich der orthodox-altkatholische Dialog nunmehr seinem
Ziel nihert, so besteht begriindete Hoffnung, dass es zu einer Gemein-
schaft kommt, in der jede Seite in der andern voll und ganz die eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche erkennt und anerkennt,
die wir in unserem Glaubensbekenntnis bezeugen.

Wenn dieses Ziel erreicht wird, so kime dem eine Bedeutung zu, die
weit iliber unsere Kirche hinausweist: Die orthodoxe Kirche wird

42



ndmlich immer wieder verdichtigt, doch keine ernsthaften kirchenei-
nigenden Schritte tun zu wollen. Dieser Verdacht wire dann nicht
mehr moglich, und die westlichen Kirchen sihen sich vor dem Anruf,
ihr Verhdltnis zur alten und einen Kirche und damit auch zur Ortho-
doxie neu zu iiberdenken.

Wir laden alle Altkatholiken ein, sich immer intensiver auf unser
Selbstverstindnis zu besinnen, sich um Kontakte mit der orthodoxen
Kirche (z. B. durch Vortrige, Reisen oder Begegnungen mit orthodo-
xen Gruppen, die unter uns wohnen) zu bemiihen, vor allem aber un-
seren Herrn und Heiland instindig zu bitten, dass er den orthodox-
altkatholischen Dialog zu dem von allen ersehnten Ziel fiihre.

Von der 6. Vollversammlung verabschiedete Texte

Die Sakramente oder Mysterien der Kirche

1. Mit dem Wort «Mysterion» wird im Neuen Testament das unfass-
bare Ereignis von Gottes Heilshandeln in Christus bezeichnet. Die
Kirche, in der Christus auf ewig bleibt, ist eine Fortfiihrung des My-
steriums Christi, der wunderbaren Vereinigung der gottlichen mit der
menschlichen Natur. In der Kirche manifestiert sich die unsichtbare,
ungeschaffene heilbringende Gnade des dreieinigen Gottes in Verbin-
dung mit sinnenhaften Mitteln, historischen Einrichtungen und kon-
kreten Handlungen, also mit natiirlichen und realen Zeichen. Zuge-
wendet wird diese Gnade vom Heiligen Geist, der in die Kirche ge-
sandt ist und in ihr alles schenkt.

2. Indem der Heilige Geist die Kirche in die ganze Wahrheit fiihrt
(vgl. Joh. 16,13), verbiirgt er ihr die fiir das Heil der Menschen not-
wendige gottliche Gnade. Diese Gnade ist vielgestaltig und wird in
reichem Masse verliehen.

3. Zur Mitteilung der Gnade wurden von Christus wihrend seines
irdischen Wirkens, das in Kreuz und Auferstehung seinen Héhepunkt
fand, die Mittel gestiftet, die dem Heil dienen: die heiligen Sakra-
mente oder Mysterien. Die Sakramente hat Christus der Kirche iiber-
eignet. Was das Grundlegende und Wesentliche ihres gottesdienstli-
chen Vollzugs in Gebet und damit verbundenen sichtbaren Zeichen
betrifft, erhielten sie ihre Gestalt durch die Apostel. Auf diese Weise
werden Stiftung und Anordnung der Sakramente auf das Neue Testa-
ment zurtickgefiihrt: zu einem Teil ausdriicklich und direkt auf Worte

43



und Handlungen Jesu Christi, zum anderen Teil auf indirekte Hin-
weise und Handlungen Jesu sowie auf die Uberzeugung seiner Jinger
und Apostel, dass sie alles, was sie fiir das Leben der Kirche bestim-
men, im Einklang mit dem Willen und den Anweisungen des Herrn
festsetzen und anordnen. So legen sie in bezug auf das Grundlegende
und Wesentliche des Heils nicht aus sich selbst etwas Neues oder
Willkiirliches vor.

4. Die der Kirche iibergebenen Sakramente sind: Taufe, Firmung,
Eucharistie, Busse, Krankensalbung, Ordination und Ehe. Obwohl
diese Aufzdhlung der Sakramente sich weder im Neuen Testament
noch in der Vitertradition in systematischer Weise findet, spiegelt sich
in ihr die kontinuierliche Uberzeugung und Handlungsweise der Kir-
che wider.

5. Die Sakramente als spezifische heiligende Handlungen fiihren
zur Neuschaffung und Entfaltung des Lebens in Christus durch die im
Heiligen Geist erfolgende Eingliederung der Empfidnger in die Kirche
als Leib Christi. Durch die Sakramente der Kirche erlangt ein jeder
seine Entfaltung zum Leben in Christus in allen Manifestationen sei-
ner persdnlichen und gemeinschaftlichen Existenz. Diese ganze durch
die Sakramente gewonnene neue Existenz und Entfaltung der Glaubi-
gen zum Leben in Christus ist ein zuverldssiger Weg in das himmli-
sche Reich und fiihrt zum ewigen Leben.

6. Die Sakramente sind nicht blosse Symbole der Gnade, sondern
deren zuverlissige Triger und Vermittler. Die sinnenhaften Elemente
der Sakramente werden durch Gebet und heilige Handlungen der Kir-
che geweiht und sind in den einzelnen Sakramenten auf je verschie-
dene Weise mit der Mitteilung der Gnade verbunden.

7. Die Verwendung sinnenhafter Mittel in den Sakramenten ist auf
Grund der psycho-somatischen Beschaffenheit des Menschen notig:
«Wenn du ndmlich unkérperlich wirst, hétte er dir die nackten unkor-
perlichen Gaben gegeben; da die Seele aber mit dem Leib verbunden
ist, gibt er dir das Geistige im Sinnenhaften» (Johannes Chrysosto-
mos, Hom. in Mt. 82,4: MPG 58,743).

8. Die sinnenhaften Mittel wirken nicht aus sich selbst, sondern
kraft der Gegenwart des Heiligen Geistes: «Wenn im Wasser Gnade
ist, so kommt sie nicht aus der Natur des Wassers, sondern aus der
Gegenwart des Geistes» (Basilios der Grosse, Spir.S. 15,35: MPG
32,132).

9. Es ist allgemeine Auffassung der Kirche, dass die Sakramente aus
sich heilswirksam sind. [hre Gnade rithrt vom Stifter und eigentlichen

44



Liturgen der Sakramente, Jesus Christus, her, der fir immer in der
Kirche bleibt und durch sie sein Werk fortfiihrt, und sie wird durch
den Heiligen Geist verlichen, der in der Feier der Sakramente wirkt.
Damit jedoch die Sakramente ihren heilsamen Zweck erfiillen, miis-
sen die Menschen ihre innere Bereitschaft, sie anzunehmen, zum Aus-
druck bringen.

10. Fiir die Feier der Sakramente sind die Liturgen der Kirche not-
wendig. Dies sind die Bischofe und die Priester, die diese Aufgabe
durch das Sakrament der Ordination ibernehmen. Die Heilswirksam-
keit der Sakramente wird durch Unvollkommenheit oder Unwiirdig-
keit des Liturgen nicht aufgehoben. ‘

11. Es ist der dreieinige Gott, der die heiligen Sakramente wie auch
das ganze Heilswerk vollbringt: «Der Vater und der Sohn und der
Heilige Geist verwalten alles, der Priester leiht seine Zunge und stellt
seine Hand zur Verfiigung» (Johannes Chrysostomos, Hom. in Joh.
86,4: MPG 59,472; vgl. auch derselbe, Hom.2 in Tim. 2,4: MPG
62,612, und Augustinus, Tract. in Ev.Joh. 6,7: MPL 35,1024).

Die Taufe

.1 Die Taufe ist dasjenige von Gott eingesetzte Sakrament der Kir-
che, durch das der im Namen der heiligen und lebenspendenden Drei-
faltigkeit Getaufte ein Glied der Kirche Christi wird, indem er durch
die Teilhabe am Mysterium des gottlichen Heilswerkes in Christus
von der Herrschaft der Siinde befreit und zu einem neuen Geschdpf in
Christus wiedergeboren wird.

1.2 Die Notwendigkeit des schon im Alten Testament vorgebildeten
Sakramentes der Taufe wurde von Jesus Christus durch seine Taufe
im Jordan verkiindet, sowie durch den an die Apostel gerichteten Auf-
trag, alle Volker zu Jiingern zu machen, «in dem ihr sie tauft im Na-
men des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes» (Mt.
28,18-20). Ohne die Wiedergeburt aus dem Wasser und dem Geist
kann der Mensch nicht in das Reich Gottes eingehen (Joh. 3,5).

1.3 Der Glaubige, der nach der Uberlieferung der alten, ungeteilten
Kirche im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Gei-
stes dreimal im geweihten Wasser untergetaucht wird und wieder auf-
taucht, wird mit Christus begraben und aufersteht mit ihm (vgl. Kol.
2,12: Rom. 6,3-5).

1.4 Die sinnenhaften Elemente des Taufsakramentes, mit denen es

45



vollzogen wird und durch die Gottes allmichtige Gnade im Getauften
wirkt, konnen nicht nur als blosse Symbole oder verdnderliche dussere
materielle Elemente der von den Aposteln her iiberlieferten kirchli-
chen Taufpraxis betrachtet werden. Sie sind verbunden mit dem Ge-
schehen, in dem der Tdufling von der Erbsiinde und den persénlichen
Stinden reingewaschen und in Christus erneuert wird. In diesem Sinn
muss das Beharren der Kirche hinsichtlich der Einhaltung der aposto-
lischen Praxis (dreimaliges Untertauchen ins geweihte Wasser) ver-
standen werden. Die Praxis der ungeteilten Kirche ist die Taufe durch
dreimaliges Untertauchen. Die Taufe durch dreimaliges Ubergiessen
ist als Nottaufe in der Kirche ebenfalls bekannt.

2.1 Der Getaufte wird durch die Wirkung der gottlichen Gnade
wiedergeboren und mit Christus zu einem Leib verbunden und er er-
freut sich der Gotteskindschaft. Durch diese Verbindung zu einem
Leib wird er mit den Glaubigen aller Zeiten und Orte vereint und lebt
diese Gemeinschaft in der Kirche; er wird Biirger des Reiches Gottes
und verwirklicht in geistlichen Kimpfen sein Heil in der Hoffnung
auf die Teilhabe am Leben der kommenden Welt. Diese Wirkungen
der Taufe sind zwar ein Geschenk des dreieinigen Gottes und griinden
im Geheimnis des gottlichen Heilswerkes in Christus, doch sie setzen,
um fruchtbar zu werden, in jedem Getauften die personliche An-
nahme des gottlichen Geschenkes in Glaube, Umkehr und Werken
der Liebe voraus.

2.2 Die Erwachsenentaufe und die Kindertaufe lassen fiir den Ge-
tauften dasselbe Geschenk der gottlichen Gnade wirksam werden. Der
einzige Unterschied betrifft die Zeit, zu welcher der Getaufte die
durch die Taufe geschenkte gottliche Gnade niitzen und geistliche
Friichte bringen kann. Der Umstand, dass ein solches geistliches
Fruchtbringen fiir die Erwachsenen wie auch fiir die Kinder nur in
ungebrochener Einheit mit der christlichen Gemeinschaft in der ei-
nen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche moglich ist,
macht die Notwendigkeit offenkundig, dass die Getauften, seien es
Erwachsene oder Kinder, von der kirchlichen Gemeinschaft gefiihrt
werden miissen, im Fall der Kinder besonders von den Taufpaten, die
den Glauben der Kirche im Namen der Tduflinge bekennen.

2.3 Die aufgrund der Taufe erworbene Teilhabe am Geheimnis des
Lebens, des Todes und der Auferstehung Christi hat zur natiirlichen
und unmittelbaren Folge die Moglichkeit und die Notwendigkeit, dass
der Getaufte an der Gabe des an Pfingsten ausgegossenen Heiligen
Geistes teilhat und zum Sakrament der Eucharistie hinzutritt.

46



2.4 Die Taufe wird vom Bischof oder Presbyter gespendet und nur
im Notfall von einem Diakon oder auch einem Laien.

Die Firmung

. In der Taufe wird der Mensch in der Kraft des Heiligen Geistes
wiedergeboren zum Leben in Christus. Dadurch erhilt er eine neue,
geistliche Existenz. Sein geistliches Fortschreiten und das Wachstum
dessen, was er durch die Taufe erworben hat, bediirfen ebenfalls der
Gegenwart und des Wirkens des Heiligen Geistes. Die Firmung ver-
leiht den Getauften die Gaben des Heiligen Geistes, l4sst sie persdn-
lich am Pfingstgeschehen teilhaben und verbiirgt zugleich diese Gabe,
wie es in der orthodoxen Liturgie heisst: «Siegel der Gabe des Heili-
gen Geistes. Amen».

2. Gemiss dem einmiitigen Glauben der alten und ungeteilten Kir-
che wird bei der Feier der Firmung die Praxis der Apostel fortgefiihrt,
die den Getauften die Hande auflegten, damit der Heilige Geist auf
sie herabkomme (vgl. Apg. 8,14-17; 19,1-7). Damit das neue Leben
des Menschen in Christus wachse, erfolgte nach dem Zeugnis der Ost-
lichen und westlichen Kirchenviter unmittelbar nach der Taufe die
Firmung: «Die, welche in der Kirche getauft werden, bringt man vor
die Vorsteher der Kirche, und sie erhalten durch unser Gebet und un-
sere Handauflegung den Heiligen Geist und werden so durch das Sie-
gel des Herrn vollendet» (Cyprian, Ep. 73,9: MPL 3,1115). «Darauf
folgt die geistliche Siegelung ... denn nach der Taufe im Wasser ge-
schieht noch die Vollendung, wenn auf das Gebet des Bischofs der
Heilige Geist ausgegossen wird» (Ambrosius, de sacram. 3,2,8: MPL
16,434). «Als jener (Christus) im Jordanfluss sich gewaschen und die
Wasser mit seiner Gottheit in Beriihrung gebracht hatte, stieg er wie-
der empor, und es kam der Heilige Geist wesenhaft auf ithn, wobei der
Ahnliche auf dem Ahnlichen ruhte. Und ebenso wurde auch euch, die
ihr aus dem Brunnen der heiligen Wasser gestiegen seid, die Salbung
(zuteil), die das Abbild jener ist, mit der Christus gesalbt wurde» (Ky-
rill von Jerusalem, Catech.myst. 3,1: MPG 33,1088-1089). «Die Er-
leuchteten miissen nach der Taufe mit der himmlischen Salbung ge-
salbt werden und teilhaben am Reich Christi» (Synode von Laodicia,
Kanon 48).

3. Allein den Bischofen war es als Nachfolger im apostolischen Amt
vorbehalten, den Getauften die Hidnde aufzulegen, damit ihnen die

47



Gabe des Heiligen Geistes mitgeteilt werde. Als die Zahl der Glaubi-
gen zunahm und die Bischofe dieser Aufgabe nicht mehr zu geniigen
vermochten, kam schon frith im Osten und eine Zeitlang zum Teil
auch im Westen die von Presbytern durchgefiihrte Chrisamsalbung
der Getauften auf. Die Weihe des Salbéls blieb jedoch in der aus-
schliesslichen Vollmacht des Bischofs (vgl. Synode von Karthago, Ka-
non 6). Im grossten Teil des Westens blieb die Firmung in der Regel
dem Bischof vorbehalten; die von Synoden eingeschirfte Bestim-
mung, dass die Getauften sobald als moéglich nach der Taufe gefirmt
werden miissen, zeigt, dass Taufe und Firmung notwendigerweise zu-
sammengehoren. Die Auffassung und Praxis der alten, ungeteilten
Kirche erfordert, dass die drei Initiationssakramente Taufe, Firmung
und Eucharistie, im Zusammenhang miteinander gefeiert werden,
denn auch wenn jedes in sich vollstindig und von den anderen unter-
scheidbar ist, gehoren sie doch theologisch untrennbar zusammen und
bilden ein einheitliches Ganzes.

Die heilige Eucharistie

1. Das Sakrament der heiligen Eucharistie ist der Mittelpunkt des gan-
zen Lebens der Kirche. In diesem Sakrament ist Christus wirklich und
wesenhaft gegenwirtig: er bringt sich auf unblutige Weise als Opfer
dar und teilt sich den Gldubigen mit zur immer neuen realen Verge-
genwirtigung seines ein fiir allemal blutig dargebrachten Kreuzesop-
fers. So ist die Eucharistie zugleich Sakrament und wirkliches Opfer.
In diesem Sakrament empfangen die Gldubigen den Leib und das Blut
Christi, werden dadurch mit ithm und durch thn miteinander vereint
und haben Anteil an der Kraft seines Heilswerkes, das seinen Hoéhe-
punkt in seinem Kreuzopfer und seiner Auferstehung hat.

2. Die Eucharistie hat der Herr selbst eingesetzt. Vor dem Pascha
nahm der Herr beim Mahl das Brot, sprach den Lobpreis, brach es,
gab es den Jingern und sprach: «Das ist mein Leib.» Und er nahm
den Kelch, sprach das Dankgebet, gab ihn ihnen und sprach: «Trinkt
alle daraus, denn dies ist mein Blut, das Blut des Neuen Bundes, das
fir viele vergossen wird zur Vergebung der Siinden. Das tut zu mei-
nem Gedédchtnis» (vgl. Mt. 26,26-29; Mk. 14,22-25; Lk. 22,14-23;
1.Kor. 11,23-25).

3. Unter Brot und Wein, die in der Eucharistie konsekriert und ge-
wandelt werden, ist der Herr selbst Mensch wahrhaft und wirklich auf

48



tibernatiirliche Weise gegenwirtig und teilt sich den Gldubigen mit.
Brot und Wein sind nach der Konsekration Leib und Blut Christi und
nicht blosse Symbole seines Leibes und Blutes. «Das Brot und der
Wein sind nicht Abbild des Leibes und des Blutes des Herrn — das sei
fern —, sondern der vergottete Leib des Herrn selbst; sprach doch der
Herr selber: <Das ist> nicht das Abbild meines Leibes, sondern <mein
Leib> und nicht das Abbild meines Blutes, sondern <mein Blut>» (Jo-
hannes von Damaskus, Expos.fid. 4,13: MPG 94,1148f.). Nach der
Verkiindigung der 7.0Okumenischen Synode «haben weder der Herr,
noch die Apostel und Viter das vom Priester dargebrachte unblutige
Opfer Bild genannt, sondern den Leib und das Blut selbst ... vor der
Konsekration wurden sie Abbilder genannt, nach der Konsekration
heissen sie im eigentlichen Sinn Leib und Blut Christi, sind es und
werden so geglaubt» (Mansi 13,265).

4. Die Eucharistie stellt das ganze Werk der géttlichen Okonomie in
Christus dar, das in seinem Kreuzesopfer und seiner Auferstehung sei-
nen Hohepunkt hat. Das eucharistische Opfer steht in direkter Bezie-
hung zum Kreuzesopfer. Das Opfer von Golgotha wird gewiss nicht
wiederholt. Es ist ein fiir allemal geschehen (Hebr. 7,27). Aber die Eu-
charistie ist viel mehr als ein symbolisches oder erinnerndes Bild jenes
Opfers. Sie ist dasselbe Opfer, sakramental gefeiert. Sie wird zum Ge-
dédchtnis des Herrn gefeiert («Tut dies zu meinem Gedéchtnis») und
ist nicht ein blosses, sondern ein wirkliches und wahres Gediachtnis
und eine wirkliche und wahre Wiedervergegenwirtigung des Opfers
Christi. Vor uns sind des Herrn Leib und Blut selbst. «Jenes (Opfer)
bringen wir auch jetzt dar, namlich das einst dargebrachte und unaus-
schopfliche. Dies geschieht zum Gedéchtnis dessen, was einst gesche-
hen ist; denn er sagt: <Tut dies zu meinem Gedichtnis>. Nicht ein (im-
mer) anderes Opfer, wie der (jildische) Hohepriester damals, sondern
stets dasselbe bringen wir dar; oder vielmehr: wir wirken ein Gedécht-
nis des Opfers» (Johannes Chrysostomos, Hom. in Hebr. 17,3: MPG
63,131). «Und da wir das Gedidchtnis seines Leidens in all unseren
Opferfeiern begehen — das Leiden des Herrn ist nimlich das Opfer,
das wir darbringen —, diirfen wir nichts anderes tun, als was er getan
hat» (Cyprian, Ep. 63,17: MPL 4,387).

5. Vollziehender Priester jeder Eucharistie ist der Herr selbst. «Du
bist es, der darbringt und der dargebracht wird, der annimmt und der
ausgeteilt wird, Christus, unser Gott (Gebet zum Cherubimhymnus).
«Er ist der Priester; er selbst ist es, der darbringt, und er selbst ist die
dargebrachte Gabe» (Augustinus, Civ. 10,20: MPL 41,298; vgl. Am-

49



brosius, in ps.38 enarr.25: MPL 14,1051 f.; Patr. 9,38: PL 14,686). Die
ganze eucharistische Versammlung, Klerus und Volk, hat in organi-
scher Weise am Vollzug der eucharistischen Feier teil; Liturgen des
Sakramentes sind Bischof und Priester. Die Praxis der Kirche und die
Kanones verbieten den Diakonen «darzubringen» (vgl. 1.Okumeni-
sche Synode, Kanon 18).

6. Nach apostolischer Tradition und Praxis wird in der Eucharistie
gesduertes Brot gebraucht. Die Verwendung von ungesduertem Brot
im Westen ist eine spétere Praxis. Ferner wird Wein gebraucht — «die
Frucht des Weinstocks» (Mk. 14,25) -, der von altersher mit Wasser
gemischt wird (vgl. Irendus, adv. haer. 5,2,3: MPG 7,1125; Cyprian,
Ep. 63: MPL 4,372-389).

7. Die Konsekration von Brot und Wein in der Eucharistie ge-
schieht durch das ganze eucharistische Gebet. Die Worte des Herrn
«Nehmt, esst ... Trinkt alle daraus» im eucharistischen Gebet, das als
Ganzes konsekrierenden Charakter hat, bewirken nicht fiir sich allein
die Wandlung von Brot und Wein der Eucharistie zu Leib und Blut
Christi. Die Wandlung wird durch den Heiligen Geist bewirkt, um
dessen Herabkunft in der Epiklese gebetet wird.

8. An der Eucharistie haben, nach entsprechender Vorbereitung,
alle Glaubigen teil; denn wer nicht teilhat am Tisch des Herrn, hat
auch nicht teil am Leben in Christus: « Wenn ihr das Fleisch des Men-
schensohnes nicht esst und sein Blut nicht trinkt, habt ithr das Leben
nicht in euch» (Joh. 6,53). Nach der seit alters herrschenden Praxis
der Kirche werden auch die Sduglinge nicht von der Eucharistie fern-
gehalten, und noch viel weniger die Kinder. Nur die Nichtgetauften,
die Haretiker, die von der Kirche Getrennten und diejenigen, denen es
aus irgendeinem Grund kirchlich untersagt ist, sind von der Teilhabe
am Sakrament ausgeschlossen (vgl. Johannes von Damaskus, Expos.
fid. 4,13: MPG 94,1153). Die Gldaubigen kommunizieren unter beiden
Gestalten, wie es beim letzten Abendmahl des Herrn selbst geschah.

9. In der Eucharistie werden die Glaubigen durch die Gemeinschaft
mit dem Leib und Blut des Herrn mit ihm und miteinander vereint
und bilden zusammen einen Leib. «Denn ein Brot ist es. Darum sind
wir viele ein Leib, denn wir alle haben teil an dem einen Brot» (1. Kor.
10,17). «Weil wir an dem einen Brot teilhaben, werden wir alle ein
Leib Christi und ein Blut und untereinander Glieder, sind also mit
Christus zu einem Leib vereint» (Johannes von Damaskus, Expos.fid.
4.13: MPG 94,1153). Durch die Vereinigung mit Christus wird der
Glaubige mit Gnade und mit all den geistlichen Gaben und Segens-

50



wirkungen erfiillt, welche die Vereinigung mit Christus mit sich bringt.
Er macht im geistlichen Leben Fortschritte, vervollkommnet sich und
hat so die Hoffnung auf die Auferstehung zum ewigen Leben und die
volle Teilhabe am herrlichen und seligen Reich Christi.

Nachtrag zu «Orthodox-altkatholischem Dialog»
IKZ 74 (1984) 195-202
Teilnehmer an der Sitzung im Orthodoxen Zentrum
in Chambésy-Genf (3.—10. Oktober 1983)

Orthodoxe Mitglieder

Okumenisches Patriarchat:
Damaskinos, Metropolit der Schweiz, Vorsitzender;
Prof. Emmanuel Photiadis

Patriarchat Alexandrien:
Parthenios, Metropolit von Karthago

Patriarchat Jerusalem:
Kornelios, Erzbischof von Sebasteia;
Chrysostomos, Metropolit von Peristerion

Patriarchat Moskau:
Simon, Erzbischof von Riazan und Kasimov;
Prof. Nikolaj Gundjajev, Erzpriester

Patriarchat Ruménien:
Adrian, Erzbischof der ruménisch-orthodoxen Erzdidzese fiir
Mittel- und Westeuropa

Kirche von Zypern:
Barnabas, Suffraganbischof von Salamis;
Dr. Benedikt Englesakis

Kirche von Griechenland:
Prof. Dr. Johannes Kalogirou;
Prof. Vlassios Phidas, Sekretir
Kirche von Polen:
Dr. Serafin Zelezniakowicz, Erzpriester;
Dr. Marian Bendza
Kirche von Finnland:
Ambrosius, Monchspriester aus Valamo

51



Altkatholische Mitglieder

Kirche der Schweiz:
Léon Gauthier, Bischof, Vorsitzender;
Prof. Herwig Aldenhoven

Kirche von Holland:
Prof. Peter Johannes Maan, Kanonikus

Kirche von Deutschland:
Prof. Ernst Hammerschmidt, Priester, Sekretir;
Prof. Christian Oeyen, Priester

Kirche von Osterreich:
Dr. Giinter Dolezal, Priester

Kirche von Polen:
Tadeusz R.Majewski, Bischof’
Prof. Maksymilian Rode, Bischof

Orthodoxe Berater:
Basilios Karajannis, Archimandrit;
Elias Kfoury, Archimandrit;
Grigorij Skobej;
Prof. Dr. Theodor Zissis

Altkatholische Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester;
Urs von Arx, Priester;
Dieter Prinz, Priester;
Wiktor Wysoczanski, Suffraganbischof

52



	Orthodox-altkatholischer Dialog

