
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 2

Artikel: Bericht über die 25. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
vom 2.-7. September 1985 in Warschau

Autor: Nickel, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bericht über die
25. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

vom 2.-7. September 1985 in Warschau

Verkündigung des Evangeliums in einer gewandelten Welt

Was verstehe man unter einer gewandelten Welt, so fragten sich die
Vertreter der altkatholischen Lehrkörper bei der Vorbereitung dieser
Konferenz. Sicher wird damit die immer stärker voranschreitende
Säkularisierung gemeint. Muss jedoch ein Bewusstwerden des Weltauftrags,

ein Mündigwerden des Menschen gegenüber einer jahrhundertelangen,

oft geradezu unerträglichen Bevormundung durch die Kirche
von vorneherein negativ gewertet werden? Haben nicht gerade
Altkatholiken in ihrem Rekurs auf Gewissensfreiheit und Mündigkeit der

Laien, auf Verantwortung des Glaubens und Mitbestimmung in der

Kirche, an diesem Säkularisierungsprozess mitgewirkt?
Ist andrerseits die Verkündigung des Evangeliums eine unwandelbare

Grösse? Entfaltet sie nicht unter der Einwirkung des Heiligen
Geistes ihre eigene Dynamik? Die Bemühungen altkatholischer Theologen

und Kirchenmänner - Frauen durften vor hundert Jahren noch

wenig sagen, waren weder wählbar noch stimmberechtigt, auch hierin
zeigt sich ja ein positiver Wandel - in Predigt, Katechese und vor
allem im Gottesdienst, die gültigen Wahrheiten des Evangeliums ihrer
Zeit verstehbar zu machen, sind ein glaubwürdiges Zeugnis für
Möglichkeit und Notwendigkeit einer zeitgemässen Verkündigung.

Weiter müsste man sich fragen, ob unsere Welt noch eine homogene
Grösse darstelle. Klaffen nicht zwischen unserer pluriformen westlichen

Lebenssphäre und der geschlossenen Welt des Ostens Abgründe
des Verstehens und der Eigenentwicklung, die sich gerade im Bereich
des Glaubens niederschlagen müssen?

Schliesslich war es notwendig, den Tagungsort ins Auge zu fassen.

Erstmalig in ihrer über dreissigjährigen Geschichte konnte die Konferenz

in einem Land des Ostens stattfinden. Wenn auch polnische
Theologen an früheren Konferenzen teilnahmen, waren die Kontakte
zu gering, um Unsicherheiten darüber zu beseitigen, ob die Durchführung

des Konferenzthemas auch die Situation unserer polnischen
Schwesterkirche traf.

66



So sollte diese Konferenz sich besonders dem Kennenlernen und
den Kontakten zu der gastgebenden Kirche öffnen und sich in
Arbeitsweise und wissenschaftlichen Ergebnissen zurückhalten. Manche
Teilnehmer vermissten später eine mangelnde Dichte theologischer
und vor allem neuer Erkenntnisse. Vielleicht haben sie - wenn sie

vornehmlich mit solchen Erwartungen nach Warschau kamen - sich um
die Vielfalt neuer Eindrücke und deren gründlicher Verarbeitung
betrogen.

Trotz der Fülle anderweitiger notwendiger Programmpunkte wurde
dennoch eine solide wissenschaftliche Arbeit geleistet. Das zeigen die
Referate und manche Momente der Aussprache. Konferenztouristen
ohne höhere Ansprüche an thematischer Erarbeitung kamen sicher
nicht auf ihre Kosten.

Einig werden sich die Teilnehmer dieser 25. Theologenkonferenz
darin sein, dass das Umfeld bestimmend war, in dem man sich befand.
So darf es erlaubt sein, eine Umfeldbeschreibung dem Bericht über
die theologische Arbeit voranzustellen.

A. Umfeld Polen

Trifft man vor Konferenzbeginn fremd und unerwartet in einem
unbekannten Land ein, so sind die ersten Gehversuche naturgemäss
zögernd. Initiativen sollen jedoch ergriffen werden, es gilt, Gefühle von
Fremdheit abzubauen, zu verstehen, und so fängt man an, die neue
Umwelt zu erobern. Durch anfangs etwas grau und eintönig wirkende
Grossstadtstrassen findet man sich zur Altstadt Warschaus durch, und
mit einem Mal stellt sich Faszination ein. Was ist das doch für eine

ansprechende, schöne Stadt! Der erste Kaffee im «Krokodil» auf dem
Altstadtmarkt wird getrunken. Man lässt die Atmosphäre auf sich
wirken. Sind diese so von Patina gesättigten Renaissancebauten tatsächlich

erst 40 Jahre alt? Man will es kaum glauben, erhält aber einen
Eindruck von dem Lebenswillen dieses Volkes, seinem nationalen und
historischen Empfinden. Will man das übersehen oder sich gar in
westlicher Überheblichkeit davon abwenden, wird man weder diesem
Volk noch unserer altkatholischen Schwesterkirche gerecht, die sich
bewusst und selbstbewusst polnisch-katholisch nennt.

Nach den ersten Eindrücken in einer Stadt, die man je länger je
mehr lieben lernt, wird der Kontakt mit der gastgebenden Kirche
aufgenommen. Dieser erweist sich als geradezu umwerfend herzlich und

67



gastfreundlich. Wir werden in ein modernes Villenhaus am Stadtrand
geleitet, wo gerade die Internationale Bischofskonferenz zu Ende

gegangen ist. Hier befindet sich das Zentrum jenes kirchlichen Sozial-
und Hilfswerkes (Polskat), das für alle Kirchen Polens charakteristisch

ist. In diesen Werken werden eine Reihe von Betrieben unter
kirchlicher Regie zusammengefasst, von deren Gewinnen die Kirchen
leben. In den folgenden Tagen werden wir noch eine Reihe weiterer
Häuser unserer Kirche kennenlernen: die Residenz des leitenden
Bischofs Tadeusz Majewski in der Innenstadt mit ansehnlichen
Büroräumen und einer Hauskapelle, das Haus der Presse mit der Redaktion

der lebendigen Wochenzeitschrift «Rodzina», des Jahrbuchs und
anderer Publikationen. Am Ende der Woche wird aus dem Kreis der
Teilnehmer spontan der Wunsch aufbrechen, als Dank für die
grosszügige Gastfreundschaft zu Spenden für neue Druckmaschinen aufzurufen.

Schliesslich wird die Konferenz eine Woche lang im Haus der Kirche

tagen, einem gerade fertig gewordenen ansprechenden und
zweckmässigen Neubau in der Nähe der Kathedrale in Warschaus vornehmer

Wohngegend. Wenn man bedenkt, dass die meisten dieser
Projekte erst in den letzten Jahren verwirklicht werden konnten, ist das

Ergebnis beeindruckend, zeugt für die Lebenskraft der Kirche und
lässt für die Zukunft hoffen. Ideenreichtum, Geschick und Tatkraft
von Bischof Wiktor Wysoczanski, dem Leiter von Polskat, ist diese

Aufbauleistung vor allen zu verdanken.
Nun sind äussere Aufbauleistungen sicher Zeichen von der Tatkraft

einer Kirche, überzeugen von ihrer Lebenskraft können jedoch stärker
Momente ihrer Spiritualität. Wäre es nach unseren Gastgebern gegangen,

wir hätten eine Vielzahl von Gemeinden kennenlernen können,
um dort auch Gottesdienste mitzufeiern. Da es sich bei den Weiten
des Ostens jeweils um Tagesreisen gehandelt hätte, mussten wir dieses

grosszügige Angebot leider ablehnen. So zeigten sich Stil und
Frömmigkeit unserer Schwesterkirche den meisten Teilnehmern beim
Eröffnungsgottesdienst, von Bischof Majewski als feierliche Vesper
gestaltet, während derer ein moderner Kreuzweg gesegnet wurde, der
Eucharistiefeier am ersten Konferenztag und dem Gemeindegottesdienst

am letzten Sonntag.
Zusätzlich darf ich meine Eindrücke vermitteln, die ich am Sonntag

vor der Konferenz bei der Einweihung der neuen Kathedrale in
Tschenstochau hatte. Hierzu hatten Busse aus der näheren und weiteren

Umgebung Gläubige und Priester zusammengebracht. In den

68



noch nicht ganz fertigen Kirchenbau konnte darum auch nur ein

Bruchteil der Teilnehmer Aufnahme finden. Für die vielen Tausenden

vor der Kirche ergab sich eine Mischung von frommer Teilnahme,
religiösem Volksfest und Gesprächskontakten - bei der Länge des

Gottesdienstes von drei Stunden durchaus verständlich. Einem durch zwei

Liturgiereformen (Thürlings und 2. Vaticanum) geprägten Theologen
kommt die dort gefeierte tridentinische Ordnung natürlich fremd und
steif vor. Unwillkürlich denke ich: Ja, so hast du vor dreissig Jahren
auch zelebriert. Die lebendige Wärme und Religiosität der Gläubigen
wiegt diese Eindrücke aber auf. Eine Vorliebe für sentimentales Liedgut

- vor allem von einem Jugendchor dargeboten - darf nicht
verschwiegen werden. Der Gemeindegesang, von echtem Gefühl getragen,

wird im Lauf der Zeit immer vertrauter und weckt Reminiszenzen

an meine östliche Heimat.
Als ich mir die Topographie von Tschenstochau vergegenwärtige,

erkenne ich, dass die soeben von uns festlich geweihte Kathedrale an
dem Ende jener Strasse liegt, die auf das Nationalheiligtum der Polen,
die Schwarze Madonna im Paulinerkloster von Jasna Gora, führt. Ist
das nun ein Zeichen räumlicher Trennung trotz innerer Nähe jener
beiden Kirchen, die doch in erster Linie polnische Kirchen sind? Für
beide ist doch die Liebe zum Vaterland und zur Gottesmutter bestimmend.

Auch unter altkatholischen Devotionalien finden sich Rosenkränze

und Medaillen der Schwarzen Madonna.
Die Gottesdienste in der Kathedrale erfuhren im Laufe der Woche

- wohl auch unter dem Eindruck der vielfältigen liturgischen
Ausdrucksformen der jeweiligen Kirchen - manche Öffnungen. Besonders

spürte ich das beim Gottesdienst der Sonntagsgemeinde. Hier fanden
eine Reihe von Gesängen aus der Woche ihre Aufnahme. In meiner

Predigt über das Pauluswort «Einer trage des anderen Last, so erfüllt
ihr das Gesetz Christi» konnte ich den Dank für die herzliche
Gastfreundschaft ebenso aussprechen wie auf die Lebendigkeit der christlichen

Gemeinden als Auftrag der alten Kirche an uns heutige Christen

hinweisen. Gerade so nahestehende Kirchen, wie die der Utrechter

Union, sollen einander Lasten abnehmen und mittragen. Das
bedeutet kein starres Gesetz, sondern wird aus der Lebendigkeit des

Heiligen Geistes gestaltet, der Namenspatron der Warschauer Kathedrale

ist.
Bei dem Festbankett, zu dem uns die Gastgeber einluden, konnte

Katharina Nickel für die Konferenz Bischof Majewski und seiner Kirche

für die herzliche Gastfreundschaft danken. Die einzelnen Dozen-

69



ten der eingeladenen Kirchen überreichten als Zeichen dieses Dankes

Buchgaben aus ihrem Fachbereich für Theologiestudenten in Polen.
Die Dozenten hatten auch Gelegenheit, die Theologische Akademie

in Warschau zu besuchen, wo sie von Rektor Jan Niemszyk freundlich
empfangen wurden. Ausführlich konnten wir uns über Studiengang
und Ausbildungsmöglichkeit an jener Hochschule informieren, die

vom Staat unterhalten wird und als theologische Fakultät für alle
nicht-römisch-katholischen Studenten den Fakultäten der Universität
gleichrangig als Lehr- und Forschungsstätte gegenübersteht.

Als Deutscher hat man - wie sonst wohl nur in Israel - das Empfinden,

in diesem Land auf einem besonderen Boden zu stehen. Dies

trifft besonders an einem 1. September zu, jenem Tag, an dem sich

zum 46. Mal der Überfall auf Polen jährt. In Tschenstochau wird an
diesem Tag nicht nur unsere Kathedrale, sondern auch ein Denkmal
für die Opfer des Zweiten Weltkrieges eingeweiht, der dem polnischen
Volk die Vernichtung von Millionen seiner Bürger, vor allem solcher
jüdischen Glaubens, aber auch des grössten Teils seiner Intelligenzschicht

brachte. Am Nachmittag legte eine Delegation unserer Kirche
dort einen Kranz nieder und sprach Gebete. Ich hatte die Ehre,
zusammen mit polnischen Mitbrüdern diesen Kranz niederzulegen, eine

Geste, die mich stark berührt hat. Als wir vom Denkmal zurückgingen,
klatschte die anwesende Bevölkerung spontan Beifall.

Der letzte Konferenztag war einer Exkursion nach Auschwitz und
Krakau vorbehalten. Bewusst war diese Reihenfolge in ihrer Priorität
von dem Vorbereitungsgremium so gewünscht. Galt es doch, sich
jenem Schrecken zu stellen, der in dem Namen Auschwitz eine ständige
Anfrage an die Menschen unserer Zeit aufrecht erhält, wie so etwas

möglich sein konnte. Auch die Konferenzfrage nach der Verkündigung

trifft unsere gewandelte Welt nach Auschwitz. Zu deutlich bleibt
die Anfrage Dorothée Sölles im Gedächtnis, wie nach Auschwitz noch
unreflektiert gesagt und gesungen werden könne «Lobe den Herrn,
der alles so herrlich regieret».

So gingen auch wir beklommen durch die Lagerstrassen von
Auschwitz und standen vor der Todesrampe von Birkenau. Wenn dann
noch ein holländischer Konferenzteilnehmer angesichts einer
Kofferaufschrift unter den vielen schrecklichen Depot-Utensilien ausruft:
«Den kannte ich doch, das war der Arzt meiner Eltern», dann geht
dies noch mehr unter die Haut.

An den Gedenkstätten legten wir Blumengebinde nieder, eine
versöhnliche Geste. Polen lieben Blumen. Überall sind sie vorhanden

70



und werden verschenkt. Wenn wir zu den Gottesdiensten einzogen,
gaben uns die Menschen Blumen in den Arm. Bisweilen hatten wir
alle Arme voll zu tragen. Blumen sind Zeichen des Lebens und der

Hoffnung. Sie sagen uns in Auschwitz, dass wir den Schrecken nicht

vergessen sollen, sondern daran wirken, dass unsere Welt und die
Lebensbedingungen auf ihr liebenswerter werden. Auch das ist
Verkündigungsauftrag.

Unsere Gäste führten uns zum Mittagsimbiss in den Ort Auschwitz.
Mir war es nie klar, dass es einen friedlichen Ort gab und gibt, der diesen

furchtbaren Namen trägt und in dem Menschen wohnen.
So war es erfreulich, auf dem Weg nach Krakau auch den Geburtsort

jenes Mannes zu besuchen und in unserer Kirche dort für ihn zu

beten, der die polnisch-katholische Kirche in Amerika begründete, die

ja die Mutterkirche auch für Polen ist, Bischof Franziczek Hodur.
Zu Krakau, der alten Krönungs- und Königstadt, wäre viel zu

sagen. Zu kurz war auch für uns die Zeit, alles aufzunehmen. In Erinnerung

bleibt die grossartige Kathedrale mit den Königsgräbern, aber
auch jenem des Diktators Marschall Pilsudski, stets voller frischer
Blumen. Vor unserem Blick liegt die stolze Königsburg, der Wawel.
Welchem Konferenzteilnehmer war es wohl noch bewusst, dass
ausgerechnet ein Altkatholik in ihr als Usurpator, der Generalgouverneur
Hans Frank, in jenen unseligen Jahren herrschte?

B. Inhaltsbestimmung

a) Die Themen

Es kann bei der thematischen Beschreibung der Konferenz wirklich
nur darum gehen, Umrisse zu skizzieren und einigen Gedankenlinien
nachzugehen. Das Gewicht der Beiträge hätte es verdient, in der IKZ
Aufnahme zu finden. Die Konferenz entschloss sich für eine Begrenzung

auf die beiden Referate, die informatives Neuland erschlossen.
So finden sich die Beiträge von Dr. Balakier und Dr. Parmentier in

dieser Nummer der IKZ. Das polnische Referat lässt uns in eine weithin

unbekannte geistesgeschichtliche Welt blicken. Zu sehr ist für uns
der polnische Katholizismus mit der Kirche Roms verzahnt, als dass

wir eine sich durch die Jahrhunderte hindurchziehende Sehnsucht
nach einer polnischen Nationalkirche vermuten würden. Dass manche
sich an ihrer Spitze einen polnischen Papst wünschten, mag skurril an-

71



muten. Ob solche Sehnsucht durch den polnischen Papst an der Spitze
der Weltkirche ihre Erfüllung gefunden haben mag, sei dahingestellt.

Dr. Parmentier gewährt uns Einblick in die Werkstatt der Kommission

für Glaube und Kirchenverfassung (Faith and Order) und
beschreibt deren zukünftige Arbeit. Wenn die kommende Theologenkonferenz

1987 mit dem Thema «Gemeinsames Bekenntnis und Einheit

des Leibes Christi» sich Gedanken über den apostolischen Glauben

machen wird, nimmt sie genau an der Arbeit dieser Kommission
Anteil.

Prof. Stalder geht in seinem Grundsatzreferat über die Verkündigung

des Evangeliums von der sprachlichen Bedeutung des Wortes
Evangelium aus, dessen Übersetzung mit «froher Botschaft» unpräzis
ist. Es geht nämlich um die Nachricht von einem Ereignis, das dem

Empfänger der Nachricht Freude bereitet.
So ist auch das Evangelium zu sehen, wobei es sich auch bei Paulus

deutlich herausstellt, dass das ganze Christusereignis und nicht nur
die Verkündigung Jesu die frohe Botschaft ausmacht.

Uns bereitet es Schwierigkeiten, dass dieses Ereignis weit in der
Vergangenheit liegt und nur durch historische Forschungen erreicht
werden kann. Hiebei ist nun die Methodenfrage zu beachten, wobei
das Analogieprinzip Anwendung finden muss, wonach alle Quellen
mit unseren heutigen Erfahrungen bewertet werden müssen. Es wäre
falsch, diese historischen Quellen als objektive Gegebenheiten unserem

subjektiven Glaubensverständnis gegenüberzustellen. So tat es

Bultmann, der das Christusereignis allein der Welt des Glaubens
zuordnete. Historische Forschung kann durchaus etwas zum Glauben
beitragen, so dass dieser nicht im Bereich blosser Subjektivität
verbleibt.

So kann Paulus den Korinthern (1. Kor. 1,30) nahezu 20 Jahre nach
dem Tode Jesu schreiben, dass sie in Christus Jesus aus Gott sind. Dabei

geht es nicht um Gedanken und Ideen, sondern darum, dass die
Korinther durch Jesus etwas erfahren, nämlich Gerechtigkeit und
Partnerschaft im Gottesbund. Solche Aussagen und Erfahrungen
ziehen sich durch das gesamte Neue Testament und geben Zeugnis von
existentieller Heilserfahrung.

Die Problematik der Überwindung der Zeitkluft tritt in ein anderes

Licht, wenn man beachtet, dass alle Wörter, mit denen Heil
ausgedrückt wird, Relationsbezeichnungen sind. «Sohnschaft», «Erbe»,
«Kirche» drücken keine biologischen Sachverhalte, sondern
Rechtsbeziehungen aus. Im Neuen Testament besteht das durch das

72



Christusereignis begründete Heil in der Herstellung bestimmter
Relationen zwischen Gott und den Menschen.

Auch das Alte Testament kennt eine solche Ontologie. Wenn bei
der Erschaffung der Welt der Mensch als Bild Gottes beschrieben
wird, so wird er dadurch nicht zu einem Gegengott, sondern hierin
drückt sich die enge Beziehung zwischen Gott und Mensch aus. Dabei
geht der Mensch nicht in Gott auf, sondern er bleibt eigenständiger
Partner, der in Freiheit Antwort geben, sich verantworten kann. So

kann das Referat das Resümee ziehen: «Alles Sein ist ein System von
Beziehungen, in dem jedes einzelne seinen Kranz von Unterbeziehungen

besitzt, der sein Wesen ausmacht.»
Gott steht seit der Schöpfung konstitutiv in einer Beziehung zur

Welt, die von Anfang an ein Weg Gottes zum Kreuz ist. Das Alte
Testament ist eine Dokumentation der Gott-Welt-Beziehungen und ihrer
jeweiligen Veränderungen.

Im Christusereignis erhält dann diese Beziehung seine tiefste Tiefe
und höchste Fülle: die Identifikation Gottes mit den Menschen. Aber
in Christus wurde erfüllt, was von Anfang an geplant und im Gange
war, und somit kann es keine Zeitabgründe zwischen dem Heilsereignis

und seinen Folgen geben.
Die Wirklichkeit dessen, was im Neuen Testament als Evangelium

verkündet wird, tritt darum in allem zutage, was uns immer begegnet.
Durch sachgemässe Interpretation der Welt und des Lebens von heute
wird es als Gegenwartswirklichkeit verkündet.

Da sich diese Verkündigung mitten in diesem bösen Äon vollzieht,
kann sie sich nur als Kampfinterpretation darstellen. Der in der Bibel
oft zitierte Kampf des Glaubens ist der Kampf um die Frage, was
Wirklichkeit ist.

Diese Kampfsituation bedeutet kein Gleichgewicht zwischen Gut
und Böse, da das Böse keinen Existenzgrund in sich besitzt und nur
durch Missbrauch des Guten mächtig werden kann. Der Verkündiger
hat die Aufgabe zu prüfen, welches das Gute ist, das vom Bösen
missbraucht wird, aber durch Christus bewahrt bleibt.

Schwierig bleibt es für uns, dass wir durch Schule und Elternhaus
ein Verständnis der Welt mitbringen, in dem Gott nicht vorkommt.
Wir beurteilen Gut und Böse nach innerweltlichen Massstäben und
übersehen, dass Gott vordergründig eigennützige Beweggründe des

Menschen benutzen kann, damit Gutes gewirkt wird. Sehen wir dieses

Wirken Gottes in der Umwelt nicht, bleibt das Christusereignis in ferner

Vergangenheit.

73



Gelingt es dem Verkündiger, sein persönliches Verhältnis zu Gott
deutlich werden zu lassen und Gott als erfahrbar in unserer Welt zu
bezeugen, erweist sich diese Gotteserfahrung durch punktuelles Handeln

als glaubwürdig, dann kann das Evangelium als in der Welt
anwesende Wirklichkeit erfahren werden.

Wenn Gottesdienst seinen Verkündigungscharakter in der Welt von
heute deutlich machen will, kann das nur von der Tatsache her
geschehen, dass der ganze Gottesdienst und nicht nur der Teil des

Wortgottesdienstes Verkündigung ist. Von dieser Grundlage her lotet
Dr. Kraft in seinem Referat in die Welt des Neuen Testamentes und
findet in der bekannten Paradosisstelle des 1. Korintherbriefes eine

Bestätigung. Paulus hat nicht durch Rede, sondern durch die Feier des

Herrenmahles in den Gemeinden erfahren, was bei ihm Geltung hat
und auch in Korinth Geltung haben muss: Die ganze Feier des

Herrenmahles verkündet den Tod des Herrn, bis er wiederkommt (1. Kor.
11,26).

Diese Verkündigung hat sich aber in der Brüderlichkeit der
Gemeinde zu erweisen. Deshalb die harten Tadelsworte des Apostels
über die Gemeindesituation in Korinth. Die Teilhabe am Leibe Christi

im Brechen des Brotes spiegelt sich im Alltagsleben der Gemeinde
als Einheit und Teilen wider.

So kann diese Gemeinde wie das Berakah des Alten Bundes auch in
ihren Preces Eucharisticae die grossen Taten Gottes verkünden, wobei
das ganze Eucharistiegebet und nicht nur der Stiftungsbericht zum
Memorial dieser Verkündigung der Grosstaten gehört.

Bei Hippolyt und späteren Zeugnissen altkirchlicher Eucharistiefeier

weitet sich in der Entfaltung der Eulogie die Verkündigung
durch den Gottesdienst zu einem Glaubenszeugnis aus. In der
Epiklese wird dabei deutlich, dass die Kirche nicht aus sich selbst zu handeln

vermag, sondern allein aus der Schöpferkraft des Gottesgeistes.
Die Anamnese wiederum verdeutlicht, dass es nicht nur um einen

kognitiven Akt gehen kann, sondern dass Gedenken und Handeln
innerlich verknüpft sind und so Gottes Heilstaten präsentisch werden.
Die eucharistische Feier versetzt den Gläubigen in die Gegenwart Jesu
und vermittelt ihm lebendige Erfahrung. Im Vollzug dieser präsentischen

Anamnese geschieht wirksame Verkündigung.
Auch die klassischen Orte der Verkündigung, Schriftlesung und

Predigt, vermitteln nicht Nachrichten und fromme Rede, sondern die
Aussage, dass Gottes Taten heute weiter wirken.

Das Referat führt aus, dass in Wortgottesdiensten, Gebetsgemein-

74



schaffen und den Feiern der anderen Sakramente Verkündigung von
Gottes Gegenwart in der Welt und im Leben des Menschen geschieht.
Allerdings werden Kirche und Gemeinde nirgends dichter erfahren
als in der stiftungsgemässen «würdigen» Versammlung zum eucharistischen

Gottesdienst.
Wie stellt sich diese Verkündigung in der Welt von heute dar? Sie

ist nicht mehr die geschlossene Gesellschaft, in der sich die altkatholischen

Väter von 1870 bewegten. Es gibt vielfache Auflösungserscheinungen,

die vor allem vom religiösen Individualismus und Subjektivismus

bestimmt werden. Die Privatisierung des Christseins lässt die
Kirche eine primär geistliche Gemeinschaft, den Gottesdienst eine

Darbietung, wie ein Konzert, werden. Der Christ wird zum Kunden,
der religiöse Angebote konsumiert.

So ergeben sich Probleme für die Verkündigungsdimension des

Gottesdienstes. Erstarrte unbegreifliche Zeremonien, die nicht mehr
aus sich verstanden und spontan vollzogen werden können, sind
neuzugestalten. Dabei können vermeintliche Vereinfachungen bisweilen
verhindern, dass der Gottesdienst «sprechen» kann.

Würde ein moderner Skeptiker unsere Gottesdienste besuchen,
sollte er spüren, dass er auf Leute trifft, die sich freuen, im Hause des

Herrn miteinander zu sein, die eine Sache tun, die alle angeht, die sich
als Versöhnte annehmen und die überzeugt davon sind, dass die Sache

Jesu weitergeht, man darum Hoffnung haben dürfte, weil man auf
Leben in Fülle (Joh. 10,10) getroffen ist.

Der altkatholische Auftrag hat in den Reformen von Adolf Thürlings

schon vor über 100 Jahren diesen Forderungen Rechnung getragen.

Daraus sind Konsequenzen zu ziehen. So kann die Stunde
Gottesdienst am Sonntag - oder gar an einem Sonntag im Monat - nicht
länger als ausreichende Konzentration des christlichen Lebens
angesehen werden. Die Einbettung des Herrentages in das tägliche Gebet
der Tagzeiten ist dabei besonders zu beachten. Wochentagsgottesdienste

sollen - auch im kleinsten Kreise - angeboten werden. Die tägliche
Bibellesung, das tägliche persönliche Gebet, öffnen Wege zum stärkeren

Verständnis dafür, was wir im Gottesdienst erfahren.
Letztlich darf Gottesdienst als Verkündigung in der Welt von heute

nicht zu einer liturgischen Insel der Seligen werden, sondern muss
angesichts einer unübersehbaren Not in der Welt zum Miteinanderteilen
drängen.

75



b) Das Gespräch

Nicht nur die Welt hat sich in den über 100 Jahren seit der altkatholischen

Vätergeneration gewandelt, von einer geschlossenen Gesellschaft

zur Pluriformität, auch die Kirchen der Utrechter Union zeigen
heute keine Geschlossenheit mehr. Wahrscheinlich haben sie das nie

getan. Die falsche Vorstellung von Konfessionsblöcken in der Vergangenheit

hat uns nur den Blick verstellt und das Wunschbild einer kleinen

altkatholischen «Weltkirche» suggeriert, die es so nie gab.
Den Teilnehmern wurde das an der starken nationalen Komponente

unserer Schwesterkirche in Polen ebenso bewusst wie in dem
schmerzhaften theologischen Ringen um die verschiedenen Interpretationen

altkirchlicher Ekklesiologie bei der Frage gegenseitiger eu-
charistischer Einladungen gegenüber den Kirchen aus der Reformation.

So konnte in den Eingangsvoten der Konferenz Bischof Majewski
von der Kirche der verschiedenen Traditionen sprechen, wobei aber
stets die ganze Kirche zu sehen sei. Es käme darauf an, den guten
Samen zu säen, aber auch die Ernte einzubringen, wobei gute Priester als

Hirten für jeden Tag gebraucht würden. Ebenfalls rief Erzbischof Kok
bei aller Pluriformität in unserer Zeit zur Besinnung auf die alte Kirche

auf.
Bischof Majewski wandte sich bei der Eröffnung der 25. Theologenkonferenz

durch Katharina Nickel am Abend des 2. September an
diese und wies auf ihre Verantwortung in der Vorbereitung und

Durchführung der Tagung hin. Im Blick auf die schöne Tagungsstätte
seiner Kirche meinte er, dass die Teilnehmer darin nicht nur Gäste,
sondern Wirte sein sollten, damit am Ende alle zufrieden wären.

In seinem Bericht zur Lage der Kirchen der Utrechter Union wies

Erzbischof Glazemaker erneut auf die verschiedenen Traditionen dieser

Kirchenfamilie hin. Grosse Spannungen seien daraus in der
Vergangenheit bis heute entstanden. Bis zum Gedenkjahr «100 Jahre

Utrechter Union» im September 1989 gelte es, den Fragen nachzugehen

a) der historischen Bedeutung des Entstehens und der Entwicke-
lung, b) der ekklesiologischen Frage, ob es sich um eine Bischofskonferenz

oder einen Bund von Kirchen handle, c) inwieweit die Situation

von damals heute zu realisieren sei.

Er sprach dann vom Kongress 1986 in Münster und zeigte sich
erfreut über die vorgesehene grosse Beteiligung der Jugend.

In der Frage der Beziehung zu den Mariaviten wäre eine Interkom-

76



munion kein Hindernis, wohl aber sei die volle Aufnahme in die
Gemeinschaft noch nicht geklärt.

Die IBK habe die gegenseitige Einladung zu Eucharistie bzw.
Abendmahl in Deutschland und anderen Ländern mit Kirchen aus
der Reformation zur Kenntnis genommen und werte sie als
Pastoralabkommen und nicht als Interkommunion. Eine internationale
Kommission soll generell die Frage der eucharistischen Gastbereitschaft
klären.

Die Weiheriten seien abgeschlossen und freigegeben, hinsichtlich
des Limadokumentes sollte jede Kirche gesondert ihr Votum abgeben.

Der Erzbischof wies ferner auf das Wort der Kirche von Utrecht
zum Papstbesuch in Holland hin und nannte die Internationale
Friedenskonferenz, in deren Leitung Bischof Wysoczanski berufen sei.

Mit einem Blick auf die Apostel der Slawen Cyrill und Methodius
beendete er seine Ausführungen. Beide seien Brüder mit verschiedenen

Begabungen gewesen. Im Grenzgebiet zwischen Ost und West be-
liessen sie den Slawen ihre Eigenart. Die Toleranz und Verschiedenheit

der Brüder könnte auch ein Vorbild für die IBK und die
Theologenkonferenz sein.

Ein Blick auf die jeweiligen Arbeitsgruppen lässt erkennen, dass

man es sich mit der Verkündigung des Evangeliums nicht leicht
machen wollte. So spielte das richtige und das falsche Gottesbild eine
Rolle. Es wäre zu leicht, den Menschen von Gott her ein heiles, glückliches

Leben zu verkünden, denn Gott war auch in Auschwitz. Die
Frage bleibe allerdings, ob mit der Verkündigung die Massen erreicht
würden. Das von Prof. Stalder angesprochene Netz von Beziehungen
wurde gegenüber einer zu stark betonten Gegenwart Gottes in Natur
und Geschichte als hilfreich angesehen. Wichtig sei es auch, dass
dadurch Verkündigung als Gemeinschaft und nicht subjektiv geschehe.
Ebenso gelte es, das zu leben, was man verkünde. Dabei könnte man
von Polen lernen, dass Verkündigung einfach sein dürfe, aus der
Gemeinschaft komme und für die Gemeinschaft bestimmt sei. Tagesfragen

seien zu berücksichtigen, die Politik dürfe nicht ausgeklammert
werden.

In der liturgischen Verkündigung wurde auch gesehen, dass die Lieder

in Polen mehr Emotionalität enthielten als im Westen. Andrerseits
müsse man feststellen, dass die christliche Symbolik nicht ohne weiteres

für Fremde verständlich sei, für Gläubige jedoch nicht zu häufig
erklärt werden müsste. Ziel sei es, dass Christen sich freuen, zur
Eucharistie zu kommen. Immer wieder wird auf den Verkündigungscha-

77



rakter der ganzen Gemeinde abgehoben. Die Verbindlichkeit der
Gemeinde sei nötig und werde durch ständiges Gespräch über die Bibel
oder einen diakonischen Einsatz, aber auch im Gottesdienst selbst
gefördert.

Leider kamen in der Abschlussbesprechung etwas diffuse Töne in
der Beurteilung der Konferenz und ihrer Thematik auf. Einige wenige
fanden das anspruchsvolle Thema zu verkürzt, ja zu banal abgehandelt.

Prof. Stalder stellte die Gegenfrage, ob die Konferenz mehr
Information oder Gespräch über ein Thema sein sollte, wobei er den
Akzent auf das Gespräch legte.

Eine von einer Gruppe geforderte Vorschaltkonferenz zum Kongress

in Münster über die Frage der eucharistischen Gastbereitschaft
wurde zwar mit einer schwachen Mehrheit angenommen, kann aber

aus verschiedenen Gründen nicht realisiert werden. Dafür wird die
Theologenkonferenz 1987 die notwendigen Vorarbeiten für unsere
Mitarbeit in der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung und
deren Weltkonferenz über den apostolischen Glauben im Jahr 1989 zu
leisten versuchen. Die Theologenkonferenz 1988 soll sich ein Jahr vor
der Gedenkfeier «100 Jahre Utrechter Union» mit der Situation und
Bedeutung dieses Bundes von Kirchen befassen.

Edgar Nickel

78


	Bericht über die 25. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz vom 2.-7. September 1985 in Warschau

