
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 4

Artikel: Die orthodoxe Kirche in Österreich : ein Überblick vom 16. Jahrhundert
bis in unsere Gegenwart

Autor: Suttner, Ernst C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die orthodoxe Kirche in Österreich.
Ein Überblick vom 16. Jahrhundert bis in unsere

Gegenwart

Die Anfänge

Die Wiener Doppelhochzeit von 1515 leitete Österreichs Ausdehnung
nach Südosten ein. Doch konnten die Habsburger wegen der aufstrebenden

Osmanen, deren Nachbarn sie nach der Schlacht von Mohâcs
(1526) wurden, ihre Ansprüche auf die Länder der Stefanskrone im
16. Jahrhundert nur zum Teil durchsetzen. Die Umwälzungen zogen
Fluchtbewegungen verschiedener Bevölkerungsgruppen nach sich, in
deren Verlauf noch im 16. und vermehrt im 17. Jahrhundert die Usko-
ken, Flüchtlinge orthodoxen Glaubens mit slawischer oder rumänischer

Muttersprache, in den habsburgischen Teil Ungarns kamen. Als
Wehrbauern waren sie willkommen. Die für ihre Wahlheimat zuständigen

innerösterreichischen Behörden, die wegen der Türkengefahr
zur Religionspazifikation mit den protestantischen Ständen genötigt
waren (s. Brucker Landtag von 1578!), liessen auch die orthodoxen
Flüchtlinge eigene religiöse Wege gehen. Orthodoxes Kirchenleben
nahm damals in Österreich einen bescheidenen Anfang.

Die eingewanderten Orthodoxen erklärten im 17. Jahrhundert ihre
Union mit der katholischen Kirche. Man muss beachten, dass im
zeitgenössischen Verständnis damals eine Union mit Katholiken nicht
notwendigerweise den Bruch mit der orthodoxen Kirche nach sich

zog. Bis ins 18. Jahrhundert war es nämlich möglich, mit den Katholiken

uniert zu sein und in der orthodoxen Kirche zu leben1. Österreichs

Ostchristen blieben also zunächst mit dem Pecer Patriarchen
ihrer früheren Heimat in Verbindung, soweit die gespannten Verhält-

1 Vgl. unsern Beitrag: Wandlungen im Unionsverständnis vom 2. Konzil von
Lyon bis zur Gegenwart, in: Ostk. Stud. 34 (1985) 128-150. Eine Weiterführung

dieser Untersuchung erfolgte in den Beiträgen: Kirchliche und
nichtkirchliche Gründe für den Erfolg abendländischer Missionare bei den Christen

im Osten seit dem Tridentinum, in: Ostk. Stud. 35 (1986) 135-149 und:
Wege und Abwege wechselseitigen Gebens und Nehmens zwischen Kirchen
des Ostens und Westens nach dem Abbruch der Communio, in: Ostk. Stud. 36

(1987).

275



nisse im Grenzgebiet den Verkehr zuliessen. Die damaligen kirchlichen

Verhältnisse der Uskoken bedürfen der vertieften Untersuchung;
denn in der vorhandenen orthodoxen und katholischen Kirchenge-
schichtsliteratur, die den Wandel im Unionsverständnis übersieht, gibt
es einschlägig unbegründete Polemik2.

Nach 1683

Zu einem bedeutenden Faktor in der Donaumonarchie rückte die
Orthodoxie auf, als nach der grossen Türkennot des Jahres 1683 alle
Länder der Stefanskrone zu Österreich kamen. Künftig hatte sich der
Wiener Hof der orthodoxen Christen anzunehmen.

a) Orthodoxe, die nach Österreich kamen

Der Vorstoss der österreichischen Heere nach Südosten hatte bei vielen

Christen der Balkanhalbinsel Erwartungen wachgerufen. Kaiser
Leopold I. hatte Aufrufe erlassen, welche die Hoffnungen steigerten
und Aufstandsbewegungen auslösten. Aber die Kraft Österreichs

reichte nicht aus, um die Türken aus allen Gebieten mit christlicher
Mehrheit zu vertreiben. So gewährte Leopold I. den auf die kaiserliche

Seite übergeschwenkten südslawischen Christen, die die Rache
der Türken zu fürchten hatten, Asyl in den von seinen Heeren eroberten

Gebieten. In der Hauptsache waren es serbische Orthodoxe3 und
bulgarische Katholiken4. Ihnen wurde die Autonomie als Volks-

2 Am Wiener Institut für Patrologie und Ostkirchenkunde läuft derzeit eine

einschlägige Dissertation.
3 Zur Einwanderung und zur nachfolgenden Geschichte der Serben in

Österreich vgl. bes. A. Hudal. Die serbisch-orthodoxe Nationalkirche, Graz
1922, S.38-54 und 61-82; R.D. Veselinovic. Arsenije III Crnojevic u istorii i

knizevnosti, Beograd 1949; ders., Istorija srpske pravoslavne crkve sa narod-
nom istorijom, Beograd 1966, Bd.I, S.76-83; Bd.II, S.22^46, 85-95; ders., Pre-
gled istorije Karlovacke mitropolije od 1695. do 1919. godine, in: Srpska Pra-
voslavna Crkva 1219-1969, Beograd 1969, S. 221-240; B. Slijepcevic. Istorija
srpske pravoslavne crkve, Bd. II, München 1966, S. 20-244, 562-609.

4 Zur Bedrängnis der katholischen Bulgaren in ihrer Heimat ab 1688 und zu
ihrer Flucht vgl. I.Dujcev. Il cattolicesimo in Bulgaria nel sec. XVII, Rom
1937; R. Janin. Bulgarie, in: DHEG X, 1188: P. Tocanel. Laboriosa organizzazione

delle Missioni in Bulgaria, Moldavia, Vlachia e Transilvania, in: J. Metz-
ler (Hg.), Sacrae Congregationis de Propagande Fide memoria rerum Bd. 1/2,
Rom 1972, S. 246 ff.

276



gruppe zugesichert. Das bedeutete, dass sie ein Anrecht auf eigene
Gottesdienststätten, auf Gründung von Schulen und auf eigene
Vorsteher erlangten. Mit der Zusicherung an die Serben war eine
Rechtsgrundlage für öffentliches orthodoxes Kirchenwesen im österreichischen

Staatsgebiet gegeben.
Eine weitere Rechtsgrundlage erwuchs aus den Friedensverträgen,

die in den folgenden Jahrzehnten zwischen der Hohen Pforte und dem

Habsburgerreich geschlossen wurden. Die in ihnen getroffenen
Abmachungen über den Handel zwischen beiden Reichen garantierten
den Handelsleuten, die sich im anderen Staat aufhielten, eine gewisse
Autonomie. Der Handel des osmanischen Reiches war aber um diese

Zeit weithin in Händen orthodoxer Christen5, die zu Hause der
Oberhoheit des Konstantinopeler Patriarchen unterstanden und deshalb in
Wien - ohne Rücksicht auf ihre Muttersprache - allesamt «Griechen»
hiessen. Zu ihren Freiheiten gehörte, dass sie religiös nicht belästigt
wurden. Ihre Wiener Kolonie erstarkte, und schon im ersten Drittel
des 18. Jahrhunderts gründete man eine Bruderschaft, die für orthodoxes

Gottesdienstleben in Wien Sorge trug.
An der Spitze der serbischen Einwanderer war 1691 Patriarch Arse-

nije III. von Pec mit nach Österreich gekommen. Dies war ein Glücksfall

sowohl für die Serben als auch für Österreich. Die Serben hatten
in ihm einen geistlichen und politischen Führer, und das kirchliche
Nationalkonzil, das mit dem Patriarchat verknüpft war, gab ihnen die
Möglichkeit, sich als Volksgruppe zu Wort zu melden und ihre Anliegen

vorzubringen. Für Österreich sollte von Bedeutung werden, dass

die im türkischen Reich verbliebene Orthodoxie, die zwar für den
verlassenen Sitz von Pec einen anderen Patriarchen installierte, trotzdem
dem kirchlichen Nationalkonzil des ausgewanderten Patriarchen Ar-
senije die kirchliche Autokephalie nicht abstritt. Als Arsenije starb,
war man nämlich in Pec damit einverstanden, dass das Nationalkonzil
der Serben Österreichs selbständig ein neues Oberhaupt wählte. Nach
orthodoxem Herkommen kann eine Kirche, die ihr Oberhaupt selbst
wählen und weihen darf, auch in allen anderen Fragen selbständig
handeln.

5 Zu den Rechten, die den Orthodoxen aus den Verträgen erwuchsen, vgl.
W.M. Plachi. Die Wiener orthodoxen Griechen. Wien 1983, S.21 f.; M.G.Ko-
imzoglu. Geschichte der griechisch-orientalischen Kirchengemeinde «Zum hl.
Georg» in Wien, Wien 1912, S. 14f.

277



Weil also sozusagen eine autokephale orthodoxe Kirche eingewandert

war, bot sich der österreichischen Regierung die Möglichkeit,
Einflussnahme von aussen auf das orthodoxe Kirchenwesen im Reich
zu unterbinden. Es dauerte geraume Zeit, bis man in Wien diesen Vorteil

erkannte, den Platz für eine eigene orthodoxe Kirche Österreichs
fand und das erforderliche Einvernehmen mit den eingewanderten
Orthodoxen herstellen konnte.

Querelen gab es unter anderem, weil die Zusicherungen Kaiser
Leopolds an Patriarch Arsenije unbestimmt formuliert waren. Er sollte
geistliches und weltliches Oberhaupt seiner Gläubigen sein. Das
verstanden die Serben zunächst wohl so, dass ihnen in Österreich jene
Autonomie verbleiben sollte, die ein christliches Patriarchat im Osma-
nenreich hatte. Dass dies wegen des anderen Verfassungsrechts in
Österreich nicht gut möglich war, versteht sich. Es darf bezweifelt
werden, ob Kaiser Leopold und Patriarch Arsenije ahnten, für welch
unterschiedliche Interpretationen die Formulierung offen war, die
man wählte, als man in den Kriegswirren eilig ein Abkommen schloss.
Unbestimmt wie das Ausmass der zugebilligten Autonomie war auch
die Formulierung bezüglich des Territoriums, auf das sich die Autonomie

des Patriarchen erstrecken sollte. Wo die Flüchtlinge tatsächlich
siedeln werden, konnte man noch nicht absehen und diese Gebiete
also nicht genau benennen, und hinsichtlich weiter Gebiete hoffte
man noch sehr fest, dass Österreichs Heere sie den Türken entreissen
werden. So führte Leopold als Amtsbereich des Patriarchen ausdrücklich

eine Reihe gar nicht eroberter Provinzen an, hinsichtlich des

tatsächlichen österreichischen Herrschaftsgebietes formulierte er hingegen

nur unbestimmt.
Schon zu Lebzeiten Arsenijes kam es deswegen zum Konflikt. Der

Primas von Ungarn, Graf Kollonitsch, opponierte entschieden, als
Arsenije den ihm zugesicherten Privilegien eine maximalistische Deutung

gab. Dieser betrachtete nämlich auch jene östlichen Christen, die
früher ins österreichische Gebiet geflüchtet waren, als zu seinem Volk
gehörig, zu dessen geistlichem und weltlichem Oberhaupt ihn Kaiser
Leopold bestätigt hatte. Da die schon länger im Land Ansässigen sich
ihm nicht unterordnen wollten, begann er, die Öffnung ihrer Kirchen
für sich und den von ihm bestimmten Klerus mit Hilfe seiner Reiterei
zu erzwingen. Der ungarische Primas Graf Kollonitsch, den die
Alteingesessenen als Unierte um Schutz vor den Neuankömmlingen
anriefen, sah sich zur Verteidigung von deren Freiheit veranlasst und
setzte gegen die Interpretation, die der Patriarch den Kaiserurkunden

278



gab, eine weniger extensive: Nur für Neueinwanderer, die mit dem

Patriarchen kamen, nicht aber für alle, die er als sein Volk erachtet,
habe er Zuständigkeit. Das Problem, das Anlass für diesen
Kompetenzstreit bot, sollte nach Arsenijes Tod noch grössere Reibungen
verursachen.

Konflikt gab es auch, als Belgrad ab 1718 vorübergehend bei Österreich

war. Nach serbischer Auffassung hätte die Belgrader orthodoxe
Metropolie im Geist der Privilegien Leopolds ihrem autokephalen
Kirchenverband eingegliedert werden sollen. Der Staatsmacht
erschien hingegen eine weitere Stärkung der Serben bedenklich; sie

wollte eine eigene Belgrader Metropolie erhalten. Die Serben fanden
eine Zwischenlösung und übertrugen die beiden Metropolien in
Personalunion einem einzigen Hierarchen. Ehe eine endgültige Lösung
erforderlich wurde, schaffte 1739 die Rückgabe Belgrads an die Os-

manen den Konfliktstoff aus der Welt.

b) Östliche Christen, deren Heimat zu Österreich kam

Nicht alle Orthodoxen, mit denen es Österreich nach 1683 zu tun
bekam, wanderten ein. Die österreichischen Heere fanden in Oberungarn

und in Siebenbürgen östliche Volkskirchen vor6. Dort hatten die
östlichen Christen in der vorangehenden Zeit, in der ungarische Fürsten

calvinistischen Glaubens an der Herrschaft waren, in Leibeigenschaft

gelebt. Entsprechend der sozialen Rechtlosigkeit war ihr
kirchliches Leben wenig entfaltet, und ihr Klerus, der in der Regel
selbst dem Joch der Leibeigenschaft unterlag, war kaum gebildet. Die
bestehenden Schulen wurden nur solchen östlichen Christen zugänglich

gemacht, die bereit waren, Calvinisten zu werden oder zumindest
das Frömmigkeitsleben ihrer orthodoxen Kirche in calvinistischem

6 Zur Kirchen- und Sozialgeschichte der östlichen Christen Oberungarns
und Siebenbürgens vgl. E. Radies. Die orthodox-orientalischen Partikularkirchen

in den Ländern der ungarischen Krone, Budapest 1844; N. Nilles. Symbo-
lae ad illustrandam historiam ecclesiae orientalis in terris coronae s. Stephani,
Innsbruck 1885; 5. Dragomir, Istoria desrobirei religioase a Românilor din Ar-
deal, Sibiu 1920; Biserica Romàna Unita. 250 de ani de istorie, Madrid 1952;
M. Lacko. Unio Uzhorodensis Ruthenorum cum Ecclesia Catholica (OCA 143)
Rom 1955; O.Bärlea. Die Union der Rumänen, in: W.de Vries. Rom und die
Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963, S. 132-180, 394-^123; ders., Ostkirchliche

Tradition und westlicher Katholizismus, München 1966; M.Bernath.
Habsburg und die Anfänge der rumänischen Nationsbildung, Leiden 1972;
Z. Päcliseanu, Istoria Bisericii Unite, in mehreren Folgen der Zeitschrift Buna

279



Geist umzugestalten. Die calvinistischen Fürsten, die im 17. Jahrhundert

auf das Entstehen eines starken Siebenbürgener Staatswesens mit
reformierter Staatsreligion abzielten, hatten es darauf angelegt, die
orthodoxen Christen ihres Landes zum Calvinismus und zum Erlernen
der ungarischen Sprache zu bringen, damit sie in die den Staat
dominierende magyarisch-calvinistische Nation hineinwüchsen und in
Siebenbürgen das Übergewicht der Nation und der Religion des Fürsten
weiter verstärkten. Manche «Aufsteiger» hatten dies akzeptiert. Lange
Zeit verloren die orthodoxen Christen auf diese Weise ihre potentiellen

Führer, da diese zu calvinistischen Ungarn wurden, und das breite
orthodoxe Volk blieb in sozialer Rechtlosigkeit verhaftet. Um die
Mitte des 17. Jahrhunderts versuchten jedoch die orthodoxen Ruthenen

Oberungarns, dem Druck zur Calvinisierung durch eine Union
mit den Katholiken zu entgehen. Anders als die Calvinisten verlangten

nämlich die Katholiken nicht den Verzicht auf das angestammte
Frömmigkeitserbe und auf die herkömmliche Sprache; die östlichen
Christen durften ihre geistliche und volksmässige Identität behalten,
wenn sie sich unter den Schutz der Katholiken begaben, um beim
Aufstieg zu einer besseren sozialen Lage von katholischer Seite unterstützt
zu werden.

Auf Anraten des ungarischen Primas Graf Kollonitsch knüpfte Kaiser

Leopold an diesen Vorgängen an und erliess ein Diplom, das den
unierten Gläubigen und ihrem Klerus jene Rechte zusicherte, die den
lateinischen Katholiken zukamen. Unter Wahrung ihrer Identität sollten

sich die östlichen Christen durch einen Unionsabschluss korporativ

(als gesamte Gruppe also) aus ihrer Unfreiheit erheben können.
Damit sollten sie zugleich die katholische Staatskirche, die in ihrer
Heimat vorher kaum Bedeutung besass, zur stärksten Kirche werden
lassen.

Vestire ab 1975; K. Zach. Orthodoxe Kirche und rumänisches Volksbe-
wusstsein, Wiesbaden 1977; M. Päcurariu. Istoria Bisericii Orthodoxe Romane,
Bd. II, Bukarest 1981 : W. Daugsch. Toleranz im Fürstentum Siebenbürgen.
Politische und gesellschaftliche Voraussetzungen der Religionsgesetzgebung im
16. und 17.Jahrhundert, in: Kirche im Osten 26 (1983) 35-72; E. Chr.Suttner.
Die rumänische Orthodoxie des 16. und 17. Jahrhunderts in Auseinandersetzung

mit der Reformation, in: Kirche im Osten 25 (1982) 64-120; ders.,
Anfänge einer zum Calvinismus tendierenden Theologie in der Orthodoxie
Siebenbürgens in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, in: Jahrbuch der
österreichischen Byzantinistik 32, 6 (1982) 153-161; ders., Panteleimon (Paisios)
Ligarides und Nicolae Milescu, in: Kirche im Osten 26 (1983) 73-94.

280



Beim heutigen Verständnis von Unionsabschluss muss ein solcher
Vorschlag entsetzen. Darum wird den Kirchenführern und Politikern
Österreichs des ausgehenden 17. und beginnenden 18. Jahrhunderts

vorgeworfen, dass sie die orthodoxen Christen um innerweltlicher
Vorteile willen zum Glaubensabfall verleiteten, weil sie mit
Versprechungen im sozialen Bereich zur Union mit Rom einluden und der

Einladung zeitweise sogar mit Polizeimassnahmen Nachdruck verliehen.

Ehe wir aber in diesen Vorwurf einstimmen, sollten wir uns in die

damalige Denkweise einfühlen.
Als sich in Europa das Staatskirchentum und mit ihm die Devise

«cuius regio, eius et religio» ausbreitete, sorgten sich Europas Christen,

besonders Europas Fürsten, mehr um die konfessionelle Einheit
im eigenen Staat als um die gesamtkirchliche Einheit aller Christen.
Sicher hatte Martin Luther keine eigene Kirche gründen, sondern in
der bestehenden einen abendländischen Kirche eine Reform veranlassen

wollen. Man fasste anfangs trotz aller Gegnerschaft, die sich unter
anderem recht bald in unschönen Bezeichnungen wie «Papisten» bzw.
«Neuerer» ausdrückte, das reformwillige und das traditionsverbun-
dene Christentum in den deutschen Landen als gegensätzliche
Ausprägungen einer und derselben Kirche auf. Es verstrich geraume Zeit,
die in verschiedenen Landstrichen auch unterschiedlich lange gedauert

haben mag, bis sich das Bewusstsein durchsetzte, dass eine Spaltung

in zwei Kirchen erfolgt sei. Solange die ältere Auffassung anhielt,
war ein Konfessionswechsel nur der Übergang von einer Ausprägung
der Kirche in eine andere, vergleichbar etwa dem Übertritt eines

katholischen Ordensgeistlichen in einen anderen Orden. Es war kein
Kirchenübertritt. In dieser Voraussetzung wird verständlich, dass

christliche Fürsten, denen die diktatorische Tyrannei der modernen
totalitären Staaten fern lag, von ihren Untertanen den Konfesstons-
wechsel verlangten, ohne Bedenken zu haben, zum Abfall von der

angestammten Kirche, und das heisst zur Sünde gegen Gott zu verführen.

Wenn man an den europäischen Höfen sogar bezüglich des

katholisch-protestantischen Gegensatzes so dachte, dürften Europas katholische

Fürsten erst recht von einem solchen Denken geleitet worden
sein, als sie auf die Vereinigung ihrer orthodoxen Untertanen mit den
Katholiken ihres Landes drängten. Denn, wie wir eingangs schon sagten,

nach römischer und nach orthodoxer Auffassung schlössen sich
Uniert-Sein und Orthodox-Bleiben bis ins 18. Jahrhundert nicht
vollkommen aus.

281



Bei den Ruthenen in Ungarn gab es alsbald eine Neubelebung ihrer
Union mit den Katholiken. Dabei kam der Umstand zustatten, dass

auch die Ruthenen, die jenseits der Grenze in Polen siedelten, mit der
katholischen Kirche in Union lebten. So gab es niemanden, der
Widerstand hätte leisten wollen.

Anders sollte es sein in Siebenbürgen. Dorthin waren mit den
kaiserlichen Heeren Jesuiten als Militärseelsorger gekommen. Sie waren
beauftragt, Verbindung zu den Siebenbürgener orthodoxen Rumänen
zu suchen und diese sowohl um seelsorgerlicher als auch um sozialpolitischer

Motive willen zur Union mit der katholischen Staatskirche
einzuladen. Den Auftrag erfüllten sie gründlich. Bald war die Synode
der Siebenbürgener rumänischen Diözese vom geistlichen und weltlichen

Nutzen einer korporativ abgeschlossenen Union überzeugt. Der
geistliche Nutzen wäre, dass die Ingerenzen der Calvinisten, die ein
Jahrhundert lang das rumänische Frömmigkeitserbe bedroht hatten,
ein Ende nähmen. In weltlicher Hinsicht sollte die Union den Rumänen

die kirchliche und volksmässige Identität belassen, sie so, wie sie

waren, zu Katholiken machen, ihnen endlich die lange vermissten
Rechte einer vierten (und zwar der volkreichsten) Siebenbürgener
Nation einbringen und sie zu einer rezipierten Glaubensgemeinschaft
werden lassen.

Doch die korporative Union kam nicht wie erstrebt zustande. Die
Wiener Regierung zögerte, das Unionsansuchen sofort zu behandeln,
obwohl es die Stärkung des katholischen Elements in den neuen
Provinzen bedeutet hätte; sie war zur Rücksichtnahme auf die Siebenbürgener

Stände genötigt. Diese opponierten, denn der Aufstieg der
Rumänen als geschlossene Volksgruppe hätte nicht nur ihre Macht
bedroht, sondern sie auf die Dauer auch um das Recht gebracht, die
Arbeitskraft der in Leibeigenschaft gehaltenen Rumänen auszunützen.
Nach Meinung der Stände sollten nur solche Rumänen, die sich
individuell zu einer der rezipierten Religionen bekehrten, die Rechte
erlangen, die den Bekennern der betreffenden Religion zustünden; wer
hingegen bei der Befragung durch eine Kommission der Stände sage,
dass er im ererbten Glauben verbleiben wolle, habe auch im bisherigen

sozialen Status zu verbleiben. Wie früher sollten auch weiter die

zum Aufstieg Fähigen mit dem Religionswechsel in eine der privilegierten

Nationen integriert werden, und die Rumänen sollten weiter
ihre potentiellen Führer verlieren, damit ihre Mehrheit in der Knechtschaft

verbleibe.
Dagegen kämpfte die rumänische Synode, so gut sie konnte. Doch

282



der Widerstand der Siebenbürgener Stände war übermächtig, und die

Wiener Behörden zögerten weiter. Dazu kam Misstrauen gegenüber
dem östlichen Erbe bei führenden Kreisen in der katholischen
Staatskirche. Absicherungen wurden verlangt, die deutlich machten, dass

man den Rumänen trotz ihrer Zustimmung zu den vier Punkten der

Florentiner Union nicht recht traute. So liess man z. B. den rumänischen

Bischof Atanasie in Wien tridentinische Lehren beeiden und
erteilte ihm sogar sub conditione erneut die Priester- und Bischofsweihe.

Die Folge war, dass sich unter Siebenbürgens Rumänen eine

Opposition gegen die Union formierte. Nach Atanasies Tod erstarkte
die Opposition wegen weiterer leidiger Vorkommnisse, denen hier
nachzugehen den Rahmen sprengte7. In der Amtszeit von Atanasies

Nachfolger konstituierte sich die Opposition auch kirchlich. Spätestens

von da an muss die rumänische Christenheit Siebenbürgens als

gespalten gelten in eine unierte und in eine orthodoxe Kirche, und
eine leidige Geschichte hob an.

Die orthodoxe Opposition hatte ihren Rückhalt in der Orthodoxie
jenseits der Karpaten. Dass dort osmanisches Gebiet war, liess die
österreichischen Behörden zunächst mit scheelen Augen auf diese

Kirchenbeziehungen blicken. Als aber 1718 die kleine Walachei
österreichisch besetzt wurde, war man der politischen Sorgen enthoben.
Der Bischof von Rimnicul Vilcea in der kleinen Walachei, der von den
Österreichern dem Metropoliten von Belgrad zugeordnet wurde,
durfte sich mit österreichischer Billigung jener Rumänen Siebenbürgens

annehmen, die den Beitritt zur Union und damit die Jurisdiktion
des Siebenbürgener rumänischen Bischofs zurückwiesen. Zwei Tatsachen

wurden damit geschaffen: Von den Behörden im österreichischen

Siebenbürgen wurde eine zweite rumänische Kirche zumindest

zur Kenntnis genommen, und der Metropolit von Karlowitz, der in
Personalunion auch Metropolit von Belgrad war, begann, eine
Verantwortlichkeit für die Rumänen Siebenbürgens zu verspüren.

Der Fortgang im 18. Jahrhundert

Stürmisch war die Entwicklung in der Karlowitzer Metropolie. Der
Wiener Hof drängte auf ein «Illyrisches Regulament». Die von den
Serben aus dem Osmanenreich mitgebrachte Vorstellung vom religiös-

1 Vgl. O. Bärlea, Ostkirchliche Tradition und westlicher Katholizismus,
München 1966; E. Chr. Suttner, Beiträge zur Kirchengeschichte der Rumänen,
Wien 1978, S. 223 f.

283



völkischen Selbstbestimmungsrecht einer Nation war aufgrund
mitteleuropäischer Verhältnisse neu zu bedenken und den notwendigen
Modifikationen zu unterziehen, damit sie einfügbar wurde in den

österreichischen Staat. Schwere Gegensätze traten zutage. Doch gegen
Ende des 18. Jahrhunderts war ein Zustand erreicht, der zu sagen
erlaubt, dass seither die serbische Metropolie von Karlowitz im vollen
Sinn eine ins Habsburgerreich integrierte autokephale orthodoxe Kirche

darstellte.
Stürme und Zwangsmassnahmen gegen die Orthodoxie, die dem

modernen Verständnis von Religionsfreiheit widerstreiten, gab es um
die Mitte des Jahrhunderts auch bei den Rumänen Siebenbürgens.
Nach den militärischen Rückschlägen, die Österreich 1739 zum
Verzicht auf Belgrad und die kleine Walachei nötigten, widmeten die
österreichischen Militärs der Karpatengrenze vermehrte Aufmerksamkeit.

Um das «Grenzgängertum» zu unterbinden, wurde die bislang
gebilligte Verbindung von Siebenbürgens Orthodoxen mit Rîmnicul
Vilcea verboten. Da diese sich dem Verbot aber nicht fügten und sich

- wie die Generalität meinte - ihrem «legitimen rumänischen
Bischof» in Siebenbürgen, dem unierten nämlich, nicht beugten, begann
eine Zeit, in der man mit militärischem Zwang das schaffen wollte,
was die Militärs unter «kirchlicher Ordnung» verstanden. Die
Massnahmen, durch die man die «Widerspenstigen» zum Gehorsam gegen
den unierten Bischof führen wollte, waren gewalttätig, die Erfolge mager.

Schliesslich stimmte Maria Theresia 1761 zu, dass unter der Obhut

des Metropoliten von Karlowitz für die nicht-unionswilligen
Rumänen Siebenbürgens ein eigener orthodoxer Bischof amtierte. Den
Toleranzideen ihres Sohnes Josef, der den Nichtkatholiken private
Religionsausübung gewähren wollte, war Maria Theresia bekanntlich
abhold. Doch sie dehnte auf die Orthodoxen Siebenbürgens jene
öffentliche Religionsfreiheit aus, der sich von jeher die Serben erfreuten.

Alle östlichen Christen Österreichs - ob mit der katholischen Staatskirche

uniert oder nicht - hatten 1761 öffentliche Religionsfreiheit
erlangt. Dies legte für ihre Volksgruppen den Grundstein zu einer
reichen Entfaltung in der kommenden Zeit. Es mässigte auch die
Konflikte zwischen Katholiken und Orthodoxen, denn beide Seiten mussten

in Zukunft den Versuch unterlassen, die anderen sich einzugliedern,

wie dies die Serben unter Patriarch Arsenije mit den Unierten
und später die unierte rumänische Diözese Siebenbürgens mit den
Siebenbürgener Orthodoxen versucht hatten. Damit war noch nicht
erreicht, dass beide Kirchen nur mehr im guten Sinn miteinander gewett-

284



eifert hätten; trotz des passablen «modus vivendi», den sie fanden,

trugen sie auch später noch manches in einer Art aus, die den Geist
christlicher Brüderlichkeit vermissen liess.

Das Positive und Negative im einzelnen zu zeichnen, sprengte unseren

Rahmen. Daher sei nur kurz erwähnt, dass es zu keinem Zurückgehen

hinter den im Jahr 1761 erlangten Zustand kam, als Österreich
in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts die Herrschaft über
die Heimat weiterer Volksgruppen mit östlicher Kirchenzugehörigkeit
antrat. Beim Erwerb Galiziens im Zug der polnischen Teilung von
1772 kam ein Gebiet zu Österreich, dessen Bevölkerung mit östlicher
Kirchentradition schon lange zur Gänze mit den Katholiken uniert
war. Mit Dankbarkeit vermerken die ukrainischen Geschichtsschreiber,

dass unter österreichischer Herrschaft die in Galizien seit dem
Unionsabschluss stets mächtig gewesenen Lateiner nicht weiter versuchen

durften, die Unierten kirchlich und der Volksgruppe nach
aufzusaugen. In der Bukowina, die 1775 vom Fürstentum Moldau
abgetrennt wurde und an Österreich fiel, war die Orthodoxie die Religion
des regierenden Fürsten gewesen und mit allen Öffentlichkeitsrechten

ausgestattet. Österreich änderte nichts an diesen Rechten.
Als 1781 durch das Toleranzpatent Josefs IL die Protestanten Österreichs

private Religionsfreiheit erlangten, gab es im Reich also längst
keinen Ort mehr, an dem genügend orthodoxe Gläubige gelebt hätten,
um gottesdienstliches Leben zu entfalten, aber durch staatliche
Repression daran gehindert worden wären. Sie besassen überall öffentliche

Religionsfreiheit8. Den orthodoxen Gläubigen Wiens, die bislang
als Bruderschaft kirchliches Leben führten, eröffnete das Toleranzpatent

die Möglichkeit, sich fortan in der Rechtsform einer Kirchengemeinde

zu organisieren. Als die Wirtschaftsentwicklung des Habsburgerreichs

in einigen weiteren Städten zum Zuzug einer entsprechenden

Gruppe orthodoxer Gläubigen führte, war dies auch dort möglich.

Das 19. Jahrhundert

Als im 19. Jahrhundert der nationale Gedanke zündete, kam es zu
einer Neugliederung der orthodoxen Kirche Österreichs. Diese ging -
man beachte den Unterschied zu den Vorgängen beim Einrichten an-

8 Vgl. unseren Beitrag: Die Toleranzgesetzgebung Josephs II. und die
Orthodoxie im Habsburgerreich, in: P.Barton (Hg.), Im Zeichen der Toleranz,
Wien 1981, S. 93-100.

285



derer modernen Autokephalien! - in einvernehmlicher Weise vor sich.
Nach dem Ausgleich mit Ungarn wurden aus der bisher einzigen
autokephalen orthodoxen Kirche des Habsburgerreichs, die in Karlowitz
ihren Sitz hatte, drei autokephale Kirchen gebildet. Im einzelnen
bedeutete dies, dass in den Ländern der Stefanskrone für das rumänisch
besiedelte Gebiet eine selbständige orthodoxe Metropolie mit
nationalem Charakter eingerichtet und dass die Karlowitzer Metropolie,
der von nun an fast nur mehr serbische Gläubige verblieben, wieder
zur nationalen Grösse wurde, die sie einstens war, als sie aufgrund der
Verfügung Kaiser Leopolds entstand. Eine eigene orthodoxe Metropolie

mit Sitz in Czernowitz entstand auch in Cisleithanien; ihr
unterstanden ohne Unterschied hinsichtlich der Muttersprache die orthodoxen

Gläubigen der Bukowina und Dalmatiens sowie die orthodoxen

Gemeinden in Wien und in anderen grösseren Städten Cisleitha-
niens, in denen sich inzwischen orthodoxe Kolonien gebildet hatten9.
Auch dort war für das nationale Selbstbestimmungsrecht gesorgt,
denn dem Metropoliten und seinen beiden Suffraganbischöfen in
Dalmatien oblag die Pflicht, dafür Sorge zu tragen, dass die Gemeinden
Seelsorger der richtigen Sprache und des richtigen Herkommens
erhielten. Diese waren gegebenenfalls aus dem Ausland, aus der Heimat
der betreffenden Gläubigen zu berufen, doch sie amtierten unter der
Jurisdiktion des Metropoliten von Czernowitz, der für die gesamte
Orthodoxie Cisleithaniens das gemeinsame Oberhaupt war.

Alles in allem gewährte Österreich an der Wende vom 19. zum
20. Jahrhundert allein unter den drei grossen multinationalen Reichen
Osteuropas seinen östlichen Christen die volle Freiheit, ihren Kirchen
in friedlicher Weise jene nationale Struktur zu geben, die sie selbst für
angemessen hielten. Auch stand es ihnen uneingeschränkt frei, wenn
ihr Gewissen es ihnen gebot, sich für uniert mit dem Römischen Stuhl
zu erklären oder dies nicht zu tun.

Gerade letzteres muss noch unsere Aufmerksamkeit in Anspruch
nehmen, denn es war dies eine Vorkehrung, die den ernstesten Konflikt

vermied, der zwischen Katholiken und Orthodoxen hätte ausbrechen

können, die Gefahr nämlich, dass es zur Knechtung der Gewis-

' Für die beiden nationalen Metropolien in den Ländern der Stefanskrone
vgl. die in den Anm. 3 und 6 zitierten Arbeiten. Dort finden sich auch viele
Ausführungen über die rumänischen bzw. dalmatinischen Gebiete der Metropolie

von Czernowitz. Weitere Literaturhinweise für die beiden neuen Autokephalien

bei Suttner. Beiträge zur Kirchengeschichte der Rumänen, S. 13-16
und 92 f.

286



sen gekommen wäre. Wir haben oben erwogen, dass es im 17. und
anfangs des 18. Jahrhunderts möglich war, zugleich orthodox und uniert
zu sein. Es war damals für die meisten keine Gewissensfrage, wenn sie

von einer orthodoxen zu einer unierten bzw. von einer unierten zu
einer orthodoxen Gemeinde übertraten. Nach einem Umbruch der
ekklesiologischen Konzepte im 18. Jahrhundert und nach der Entfaltung
der dogmatischen Lehre vom päpstlichen Amt, die auf dem Ersten
Vatikanischen Konzil ihren Höhepunkt hatte, erscheint aber der Übertritt

in einem anderen Licht. Dass es in Österreich seit der 2. Hälfte des

18. Jahrhunderts keine Pressionen zum Übertritt mehr geben konnte,
war ein Erfordernis, um die Gewissensfreiheit zu wahren.

Als Österreich-Ungarn 1878 Bosnien und die Herzegowina besetzte

und diese Gebiete 1908 annektierte, bewies die Regierung erneut, dass

sie darauf bedacht war, die orthodoxe Kirchenordnung nicht zu

behelligen. Die dortigen orthodoxen Diözesen wurden nämlich keiner
der autokephalen Kirchen der Donaumonarchie eingegliedert,
sondern verblieben wie vorher im Verband des Patriarchats von Konstantinopel.

Dies ist um so auffälliger, als das orthodoxe Russland das

gegenteilige Beispiel vorlebte. Als sich das Zarenreich ab dem 17.

Jahrhundert Gebiete des früheren Grossfürstentums Litauen eingliederte,
die kirchlich zu Konstantinopel gehört hatten, nahm die russische Kirche

ohne kirchenrechtliche Absprache mit dem Konstantinopeler
Patriarchat sofort die Jurisdiktion über die Diözesen des neuen Staatsgebietes

für sich in Anspruch. Ebenso ging Russlands Kirche vor in
russisch-türkischen Kriegen, bei den polnischen Teilungen, anlässlich der
Annexion Georgiens und bei den Gebietsgewinnen der Sowjetunion
nach dem Zweiten Weltkrieg. Jedesmal wurden über kurz oder lang
die Christen byzantinischer Tradition in den hinzugewonnenen
Territorien, gleich welcher orthodoxen Kirche sie vorher zugehörten und
auch dann, wenn sie vorher Unierte waren, ohne Verhandlung mit den

bisherigen Kirchenleitungen in die russische Kirche eingegliedert.

In der Republik Österreich

Keins von den ursprünglichen Siedlungsgebieten östlicher Christen
blieb nach 1918 bei Österreich, und sämtliche orientalischen Bischofssitze

wurden von Österreich abgetrennt. Nur mehr östliche Christen,
die sich in den deutschsprachigen Landesteilen befanden, blieben
Österreicher. Die Mehrzahl von ihnen waren Wiener. Nach den
Weltkriegen stieg die Zahl östlicher Christen durch Flüchtlinge, von denen

287



ein Teil blieb und Österreichs östliche Kirchengemeinden vergrös-
serte. Mit der Gastarbeiterwelle kamen neuerdings östliche Christen.
Schliesslich wurde Wien wegen der österreichischen Neutralität zur
Drehscheibe im Ost-West-Verkehr und zum Sitz von UNO-Behörden.
Darum bekamen Wien und in geringerem Ausmass auch andere
österreichische Städte abermals von weither Zuzug. Christen aus mehreren
östlichen Kirchen kamen dabei ins Österreich von heute, und es gibt
nur wenige Städte in Europa, in denen die Ostkirchen derzeit in
gleicher Buntheit vertreten sind wie in Wien10.

Unter den heutigen orthodoxen Kirchengemeinden Österreichs
gehört ohne Zweifel den Wiener griechischen Gemeinden zur hl.
Dreifaltigkeit und zum hl. Georg mit den beiden Gotteshäusern im ersten
Wiener Gemeindebezirk der erste Platz, da sie auf die längste
Geschichte zurückblicken können11. Sie unterstehen der
«griechischorientalischen Metropolis von Austria», einer Diözese mit Sitz in
Wien, die das Patriarchat von Konstantinopel nach dem Zweiten
Weltkrieg einrichtete und dem es die Verantwortung für Österreich
und Italien übertrug. Die Gläubigen der beiden Kirchengemeinden
gehören mit ihrem Metropoliten dem Patriarchat von Konstantinopel
an. Sie sind zum Teil seit Generationen in Wien ansässig; unter ihnen
sind Familien zu finden, die sich grosse Verdienste um das Aufblühen
von Wirtschaft und Handel im alten Österreich erwarben. Ein Teil der
Gläubigen lebt hingegen nur vorübergehend zu wirtschaftlichen oder
diplomatischen Diensten oder zum Studium bei uns. In der Mehrzahl
sind es Griechen, doch stammt ein Teil von ihnen von jenen griechischen

Kirchen her, die es ausserhalb des Staats Griechenland im
Vorderen Orient gibt. Da in einigen dieser Kirchen das Arabische
vordringt und das Griechische verdrängt, kann man in den griechischen
Kirchengemeinden Wiens heutzutage auf Jugendliche treffen, die
kaum Griechisch verstehen. Das Leben der beiden Kirchengemeinden
ist auf Wien zentriert, doch hat ihr Seelsorger auch in den anderen
Bundesländern zu tun, wo ein Teil der Gemeindemitglieder ansässig
ist.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts bildete sich in Wien eine serbische

orthodoxe Kirchengemeinde zum hl. Sava und erbaute sich im

10 Die Vielzahl unterschiedlicher Ostkirchen im Wien von heute zwingt, uns
im folgenden streng auf die Orthodoxie alleine zu beschränken.

11 Zur Entwicklung der beiden Gemeinden vgl. die in Anm. 5 benannten
Arbeiten von Koimzoglu und Plachi.

288



dritten Gemeindebezirk eine Kirche12. Wegen der Gastarbeiter aus

Jugoslawien ist die serbische Gemeinde derzeit die grösste orthodoxe
Kirchengemeinde Österreichs. Sie untersteht der westeuropäischen
Diözese des Patriarchats von Belgrad. Ihr Wiener Gotteshaus kann
die Gemeinde aber nicht benützen, da eine Gruppe alteingesessener
Wiener Serben, die sich gegen Bischof und Patriarchen sperrt, dieses

unter Missachtung der österreichischen Gesetze besetzt hält. So ist der

Seelsorger der grössten orthodoxen Kirchengemeinde Österreichs seit
Jahren gezwungen, in einem Notquartier Gottesdienst zu feiern. Filialen

der serbischen Gemeinde zum hl. Sava bestehen in Linz und in
Salzburg, wo ebenfalls je ein Priester die Seelsorge ausübt.

Zur Bildung einer eigenen rumänischen orthodoxen Kirchengemeinde

zur hl. Auferstehung kam es nach dem Ersten Weltkrieg. Der
Plan, in Wien ein rumänisches Gotteshaus zu erbauen, wurde schon

vor dem Ersten Weltkrieg gefasst, aber die vielfachen Initiativen
gelangten an kein Ziel13. So dient der Gemeinde weiterhin eine Hauskapelle

im ersten Gemeindebezirk als Gottesdienstort. In Salzburg
amtiert an einer Filialgemeinde ein weiterer rumänischer orthodoxer
Priester. Die Gläubigen setzen sich zusammen aus alteingesessenen
Familien rumänischer Herkunft, aus Emigranten, die Rumänien während

oder nach dem Zweiten Weltkrieg verliessen, und aus rumänischen

Staatsbürgern, die dienstlich in Österreich weilen. Die
Gemeinde gehört zum rumänischen Patriarchat; ihr Bischof amtiert in
Paris.

Auf exterritorialem Gelände der Botschaft in Wien erbaute das

russische Zarenreich zur Jahrhundertwende eine grosse St.-Nikolaus-Kir-
che. Sie war nur kurz als Botschaftskirche in Verwendung und wurde
nach der Oktoberrevolution geschlossen. Nach dem Zweiten Weltkrieg

übergab die sowjetische Besatzungsmacht das Gotteshaus einem
Vertreter des Moskauer Patriarchats; seither wird dort wieder Gottesdienst

gefeiert. Eine russische orthodoxe Kirchengemeinde zum hl.
Nikolaus wurde 1969 öffentlich-rechtlich anerkannt14. Sie untersteht

12 Die Entwicklung dieser Gemeinde hat noch keine Darstellung gefunden.
Einzelne Daten können entnommen werden aus: S.Cakic, Spomenica o sto-
deseto-godisnjici zivota i rada srpske pravoslavne crkvene opstine sv. Save u
Becu, Wien 1971.

13 Vgl. V.Ciobanu. Infiinjarea Capelei ortodoxe romàne din Viena, in: Al-
manahul Parohiei Ortodoxe Romine din Viena pe anul 1962, S.67-73.

14 Vgl. W. M. Plachi. Errichtung und Satzungen der bulgarisch-orthodoxen
Kirchengemeinde zum hl. Iwan Rilski und der russisch-orthodoxen Kirchen-

289



dem Moskauer Patriarchat. Doch nur ein Teil der russischstämmigen
orthodoxen Christen in Österreich war bereit, sich dieser Gemeinde
und durch sie der Moskauer Kirchenleitung anzuschliessen. Es bestehen

daher in Österreich noch andere orthodoxe Seelsorgsgemeinden
russischer Herkunft, die jedoch keine Anerkennung durch die
österreichischen Behörden erbaten. Aufgrund der Religionsfreiheit ist es

ihnen möglich, wo immer sie leben, auch Gottesdienste zu feiern,
doch führt die private Form, in der sie ihr Gottesdienst- und Gemeindewesen

organisieren, zu grösserer Fluktuation. Laut Satzung der St.-

Nikolaus-Gemeinde steht die Mitgliedschaft in ihr allen orthodoxen
Christen offen, wenn sie die Jurisdiktion des Moskauer Patriarchen
anerkennen; auf russische Herkunft als Bedingung der Mitgliedschaft
ist verzichtet. Die Kirchengemeinde umfasst darum neben orthodoxen
Christen russischer Herkunft Gläubige, die aus anderen orthodoxen
Nationen abstammen, und eine Anzahl Konvertiten. An der St.-Niko¬
laus-Kirche amtiert ein Erzbischof.

Zugleich mit der St.-Nikolaus-Gemeinde wurde auch eine bulgarische

orthodoxe Kirchengemeinde zum hl. Johannes von Rila
anerkannt. Die Gemeinde umfasst laut Satzung nur orthodoxe Christen,
die bulgarischer Abstammung sind bzw. in bulgarische Familien
einheirateten. Schon vor dem Ersten Weltkrieg hatten enge Beziehungen
zwischen Österreich und Bulgarien bestanden. In der Zeit der Ersten

Republik siedelten sich erneut Bulgaren in Österreich an und erwarben

die österreichische Staatsbürgerschaft. Infolge der Ereignisse
nach dem Zweiten Weltkrieg kamen weitere Bulgaren nach Österreich.

So waren hinreichend viele bulgarische orthodoxe Gläubige
versammelt, dass sie die Gründung einer Kirchengemeinde betreiben
konnten. Die bulgarische Gemeinde, die dem Patriarchat von Sofia

untersteht, verfügt über kein eigenes Gotteshaus. Sie feiert ihre
Gottesdienste in der russischen St.-Nikolaus-Kirche.

Die Orthodoxie in Österreich existiert also in einer Mehrzahl von
Körperschaften des öffentlichen Rechts, die sich territorial
überschneiden, und daneben noch in einigen kleineren Gruppierungen
ohne öffentliche Anerkennung. Zwischen ihnen besteht kein organisatorisches

Band; es gibt keinen Hierarchen und keine Synode, die
namens der Orthodoxie Österreichs insgesamt sprechen könnte. Jede

Kirchengemeinde ist von den anderen unabhängig und der Kirche ih-

gemeinde zum hl. Nikolaus in Wien, in: Österreichisches Archiv für Kirchenrecht

23 (1972) 195-211.

290



res Heimatlandes verantwortlich. Und dies, obwohl die Gläubigen der
einen Kirchengemeinde in den anderen zu den hl. Sakramenten
zugelassen werden und die Orthodoxie sich ekklesiologisch als eine einzige
Kirche versteht.

Zu mehreren orthodoxen Kirchengemeinden auf demselben
Territorium ohne organisatorisches Band zwischen ihnen kam es in Österreich

erst in der Zeit der Republik. Bis zum Ende des Ersten Weltkrieges

war die Orthodoxie in den österreichischen Kronländem, wie wir
oben sahen, als eine einzige autokephale Kirche mit Sitz in Czernowitz

geeint. Wie also ging die Zerstückelung vor sich?
Die noch in der Monarchie erfolgte Gründung einer gesonderten

serbischen Kirchengemeinde in Wien neben der griechischen war
davon nicht der Beginn. Denn diese Gemeinde stand unter der Aufsicht
eines der dalmatinischen Suffraganbischöfe des Czernowitzer
Metropoliten. Die Einheit der cisleithanischen autokephalen orthodoxen
Kirche blieb gewahrt, denn zusammen mit dem sie führenden Suffra-

ganbischof verblieb die neue Gemeinde unter der Jurisdiktion des

Metropoliten von Czernowitz.
Aber die drei cisleithanischen orthodoxen Bischofssitze wurden

nach dem Ersten Weltkrieg von Österreich abgetrennt, und sie wurden
auch voneinander getrennt. Die Bukowina mit Czernowitz fiel an
Rumänien, und die Diözese des Metropoliten wurde der Kirche Rumäniens

eingegliedert. Die beiden dalmatinischen Suffraganbistümer
aber kamen zu Jugoslawien und wurden zur serbischen Kirche
geschlagen. Für die in der Republik Österreich verbliebenen orthodoxen
Gläubigen gab es somit im Land keinen Bischof mehr. Die Rumänen
Wiens beschlossen in dieser Lage, sich mit ihrem bisherigen Metropoliten

der rumänischen Kirche anzuschliessen. Die serbische
Kirchengemeinde der Stadt folgte jenem dalmatinischen Bischof, der bisher
für sie verantwortlich war, und schloss sich der serbischen Kirche an.
Schliesslich beschlossen die Griechen Wiens, die es weder nach
Rumänien noch nach Jugoslawien zog, sich dem ökumenischen Patriarchat

zu unterstellen. Die zahlenmässig kleine Orthodoxie der Republik

war damit organisatorisch auseinandergefallen.
Als 1967 das österreichische Parlament ein Orthodoxengesetz

verabschiedete15, stand es dem Staat nicht zu, sich in die inneren
Angelegenheiten der Orthodoxie einzumischen. Österreich müsste zur Kennt-

15 Vgl. W. M. Plachi. Das neue österr. Orthodoxengesetz, in: Österreichisches
Archiv für Kirchenrecht 20 (1969) 108-150.

291



nis nehmen, dass seine Orthodoxen, die bekennen, dass sie gemeinsam

zu einer einzigen orthodoxen Kirche gehören, dennoch in einander

überschneidende Kirchengemeinden ohne organisatorischen
Zusammenhalt aufgeteilt waren. Um den orthodoxen Gläubigen die
Freiheit zu gewährleisten, ihr Kirchenwesen so zu belassen, wie sie

selber es wollten, liess das österreichische Orthodoxengesetz eine
Mehrzahl von sich überschneidenden orthodoxen Kirchengemeinden
zu, anerkannte vom Tag des Inkrafttretens an die bodenständigen
Gemeinden der Griechen, Serben und Rumänen und die Metropolie von
Austria als Körperschaften des öffentlichen Rechts und eröffnete die

Möglichkeit, noch weitere Gemeinden bei Erfüllung gewisser
Mindestbedingungen als ebensolche Körperschaften anzuerkennen. Dies

geschah 1969 bezüglich der Russen und Bulgaren. Es dürfte gegenwärtig

kaum ein nichtorthodoxes Land geben, in dem die Rechtsstellung

der Orthodoxie liberaler geregelt und besser abgesichert wäre als

in Österreich.

Wien Ernst Ch. Suttner

292


	Die orthodoxe Kirche in Österreich : ein Überblick vom 16. Jahrhundert bis in unsere Gegenwart

