
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 4

Artikel: Herrscherurkunden Timurs im Überblick

Autor: Roemer, Hans Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herrscherurkunden Timurs im Überblick

I.

Dass man James Reids Äusserung (1983, 150) über «the now defunct
Safavid archives» nicht ganz wörtlich zu nehmen braucht, hat vor kurzem

Renate Schimkoreit (1982) mit Regesten von 537 safawidischen
Herrscherurkunden, die nicht nur im Original erhalten, sondern auch

publiziert worden sind, überzeugend nachgewiesen. In Bert Fragners
Repertorium (1980) finden sich ausserdem noch 87 vorsafawidische
Stücke, die bis in das Jahr 1200 zurückreichen. Etwas günstiger ist es

mit islamischen Herrscherurkunden, nicht nur den persischen, sogar
noch bestellt, wenn man nicht nur erhaltene Originale, sondern auch
literarisch überlieferte Urkundentexte gelten lässt, also solche, die in
insä-Werken, Staatshandbüchern und Chroniken enthalten sind. Das
ist unter gewissen Voraussetzungen durchaus vertretbar, nämlich
wenn man von vornherein bereit ist, auf alle Eigentümlichkeiten zu
verzichten, die nur am Original selbst feststellbar sind, sich aber vor
allen Dingen die wiederholt ausgesprochenen Warnungen vor
Fälschungen (z.B. Yinanç 1921 sqq.; Horst 1958) zu Herzen nimmt. Der
Quellenwert derartiger Surrogate ist wiederholt untersucht und
nachgewiesen worden (Björkman 1928, Roemer 1952, Horst 1964, Nawä5!
1341, 1347, 1350, 1352-53).

Immerhin, wichtige Epochen der islamischen Geschichte bleiben
auch dann noch Stiefkinder des Archivwesens, weil nicht nur die
Originale, sondern eben auch solche Surrogate fehlen oder dünn gesät
sind. Dazu gehört auch die Herrschaft Timurs, deren urkundliche
Belege, wenigstens solche mit Kanzleiprovenienz, ihrer Anzahl nach in
keinem Verhältnis zu ihrer historischen Bedeutung stehen.

Der geringe Bestand, mit dem wir es zu tun haben, erlaubt nicht die
Erörterung diplomatischer Fragen, etwa von Unterschieden,
Übereinstimmungen oder Abweichungen im Vergleich mit den Erzeugnissen
anderer Kanzleien der islamischen Welt oder auch nur eine Untersuchung

der Unterschiede zwischen einzelnen vorkommenden
Urkundenarten wie Erlassen, Staatsschreiben oder herrscherlichen
Sendschreiben. Insofern ist unser Beitrag weniger anspruchsvoll als

vergleichbare Arbeiten (z.B. Schimkoreit 1979).

257



II.

Mit Timurs Staatsschreiben und Erlassen hat sich ausführlich als
erster cAbd al-Husain Nawä3T (1341/1962, 1-128) befasst, und zwar im
Rahmen der ihm erreichbaren Korrespondenzen und Urkunden
damaliger Zeit, ohne Rücksicht darauf, ob sie von Timur selbst stammen,

an ihn gerichtet sind oder auch keine erkennbare Beziehung zu
ihm aufweisen. Auf Timur als Urheber oder Absender entfallen in dieser

Sammlung dreizehn Dokumente, meist Briefe, die sich an verschiedene

Fürsten richten, nämlich zwei an cAlI Kiyä, den Statthalter (h-ä-

kim) von Gtlän, und sechs an den osmanischen Sultan Bâyezïd I. Yil-
dtrim, sowie je eines an den Muzaffariden Sah Yahyä Yazdï, an Sultan

Ahmad Galäyir in Bagdad, an den Prinzen Plr Muhammad in
Schiras, an den Padischah von Ägypten und schliesslich an König
Karl VI. von Frankreich (1380-1422). Dem Brieftext folgt, soweit
angängig, die jeweilige Antwort. Vorausgeschickt wird in der Regel ein

knapper Kommentar des Herausgebers mit Angabe des Fund- bzw.

Aufbewahrungsorts der betreffenden Urkunde.
Der besseren Übersicht halber sei hier ein mit Nummern versehenes

Verzeichnis der in Nawä'Is Sammlung erfassten Dokumente mit ganz
knappen Erläuterungen eingeschaltet. Seine Seitenzahlen stehen
jeweils am Anfang. Hinter dem Doppelpunkt folgt der Name des

Empfängers.

(1) 19-22: Sah Yahyä Yazdï. Ein Siegesschreiben ohne Ausstellungs¬
ort und Datum. Es handelt sich um einen Enkel des Eponymus
der Muzaffariden, eben jenen Fürsten, über dessen Geiz sich

Höga Häfiz beschwert (Häfi? 2536, 532, gemeint ist der mit Säh-i
Hurmüz beginnende Vers), der durch seine Umtriebe viel zum
Machtverfall seines Hauses beigetragen hat und 1393 auf Befehl
Timurs hingerichtet wurde (Roemer 1951, 12sq).

(2) 51-53: Mir (bzw. Amlr) Sayyid <Alï Kiyä, Statthalter (häkim) von
Gîlân, Spross der Giläner Lokaldynastie Kärkiyä, derselben
Familie, die ein Jahrhundert später im Zusammenhang mit Schah
IsmäcTl I. auftaucht. Nawä'T datiert den Brief auf das Jahr
788/1386. Ausstellungsort fehlt.

(3) 54-57: Sultan as-sädät-i cArab wa-cAgam Sayyid cAlî Kiyä Gïlânï,
offenbar dieselbe Persönlichkeit wie Ziff. 2. Der Brief ist nicht
datiert, ohne Ausstellungsort. Das Antwortschreiben wird p. 58-63

wiedergegeben.

258



(4) 64—65 : Sultan Ahmad Galäyir, ein Todfeind Timurs. Der Brief
trägt weder ein Datum, noch ist der Ausstellungsort vermerkt,
muss aber nach der Hinrichtung der muzaffaridischen Fürsten im
Jahr 1393 geschrieben worden sein, als sich Saih Nur ad-dïn cAbd

ar-Rahmän Isfarâ'inî in einer bestimmten Mission von Bagdad
aus bei Timur einfand. Ein Antwortschreiben Sultan Ahmads
wird p.66sq. wiedergegeben.

(5)68-73: Prinz Pîr Muhammad in Schiras. Siegesschreiben aus

Delhi, verfasst von Höga Ahmad SimnänL Am Ende steht die

Jahresangabe 801/1398-99. Enthält Einzelheiten über den
indischen Feldzug, für den vielleicht das Vorbild Sultan Mahmuds
von Gaznä mitbestimmend gewesen war. Prinz Pîr Muhammad b.

Gahänglr, geboren 1376, war ein Enkel Timurs und als dessen

Nachfolger designiert, wurde aber von seinem Vetter Halli Sultan,
geboren 1384, von der Thronfolge ausgeschaltet.

(6) 74-79: Der Padischah von Ägypten. Das nicht datierte Schreiben,
in dem auch der Ausstellungsort nicht genannt wird, ist gerichtet
an al-Malik an-Näsir Farag, den zweiten Sultan der tscherkessi-
schen bzw. burgitischen Mamluken von Ägypten (geboren 1389),
der seinem Vater Sultan Barqüq 1399 auf dem Thron von Kairo
gefolgt war. Er lieferte Timur dadurch, dass er seine Gesandten
ins Gefängnis warf, den Vorwand zum Einfall in Syrien (im
Herbst 1400), das damals zum ägyptischen Herrschaftsbereich
gehörte (Roemer 1986, 75 sq).

(7)90-92: Sultan Bäyezld Yildmm. Erster Brief, ohne Ausstellungs¬
ort und Datum. Der im Gegensatz zu den sonstigen Briefen
Timurs an den Grossherrn nicht persisch, sondern arabisch

abgefasste Brief umfasst im Druck ganze dreizehn Zeilen, die in
dem lapidar formulierten Vorwurf gipfeln, der Sultan habe eine

feindselige Haltung an den Tag gelegt, weil er Timurs flüchtige
Feinde, Qara Yüsuf Qaraqoyunlu und Sultan Ahmad Galäyir, bei
sich aufgenommen habe. Der Brief dürfte Timurs Aufbruch von
Damaskus nach Kleinasien im März 1401 vorausgegangen sein.
Auch Bâyezîds Antwort, die p.94 wiedergegeben wird, lässt an
Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig (Anrede: ayyuhä l-kalb al-
caqür al-mausüm bit-TJmür).

(8)95-96: Sultan Bäyezld Yildmm, ohne Ausstellungsort und
Datum, jedoch anscheinend eine - diesmal persisch geschriebene -
Replik auf das soeben erwähnte Antwortschreiben des Sultans:
Ihm wird der Gebrauch «unverschämter Ausdrücke» vorgewor-

259



fen. Der Brief trägt eher den Charakter einer Kanzleinote und
bleibt - vielleicht deshalb - in der «offiziellen» Zählung, auch bei
Haidar Ewoglu, auf den sich Nawä>T stützt, unberücksichtigt.

(9)97-100: Sultan Bâyezîd Hän cUtmânï. Zweiter Brief, ohne

Ausstellungsort und Datum. Eine ziemlich ausführliche Antwort folgt
p. 101-103. Die Länge der Briefe nimmt in dem Masse zu, wie das

Zusammentreffen der beiden Gegner näherrückt. Sowohl Timurs
Schreiben als auch die Antwort darauf ist in einwandfreiem insä-
Stil abgefasst, der mit dem rüden Ton des «ersten» Briefwechsels
nichts gemein hat, wenn auch die feindselige Haltung der
Korrespondenten unverhüllt zutage tritt. Das gilt auch für die weiteren
Zeugnisse dieses Briefwechsels.

(10)104-111: Sultan Bäyezld Yildmm. Dritter Brief, ohne Ausstel¬

lungsort und Datum. Ein Antwortschreiben des Sultans ist

p. 112 sqq. wiedergegeben.
(11)115-118: Sultan Bäyezld Yildinm. Vierter Brief, ohne Ausstel¬

lungsort und Datum. Ein kurzes Antwortschreiben findet sich

p. 119 sq.
(12) 121-125: Bäyezld Yildinm. Brief aus Maräga mit der Aufforde¬

rung zu einem Friedensschluss. Der Brief trägt zwar kein Datum,
doch ist der Ausstellungsort nicht nur in der Überschrift, sondern
auch am Schluss des Briefes genannt.

III.

Während die bisher aufgezählten Dokumente samt und sonders literarisch

überlieferte Stücke sind, also solche, deren Originale (einstweilen)

nicht nachweisbar sind, verhält es sich mit der dreizehnten
Urkunde Nawä'Is (p. 126-28) ganz anders: Es ist nicht ein literarisch
überlieferter Text, sondern die Wiedergabe eines Originals, nämlich
eines Briefes, den Timur am 1. August 1402 an König Karl VI.
(1380-1422) von Frankreich geschrieben hat. Das Dokument ist in der
Wissenschaft seit langem bekannt, heute noch erhalten und schon oft
behandelt oder erwähnt worden, worüber Nawä'I in seinem einleitenden

Kommentar ausführlich berichtet. Für uns genügt hier der Hinweis

darauf, dass die Urkunde in den Pariser Archives Nationales (J.

937) verwahrt wird und die wichtigsten darauf bezüglichen Arbeiten
von Sylvestre de Sacy (1822), von QazwInI (1339) und Qä'immaqämI
(1350) stammen (Fragner 1980, 27).

260



Ein weiteres Original hat Lajos Fekete beklagten Angedenkens ans

Licht gezogen und zur Publikation vorbereitet. Es ist ein Erlass

Timurs vom 3.September 1401, mit dem die zuständigen Instanzen
davon unterrichtet werden, dass ein gewisser Scheich Dursün Märäqänl
(oder Märäkäm) mit der Steuereinziehung in Aserbeidschan, Nahgu-
wän und Märäqän beauftragt worden sei. Die Urkunde befindet sich
im Topkapi-Sarayi-Museum (Evrak 9664) und ist posthum publiziert
worden, mit Faksimile, deutscher Übersetzung und Kommentar
(Fekete ed. Hazai 1977, 71 sqq., mit 9 Tafeln).

Schliesslich ist noch einer Mossuler Originalurkunde Erwähnung zu

tun, seiner Zeit in Privatbesitz befindlich, die in zwei Handschriften-
Katalogen aufgeführt und, wie es scheint, aufs Geratewohl Timur
zugewiesen worden ist. Seit ich das Stück vor langen Jahren gesehen

(und auch photographische Aufnahmen davon gemacht habe), sind
mir Zweifel an der Richtigkeit dieser Zuweisung gekommen, denen in-
salläh bei einer eingehenden Bearbeitung des Dokumentes wird
nachzugehen sein (al-CelebI al-MausilT 1346/1927 sowie MaeifOz
1331/1953).

IV.

Die Nachlese zu Nawä^IS Arbeiten fördert aber auch noch literarisch
überlieferte Stücke zu Tage. So einen wohl nur in Sari 'Abdallahs
Münse'ät (Hs. Süleymaniye 3333, 6 a) überlieferten Brief Timurs an
Sultan Bâyezïd L, vermutlich im Februar oder März 1395 geschrieben,
also zu einem Zeitpunkt, zu dem die Feindschaft zwischen den beiden
Fürsten noch nicht ausgebrochen war. Ahmed Zeki Velidi Togan hat
das Schriftstück aufgespürt und den Text zusammen mit einer gründlichen

Inhaltsanalyse und einem bemerkenswerten Kommentar zu
Timurs Osteuropa-Politik publiziert (Togan 1958).

Den jüngsten Beitrag zur Erforschung der Urkunden Timurs
verdanken wir Ismail Aka, einem durch mehrere Beiträge zur Geschichte
der Timuriden bekannt gewordenen Historiker der Universität Izmir.
Es ist die kritische Edition und türkische Bearbeitung eines von Maul-
änä Sams ad-dïn in persischer Sprache abgefassten Siegesschreibens,
das Timur nach der Schlacht von Ankara unter dem 1. August 1402,

also mit demselben Datum wie der Brief an König Karl VI. von
Frankreich, nach seiner Hauptstadt Samarqand sandte, nämlich an
die dort zurückgebliebenen Reichsgrossen und Prinzen, allen voran

261



seinen «Sohn» cUmar Bahadur (Aka 1986). Das Dokument, dessen

Bedeutung schon früher Gelehrte wie Mükrimin Halil Yinanç und
Adnan Erzi hervorgehoben hatten, stammt ebenfalls aus Sari
Abdallahs Münse'ät. Doch hat der Herausgeber noch drei weitere

Textzeugen ermittelt, über die er nähere Angaben macht (Aka 1986, 3sq).
Er befasst sich auch mit Timurs etwas problematischem «Sohn»

cUmar, einer Persönlichkeit, die uns sogleich auch beschäftigen wird.
Zusammen mit dem im nächsten Abschnitt vorliegenden Beitrags zu

behandelnden Dokument verfügen wir also einstweilen über
sechzehn, allenfalls siebzehn Urkunden Timurs, darunter zwei bzw. drei

Originale. Das ist nicht gerade viel für seine mehr als zwanzig Jahre
währende Herrschaft über Iran. Man kann nicht einmal sagen, dass

die vorliegenden Stücke einen repräsentativen Querschnitt durch die

Tätigkeit der Kanzlei[en] Timurs darstellen, weil ganze Komplexe,
z. B. die Beziehungen zu Timurs zeitweiligem Verbündeten und späterem

Todfeind Tohtami's, dem Chan der Goldenen Horde, überhaupt
nicht zur Sprache kommen. Wahrscheinlich werden sich bei weiterer
Suche bislang noch unbekannte Stücke finden lassen, wenn auch
kaum allzu viel «neue» Originale, so doch sicher Textwiedergaben, sei

es in den narrativen Quellen oder in Kopialbüchern (insä-Literatur),
sei es in den grossen Sekretärs-Enzyklopädien wie al-Qalqasandîs
$ubh al-a'sä fi sinäcat al-insä, ein Werk, dessen Benutzung nicht nur
durch Björkmans Untersuchung zur ägyptischen Staatskanzlei (1928),
sondern auch durch die Fahäris Muhammad Qandïl al-BaqlIs
(1390/1970) ganz erheblich vereinfacht worden ist. Weitere Hinweise
sind in meinem Artikel Insha'in EI 2III, p. 1273-76 (französische
Ausgabe) bzw. p. 1241-44 (englische Ausgabe) enthalten sowie in der dort
angegebenen Spezialliteratur.

Den Text eines persisch geschriebenen Erlasses (hukm), dessen

Empfänger derselbe wie der soeben erwähnte «Sohn» Timurs, also der
Prinz cUmar Bahädur, ist, hat Häfiz-i Abrü in seinen auf Weisung Säh-

ruhs 814/1411-12 verfassten Nachtrag zu Nizäm ad-dïn SämIS Zafar-
näma aufgenommen. Der Erlass ist zusammen mit dem Nachtrag von
Felix Tauer (1934, 434 sqq.) veröffentlicht worden.

Häfiz-i Abrü ist bei der Wiedergabe der Urkunde zum Glück viel

sorgfältiger vorgegangen, als es die Autoren der /'«iä-Literatur in den

262



meisten Fällen tun: Er gibt, wie mit an Sicherheit grenzender
Wahrscheinlichkeit festzustellen ist, den vollständigen Text wieder,
angefangen von der Invocatio bis zur Corroborano, zum Ausstellungsort
und zum Datum. Bei seiner Kopie verfolgte er die Absicht, die
Urkunde möglichst genau zu kopieren und nicht etwa nur diejenigen
Teile abzuschreiben, die als Stilmuster für den Kanzleischreiber
Bedeutung haben. Es ist anzunehmen, dass ihm die Originalurkunde
vorgelegen hat.

Da eine Übersetzung in eine westliche Sprache, soweit mir bekannt
ist, bisher noch nicht vorliegt, folgt hier zunächst eine deutsche
Wiedergabe nach Tauers Edition, dann ein kurzer Kommentar.

Entwurf(sawäd) des Erlasses (hukm) der damals geschrieben wurde für
den Prinzen cUmar Bahädur durch die Feder Maulänä Sams ad-dïn

Munsïs

Zu Beginn wurde die Urkunde (mansür) auf folgende Art und Weise

eingeleitet:
Er ist der Reiche!
Die Entscheidungsgewalt liegt bei Allah dem Erhabenen,
Die Macht liegt bei Allah dem Erhabenen!
Tïmur Kürgän - Unser Wort (sözümiz):
Den Prinzessinnen (äqäyän), den Söhnen (oglänän), Nachkommen

(farzandän), den Schwiegersöhnen (dämädän), den Emiren der
Stammesvölker (ulus), der Zehntausendschaften (tümänät), der Tausendschaften

(hazäragät) und Hundertschaften (sadagät) kund und zu wissen:

Die Geheimschreiber (munsiyän) der Sendschreiben der Ewigkeit
ohne Anfang sowie die Finanzräte (mustaufiyän) der unvergänglichen
Kontobücher (dafätir) haben zur Zeit der Ausfertigung (imzä) des
Erlasses (hukm) (Q 2,31) «Ich werde auf der Erde einen Nachfolger
einsetzen an meiner Statt» mit dem Beurkundungsbefehl (parwänfajca
[Hinz 1952, Index]) (Q 3,25) «Du gibst die Herrschaft, wem du willst»
das Dokument (mansür) des Sultanats und der Weltherrschaft sowie
die Anweisung (misai) des Glücks (daulat) und des Wohlergehens
(kämräni) mit der Unterschrift (tauqV) (Q 27,16) «Wir haben [auch
sonst] allerlei bekommen [was anderen vorenthalten worden ist]»
versehen, und dem Gebet (Q 28,35) «Herr! Vergib mir und schenk mir
eine Königsherrschaft, wie sie niemand nach mir mehr anstehen wird»
ist hinsichtlich der Regierung des Reiches (zabf-i mamlakat) Erhörung

263



geschenkt worden. Nachdem durch den Segen der Konjunktion des

Glücks die Verwaltung (hall wa-caqd) der Regionen des bewohnten
Viertels [der Erde] in die Hand [Unserer] uneingeschränkten Macht
gelangt ist - «Das ist [etwas] von der Huld meines Herrn» (Q 27,40)
und Preis sei Allah, dem Herrn der Welten! -, ist die Aufwendung des

edlen Strebens nach Ordnung der Dinge sowie nach Regelung der
Angelegenheiten der Gesamtheit, worin die Gegenleistung für jene
Gnadengeschenke und der Dank für jene Huld liegt, als zu den Pflichten
des Religionsgesetzes der Welteroberung sowie zu den sich aus der

sunna herleitenden Gepflogenheiten (sunan) der Weltbeherrschung
gehörig zu betrachten. Preis sei Allah und seiner Gnade, dass dem

Gipfel des Sultanats die Eigenschaft der Erhöhung sowie der Weg der

Bewahrung zuteil geworden ist! «Das ist die Huld Gottes. Er gibt sie,

wem er will» (Q 57,21 und 62,4)!
Jetzo, da Wir für einen jeden der geliebten Söhne - Allah lasse ihr

Leben lange währen! - die Regierung (iyälat) und Statthalterschaft
(hukümat) eines Gebietes (farafi) der wohlbeschirmten Lande (mamä-
lik-i mahrüsa) festgesetzt haben, ist Unserem viellieben, hochedlen,
sehr erhabenen, erlauchten, glücklichen und mit [allen] guten
Eigenschaften ausgestatteten «Sohne», dem reinen Erbarmen des gepriesenen

Ewigen, cUmar Bahädur - Allah schenke ihm langes Leben -, der
die Ruhe [Unseres] Herzens und die Leuchte der Familie ist, unter
zahlreichen Bezeigungen von Gewogenheit und Gnaden sowie unter
mannigfachen Erweisen allerhöchster Huld und Gunst das Sultanat,
die Regierung (iyälat), das Königtum (däräyi) und die Statthalterschaft
(hukümat) der Lande Färs und Kirmän bis Hurmüz, des cIräq-i cAgam

von Rayy bis Äzarbäigän sowie Arrän, Mügän, Qaräbäg und der Gï-
länät insgesamt, der Sirwänät und von Samähl, von Darband bis zum
Bäb al-abwäb sowie von Gurgistän, Abhäz, Kurdistan, Diyärbakr und
vom cIräq-i cArab bis zum Higäz und der Biläd-i Rüm bis Istanbul, der
Diyär-i Farang und der Diyär-i Säm bis Iskandariya sowie des Nïl-i
Misr verliehen und übertragen und der Zügel der Herrschaft (hall wa-
caqd) über die Belange jener Staatsgeschäfte (muhimmät) in seine
fähige Hand sowie in den Faustgriff seiner Tüchtigkeit gelegt worden.

Dieser Erlass (hukm), dem auf der ganzen Welt zu gehorchen ist
(gahän-mu\äc), der Botmässigkeit erheischt (wägib al-ittibä') und der
immerdar wirksam bleibt in den Regionen, ist ergangen, damit die
Könige (mulük) und Statthalter (hukkäm), die Gouverneure (wulät)
und Emire, die Hochgestellten (cuzamä) und geistlichen Würdenträger
($udür), die Vornehmen (usui) und Grossen (akäbir), die Angesehenen

264



(acyän) und Edlen (asräfi sowie die Berühmten (masähir) der erwähnten

Lande den genannten «Sohn» als Inhaber des Sultanats-Thrones
und der Regierung (iyälat) jener Orte als bevollmächtigten Statthalter
(häkim-i häfiz al-amr) sowie als rechtmässigen Gebieter anerkennen
und sich in den wichtigen Angelegenheiten (muczamät-i umür) sowie
in sämtlichen Belangen des gesamten öffentlichen Lebens an ihn und
seine Organe (gumästagän) wenden und es als unerlaubt betrachten,
den von ihm ausgehenden Befehlen und Geheiss, die die Grundlage
für das Kapitel (asl al-bäb) der Ordnung in ihrem Lande und das Wesen

des Wohlergehens ihres Zustandes darstellen, zu überschreiten
und davon abzuweichen. Seinen Anordnungen und Verboten, die in
jeder Hinsicht von gerechter und angemessener Art sind, mögen sie

mit Gehorsam und Ergebenheit begegnen. Unter keinerlei Vorwand
sollen sie danach trachten, den Pfad der Botmässigkeit und die Wege
der Dienstleistung zu verlassen. Ihn und seine Organe (gumästagän)
sollen sie als berechtigt (dast-i qawi), befugt (mutamakkin),
bevollmächtigt (sähib ihtiyär) und unabhängig ansehen, Unglücksfälle und

Katastrophen der Lande zu beseitigen und zu vereiteln.
Jeder Unglückselige, der den Kopf aus der Schlinge seiner

Befehlsgewalt zieht, wird ohne Zweifel durch die Wechselfälle der Tage
und Monate unendlichen Schicksalsschlägen zum Opfer fallen.
Jeder Glückliche, der ihm aufrichtig Gehorsam leistet und seine Hoffnung

auf ihn setzt, der wird in jeder Hinsicht erhöht und geehrt werden.

Ebenso soll der genannte «vielliebe Sohn» die Obliegenheiten (sa-

räyif jenes erhabenen Amtes derart wahrnehmen, wie es den
Voraussetzungen der Gerechtigkeit und Billigkeit sowie den Erfordernissen
des Königtums und der Untertanenfürsorge entspricht. Seine

Gesetzesgrundlagen soll er so beachten, wie es der Ordnung der Welt und
dem Heil der Menschen zum besten gereicht. Möge er sich um die

Stärkung und Förderung der Rechtschaffenen, der Frommen und
Rechtgeleiteten sowie der Aufrichtigen und Rechtgläubigen sowie um
die Instandhaltung der Moscheen und Hochschulen (madäris) und um
das Gedeihen der wohltätigen Einrichtungen (biqäc-i hair) bemühen
und es für notwendig und erforderlich erachten, Empörer, Rebellen,
Bösewichte und Wegelagerer zu beseitigen und auszurotten sowie
ungesetzliche Neuerungen und nicht zu billigende Bräuche aufzuheben,
damit sich die Geschicke des Landes in Ordnung festigen und die
Belange der Herrschaft sowie die Grundlage der Rechtmässigkeit
gestärkt werden. Von Allah kommt Beistand und Gnade!

265



Allenthalben soll man entsprechend verfahren. Und wenn es (sc.

das Schriftstück) mit dem erhabenen Namenszug (tauqi1) versehen,
geschmückt und geziert sein wird, soll man Vertrauen [dazu] haben.

Ausgefertigt (tahriran) zu Ende 5acbän 806 d. H. [der letzte Tag des

genannten Monats war der 28. Sa'bän 12. März 1404].

VI.

Der «vielliebe Sohn» (farzand-i acazz) cUmar Bahadur, den Timur in
unserem Erlass durch die Übertragung eines so riesigen Gebietes
auszeichnet, also, wenn das Wort auch nicht gebraucht wird, zum Vizekönig

aller westlich von Huräsän gelegenen Reichsteile macht, steht
auch am Anfang der jüngst von Aka (1986, 5) herausgegebenen
Urkunde von 1402 und ist von früheren Lesern bedenkenlos mit cUmar
Saih, Timurs Zweitältestem Sohn, gleichgesetzt worden. Das ist aber
ein Anachronismus, weil dieser Prinz ja schon zwanzig Jahre zuvor im
Kampf mit den Kurden gefallen war. Da in der Adresse unseres
Dokuments oglänän wa-farzandän genannt werden, was nichts anderes
heissen kann als «Söhne und [andere männliche] Nachkommen»,
können wir die vergebliche Suche nach einem leiblichen Sohn des

Eroberers mit diesem Namen aufgeben.
Der Prinz cUmar Bahadur ist der um 1383 geborene Zweitälteste

Sohn Galäl ad-dln Mïrânsâhs, also ein Enkel Timurs, nicht sein Sohn.
Zu diesem Ergebnis kommt auch Ismail Aka (1986, 2).

Der Konzipient und Schreiber unseres Erlasses, der Reichsgeheimschreiber

(munsi) Maulänä Sams ad-dïn, dürfte mit demjenigen des

Siegesschreibens von 1402 identisch sein. Ein um so grösseres
Gewicht haben daher gewisse Unterschiede in den Adressen der beiden
Schriftstücke. In dem Siegesschreiben aus Ankara wird der «vielliebe
Sohn» cUmar Bahadur an erster Stelle genannt, dann namentlich drei
Reichsgrosse und danach kollektiv verschiedene Gruppen von
Würdenträgern, die Prinzessinnen überhaupt nicht. Ganz anders unsere
Urkunde: Dass Prinz cUmar Bahädur in der Adresse nicht genannt
wird, entspricht, da er ja der durch den Erlass Begünstigte ist,
allgemeinem Kanzleigebrauch damaliger Zeiten. Auffallend ist aber, dass

an erster Stelle die Prinzessinnen (äqäyän) stehen, dann erst, und zwar
ohne Namensnennung die Söhne - damals weilten von ihnen nur Sähruh

(1377-1447) und Mïransah (ca. 1366-1408) noch unter den Lebenden

- sowie «sonstige männliche Nachkommen» (farzandän), Chans-

266



Schwiegersöhne (dämädän) sowie vier verschiedene Gruppen von
Generalen und Offizieren, alle ohne Namensnennung.

Zur Erklärung reicht der unterschiedliche Charakter und Zweck der
beiden Dokumente nicht aus. Dass ein Bericht rein militärischen
Inhalts nicht auch an die Prinzessinnen adressiert wird, lässt sich verstehen.

Warum aber der Ernennungserlass für einen Generalgouverneur?
Und darin tauchen jene Damen, wenn auch ohne Namensnennung.,

sogar an erster Stelle auf! Übersetzt man das für sie verwendete
mongolische Wort äqäyän (wie Doerfer 1963, 132) mit «Chans-Gattinnen»,

dann befinden wir uns in der Sphäre der Timur so wichtigen
mongolischen Traditionen, einer Vorliebe, die ihn ja zu Heiratsverbindungen

mit Frauen aus dem Geschlecht Cingiz Chans und zur Führung

des ihm äusserst wichtigen Titels kürgän «Chans-Schwiegersohn»

(Doerfer 1963, 473-77) veranlasst hatte. Die mongolischen
Prinzessinnen nahmen an seinem Hof eine besonders angesehene
Stellung ein (Jahn 1974), so dass ihnen eine so wichtige Änderung in der
aristokratischen Hierarchie wie die Ernennung eines neuen
Generalgouverneurs offiziell mitgeteilt wurde.

Zum weiteren Verständnis des Erlasses bedarf es eines Blickes auf
die administrative Gliederung, die Timurs Reich hatte bzw. die er ihm
gegeben hatte, eine keineswegs einheitliche Organisation (Manz
1976). Dazu gehörte allem voran «der Thron von Samarqand» (Bac-
qué-Grammont 1985, 63) mit Transoxanien, ursprünglich gegliedert in
sieben tümen «Zehntausendschaftsbezirke», ferner Fargäna mit neun
tümen (Manz 1983). Diese Organisationsform ist aber nicht auf
andere Reichsteile übertragen worden. Diese bestanden vielmehr in der

Regel aus Statthalterschaften. Die beiden grossen Reichsteile, die unter

den Kennworten «der Thron Mahmuds von Gaznä» (mit der Residenz

Qandahär) und «der Thron Hülägüs» (mit der Residenz Tabriz
bzw. Sultänlya) zusammengefasst waren, galten jeweils als

Generalgouvernement (iyälat) und einem Generalgouverneur (wäll) mit Befugnissen

ähnlich denjenigen eines Vizekönigs an der Spitze.

Gegen Ende der Herrschaft Timurs hatte den Thron von Gaznä der

designierte Thronfolger Pîr Muhammad, ein Enkel Timurs, inne. Der
Thron Hülägüs, den Timur 1396 Miränsäh zugewiesen hatte, war drei
Jahre später durch dessen Absetzung vakant geworden und dann, von
1401 an, dem Prinzen Muhammad Sultan b. cUmar Saih übertragen
worden, der aber im März 1403 auf dem Rückmarsch von der Ägäis

gestorben war (Roemer 1986, 93 sq).
Die Nachfolgeregelung, die offenbar Zeit in Anspruch nahm, ist der

267



Gegenstand unseres Erlasses, mit dem cUmar Bahädur im jugendlichen

Alter von etwa einundzwanzig Jahren die hohe Stellung erhalten
sollte, die acht Jahre zuvor seinem Vater entzogen worden war.

In der Liste der cUmar Bahadur übertragenen Gebiete fallen Regionen

auf, die überhaupt nicht zu Timurs Reich gehörten. Ein besonders

frappierendes Beispiel ist Nil-i Mi$r «der Nil von Ägypten». Nun hat
aber Timur, der in Richtung Ägypten nur bis Damaskus gekommen
ist, den Nil nie gesehen, geschweige denn Ägypten seiner Herrschaft
unterworfen. Da es dem Eroberer an einer realistischen Einschätzung
der Verhältnisse gewiss nicht fehlte, liegt es nahe, hinter dem Länderkatalog

unserer Urkunde so etwas wie ein Programm für die Zukunft
zu vermuten. Dazu passt ganz gut das Interesse für Informationen
über Nordafrika, das er in Gesprächen mit Ibn Haldün im Feldlager
von Damaskus (1401) bekundete, könnten dahinter doch Gedanken
an künftige Eroberungen gesteckt haben, bei denen, wäre es dazu
gekommen, im Falle eines Erfolges Ägypten zwangsläufig Timur
anheimgefallen wäre (Fischel 1952, 34sqq).

Das Gewand, das Timur für seinen Enkel zugeschnitten hatte,
erwies sich als viel zu gross für die Gestalt des Prinzen. Kurz gesagt, er
war nicht in der Lage, sich in der ihm übertragenen Funktion durchzusetzen.

Als nämlich sein Grossvater weniger als ein Jahr später das

Zeitliche segnete, sollte cUmar Bahadur, statt bei der Konsolidierung
der Verhältnisse eine seiner Stellung entsprechende Rolle zu spielen,
im Strudel der Erbfolgestreitigkeiten untergehen (SalmänI 1956,

Index). Sein Oheim Sähruh, nun Senior des Hauses der Timuriden,
schrieb ihm einen Brief, in dem er ihn dem Sinne nach vor nutzlosen
militärischen Umtrieben warnte. Vergebens! Nachdem er seine Kräfte
in Auseinandersetzungen mit seinem älteren Bruder Abä Bakr in Ost-
anatolien und Mesopotamien verzettelt hatte, suchte er in Huräsän bei
dem Briefschreiber Zuflucht, erhob sich gleichviel gegen ihn, unterlag
in Kämpfen mit dessen Streitkräften und wurde 1407 verwundet nach
Harät gebracht, wo er verstarb (Aka 1984 und 1986, 3).

Freiburg i. Br. Hans Robert Roemer

Benutzte Quellen und Literatur

Aka, Ismail
1984 «Timur'un Ölümünden sonra Dogu-Anadolu, Äzer-

baycan ve Irak-i Acem'de Hâkimiyet Mücadeleri»,
Türk Kültürü Arastirmalan, XII/1—2, p.49-66.

268



1986 «Timur'un Ankara savasi (1402) fetihnâmesi», Bel-

geler - Turk Tarih Belgeleri Dergisi, Cilt XI
(1981-1986), 1-22.

Bacqué-Grammont, Jean-Louis
1985 Le livre de Babur. Babur-nama. Mémoires du premier

Grand Mogol des Indes (1494-1529). Présenté et
traduit du turc tchaghatay. Paris.

BaqlI, Muhammad Qandîl al-
1390/1970 Fahäris Kitäb $ubh al-acsä fi $inäcat al-insä lil-Qalqa-

sandï. Asrafa calaihä wa-qaddama lahä Sacid cAbd al-
Fattäh cÄSOr. Kairo.

Björkman, Walther
1928 Beiträge zur Geschichte der Staatskanzlei im islami¬

schen Ägypten. Hamburg.

CelebI al-MausilI, Dä'üd al-
1346/1927 Kitäb Mahfüfät al-Mausil. Bagdad.
Doerfer, Gerhard
1963 Türkische und Mongolische Elemente im Neupersi¬

schen. Bd I: Mongolische Elemente im Neupersischen.
Wiesbaden.

Fekete, Lajos [ed. Hazai]
1977 Einführung in die persische Paläographie. 101 persi¬

sche Dokumente. Aus dem Nachlass des Verfassers

herausgegeben von G. Hazai. Budapest.

Feridün, Ahmed, siehe Holter bzw. Yinanç.
Fischel, Walter J.

1952 Ibn Khaldün and Tamerlane. Their historic meeting in

Damascus, 1401 A. D. (803 A. H.): A Study based on
Arabic Manuscripts of Ibn Khaldün's «Autobiography»,

with a Translation into English, and a

Commentary. Berkeley and Los Angeles.

Fragner Bert Georg
1980 Repertorium persischer Herrscherurkunden. Publi¬

zierte Originalurkunden (bis 1848). Freiburg.

Häfiz, Höga Sams ad-dïn Muhammad
2536 Diwan, edd. Rasld AiwazI und Akbar Bihrüz. Te¬

heran.

269



Häfiz-i Abrü, siehe Tauer 1934.

Hazai, G., siehe Fekete 1977.

Hinz, Walther
1952 Die Resäla-yi falakiyyä des cAbdolläh ibn Kiyä al-

Mäzandaräni. Ein persischer Leitfaden des staatlichen

Rechnungswesens (um 1363). Wiesbaden.

Holter, K.
1939 «Studien zu Ahmed Feridün's Münse'ät es-selätln»,

Mitteilungen des Osterreichischen Instituts für
Geschichtsforschung, Erg.-Bd XIV. Innsbruck,

p. 429-51.

Horst, Heribert
1958 Timm und Högä cAli. Ein Beitrag zur Geschichte der

Safawiden Abh. AWL Mainz). Wiesbaden.
1964 Die Staatsverwaltung der Grosselgüqen und Hö-

razmsähs. Eine Untersuchung nach Urkundenformularen

der Zeit. Wiesbaden.

Jahn, Karl
1974 «Timur und die Frauen», Anzeiger der Österreichi¬

schen Akademie der Wissenschaften, Bd 111,

p. 515-29.

Mahfüz, Husain cAlï
1331 Kitäbhä-yi hafti-yi farsi dar Mausil. Teheran.

Manz, Beatrice Forbes
1976 «Administration and the Delegation of Authority in

Temür's Dominions», CAJ 20, p. 191-207.
1983 «The Ulus Chaghatay before and after Temür's Rise

to Power. The Transformation from tribal Confederation

to the Army of Conquest», CAJ 27, p. 79-101.

MOkrimin HalIl, siehe Yinanç.
Nawâ'I, cAbd al-Husain
1341 Asnäd wa-mukätabät-i siyäsiaz Timür tä Sah Ismäcil.

Teheran.
1347 Sah IsmäHl-i Safawi. Asnäd wa-mukätabät-i tärihi

hamräh bä yäddästhä-yi tafsili Manäbic-i tärth
wa-gugräfyä-yi Iran, 17). Teheran.

1350 Sah Tahmäsp-i Safawi. Magmüca-yi asnäd wa-mu¬
kätabät-i tärihi hamräh bä yäddästhä-yi tafsili
Manäbic-i tärih wa-gugräfyä-yi Iran, 36). Teheran.

270



1342-53 Sah cAbbäs. Magmüca-yi asnäd wa-mukätabät-i tärihi
hamräh bä yäddästhä-yi tafsili, 2 Bde Manäbic-i
tärih wa-gugräfyä-yi Iran, 54, 61). Teheran.

Paret, Rudi
1983 Der Koran. Übersetzung. Dritte Auflage. Stuttgart.
QalqaSandT, al-, siehe BaqlI 1390/1970.

Reid, James, J.

1983 Tribalism and Society in Islamic Iran. Malibu (Cal).
Roemer, Hans Robert
1951 Probleme der Hafizforschung und der Stand ihrer Lö¬

sung Abh. AWL). Wiesbaden.
1952 Staatsschreiben der Timuridenzeit. Das Saraf-nämä

des ^Abdallah Marwärid in kritischer Auswertung.
Wiesbaden.

1986 «Timur in Iran», CHIrVl, 42-97.
SalmänI, Tag as-
1956 Sams al-husn. Eine Chronik vom Tode Timurs bis

zum Jahre 1409. Persischer Text. Deutsche Übersetzung

und Kommentar von Hans Robert Roemer.
Wiesbaden.

Schimkoreit, Renate
1979 Herrscherurkunden Schah Sulaimäns I. Ein Beitrag

zur persischen Geschichte. M.A.-Arbeit Freiburg
(nicht gedruckt).

1982 Regesten publizierter safawidischer Herrscherurkun¬
den. Erlasse und Staatsschreiben der frühen Neuzeit
Irans Islamkundliche Untersuchungen, Bd 68).
Berlin.

Tauer, Felix
1934 «Continuation du Zafarnäma de Nizamuddïn Säml

par Häfiz-i Abrü, éditée d'après les manuscrits de

Stamboul», Archiv OrientâlniVl, p. 429-65.

Togan, Ahmed Zeki Velidi
1958 «Timurs Osteuropapolitik», ZDMG 108, p. 279-98.

[Yinanç], Mükrimin Halil
1921 sqq. «Feridün Bey Münse'at't», TOEM bzw. TTEM. Ist¬

anbul. Nr.63-77, p. 161-8, Nr.78, p.36-46, Nr.79,
p. 95-104, Nr. 81,216-26.

271


	Herrscherurkunden Timurs im Überblick

