Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 4

Artikel: Das Fetha Nagat : eine Richtschnur der athiopischen Kirche?
Autor: Dombrowski, Franz Amadeus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404715

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Fetha Nagast - eine Richtschnur der Athiopischen
Kirche?

Eine der fiir die Athiopische Kirche bedeutendsten Aussagen enthilt
Kapitel IV des Fetha Nagast' betreffend die Patriarchen:

«... 42. Was die Athiopier angeht, ist es ihnen verboten, einen ihrer Gelehr-
ten [Geistlichen] zum Patriarchen zu ernennen; noch diirfen sie einen solchen
selbst wihlen. Thr Metropolit untersteht dem Inhaber des Stuhls von Alexan-
drien. Er ist berechtigt, thnen ein Oberhaupt einzusetzen, das aus seinem
Lande stammt und ihm ergeben ist. Ein so ernannter und mit der Ehre des Ka-
tholikos bedachter Metropolit darf nicht dazu iibergehen, andere zu Metropo-
liten zu ernennen, wie Patriarchen zu tun pflegen.»?

Erstaunlich ist, dass die seit der Weihung des ersten Metropoliten
Athiopiens, Frumentius — Abba Salama, durch den Patriarchen Ale-
xandriens, Athanasius, im Jahre 328/29? aufgenommene Tradition bis
zur Wahl des ersten dthiopischen Metropoliten Abuna Basilyos am
14.Januar 1951 und dessen am 29.Juni 1951 folgender Erhebung zum
Patriarchen Athiopiens ununterbrochen in Kraft war.

Die Einhaltung vorstehender Vorschrift bedeutet gleichwohl nicht
unbedingt Gehorsam gegeniiber den Vorschriften des Fetha Nagast.
Das ergibt sich daraus, dass sie zwar deklarativen Charakter hat, aber
keine Rechtsetzungsnorm ist. Zur Zeit der Einfithrung des Nomocan-
ons des as-Safi ibn Al-<Assal im Auftrag des koptischen Patriarchen
Qirillos III. (1235-1243) nach Athiopien, wo er im 15./16.Jahrhun-
dert* iibersetzt und als Fetha Nagast bekannt geworden ist, waren die

! Vollstindige Ausgabe durch I. Guipi (Il «Fetha Nagast» o «Legislazione
dei Rei» codice ecclesiastico e civile di Abissinia I-II [Roma 1897-99]) und
Abba Pawlos Sadwa (The Fetha Nagast. The Law of Kings [Addis Ababa
1968)). Ein Kommentar mit deutscher Ubersetzung wird vom Verfasser vorbe-
reitet. Um der Konvenienz willen, wird hier auf die Ausgabe Abba Pawlos’ (=
Abba Pawlos) verwiesen.

2 Abba Pawlos, S.18.

* Zu Frumentius und seiner Bedeutung fiir die Kirchengeschichte Athio-
piens, siche B. W. W. DoMBrROWSKI/F. A. DOMBROWSKI, « Frumentius/Abba Sa-
lama: Zu den Nachrichten iiber die Anfinge des Christentums in Athiopien»
= Oriens Christianus 68 (Wiesbaden 1984) S.114-169.

4 Zu as-Safi ibn Al-‘Assal siehe G. GrAF, Geschichte der christlichen arabi-
schen Literatur (Rom 1947), Bd.2, S.387ff.; eine arabische Ausgabe des No-
mocanons des Ibn Al-¢Assal ist von Murqus Giréis (Kitab al gawanin [Kairo
1927]) herausgegeben worden. Zur Einfithrung des Nomocanons in Athiopien
und seiner Ubersetzung ins Athiopische, sieche Abba Pawlos, S. XVI-XXI.

218



Metropoliten Athiopiens bereits mehr als tausend Jahre lang aus
Agypten gekommen.

Zu fragen ist nun, inwiefern und inwieweit das Fetha Nagast nur
das siakulare Recht und die Rechtsprechung in Athiopien® beeinflusst
hat, oder ob es heute noch als Teil der Ordnung und Rechtswirklich-
keit der Athiopischen Kirche, also des kanonischen Rechts, fungiert.

Anlédsslich meines Besuches in Addis Ababa im Herbst 1984 konnte
ich ein kleines Handbuch, eine Art offiziellen Leitfadens, mit dem Ti-
tel «Ein kurzer Abriss der Geschichte, des Glaubensbekenntnisses
und der Ordnung der Athiopischen Orthodoxen® Tawahedo’ Kir-
che»® erwerben. Dieses unter der Leitung des Patriarchen Abuna Ta-
kla Haymanot herausgegebene Werk enthilt u.a. eine Auflistung der
fiir die Athiopische Kirche massgeblichen Biicher. Auf seiner Seite 74
findet sich unter dem Titel «Biicher zur Kirchenverwaltung und
Nachschlagewerke» auch das Fetha Nagast.

Das bedeutet, dass das Fetha Nagast im Jahre 1983 hinsichtlich des
dthiopischen Kirchenrechts eine von dessen Grundlagen dargestellt
haben soll, wihrend es infolge der Gesetzgebung der spiten Zeit unter
Kaiser Hayla Sellasé grossenteils und danach durch die Revolution
von 1974 vollig seine Stellung als Zivil- und Strafgesetzbuch sowie
Verfassung des Reiches eingebiisst hat. Diese Behauptung der Fortgel-
tung des Fetha Nagast im kirchlichen Recht soll anhand eines Ver-
gleichs der Aussagen im Handbuch der Athiopischen Kirche und der
in Frage kommenden Stellen des Fetha Nagast iiberpriift werden:

5 Dazu Abba Pawlos, S. X VI-XXXI.

¢ Damit soll die Athiopische Kirche von anderen christlichen Kirchen
Athiopiens abgegrenzt werden.

7 Jahrhunderte schwebte in Athiopien ein erbitterter Glaubensstreit zwi-
schen den Tawahdowoéé (= Unionisten) und Qebatoé¢ (= Unktionisten).
Diese behaupteten, dass Jesus erst in der Salbung des Heiligen Geistes bei der
Taufe seiner Natur nach Sohn Gottes wurde, wihrend jene vortrugen, dass ur-
spriinglich (d.h. bei der Geburt) eine Einheit hinsichtlich der géttlichen und
menschlichen Bestandteile der « Natur» Jesu bestanden habe. Der Streit wurde
zugunsten der Tawahdowo&¢ entschieden, was auch der Name der Kirche be-
zeugt. — Zum vorstehenden Glaubensstreit siche F. A. DoMBROWSKI, Tanasee
106: Eine Chronik der Herrscher Athiopiens = E.HAMMERSCHMIDT (Hrsg.),
Athiopistische Forschungen, Bd. 12 (Wiesbaden 1983), S.290-95. Lit. ebda.

8 Ya-’Ityopa >Ortodoks Tawahedo Béta Krestyan *A¢¢er ya-tarik ya-hay-
manot-na ya-$er‘at mashaf (= Ein Kurzer Abriss der Geschichte des Glau-
bens(bekenntnisses) und der Ordnung der Athiopischen Orthodoxen Tawa-
hedo Kirche), herausgegeben von der Heiligen Synode der Athiopischen Ortho-
doxen Kirche (1. Aufl.: Addis Ababa 1983) (= Handbuch).

219



Handbuch
Gebete

«Die Reihenfolge der Gebete in der
Athiopischen Orthodoxen Tewahedo
Kirche richtet sich nach den Vorschrif-
tenim <Fetha Nagast>, dem Gesetz der
Konige oder dem Kanonischen Recht.

Das Gebet ist ein Mittel fiir die
Kommunikation eines Mannes mit
Gott,dem Allméchtigen. Es gibt Riten,
worin ein Mensch betet und einerseits
Gott lobt und sich seiner Herrschaft
unterwirft und andererseits sich zu sei-
nen Siinden bekennt und strebt, Gott
damit zu erfreuen:

I. Im einzelnen ist festzuhalten, dass
die Gldaubigen beim Gebet aufrecht
stehen sollen. Das geschieht gemiss
dem Worte Davids, des Propheten:
«Am Morgen werde ich vor euch ste-
hen und vor euch erscheinem»
(Ps.5,3).

2. Unsere Lenden sollen umgiirtet
sein, denn das hat unser Herr befoh-
len (Lk.12,35).

3. Weil Christus das zweite Mal aus
dem Osten kommen wird, soll man

sich beim Gebet nach Osten wen- -

den.

4. Was das Kreuzeszeichen angeht,
sollman es von oben nach unten und
von links nach rechts mit den Fin-
gern machen, weil Christus sprach:
«Durch Gottes Finger treibe ich die
bosen Geister aus» (Lk.11,20). So
bekreuzigen wir uns, um die bosen
Geister zu vertreiben.

Ausserdem bedeutet das Zeichen,
das durch den Finger von oben nach

220

Fetha Nagast

Kapitel IV: Das Gebet

«... Das Gebet ist das Gesprich des
Menschen mit Gott, dem Allerhdch-
sten, worin erihm dankt,ihnlobt, seine
Macht anerkennt, sich zu seinen eige-
nen Sinden bekennt und auf andere
Weise versucht,ihnzu erfreuen;undes
gibt beziiglich des Beters Vorschriften:

1. Ersoll dabeistehen und der Aussage
des Herrn: «<Wenn ihr euch erhebt,
um zu beten, dann steheth
(Mk.11,25) entsprechen wie auch
den Worten Davids: <Am Morgen
werde ich vor euch stehen und vor
euch erscheinemn.

2. Die zweite Vorschrift betrifft die
Pflicht sich einen Giirtel anzulegen,
denn unser Herr hat befohlen: «Las-
set eure Lenden umgiirtet seim.
(Lk.12,35)

3. Die dritte gebietet, das Gesicht gen
Osten zu wenden, denn das ist die
Richtung aus der Christus — Preis sei
thm! - seiner Voraussage nach zum
zweiten Mal kommen wird ...

4. Die vierte verordnet, das Kreuzes-
zeichen in der Form eines Kreuzes
zu machen, d. h. von der Stirn nach
unten und von links nach rechts, *
denn unser Herr hat dazu erklirt:
«Wenn ich aber durch Gottes Finger
die bosen Geister austreibe...
(Lk.11,20). Ferner wird das Kreuz
von der Stirn von oben nach unten
und von links nach rechts nachgebil-



unten gemacht wird, das Herabstei-
gen Christi vom Himmel; und das
Zeichen von links nach rechts sym-
bolisiert, wie er uns vom linken
(sindhaften) zumrechten[Leben]zu
bekehren versucht hat. Das mit den
Fingern gemachte und mit dem
Daumen unterstiitzte Kreuzeszei-
chen hat zum Inhalt, dass Gott die
Menschheit durch das Kreuz erret-
tet hat. Wir machen das Kreuzeszei-
chen am Anfang des Gebets, und
wenn wir Passagen erreichen, die

das Kreuz erwihnen.

5. Man sollte beim Gebet Furcht und
Ehrfurcht vor Gott im Herzen ha-
ben, denn die Absicht des Betenden
ist und sollte sein, sowohl mit den
Gedanken als auch mit den Worten

mit Gott zu kommunizieren.

6. Man soll beim Beten niederknien
undsichbeugen.® Das Heilige Evan-
gelium bezeugt, dass unser Herr Je-
sus Christus in der Nacht seiner
Festnahme betete, indem seine Stirn
den Boden bertihrte. In unserer Kir-
che sind die Zeiten, zu denen man

niederknien soll, genau festgelegt.

Jemand, der betet, beugt sich vor
Gott, dem Allerhéchsten, wenn er

det, um hervorzuheben, dass unser
Herr[zu uns]abgestiegen ist und uns
von der linken zur rechten Seite
fihrt.

Ausserdem macht man das Kreuz
vor Gott, der mit seinem Kreuz die
Erlosung brachte, um so dessen, der
fiiruns gekreuzigt wurde, und seiner
Barmherzigkeit zu gedenken. ... Je-
des Mal, wenn wir uns im Abbild ei-
nes Kreuzes bekreuzigen, tun wir
das mit dem Glauben im ganzen
Herzen und um den Teufel fernzu-
halten. ... Die Zeiten, in denen man
sich zu bekreuzigen hat, liegen vor
dem Gebet und bei der Erwidhnung
des Kreuzes.

. Die fiinfte Vorschrift legt fest, das

Gebet mit Ehrfurcht und Zittern zu
sprechen. Das sollte so getan wer-
den, dass der Geist sich in Richtung
des Schopfers bewegt, entweder nur
im Gedanken oder mit der Zunge,
die den Gedanken umsetzt.

. Die sechste ist, niederzuknien und

sich zu verbeugen, mit dem Gesicht
auf dem Boden, denn unser Herr hat
verkiindet: <Du sollst Gott deinen
Herrn anbeten und dich vor ihm al-
lein verbeugen> (Mt.4,10). Das
Evangelium bezeugt auch, dass un-
ser Herr in der Nacht seiner Passion
betete, sich verbeugte und nieder-
kniete. Und unsere Verehrung
(durch Gebet) soll mit vollem Be-
wusstsein und in voller Wahrhaftig-
keit stattfinden, denn unser Herr -
gepriesen sei er! — hat das befohlen.
Die Zeiten und Zahl der Gebete sind
unserer Kirche genau festgelegt.

Wer betet soll sich verbeugen, wenn
zur Anbetung Gottes des Allerhéch-

* Hier handelt es sich um die segdat, pl. segdatat (= Prostrationen), bei de-
nen der Beter kniet und sich so verbeugt, dass seine Stirn den Boden beriihrt
(vgl. DoMBROWSKI, a.a.0., S.229, Anm.511).

221



die Passagen erreicht, die die Ver-
beugungen erwidhnen. Am Anfang
seines Gebets soll er oder sie sich
ein- oder dreimal verbeugen. Die
Verbeugung wird auch fiir das Ende
des Gebets vorgeschrieben, d.h.
wenn er [der Beter] sich am Anfang
verbeugt hat, verbeugt er sich nur
einmal am Ende. Es gibt jedoch Zei-
ten, fir die Verbeugungen verboten
sind, und zwar:

a) Sonntag,

b) die fiinfzig Ostertage,

c) die Festtage unseres Herrn Jesus
Christus und der gesegneten Jung-
frau Maria,

d) diejenige nach Empfang der Eucha-
ristie.

Wie der Prophet David erklérte, <he-
bet eure Hdnde im Heiligtum auf und
lobet den Herrn»! Damit ist gemeint,
dass wir, wenn wir beten, unsere
Hinde ausstrecken sollen (Ps. 134,2).

Wie Christus seine Augen beim Ge-
bet aufhob, als er Lazarus vom Tod
auferstehen liess, so ist es recht, dass
ein Betender seine Augen erhebt
(Joh. 11,41).

Die Zeiten fir Gebete sind genau
festgelegt. An jedem Tag muss mansie-
benmal beten (Ps. 118,164). Das heisst:

1. Sofort beim Aufstehen aus dem Bett
und vor der Arbeitsaufnahme,

sten im Gebet aufgerufen wird. Er
soll das Gebet damit einleiten, dass
er sich ein- oder dreimal verbeugt
und so auch am Ende des Gebets
handeln, wenn er Psalmen und
Hymnen rezitiert. ... Was die festge-
legten Zeiten betrifft, bei denen die
Verbeugungen durch Kniefall er-
setzt werden diirfen, sind es diese:

Sonntags,

die Pfingsttage,

die Festtage unseres Herrn und un-
serer Herrin

und die nach der Teilnahme an der
Eucharistie.

Wihrend des Gebets soll man die
Hinde mit offenen Handflichen em-
porstrecken, insbesondere wéhrend
der Zeit der Anflehung [Gottes], denn
der Prophet David sprach:«Im Heilig-
tum hebet eure Hinde auf und lobet
den Herrn.

Und richtet eure Augen gen Himmel
wie unser Herr — gepriesen sei er! —tat,
als er Lazarus aufstehen liess. ...

Desq 37; Rsta 40;
das 27,25; Bas 28:1°

Rstg 5; Ba-

Die Gldaubigen miissen ihre Gebete
siebenmal am Tage verrichten:

1. kurz vor Sonnenaufgang, wenn sie
erwachen und sich vom Lager erhe-
ben. Sie sollen beten, nachdem sie
ihre Hinde gewaschen haben.

1® Die folgende Passage ist u.a. eine Zusammenfassung der Canones des
Hippolyt (siehe WiLHELM RiIEDEL, Die Kirchenrechtsquellen des Patriarchats
Alexandrien [Leipzig 1900], S.216, 218) und Canon 28 des Basilius, des Bi-
schofs von Caesarea (siche RIEDEL, a.a. 0., S.245f)).

222



Ferner

2.9.00 Uhr morgens,
3. mittags,
4. 3.00 nachmittags,
5. bei Sonnenuntergang, . Das fiinfte Gebet soll am Abend,
6. bevor man ins Bett geht, . das sechste zur Stunde des Schlafen-
7. mitternachts.» ! gehens und das
7. siebente um Mitternacht mit gewa-
schenen Handen verrichtet werden.
o

.in der dritten,
. sechsten und
. neunten Stunde.

AN AW N

Man kann wohl ohne Umschweife feststellen, dass hinsichtlich des
Gebets ! die Vorschriften des Fetha Nagast im wesentlichen noch gel-
ten und dasselbe wenigstens in dieser Beziehung als verbindliches
Rechtsbuch fortlebt.

Doch ist dies keine Ausnahme, und weitere Beispiele der Aufnahme
von Vorschriften des Fetha Nagast in das kirchliche Handbuch koén-
nen im folgenden geboten werden:

Auf S.44f. des Handbuchs steht hinsichtlich der geistlichen Hierar-
chie:

«In unserer Kirche gibt es drei Riange:
1. Die Weihe fiirs Diakonat,

2. Die Weihe zum Priesteramt und

3. Die Weihe zum Episkopat.

Diakon: Jemand wird vor seiner Eheschliessung zum Diakon geweiht, zum
Priester, nachdem er geheiratet hat, ansonsten wird er ein Mdnch. Aufgabe ei-
nes Diakons ist es, den Bischof und den Priester zu unterstiitzen. Er wird
durch den Bischof geweiht.

Priester: Wie bereits dargelegt, wird ein Diakon nur dann zum Priester ge-
weiht, wenn er geheiratet hat, ansonsten zum Monch. Der Priester darf bei-
nahe alle Sakramente verwalten, ausgenommen die der Weihe oder Ordina-
tion, der Vorbereitung der Salbung mit heiligem Ol, der Segnung neuer Kir-
chen, heiliger Altdre, der Bundeslade und anderer neuer Kirchengeridte. Wenn
jemand als nichtverheirateter Monch ins Priesteramt gelangt, hat er das Recht,
in das Bischofsamt aufzusteigen, ansonsten bleibt und dient er als Priester. Ein
Priester wird von einem Bischof geweiht.

" Handbuch, S.51-55.

12 Abba Pawlos, S.88-90.

13 Die sieben heiligen Sakramente der Athiopischen Kirche sind: die Taufe,
die Konfirmation, die heilige Eucharistie, die Weihe, die Eheschliessung, die
Beichte und die besondere Salbung (fiir die Kranken) (vgl. Handbuch, S.39).

223



Der Bischof: Nur ein unverheirateter Monch wird zum Bischof geweiht. Er
wird durch alle Mitglieder der heiligen Synode gewéhlt oder durch eine Min-
destzahl von zwei Bischofen.

Der Bischof verwaltet nicht nur simtliche Sakramente, er ist auch die héch-
ste Authoritit in der Kirche. Alle, die 1ns Bischofsamt eintreten, miissen bei ih-
rer Ernennung gewisse Voraussetzungen erfiillt haben, sie miissen namlich ge-
bildet genug sein und den Glauben verbreiten. Sie miissen auch einen vorziig-
lichen Charakter besitzen.

Nach den Ordnungen unserer Kirche diirfen nur Ménner ins Priesteramt
eingesetzt werden, keine Frauen. Das Sakrament der Weihe kann nicht wieder-
holt werden. Demjenigen, der zum zweiten Mal weiht oder geweiht wird, soll
nicht gefolgt werden (siehe das Buch der Canones der Apostel 68).

Diakone werden nur durch Handauflegung geweiht. Die Ordination darf
nicht durch Geld (Bestechung) (Apg.8,26) bewirkt werden.» '*

Der erste Punkt hinsichtlich der Diakone widerspricht nicht der
Aussage des Fetha Nagast in Kapitel VII, Teil 5 (Die Diakone):

«...dass wenn Diakone sich zur Zeit ihrer Weihe verpflichtet haben, keine
Ehefrau zu nehmen, sie jedoch nach ihrer Weihe heiraten, sie des Ranges eines
Diakons enthoben werden sollen...» '3,

insofern als das Fetha Nagast nicht aussagt, dass Diakone sich
iiberhaupt nicht verehelichen diirfen.

Voll stimmt das Handbuch hinsichtlich der Pflicht, die Priester und
die Bischofe zu unterstiitzen, mit dem Fetha Nagast, Kapitel VII,
Teil 3, Giberein:

«...Badas 5. Ein Diakon soll dem Bischof und den Priestern in allen Dingen
dienen, nur nicht zur Zeit der Sakramentserteilung. Ja er diene auch den Kran-
ken der Gemeinde, welche keine Angehorigen haben. ... So erfiille er jede
Dienstleistung: Dann ist er fiirwahr der Diakon, von dem Christus sagte: «<Wer
mir dient, den wird mein Vater ehren> (Joh. 12,26).» '¢

Beziiglich der Aufgaben des Priesters steht in Fetha Nagast, Kapi-
tel VI, Teil 3 (Priester):

«... Ein Priester hat nur eine Befugnis, und die ist, zu lehren, zu taufen, den
Gottesdienst zu leiten und dem Volk den Segen zu erteilen. ...

Er soll den Segen erteilen, aber von niemandem empfangen, der ihm nach-
geordnet ist. Er soll die Eulogie von einem Bischof oder einem Priester glei-
chen Ansehens erhalten. Seine Hiande darf er Menschen auflegen, doch nie-

14 Handbuch, S.44-46.

15 Abba Pawlos, S.51.

' Abba Pawlos, S.49. Bezug wird genommen auf den Canon S des Hippolyt
(sieche RIEDEL, a.a.0., S.203).

224



manden weihen oder absetzen. Niemand darf er bannen, der ein Vergehen be-
gangen hat.» "’

Uber die Priesterweihe sagt Kapitel VI, Teil 2 des Fetha Nagast:

«... Wenn ein Bischof einen Priester weihen will, soll er seine Hinde auf
dessen Kopf legen; alle Priester sollen danach aufstehen, ihn beriihren und
tiber ihm beten.» '8

Zu den Voraussetzungen der Bischofsernennung bzw. -weihe sagt
das Fetha Nagast, Kapitel V, Teil 1 (Bischofe), in iiberwiegender
Ubereinstimmung mit dem Handbuch:

«... Fiir seine Ernennung zum Bischof muss jemand acht Voraussetzungen
erfiillen. Die erste, zweite, dritte und vierte sind: Benehmen, Charakter, Ge-
sundheit und Wihlbarkeit. ...

Die fiinfte Voraussetzung ist, dass er Mdnch ist, der die Messe abhalten
kann oder in gutem Ruf steht. Es geziemt sich nicht, einen Verheirateten zum
Bischof zu ernennen, es sei denn, es gibe keine andere Wahl und er verpflich-
tet sich, die heiligen Canones zu beobachten. ...

Die siebente Voraussetzung findet sich in den Canones der Konige. Der Bi-
schofsrang soll nicht in ungebotener Eile verliehen werden, d.h. bevor ein
Auswahlverfahren auf der Grundlage des Glaubens, Wissens, Charakters und
Rufs des Kandidaten stattgefunden hat.» 1°

Die speziell zur Giiltigkeit der Bischofswahl bzw. -einsetzung erfor-
derliche Zahl der Bischofe stellt Kapitel V, Teil 2 des Fetha Nagast
fest:

«Wir ordnen an, dass ein Bischof durch drei Bischéfe eingesetzt werden soll
und in Notfillen von zwei Bischofen. Niemals soll er jedoch von nur einem
Bischof eingesetzt werden, denn das Zeugnis von zwei oder drei hat mehr Ge-
wicht. ..» 20

Offensichtlich spiegelt das Handbuch eine aus Vereinfachung der
Wahlvoraussetzungen und -vorgidnge herrithrende Neuerung wieder,
da ja danach, das Quorum regelmadssig aus der Synode oder nur zwei
Bischofen zu bestehen hat.

Im Fetha Nagast, Kapitel VIII, Teil 3 (Subdiakone, Anagnosten,
Tirwichter, Sdnger und Diakonissen) heisst es:

17 Abba Pawlos, S.44.
18 Abba Pawlos, S.43.
19 Abba Pawlos, S.24-26.
20 Abba Pawlos, S.28.

225



«...Unzuléssig ist es, dass Frauen Priester werden. Sie sollen nicht so ge-
nannt werden, noch sollen sie das Gebet in der Kirche vorsagen, Gebete rezi-
tieren, die Gldaubigen zu entlassen, oder mit erhobener Stimme beten.» 2!

Das entspricht dem zusammenfassenden Verbot weiblicher Priester
im Handbuch.

Zur im Handbuch untersagten Wiederholung einer Weihe sagt Ka-
pitel V, Teil 3 des Fetha Nagast:

«... Wenn ein Bischof, Priester oder Diakon zweimal geweiht worden ist, soll
er gemeinsam mit dem, der ihn [zum zweiten Mal] geweiht hat, abgesetzt wer-
den, es sei denn, dass er beim ersten Mal von Héretikern geweiht wurde.» 2

Die Vorschrift des Handbuchs iiber die Weihe von Diakonen
stimmt im wesentlichen mit der des Fetha Nagast iiberein, wo es in
Kapitel VII, Teil 2 lautet:

«... Wenn ihr [O Bischof] einen Diakon weiht, sollt ihr eure Hdande auf ihn
legen und beten, wihrend alle Priester und Diakone aufrecht stehen.» 2

Ebenso die iiber Erlangung eines geistlichen Amts durch Beste-
chung, Fetha Nagast, Kapitel V, Teil 3:

«...Bas 45. Ein Bischof, Priester oder Diakon, der die [heiligen] Weihen
durch Bestechung erhalten hat, soll abgesetzt werden, wie auch derjenige, der
ihn geweiht hat, so wie ich, Petrus, mit Simon, dem Zauberer, verfahren
bin.» 4

Wenngleich das Handbuch bestitigt, dass es auch andere Vorlagen
gehabt hat, ldsst sich eine sehr starke Anlehnung an das Fetha Nagast
feststellen.

In der Theologia Aethiopica des beriihmten deutschen Athiopisten
Hiob Ludolf* werden von ihm gestellte Fragen in Form von Thesen
geboten, auf die der Abba Gregorius in Gotha im Jahre 1652 geant-
wortet haben soll. In diesem Zusammenhang heisst es in Kapitel 9
iiber die Ehe:

2! Abba Pawlos, S.53.

22 Abba Pawlos, S.39.

3 Abba Pawlos, S.48.

24 Abba Pawlos, S.38.

% Die Theologia Aethiopica ist von SIEGBERT UHLIG (Hiob Ludolfs’ <Theolo-
gia Aethiopica> = Athiopistische Forschungen, Bd. 14 [Wiesbaden 1983]), her-
ausgegeben worden.

226



Thesen: Ludolf Antworten des Gregorius

Nr.1:

«Kleriker wie Laien haben nur eine  «Die gleichzeitige Ehe mit zwei

Frau. Wer anders handelt, wird ausder ~ [Frauen]ist in Athiopien verboten. Die

Kircheausgeschlossenund wieein Ex-  diese Siinde begangen haben, lisst

kommunizierter angesehen. Er wird  mannichtzur Eucharistie zu. Wer Ehe-

nicht wieder aufgenommen, bis er die ~ bruch begangen hat, den verurteilt

anderen [Frauen] entldsst.» 26 man, und mit der ganzen Habe des
Schuldigen entschadigt man den, dem
Unrecht zugefiigt wurde.» ¥’

Nr.2:

«Scheidungen kommen bei den Athio-  «Einen Mann, derseine Frau verlassen
piern héufig vor, auch aus geringfiigi-  will, ermahnt man, in Liebe [bei ihr] zu
gen Griinden, obwohl fiirden Schuldi-  bleiben. Aber wenn [das] erfolglos
geneine Strafe festgesetzt wird....» ¢ bleibt, werden sie geschieden, aller-

dings nicht durch den Qomos, sondern
durch konigliche «Richter).» 28

Ferner gab anlésslich seiner Befragung in Batavia 1697/98 durch Cor-
nelis Mutter, den Buchhalter der «Vereenigde Nederlandsche Geo-
troyeerde Oost-Indische Compagnie», der «Handelsminister» Athio-
piens, der Armenier Hoga Murad ?° zur Scheidung an:

«Auflésung der Ehe [= Scheidung] ist nicht gestattet ohne die gegenseitige
Einwilligung des Ehemannes und der Ehefrau. Im Falle, der Ehemann ertappt
seine Frau beim Ehebruch und er will sie verlassen, kann er dabei alle Sachen, die
die Frauin die Ehe eingebracht hat, behalten. Dasselbe betrifft den Fall, dass die
Ehefrau den Mann bei der Begehung dieses Vergehens erwischt. Aber das ge-
schieht nur selten, weil sie leicht von der Kirche verséhnt werden.» 3°

Aus Vorstehendem (Gregorius und Hoga Murad) ergibt sich, dass bis
ins 17.Jahrhundert die einverstdndliche Scheidung immer, die einseitige
Scheidung in bestimmten Fillen zugelassen war.

Im Fetha Nagast, Kapitel XXIV, Teil 6 (Verlobnis, Mitgift, Hochzeit
und das, was sich daran anschliesst) werden folgende Griinde aufge-
fithrt, die sowohl die einseitige wie die einverstdndliche Scheidung recht-
fertigen:

26 UHLIG, a.a.0., S.253.

27 UHLIG, a.a.0., S.254; vgl. auch S.254f., Anm.94.

28 UHLIG, a.a.0., S.255f., Anm.96. .

¥ Zu Hoga Murad, siehe E. VAN DonNzeL, Foreign Relations of Ethiopia
1642-1700. Documents Relating to the Journeys of Khodja Murad (Leiden
1979).

30 VaN DonNzEL, a.a.0., S.100.

227



1. Wenn beide Ehegatten {ibereinstimmend das Keuschheitsgeliibde ab-
legen wollen (Ménch und Nonne);

. bei Zeugungsunfihigkeit oder Verweigerung des ehelichen Verkehrs;

. bei Verschollensein oder Gefangenschaft eines der Ehegatten;

. im Falle von Ehebruch;

. wenn ein Ehegatte nach dem Leben des anderen trachtet; und

. wenn sich bestimmte korperliche und geistige Krankheiten des Ehe-
gatten zeigen?'.

Die vorstehenden Scheidungsgriinde sind abschliessend. Ansonsten
gilt der im Fetha Nagast, Kapitel XX1V, Teil 5, Nr. 6, enthaltene Grund-
satz, dass eine grundlose Scheidung unzuléssig ist32.

Das Fetha Nagast hat also zur Verschirfung des kirchlichen Rechts
bereits zur Zeit Ludolfs beigetragen.

Die deutlich rigorose Haltung des Fetha Nagast ist offensichtlich
durch die Athiopische Kirche in starker Anniherung an das Dogma der
Romisch-Katholischen Kirche von der Unauflésbarkeit der Ehe weiter
verschirft worden.

So heisst es auf S.47 des Handbuches:

[« NNV, N cOE S B\ ]

«Wenn nicht einer der Ehepartner stirbt oder Ehebruch begeht, diirfen sie sich
nicht scheiden lassen oder wiederverheiraten (Mt. 19,6-9). Weil die christliche
Ehe das Symbol der Einheit zwischen Christus und der Kirche ist, kann sie nicht
aufgelost werden. ... (Eph.5,32).»

Dieselbe Stelle Mt. 19,6-9 wird freilich auch im Fetha Nagast (Kapitel
XXIV, Teil 5, Nr.6) als Begriindung seiner oben aufgefiihrten Auffas-
sung zitiert 33,

Zusammenfassung

Das von dem Kopten ibn Al-¢Assal aus dem 13.Jahrhundert stam-
mende Kitab al-Qawanin, im 15./16.Jahrhundert in Athiopien einge-
fiihrt und dort als Fetha Nagast verbreitet, lebt in der Rechtswirklich-
keit der Athiopischen Kirche fort. Im Gegensatz zur sikularen Macht
Athiopiens, die mit der Tradition weithin bewusst gebrochen hat3*,

31 Abba Pawlos, S.148-154.

32 Abba Pawlos, S.145.

33 Abba Pawlos, S. 145.

3 Diese Auffassung setzt sich jedoch im tdglichen Leben und sogar in der
Offentlichkeit Athiopiens nur teilweise durch. So werden Exemplare der Aus-

gabe von Abba Pawlos noch immer in der Universitdtsbuchhandlung von Ad-
dis Ababa verkauft.

228



kniipft die Athiopische Kirche offensichtlich auch heute noch hin-
sichtlich ihrer Rechtsquellen und -vorschriften an solche wie das Fe-
tha Nagast an, auch wenn manches Verdnderungen erfahren hat.
Hierin zeigt sich die Athiopische Kirche immer noch als Wahrer des
christlichen Erbes Athiopiens.

Berlin Franz Amadeus Dombrowski

229



	Das Fetha Nagaśt : eine Richtschnur der äthiopischen Kirche?

