
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 4

Artikel: Das Fetha Nagat : eine Richtschnur der äthiopischen Kirche?

Autor: Dombrowski, Franz Amadeus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Fetha Nagast - eine Richtschnur der Äthiopischen
Kirche?

Eine der für die Äthiopische Kirche bedeutendsten Aussagen enthält
Kapitel IV des Fetha Nagast1 betreffend die Patriarchen:

«... 42. Was die Äthiopier angeht, ist es ihnen verboten, einen ihrer Gelehrten

[Geistlichen] zum Patriarchen zu ernennen; noch dürfen sie einen solchen
selbst wählen. Ihr Metropolit untersteht dem Inhaber des Stuhls von Alexandrien.

Er ist berechtigt, ihnen ein Oberhaupt einzusetzen, das aus seinem
Lande stammt und ihm ergeben ist. Ein so ernannter und mit der Ehre des
Katholikos bedachter Metropolit darf nicht dazu übergehen, andere zu Metropoliten

zu ernennen, wie Patriarchen zu tun pflegen.»2

Erstaunlich ist, dass die seit der Weihung des ersten Metropoliten
Äthiopiens, Frumentius - Abbä Salämä, durch den Patriarchen Ale-
xandriens, Athanasius, im Jahre 328/293 aufgenommene Tradition bis

zur Wahl des ersten äthiopischen Metropoliten Abuna Bäsilyos am
14.Januar 1951 und dessen am 29.Juni 1951 folgender Erhebung zum
Patriarchen Äthiopiens ununterbrochen in Kraft war.

Die Einhaltung vorstehender Vorschrift bedeutet gleichwohl nicht
unbedingt Gehorsam gegenüber den Vorschriften des Fetha Nagast.
Das ergibt sich daraus, dass sie zwar deklarativen Charakter hat, aber
keine Rechtsetzungsnorm ist. Zur Zeit der Einführung des Nomocan-
ons des as-$afï ibn Al-cAssäl im Auftrag des koptischen Patriarchen
Qirillos III. (1235-1243) nach Äthiopien, wo er im 15./16. Jahrhundert4

übersetzt und als Fetha Nagast bekannt geworden ist, waren die

1 Vollständige Ausgabe durch I.Guidi (Il «Fetha Nagast» o «Legislazione
dei Rei» codice ecclesiastico e civile di Abissinia I—II [Roma 1897-99]) und
Abbä Pawlos $ädwä (The Fetha Nagast. The Law of Kings [Addis Ababä
1968]). Ein Kommentar mit deutscher Übersetzung wird vom Verfasser vorbereitet.

Um der Konvenienz willen, wird hier auf die Ausgabe Abbä Pawlos'
Abba Pawlos) verwiesen.

2 Abba Pawlos, S. 18.
3 Zu Frumentius und seiner Bedeutung für die Kirchengeschichte Äthiopiens,

siehe B.W.W.Dombrowski/F.A. Dombrowski, «Frumentius/Abbä
Salämä: Zu den Nachrichten über die Anfänge des Christentums in Äthiopien»

Oriens Christianus 68 (Wiesbaden 1984) S. 114-169.
4 Zu aç-$afï ibn Al-CAssai siehe G.Graf, Geschichte der christlichen arabischen

Literatur (Rom 1947), Bd.2, S.387ff.; eine arabische Ausgabe des No-
mocanons des Ibn Al-cAssäl ist von Murqus Girgis (Kitäb al qawänin [Kairo
1927]) herausgegeben worden. Zur Einführung des Nomocanons in Äthiopien
und seiner Übersetzung ins Äthiopische, siehe Abba Pawlos, S.XVI-XXI.

218



Metropoliten Äthiopiens bereits mehr als tausend Jahre lang aus
Ägypten gekommen.

Zu fragen ist nun, inwiefern und inwieweit das Fetha Nagast nur
das säkulare Recht und die Rechtsprechung in Äthiopien5 beeinfiusst
hat, oder ob es heute noch als Teil der Ordnung und Rechtswirklichkeit

der Äthiopischen Kirche, also des kanonischen Rechts, fungiert.
Anlässlich meines Besuches in Addis Ababä im Herbst 1984 konnte

ich ein kleines Handbuch, eine Art offiziellen Leitfadens, mit dem Titel

«Ein kurzer Abriss der Geschichte, des Glaubensbekenntnisses
und der Ordnung der Äthiopischen Orthodoxen6 Tawähedo7
Kirche» 8 erwerben. Dieses unter der Leitung des Patriarchen Abuna Ta-
kla Häymänot herausgegebene Werk enthält u.a. eine Auflistung der
für die Äthiopische Kirche massgeblichen Bücher. Auf seiner Seite 74

findet sich unter dem Titel «Bücher zur Kirchenverwaltung und
Nachschlagewerke» auch das Fetha Nagast.

Das bedeutet, dass das Fetha Nagast im Jahre 1983 hinsichtlich des

äthiopischen Kirchenrechts eine von dessen Grundlagen dargestellt
haben soll, während es infolge der Gesetzgebung der späten Zeit unter
Kaiser Häyla Seiläse grossenteils und danach durch die Revolution
von 1974 völlig seine Stellung als Zivil- und Strafgesetzbuch sowie

Verfassung des Reiches eingebüsst hat. Diese Behauptung der Fortgeltung

des Fetha Nagast im kirchlichen Recht soll anhand eines

Vergleichs der Aussagen im Handbuch der Äthiopischen Kirche und der
in Frage kommenden Stellen des Fetha Nagast überprüft werden:

5 Dazu Abba Pawlos, S.XVI-XXXI.
6 Damit soll die Äthiopische Kirche von anderen christlichen Kirchen

Äthiopiens abgegrenzt werden.
7 Jahrhunderte schwebte in Äthiopien ein erbitterter Glaubensstreit

zwischen den Tawähdowocc Unionisten) und Qebätocc Unktionisten).
Diese behaupteten, dass Jesus erst in der Salbung des Heiligen Geistes bei der
Taufe seiner Natur nach Sohn Gottes wurde, während jene vortrugen, dass

ursprünglich (d.h. bei der Geburt) eine Einheit hinsichtlich der göttlichen und
menschlichen Bestandteile der «Natur» Jesu bestanden habe. Der Streit wurde
zugunsten der Tawähdowocc entschieden, was auch der Name der Kirche
bezeugt. - Zum vorstehenden Glaubensstreit siehe F. A. Dombrowski, Tänäsee
106: Eine Chronik der Herrscher Äthiopiens E. Hammerschmidt (Hrsg.),
Äthiopistische Forschungen, Bd. 12 (Wiesbaden 1983), S.290-95. Lit. ebda.

8 Ya-'Ityopä 3Ortodoks Tawähedo Bêta Krestyän 3Aççer ya-tärik ya-häy-
mänot-nä ya-ser'ät mashaf Ein Kurzer Abriss der Geschichte des

Glaubensbekenntnisses) und der Ordnung der Äthiopischen Orthodoxen Tawähedo

Kirche), herausgegeben von der Heiligen Synode der Äthiopischen Orthodoxen

Kirche (1. Aufl.: Addis Ababä 1983) Handbuch).

219



Handbuch

Gebete

Fetha Nagast

Kapitel IV: Das Gebet

«Die Reihenfolge der Gebete in der
Äthiopischen Orthodoxen Tewäljedo
Kirche richtet sich nach den Vorschriften

im <Fetha Nagast), dem Gesetz der
Könige oder dem Kanonischen Recht.

Das Gebet ist ein Mittel für die
Kommunikation eines Mannes mit
Gott, dem Allmächtigen. Es gibt Riten,
worin ein Mensch betet und einerseits
Gott lobt und sich seiner Herrschaft
unterwirft und andererseits sich zu
seinen Sünden bekennt und strebt, Gott
damit zu erfreuen:

1. Im einzelnen ist festzuhalten, dass
die Gläubigen beim Gebet aufrecht
stehen sollen. Das geschieht gemäss
dem Worte Davids, des Propheten:
(Am Morgen werdeich vor euch
stehen und vor euch erscheinen)
(Ps.5,3).

2. Unsere Lenden sollen umgürtet
sein, denn das hat unser Herr befohlen

(Lk. 12,35).

3. Weil Christus das zweite Mal aus
dem Osten kommen wird, soll man
sich beim Gebet nach Osten wenden.

4. Was das Kreuzeszeichen angeht,
soll man es von oben nach unten und
von links nach rechts mit den
Fingern machen, weil Christus sprach:
(Durch Gottes Finger treibe ich die
bösen Geister aus> (Lk. 11,20). So

bekreuzigen wir uns, um die bösen
Geister zu vertreiben.
Ausserdem bedeutet das Zeichen,
das durch den Finger von oben nach

«... Das Gebet ist das Gespräch des
Menschen mit Gott, dem Allerhöchsten,

worin er ihm dankt, ihn lobt, seine
Macht anerkennt, sich zu seinen eigenen

Sünden bekennt und auf andere
Weise versucht, ihn zu erfreuen ; und es

gibt bezüglich des Beters Vorschriften:

1. Er soll dabei stehen und der Aussage
des Herrn: (Wenn ihr euch erhebt,
um zu beten, dann stehet!)
(Mk. 11,25) entsprechen wie auch
den Worten Davids: (Am Morgen
werde ich vor euch stehen und vor
euch erscheinen).

2. Die zweite Vorschrift betrifft die
Pflicht sich einen Gürtel anzulegen,
denn unser Herr hat befohlen: (Lasset

eure Lenden umgürtet sein>.

(Lk. 12,35)

3. Die dritte gebietet, das Gesicht gen
Osten zu wenden, denn das ist die
Richtung aus der Christus - Preis sei
ihm! - seiner Voraussage nach zum
zweiten Mal kommen wird...

4. Die vierte verordnet, das Kreuzeszeichen

in der Form eines Kreuzes
zu machen, d.h. von der Stirn nach
unten und von links nach rechts,
denn unser Herr hat dazu erklärt:
(Wenn ich aber durch Gottes Finger
die bösen Geister austreibe...)
(Lk. 11,20). Ferner wird das Kreuz
von der Stirn von oben nach unten
und von links nach rechts nachgebil-

220



unten gemacht wird, das Herabsteigen

Christi vom Himmel; und das
Zeichen von links nach rechts
symbolisiert, wie er uns vom linken
(sündhaften) zum rechten [Leben] zu
bekehren versucht hat. Das mit den

Fingern gemachte und mit dem
Daumen unterstützte Kreuzeszeichen

hat zum Inhalt, dass Gott die
Menschheit durch das Kreuz errettet

hat. Wir machen das Kreuzeszeichen

am Anfang des Gebets, und
wenn wir Passagen erreichen, die
das Kreuz erwähnen.

Man sollte beim Gebet Furcht und
Ehrfurcht vor Gott im Herzen
haben, denn die Absicht des Betenden
ist und sollte sein, sowohl mit den
Gedanken als auch mit den Worten
mit Gott zu kommunizieren.

Man soll beim Beten niederknien
und sich beugen.9 Das Heilige
Evangelium bezeugt, dass unser Herr
Jesus Christus in der Nacht seiner
Festnahme betete, indem seine Stirn
den Boden berührte. In unserer Kirche

sind die Zeiten, zu denen man
niederknien soll, genau festgelegt.

Jemand, der betet, beugt sich vor
Gott, dem Allerhöchsten, wenn er

det, um hervorzuheben, dass unser
Herr [zu uns] abgestiegen ist und uns
von der linken zur rechten Seite
führt.
Ausserdem macht man das Kreuz
vor Gott, der mit seinem Kreuz die
Erlösung brachte, um so dessen, der
für uns gekreuzigt wurde, und seiner
Barmherzigkeit zu gedenken.
Jedes Mal, wenn wir uns im Abbild
eines Kreuzes bekreuzigen, tun wir
das mit dem Glauben im ganzen
Herzen und um den Teufel fernzuhalten.

Die Zeiten, in denen man
sich zu bekreuzigen hat, liegen vor
dem Gebet und bei der Erwähnung
des Kreuzes.

Die fünfte Vorschrift legt fest, das
Gebet mit Ehrfurcht und Zittern zu
sprechen. Das sollte so getan werden,

dass der Geist sich in Richtung
des Schöpfers bewegt, entweder nur
im Gedanken oder mit der Zunge,
die den Gedanken umsetzt.

Die sechste ist, niederzuknien und
sich zu verbeugen, mit dem Gesicht
auf dem Boden, denn unser Herr hat
verkündet: (Du sollst Gott deinen
Herrn anbeten und dich vor ihm
allein verbeugen) (Mt.4,10). Das

Evangelium bezeugt auch, dass unser

Herr in der Nacht seiner Passion
betete, sich verbeugte und niederkniete.

Und unsere Verehrung
(durch Gebet) soll mit vollem
Bewusstsein und in voller Wahrhaftigkeit

stattfinden, denn unser Herr -
gepriesen sei er! - hat das befohlen.
Die Zeiten und Zahl der Gebete sind
unserer Kirche genau festgelegt.

Wer betet soll sich verbeugen, wenn
zur Anbetung Gottes des Allerhöch-

9 Hier handelt es sich um die segdat. pl. segdatät Prostrationen), bei
denen der Beter kniet und sich so verbeugt, dass seine Stirn den Boden berührt
(vgl. Dombrowski, a.a.O., S.229, Anm.511).

221



die Passagen erreicht, die die
Verbeugungen erwähnen. Am Anfang
seines Gebets soll er oder sie sich
ein- oder dreimal verbeugen. Die
Verbeugung wird auch für das Ende
des Gebets vorgeschrieben, d.h.
wenn er [der Beter] sich am Anfang
verbeugt hat, verbeugt er sich nur
einmal am Ende. Es gibt jedoch Zeiten,

für die Verbeugungen verboten
sind, und zwar:

a) Sonntag,
b) die fünfzig Ostertage,
c) die Festtage unseres Herrn Jesus

Christus und der gesegneten Jungfrau

Maria,
d) diejenige nach Empfang der Eucharistie.

Wie der Prophet David erklärte, (hebet

eure Hände im Heiligtum auf und
lobet den Herrn)! Damit ist gemeint,
dass wir, wenn wir beten, unsere
Hände ausstrecken sollen (Ps. 134,2).

Wie Christus seine Augen beim Gebet

aufhob, als er Lazarus vom Tod
auferstehen liess, so ist es recht, dass
ein Betender seine Augen erhebt
(Joh. 11,41).

Die Zeiten für Gebete sind genau
festgelegt. An jedem Tag muss man
siebenmal beten (Ps. 118,164). Das heisst :

1. Sofort beim Aufstehen aus dem Bett
und vor der Arbeitsaufnahme,

sten im Gebet aufgerufen wird. Er
soll das Gebet damit einleiten, dass

er sich ein- oder dreimal verbeugt
und so auch am Ende des Gebets
handeln, wenn er Psalmen und
Hymnen rezitiert.... Was die festgelegten

Zeiten betrifft, bei denen die
Verbeugungen durch Kniefall
ersetzt werden dürfen, sind es diese:

Sonntags,
die Pfingsttage,
die Festtage unseres Herrn und
unserer Herrin
und die nach der Teilnahme an der
Eucharistie.

Während des Gebets soll man die
Hände mit offenen Handflächen
emporstrecken, insbesondere während
der Zeit der Anflehung [Gottes], denn
der Prophet David sprach: dm Heiligtum

hebet eure Hände auf und lobet
den Herrn.)

Und richtet eure Augen gen Himmel
wie unser Herr - gepriesen sei er - tat,
als er Lazarus aufstehen liess.

Desq37; Rsta40;
das 27,25; Bas 28:10

Rstg 5 ; Ba-

Die Gläubigen müssen ihre Gebete
siebenmal am Tage verrichten:

1. kurz vor Sonnenaufgang, wenn sie
erwachen und sich vom Lager erheben.

Sie sollen beten, nachdem sie
ihre Hände gewaschen haben.

10 Die folgende Passage ist u.a. eine Zusammenfassung der Canones des

Hippolyt (siehe Wilhelm Riedel, Die Kirchenrechtsquellen des Patriarchats
Alexandrien [Leipzig 1900], S.216, 218) und Canon 28 des Basilius, des
Bischofs von Caesarea (siehe Riedel, a.a.O., S.245f.).

222



2. 9.00 Uhr morgens,
3. mittags,
4. 3.00 nachmittags,
5. bei Sonnenuntergang,
6. bevor man ins Bett geht,
7. mitternachts.» "

Ferner

2. in der dritten,
3. sechsten und
4. neunten Stunde.
5. Das fünfte Gebet soll am Abend,
6. das sechste zur Stunde des Schlafengehens

und das
7. siebente um Mitternacht mit

gewaschenen Händen verrichtet werden.

Man kann wohl ohne Umschweife feststellen, dass hinsichtlich des

Gebets13 die Vorschriften des Fetha Nagast im wesentlichen noch gelten

und dasselbe wenigstens in dieser Beziehung als verbindliches
Rechtsbuch fortlebt.

Doch ist dies keine Ausnahme, und weitere Beispiele der Aufnahme
von Vorschriften des Fetha Nagast in das kirchliche Handbuch können

im folgenden geboten werden:
Auf S. 44 f. des Handbuchs steht hinsichtlich der geistlichen Hierarchie:

«In unserer Kirche gibt es drei Ränge:
1. Die Weihe fürs Diakonat,
2. Die Weihe zum Priesteramt und
3. Die Weihe zum Episkopat.

Diakon: Jemand wird vor seiner Eheschliessung zum Diakon geweiht, zum
Priester, nachdem er geheiratet hat, ansonsten wird er ein Mönch. Aufgabe
eines Diakons ist es, den Bischof und den Priester zu unterstützen. Er wird
durch den Bischof geweiht.

Priester: Wie bereits dargelegt, wird ein Diakon nur dann zum Priester
geweiht, wenn er geheiratet hat, ansonsten zum Mönch. Der Priester darf
beinahe alle Sakramente verwalten, ausgenommen die der Weihe oder Ordination,

der Vorbereitung der Salbung mit heiligem Öl, der Segnung neuer
Kirchen, heiliger Altäre, der Bundeslade und anderer neuer Kirchengeräte. Wenn

jemand als nichtverheirateter Mönch ins Priesteramt gelangt, hat er das Recht,
in das Bischofsamt aufzusteigen, ansonsten bleibt und dient er als Priester. Ein
Priester wird von einem Bischof geweiht.

11 Handbuch, S.51-55.
12 Abba Pawlos, S. 88-90.
13 Die sieben heiligen Sakramente der Äthiopischen Kirche sind: die Taufe,

die Konfirmation, die heilige Eucharistie, die Weihe, die Eheschliessung, die
Beichte und die besondere Salbung (für die Kranken) (vgl. Handbuch, S.39).

223



Der Bischof: Nur ein unverheirateter Mönch wird zum Bischof geweiht. Er
wird durch alle Mitglieder der heiligen Synode gewählt oder durch eine
Mindestzahl von zwei Bischöfen.

Der Bischof verwaltet nicht nur sämtliche Sakramente, er ist auch die höchste

Authorität in der Kirche. Alle, die ins Bischofsamt eintreten, müssen bei
ihrer Ernennung gewisse Voraussetzungen erfüllt haben, sie müssen nämlich
gebildet genug sein und den Glauben verbreiten. Sie müssen auch einen vorzüglichen

Charakter besitzen.
Nach den Ordnungen unserer Kirche dürfen nur Männer ins Priesteramt

eingesetzt werden, keine Frauen. Das Sakrament der Weihe kann nicht wiederholt

werden. Demjenigen, der zum zweiten Mal weiht oder geweiht wird, soll
nicht gefolgt werden (siehe das Buch der Canones der Apostel 68).

Diakone werden nur durch Handauflegung geweiht. Die Ordination darf
nicht durch Geld (Bestechung) (Apg.8,26) bewirkt werden.»14

Der erste Punkt hinsichtlich der Diakone widerspricht nicht der

Aussage des Fetha Nagast in Kapitel VII, Teil 5 (Die Diakone):

«...dass wenn Diakone sich zur Zeit ihrer Weihe verpflichtet haben, keine
Ehefrau zu nehmen, sie jedoch nach ihrer Weihe heiraten, sie des Ranges eines
Diakons enthoben werden sollen...»15,

insofern als das Fetha Nagast nicht aussagt, dass Diakone sich

überhaupt nicht verehelichen dürfen.
Voll stimmt das Handbuch hinsichtlich der Pflicht, die Priester und

die Bischöfe zu unterstützen, mit dem Fetha Nagast, Kapitel VII,
Teil 3, überein:

«...Badas 5. Ein Diakon soll dem Bischof und den Priestern in allen Dingen
dienen, nur nicht zur Zeit der Sakramentserteilung. Ja er diene auch den Kranken

der Gemeinde, welche keine Angehörigen haben. So erfülle er jede
Dienstleistung: Dann ist er fürwahr der Diakon, von dem Christus sagte: (Wer
mir dient, den wird mein Vater ehren) (Joh. 12,26).» 16

Bezüglich der Aufgaben des Priesters steht in Fetha Nagast, Kapitel

VI, Teil 3 (Priester):

«...Ein Priester hat nur eine Befugnis, und die ist, zu lehren, zu taufen, den
Gottesdienst zu leiten und dem Volk den Segen zu erteilen.

Er soll den Segen erteilen, aber von niemandem empfangen, der ihm
nachgeordnet ist. Er soll die Eulogie von einem Bischof oder einem Priester
gleichen Ansehens erhalten. Seine Hände darf er Menschen auflegen, doch nie-

14 Handbuch, S. 44-46.
15 Abba Pawlos, S.51.
16 Abba Pawlos, S.49. Bezug wird genommen auf den Canon 5 des Hippolyt

(siehe Riedel, a.a.O., S.203).

224



manden weihen oder absetzen. Niemand darf er bannen, der ein Vergehen
begangen hat.» n

Über die Priesterweihe sagt Kapitel VI, Teil 2 des Fetha Nagast:

«...Wenn ein Bischof einen Priester weihen will, soll er seine Hände auf
dessen Kopf legen; alle Priester sollen danach aufstehen, ihn berühren und
über ihm beten.» 18

Zu den Voraussetzungen der Bischofsernennung bzw. -weihe sagt
das Fetha Nagast, Kapitel V, Teil 1 (Bischöfe), in überwiegender
Übereinstimmung mit dem Handbuch:

«...Für seine Ernennung zum Bischof muss jemand acht Voraussetzungen
erfüllen. Die erste, zweite, dritte und vierte sind: Benehmen, Charakter,
Gesundheit und Wählbarkeit.

Die fünfte Voraussetzung ist, dass er Mönch ist, der die Messe abhalten
kann oder in gutem Ruf steht. Es geziemt sich nicht, einen Verheirateten zum
Bischof zu ernennen, es sei denn, es gäbe keine andere Wahl und er verpflichtet

sich, die heiligen Canones zu beobachten.
Die siebente Voraussetzung findet sich in den Canones der Könige. Der

Bischofsrang soll nicht in ungebotener Eile verliehen werden, d.h. bevor ein
Auswahlverfahren auf der Grundlage des Glaubens, Wissens, Charakters und
Rufs des Kandidaten stattgefunden hat.»19

Die speziell zur Gültigkeit der Bischofswahl bzw. -einsetzung
erforderliche Zahl der Bischöfe stellt Kapitel V, Teil 2 des Fetha Nagast
fest:

«Wir ordnen an, dass ein Bischof durch drei Bischöfe eingesetzt werden soll
und in Notfällen von zwei Bischöfen. Niemals soll er jedoch von nur einem
Bischof eingesetzt werden, denn das Zeugnis von zwei oder drei hat mehr
Gewicht. ...»20

Offensichtlich spiegelt das Handbuch eine aus Vereinfachung der

Wahlvoraussetzungen und -Vorgänge herrührende Neuerung wieder,
da ja danach, das Quorum regelmässig aus der Synode oder nur zwei
Bischöfen zu bestehen hat.

Im Fetha Nagast, Kapitel VIII, Teil 3 (Subdiakone, Anagnosten,
Türwächter, Sänger und Diakonissen) heisst es:

17 Abba Pawlos, S.44.
18Abba Pawlos, S.43.
19 Abba Pawlos, S. 24-26.
20 Abba Pawlos, S.28.

225



«...Unzulässig ist es, dass Frauen Priester werden. Sie sollen nicht so
genannt werden, noch sollen sie das Gebet in der Kirche vorsagen, Gebete
rezitieren, die Gläubigen zu entlassen, oder mit erhobener Stimme beten.»21

Das entspricht dem zusammenfassenden Verbot weiblicher Priester
im Handbuch.

Zur im Handbuch untersagten Wiederholung einer Weihe sagt
Kapitel V, Teil 3 des Fetha Nagast:

«...Wenn ein Bischof, Priester oder Diakon zweimal geweiht worden ist, soll
er gemeinsam mit dem, der ihn [zum zweiten Mal] geweiht hat, abgesetzt werden,

es sei denn, dass er beim ersten Mal von Häretikern geweiht wurde.»22

Die Vorschrift des Handbuchs über die Weihe von Diakonen
stimmt im wesentlichen mit der des Fetha Nagast überein, wo es in
Kapitel VII, Teil 2 lautet:

«...Wenn ihr [O Bischof] einen Diakon weiht, sollt ihr eure Hände auf ihn
legen und beten, während alle Priester und Diakone aufrecht stehen.»23

Ebenso die über Erlangung eines geistlichen Amts durch
Bestechung, Fetha Nagast, Kapitel V, Teil 3 :

«...Bas 45. Ein Bischof, Priester oder Diakon, der die [heiligen] Weihen
durch Bestechung erhalten hat, soll abgesetzt werden, wie auch derjenige, der
ihn geweiht hat, so wie ich, Petrus, mit Simon, dem Zauberer, verfahren
bin.»24

Wenngleich das Handbuch bestätigt, dass es auch andere Vorlagen
gehabt hat, lässt sich eine sehr starke Anlehnung an das Fetha Nagast
feststellen.

In der Theologia Aethiopica des berühmten deutschen Äthiopisten
Hiob Ludolf25 werden von ihm gestellte Fragen in Form von Thesen

geboten, auf die der Abbä Gregorius in Gotha im Jahre 1652

geantwortet haben soll. In diesem Zusammenhang heisst es in Kapitel 9

über die Ehe:

21 Abba Pawlos, S.53.
22 Abba Pawlos, S.39.
23 Abba Pawlos, S.48.
24 Abba Pawlos, S.38.
25 Die Theologia Aethiopica ist von Siegbert Uhlig (Hiob Ludolfs' (Theologia

Aethiopica) Äthiopistische Forschungen, Bd. 14 [Wiesbaden 1983]),
herausgegeben worden.

226



Thesen: Ludolf Antworten des Gregorius
Nr.l:
«Kleriker wie Laien haben nur eine «Die gleichzeitige Ehe mit zwei
Frau. Wer anders handelt, wird aus der [Frauen] ist in Äthiopien verboten. Die
Kirche ausgeschlossen und wie ein Ex- diese Sünde begangen haben, lässt
kommunizierter angesehen. Er wird man nicht zur Eucharistie zu. Wer Ehe-
nicht wieder aufgenommen, bis er die bruch begangen hat, den verurteilt
anderen [Frauen] entlässt.»26 man, und mit der ganzen Habe des

Schuldigen entschädigt man den, dem
Unrecht zugefügt wurde.» 27

Nr. 2:
« Scheidungen kommen bei den Äthio- « Einen Mann, der seine Frau verlassen
piern häufig vor, auch aus geringfügi- will, ermahnt man, in Liebe [bei ihr] zu
gen Gründen, obwohl für den Schuldi- bleiben. Aber wenn [das] erfolglos
gen eine Strafe festgesetzt wird....»26 bleibt, werden sie geschieden, aller¬

dings nicht durch den Qomos, sondern
durch königliche (Richter>.»'

Ferner gab anlässlich seiner Befragung in Batavia 1697/98 durch
Cornelis Mutter, den Buchhalter der «Vereenigde Nederlandsche Geo-
troyeerde Oost-Indische Compagnie», der «Handelsminister» Äthiopiens,

der Armenier Hogä Muräd29 zur Scheidung an:

«Auflösung der Ehe [= Scheidung] ist nicht gestattet ohne die gegenseitige
Einwilligung des Ehemannes und der Ehefrau. Im Falle, der Ehemann ertappt
seine Frau beim Ehebruch und er will sie verlassen, kann er dabei alle Sachen, die
die Frau in die Ehe eingebracht hat, behalten. Dasselbe betrifft den Fall, dass die
Ehefrau den Mann bei der Begehung dieses Vergehens erwischt. Aber das
geschieht nur selten, weil sie leicht von der Kirche versöhnt werden.»30

Aus Vorstehendem (Gregorius und Hogä Muräd) ergibt sich, dass bis
ins 17. Jahrhundert die einverständliche Scheidung immer, die einseitige
Scheidung in bestimmten Fällen zugelassen war.

Im Fetha Nagast, Kapitel XXIV, Teil 6 (Verlöbnis, Mitgift, Hochzeit
und das, was sich daran anschliesst) werden folgende Gründe aufgeführt,

die sowohl die einseitige wie die einverständliche Scheidung
rechtfertigen :

26 Uhlig, a.a.O., S.253.
27 Uhlig, a.a.O., S.254; vgl. auch S.254L, Anm.94.
28 Uhlig, a. a. O., S. 255 f., Anm. 96.
29 Zu Hoga Muräd, siehe E. Van Donzel, Foreign Relations of Ethiopia

1642-1700. Documents Relating to the Journeys of Khodja Muräd (Leiden
1979).

30 Van Donzel, a.a.O., S. 100.

227



1. Wenn beide Ehegatten übereinstimmend das Keuschheitsgelübde
ablegen wollen (Mönch und Nonne);

2. bei Zeugungsunfähigkeit oder Verweigerung des ehelichen Verkehrs ;

3. bei Verschollensein oder Gefangenschaft eines der Ehegatten;
4. im Falle von Ehebruch;
5. wenn ein Ehegatte nach dem Leben des anderen trachtet; und
6. wenn sich bestimmte körperliche und geistige Krankheiten des

Ehegatten zeigen31.
Die vorstehenden Scheidungsgründe sind abschliessend. Ansonsten

gilt der im Fetha Nagast, Kapitel XXIV, Teil 5, Nr. 6, enthaltene Grundsatz,

dass eine grundlose Scheidung unzulässig ist32.

Das Fetha Nagast hat also zur Verschärfung des kirchlichen Rechts
bereits zur Zeit Ludolfs beigetragen.

Die deutlich rigorose Haltung des Fetha Nagast ist offensichtlich
durch die Äthiopische Kirche in starker Annäherung an das Dogma der
Römisch-Katholischen Kirche von der Unauflösbarkeit der Ehe weiter
verschärft worden.

So heisst es auf S.47 des Handbuches:

«Wenn nicht einer der Ehepartner stirbt oder Ehebruch begeht, dürfen sie sich
nicht scheiden lassen oder wiederverheiraten (Mt. 19,6-9). Weil die christliche
Ehe das Symbol der Einheit zwischen Christus und der Kirche ist, kann sie nicht
aufgelöst werden. (Eph. 5,32).»

Dieselbe Stelle Mt. 19,6-9 wird freilich auch im Fetha Nagast (Kapitel
XXIV, Teil 5, Nr. 6) als Begründung seiner oben aufgeführten Auffassung

zitiert33.

Zusammenfassung

Das von dem Kopten ibn Al-CAssai aus dem 13.Jahrhundert
stammende Kitäb al-Qawânîn, im 15./16. Jahrhundert in Äthiopien eingeführt

und dort als Fetha Nagast verbreitet, lebt in der Rechtswirklichkeit

der Äthiopischen Kirche fort. Im Gegensatz zur säkularen Macht
Äthiopiens, die mit der Tradition weithin bewusst gebrochen hat34,

31 Abba Pawlos, S. 148-154.
32 Abba Pawlos, S. 145.
33 Abba Pawlos, S. 145.
34 Diese Auffassung setzt sich jedoch im täglichen Leben und sogar in der

Öffentlichkeit Äthiopiens nur teilweise durch. So werden Exemplare der
Ausgabe von Abba Pawlos noch immer in der Universitätsbuchhandlung von Addis

Ababa verkauft.

228



knüpft die Äthiopische Kirche offensichtlich auch heute noch
hinsichtlich ihrer Rechtsquellen und -Vorschriften an solche wie das

Fetha Nagast an, auch wenn manches Veränderungen erfahren hat.

Hierin zeigt sich die Äthiopische Kirche immer noch als Wahrer des

christlichen Erbes Äthiopiens.

Berlin Franz Amadeus Dombrowski

229


	Das Fetha Nagaśt : eine Richtschnur der äthiopischen Kirche?

