Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 4

Artikel: Die Mhagry : Hinweise auf ein arabisches Judenchristentum?
Autor: Colpe, Carsten

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Mhagraye
— Hinweise auf ein arabisches Judenchristentum? *

Kurz vor dem Jahre 1195 n.Chr. beschrieb der jakobitische Patriarch
von Antiochien, Michael, den die Seinen «den Grossen» und die
Abendlinder einfach «den Syrer» nannten, in seiner Weltchronik
(Buch 11, Kap.2)! das Aufkommen des Islam wie folgt:

«Im Jahre 933 der Griechen, 12 des Herakleios, 33 des Khosrau begann das
Reich der Taiyaye, als ein Mann namens Muhammad aus dem Stamm der Qo-
resia in der Gegend von Yatrib auftrat und von sich selber sagte, dass er ein
Prophet sei. Sie werden also Taiyayé genannt; man nennt sie auch ISma‘elayé
und Hag(a)rayé, wie (es abzuleiten ist) von Hagar und I§ma‘el, aber auch Sara-
qayé wie von Sara und Madyanayé nach den S6hnen der Qetura. Obwohl sie
sich durch diese Kunjas und (als) Stimme voneinander unterscheiden, ist ih-
nen doch allen der Name <Arabayé gemeinsam. Sie nennen sich selbst mit die-

* Referat, gehalten am 25. August 1986 in der Sektion «Christian Orient»
des XXXII Intern. Congress for Asian and North African Studies in Ham-
burg, hier geringfiigig erweitert und mit verbesserter Uberschrift. Ohne die in
Anm. 15 und 18 zitierten Vortrége wire selbst ein vorlaufiger Versuch wie die-
ser noch nicht méglich gewesen. Sie schlossen entscheidende Liicken in mei-
nen Erkundungen, die von einem fiir Bd.5 des NHL (hsg. von W. Heinrichs)
geplanten Beitrag «Literatur im jiidischen und christlichen Orient» und den in
Anm. 16, 17 und 27 angefiihrten Arbeiten aus neu auf das alte Problem gestos-
sen waren. Die Skizze wird hier trotz ihres Werkstattcharakters Bertold Spuler
zum 75. Geburtstag gewidmet, weil das Thema auf der Tagesordnung steht und
z.Zt. wohl wie kein anderes die Wichtigkeit einer Verbindung zwischen der
Wissenschaft vom Christlichen Orient und der Islamkunde dokumentiert, wel-
cher der Jubilar einen grossen Teil seiner Lebensarbeit gewidmet hat.

Abkiirzungen: 44Mainz = Akademie der Wissenschaften und der Litera-
tur, Abhandlungen der geistes u. sozialwiss. Klasse; BJRL = Bulletin of the
John Ryland’s Library; EI = Enzyklopiddie des Islam; EJ = Encyclopedia
Judaica; GCS = Die griechischen christlichen Schriftsteller; HI = Handwor-
terbuch des Islam; JSS = Journal of Semitic Studies; MGWJ = Monats-
schrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums; NHL = Neues
Handbuch der Literaturwissenschaft; NPNF = A Select Library of Nicene
and Post-Nicene Fathers of the Christian Church; OS = Orientalia Suecana;
RAC = Reallexikon fiir Antike und Christentum; RE = Pauly-Wisssowa,-
Realenzyklopadie; StHR = Studies in the History of Religions; TU = Texte
und Untersuchungen zur altchristlichen Literatur; ZDMG = Zeitschrift der
Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft.

! Ed. p.404f., Ubers. S.403 Chabot. Epochejahr der Seleukiden 311 v.Chr.,
Herakleios 610-641, Khosrau 1. Anosarwan 531-579. Michaels Zeitangabe, die
nur fiir Khosrau noch nicht ganz die unsrige ist, fithrt also genau auf das Jahr
622 n.Chr.

203



ser Kunja, die vom Namen des Gliicklichen Arabien genommen ist; dieses ist
thr Wohnsitz und erstreckt sich nord-siidlich vom Euphrat bis zum Siidmeer
und west-6stlich vom Roten bis zum Persischen Meer.»

Dann folgt das Wichtigste aus dem Leben und der Lehre des Mo-
hammed.

Hier liegt ein kleines Kompendium aller Namen vor, welche den
Steppenbewohnern oder Beduinen schon vor dem 12.Jahrhundert ge-
geben werden konnten. 7aiyaye ist die Umsetzung von arab. Ta’a-
>iyun?, den Angehdrigen des Stammes der 7ayyi’, und konnte wie die-
ses schon frith fiir den Araber im allgemeinen, dann sogar fiir den
Muslim stehen. Die Erkldrung fiir die beiden folgenden Namen, Isma-
celaye und Hag(a)raye, wird im Text selbst richtig gegeben. Dann wird
Saraqgaye volksetymologisch vom Namen der Gattin Abrahams abge-
leitet, wihrend es in Wirklichkeit vom Landschaftsnamen Saraka oder
Sarakeéne stammt; dahinter steckt vielleicht das arabische sarqgi «ost-
lich». Urspriinglich war mit dem griechischen Namen ein Nomaden-
volk der Sinaihalbinsel in der Nachbarschaft der Nabatder gemeint,
im 3.Jh. nach Chr. wurde er auf alle Stimme der syrisch-nordarabi-
schen Steppe ausgedehnt, mit denen die Romer in Beriihrung kamen.
So sagen auch die Kirchenschriftsteller bis zum 5.Jh. Sarakenoi/Sara-
ceni, bis sich im 6.Jh. im byzantinischen Reich dieser Name zur Be-
zeichnung aller arabisch sprechenden Volker einbiirgert3. Seit den
Kreuzziigen wird er bekanntlich vor allem im europidischen Mittelalter
fiir Muslime gebrduchlich. Die Madyanaye schliesslich sind wieder
ein einzelner Wiistenstamm, dessen Name sonst nicht verallgemeinert
worden ist, die Midianiter, welche hier als eine andere pars pro toto
stehen. Die tibergreifende Selbstbezeichnung fir alle, <4rab(iyun), war
griechischen, romischen und syrischen Autoren seit ihrer jeweiligen
Beriithrung mit den Trdgern dieses Namens bekannt*. Indem Michael
auch ihn erlduternd als urspriinglich einer pars pro toto gehérig an-
gibt, zielt er sogar richtig auf etwas Genaueres ab, freilich mit dem Irr-
tum, dass es der Name der Arabia felix gewesen sei, der auf die ganze
Halbinsel einschliesslich der Arabia deserta iibertragen wurde, wih-
rend es sich in Wirklichkeit umgekehrt verhielt.

2 R. Payne Smith, Thesaurus Syriacus, 2 Bde Oxford 1879 u. 1901, Suppl.-
Bd. 1927, dort Bd.2, Sp. 1460.

3 L. A. Moritz, «Saraka», in RE 2.Reihe, Bd. 1,2, 1920, Sp.2389.

4 D. H. Miiller/J. Tkac/R. Pietschmann, «Arabia», in RE 1.Reihe, Bd.2, 1,
1895, Sp.344-362.

204



Die genannten Bezeichnungen sind, sofern sie iiberhaupt vorkom-
men, nach und nach gegeneinander austauschbar geworden, nicht nur
bei und zwischen Autoren derselben Zugehorigkeit, sondern auch hin
und her zwischen Byzantinern, Syrern, christlichen und — soweit durch
griechische und lateinische Autoren bezeugt — heidnischen, spater vor
allem natiirlich islamischen Arabern, jedoch zwischen Christen und
Muslimen mit einer gewichtigen Ausnahme: den Hagaraye, den Ha-
gar-Abkommlingen. Manchmal ist es moglich, darin abermals die
Umsetzung eines dlteren pars-pro-toto-Namens zu sehen, ndmlich der
(H)Agarenoi oder Agraioi bzw. Agrées, womit ein Volk im Ostjordan-
land bzw. in der Arabia deserta, ebenfalls in der Nachbarschaft der
Nabatéer, gemeint ist; vielleicht ist es identisch mit den Hagri’im der
Bibel (1.Chron.5,10. 19f.; Ps.83,7)°. Bei Michael dem Syrer aber fllt
auf, dass er drei Namen so bringt, wie sie mit Frauen Abrahams zu-
sammenhdngen. Die erste ist die Hauptgattin Sara. Die zweite ist Ha-
gar, die in der Endredaktion der hebriischen Bibel eine Sklavin und
Nebenfrau ist. Die dritte ist die zweite Gattin Qetura, die nach heuti-
ger Meinung mit ithren Nachkommen wohl deshalb in Gen.25,1-6
eingefiigt wurde, um gegen Legitimitdts- und Erbanspriiche von Wii-
stenstimmen, wie sie u. a. die Midianiter auf Grund ihrer Abkunft von
Abraham vertreten haben konnen, die Tendenz der Isaak-Uberliefe-
rung zu wiederholen und zu bekréftigen, welche nur Isaak als vollbe-
rechtigten Erben durchsetzen wollte — vielleicht gegen andere Wiisten-
stimme wie die eben erwdhnten Hagri’im. Sollte der Name der Hagar
mit den letzteren zusammenhéngen, was man mit guten Griinden er-
wogen hat, so wire es sachlich gar keine Alternative, ob ein syrischer
Autor mit den Hagarayé an die Agarénoi oder an Hagar ankniipft.
Das gilt auch fiir Michael den Syrer; aber der fiir ihn wichtige Sinn er-
gibt sich doch eher durch biblische Vermittlung der Vélker-, d. h. iber
die drei Frauennamen. (Weil es in der Arabia felix auch eine Ortschaft
Agar - mit ein- und umwohnenden Agraioi, aber anderen als den oben
genannten — gab, hinter welcher wohl arab. hagar «Bezirk, Dorf,
Stadt» steckt®, ist wohl iiber deren naheliegende Identifikation mit
den nordlichen Hagarenern Michaels Herleitung des Wechselbegriffs

3 J. Tka¢, «Hagarenoi», in RE 1.Reihe, Bd.7,2, 1912, Sp.2188f.; D. H. Miil-
ler, «Agraioi 2.3»,in RE 1.Reihe Bd. 1,1, 1894, Sp.889.

¢ M. Streck, «Agar», in RE Suppl. Bd. 1, 1903, Sp.21; nicht zu verwechseln
mit dem ebenfalls siidarabischen Agra, wozu vgl. Payne Smith (wie Anm.2)
Bd.1, Sp.971 Zeile 15f. v.u. und D. H. Miiller, «Agra2», in RE 1.Reihe
Bd. 1,1, 1894, Sp.887. Auch Ableitung von dem in Anm.22 genannten Hom-

205



fiir diese, der Araber, aus dem Siiden der Halbinsel zustande gekom-
men.)

Statt der Namensform Hag(a)raya begegnen auch, bei Michael wie
bei anderen Autoren, die Formen Mhagraya und - vielleicht — Mah-
graya. Das sind zunichst, wie die anderen ebenso endenden Namen
auch, mit ai gebildete Gentilicia (im status absolutus mhagrai usw.),
zwei Fille innerhalb der grossen Gruppe der Nomina mit dem Prifix
m’. Da aber die Bildung der letzteren allgemein dieselbe ist wie die
der Partizipien der abgeleiteten Verbalstimme, konnten beide Namen
leicht auch als Partizipien des Pacel (mhag/gjar) bzw. Afel (mahgar)
aufgefasst werden, die mit ai zu Gentilicia (oder Appellativa) gemacht
worden wéren; das lief auf gleiche Bedeutung von mhagraya/mah-
graya (stat. emphat.; plur. mhagraye usw.) mit anzunehmenden Parti-
zipien mhagra/mahgra hinaus. Solche Partizipien wurden tatsidchlich
gebildet. Nachdem Araber- und Muslimsein de facto dasselbe gewor-
den war, konnten beide, Gentilicia wie Participia, genau wie
Taiya(ya), direkt « Muslim» bedeuten. Aus den vermeintlichen Partizi-
pien wurde dann das Verbum activum wie passivum gebildet; sein Pe-
‘al hegar und sein Aftel ahgar bedeuten «er trat zum Islam iiber,
wurde Muslim», das Pacel hag(g)ar und gar ein Ethpacal ethag(g)ar be-
deuten «er wurde zum Muslim gemacht, zum Islam bekehrt». Beides
hat fiir einen christlichen Autor, z.B. fiir Bar Hebrius, auch den Sinn
«er fiel zum Islam ab». Der nur so moglich gewordene neue Sinn
konnte sogar in das Ausgangswort reprojiziert werden: nicht nur mah-
gruta, sondern auch hagrayuta heisst «der Islam», danach hagraya
«der Muslim»8,

onym kommt in Frage. Neuere Forschung z. T. in H.v. Wissmann/M. Héfner,
«Beitrdge zur historischen Geographie des vorislamischen Siidarabien», in
AAMainz, 1952 Nr.4 (= S.221-38)).

7Zum folgenden vgl. Th. Noldeke, Kurzgefasste syrische Grammatik,
2. Aufl. Leipzig 1898, S.79 (Gentilicia), 73 f. (Bildungen mit m), 49 (alte Plural-
bildung) usw.
& M. Breydy (Diskussion am 25.August und Brief vom 11.September d.J.)
macht darauf aufmerksam, dass das Gentilicium nur auf dem ersten Radikal
zu akzentuieren und dieser dementsprechend zu vokalisieren sei, richtig also
bei Payne Smith Bd. 1, Sp.972 Z.2ff. und Suppl. S.96b s.v. (deshalb jetzt von
mir oben in der Uberschrift bevorzugt). Die Vokalisierung Mahgraya habe
C. Brockelmann, Lexicon Syriacum, 2. Aufl. Halle 1928, Sp.171b Z.11f. vorge-
nommen, der sich aber nur auf J. S. Assemanus, Bibliotheca Orientalis, 3 Bde.
Rom 1719-1728 berufen konne; dort, z. B. Bd.2 S. 100, sei jedoch nur deshalb
so vokalisiert worden, weil hinter w(a) und d ein weiterer stummer Konsonant

206



Die Wortbildung war so vielféltig und mit solchen Bedeutungen an
den Konsonanten keines der genannten Namen so produktiv wie an
denen von Hagar. Bei diesem derart «syrifizierten» Wort gab es, wie
gesagt, keinen Austausch mit Wortern, welche islamische Autoren fiir
dieselbe Sache benutzen. Arabische Bibeliibersetzungen geben zwar
den Namen Hagar mit Hagar wieder, aber wenn ein arabischer Autor
die Nihe zu diesen Konsonanten wahrt, dann etymologisiert er nicht
mit dem hebrdischen Frauennamen, sondern mit dem Wort hagara
«auswandern, sich trennen» aus seiner eigenen Sprache. So kdnnen
hinter den muhagirun in frithislamischer Literatur hier und da noch
die Mhagrayé stehen — aber man merkt es nicht mehr, denn das arabi-
sche Wort bedeutet ausschliesslich «Teilnehmer an der Hidschra (sc.
des Mohammed)». (Falls schon der Name Hagar etwas mit einer Wur-
zel *hgr «ausgestossen, ausgewandert, von einer urspriinglichen Stam-
mes- oder Wohneinheit getrennt sein» bedeutet, wie die oben genann-
ten, historisch-geographisch nicht zusammenhiangenden Vélkernamen
es als moglich erscheinen lassen — es wiren dann jeweils Neugriindun-
gen, hervorgegangen aus Sezessionen —, hitten die Araber sogar rich-
tig etymologisiert.)

Das eigentliche Problem besteht nun darin, warum die Syrer nicht
etwa z.B. die Bezeichnung «Ismaeliten» bevorzugen, sondern an den
Ableitungen von hgr fir alles, was mit Islamisierung zusammenhingt,
festhalten. Die Muslime selbst tun es nicht. Das ldsst sich zwar damit
erkldaren, dass ihnen der Hagar-Sohn Ismael wichtiger war; aber diese
Feststellung verlegt nur das Problem in den Koran zuriick. In der Tat
nennt die recht ausgebreitete Ismael-Uberlieferung dort (Sure 2, 125.
133. 136; 3, 84; 19, 54; 21, 85; 37, 99-113; 38, 48)° den Namen der

vermieden werden musste. Danach wire aus dem Partizip Af‘el mahgar bzw.
-gra, das als solches nicht problematisch ist, keine Parallelbildung eines Genti-
liciums anzunehmen, und die Form Mahgraya/-ye, durch Crone und Cook
(siche Anm. 13) weiter eingebiirgert, miisste aus der Diskussion verschwinden.
Vorbehaltlich Untersuchung weiteren Materials konnten dann die Denomina-
lisierungen und Neudeverbalisierungen etwa so vonstatten gegangen sein, wie
oben zusammengefasst. Dafiir, und fiir das folgende Inhaltliche, habe ich an-
dere Belege, als bei Assemani, Payne Smithund Brockelmann stehen, natiirlich
nicht zur Verfiigung gehabt.

® In der sehr oft, z. B. auch bei R. Paret, Der Koran, Kommentar und Kon-
kordanz, Stuttgart 1971, S.29 (zu 1, 125), 146 (zu 6, 86) und 417 (zu 37, 101) ge-
fihrten Diskussion, wie weit und in welchem Zusammenhang Ismael dem Mo-
hammed vorgegeben war, ist in Konsequenz der in diesem Beitrag vertretenen
These dahin zu entscheiden, dass Mohammed den Ismael wohl aus der juden-

207



Mutter nirgends, was um so auffélliger ist, als neben Jesus die Mutter
Maryam eine grosse Rolle spielt. Die syrischen Autoren hingegen
konnen, indem sie gerade an den Ableitungen vom Mutternamen fest-
halten, stindig den Sinn im Hinterkopf behalten haben, den bet hagar
oder bnai hagar, «Haus» oder «Séhne der Hagar», neben einigen an-
deren der genannten Namenbildungen in vorislamischer Zeit (z. B. bei
Ephrim) gehabt hatte: Wiistenbewohner oder Araber in einem ganz
bestimmten Sinne, Hagar-Leute im Sinne der biblischen Uberliefe-
rung (zwei Traditionen in Gen.16,1-6 und Gen.21,8-21'). Das
wiirde bedeuten, dass der Sinn, den «Hagarleute» in vorislamischer
Zeit hatte, seit Aufkommen des Islam teils beibehalten, teils verdndert
und dabei eventuell sogar bewusst mehrdeutig gehalten wurde.
Warum tat man das letztere? Wenn man keine islamische Selbstbe-
zeichnung wollte, was bei christlichen Autoren ja verstindlich wire -
warum nahm man dann nicht wenigstens eine polemische Bezeich-
nung?

Die Antwort kann nur in einer Richtung liegen, in die neuerdings
auch Forschungen von vier anderen Ausgangspunkten her weisen.

a) das K. Tatbit Dala’il Nubuwwat Sayyidina Muhammad des Muw-
taziliten <Abd al-Gabbar al-Hamadani aus dem 10.Jahrhundert wurde
als Quelle fiir eine zwar diinne, aber weitreichende Verbreitung eines
orientalischen Christentums erkannt, das mit dem bekannten Ebioni-
tentum verwandt ist, geographisch und zeitlich aber dariiber hinaus-
reicht!'. Es wird nicht nur im paléstinisch-syrisch-arabischen Raum,

christlichen Hagar-Uberlieferung kannte — fiir welche ich in vielem Crone und
Cook (siche Anm. 13) folge, obwohl sie S.21 zu diesem Punkt anderer Meinung
zu sein scheinen —, dass aber erst er ihn mit «Gesandten»-Gewicht versehen
und mit der archetypischen Erneuerung des Kaaba-Kultes in Verbindung ge-
bracht hat. Also nicht: dass er die schon bestehende Verbindung erst spét ken-
nenlernte. Das Umgekehrte gilt fiir die Verbindung mit Abraham: diese wird
er erst in Medina als bestehend kennengelernt, damit aber zugleich als mit der
Kaaba-Erneuerung zu verbinden aufgefasst haben. Diese beiden Verbindun-
gen werden meist nicht getrennt untersucht, so noch bei Sh. D. Goitein, «Abra-
ham (In Islamic Tradition)», in EJ 2, 1971, Sp. 119121, und bei H. Hirschberg,
«Ishmael (In Islam)», in EJ9, 1971, Sp.82.

19 Bester Vergleich beider Fassungen immer noch bei H. Gunkel, Genesis,
3. Aufl. Gottingen 1910 (ND 1969 = 8.Aufl.), S.184-190. 231-233. Vgl.
Anm.23 und E. Epstein Hallevy, «Hagar», in EJ 7, 1971, Sp.1074-1076.

' Entdeckt und ausgewertet von Sh. Pines, The Jewish Christians of the
Early Centuries of Christianity According to a New Source, Jerusalem 1966.
Siehe weiter Anm. 18 und 20. Die Forschungen von H.J. Schoeps, G. Strecker

208



sondern auch in Babylonien, und lebendig bis weit ins 7.Jahrhundert
hinein (hier und da noch ldnger) neben dem Judentum sichtbar, das
sich an den Talmuden orientierte, dariiber hinaus aber in Nabatia
und im Hedschas in einem Judentum, das die Talmude wahrscheinlich
gar nicht kannte. Es macht zugleich einen Teil des Semi- oder Randju-
dentums aus, das zu mehreren synkretistischen und gnostischen Reli-
gionsbildungen beitrug. Sofern es unter Monophysiten wie unter Ne-
storianern Theologen gab, welche jiidisch weiterdachten!?, hat dieses
«Christenjudentum» auch zur Bildung der orientalischen Nationalkir-
chen beigetragen.

b) Aus nichtislamischen Quellen, vor allem aus armenischen, sama-
ritanischen und syrischen Chroniken, wurde eine etwa im 5.-7.Jh. lie-
gende Phase islamischer Urspriinge rekonstruiert, welche direkt den
Namen «Hagarismus» bekam'?. Es handle sich um einen jiidischen
Messianismus samaritanischer Prigung, der in Paléstina selbst, wohin
noch zu Lebzeiten des Mohammed mehrere arabische Hidschren ge-
fiihrt haben sollen, wirksam geworden sei. An dieser komplexen These
ist Falsches und Richtiges. Das Falsche ldsst sich grossenteils elimi-
nieren, indem man die samaritanischen Beziige herausnimmt — das be-
trifft sowohl Rekonstruktionen aus Prophetologie und Geographie!*
als auch den Nachweis von Hagar-Typologie und einer der friihisla-
mischen vergleichbaren Messianologie in samaritanischer Tradition's
—; die dann sich anbahnende Verschiebung zum Richtigen ldsst sich
weiter fordern, indem man byzantinische Chroniken stiarker beriick-
sichtigt.

u.a., die hier beiseite bleiben kdnnen, werden dadurch nicht iiberholt, aber er-
gidnzt und an manchen Stellen modifiziert.

2 Das ist ein anderer Sinn von «Judenchristen» als der sonst in diesem Arti-
kel gemeinte, welcher «sowohl Juden als auch Christen» bedeutet. Beides ist
in dem unter Anm. 17 zitierten Aufsatz genauer definiert.

13 P.Crone/M. Cook, Hagarism. The Making of the Islamic World, Cam-
bridge 1977. ;

'* Die ganze Argumentation in den Kapp.3 («The Prophet like Moses») und
4 («The Samaritan calques»), S.16-28. 166-179, ist nicht schliissig. Auseinan-
dersetzung kann hier nicht erfolgen.

> A. D. Crown erkldrte mir nach zwei Berliner Vortrdagen (18./19.Juni 1986)
iiber «The Samaritans in the Byzantine Orbit» und «Samaritan Religion in the
Fourth Cent. A. D.» (Veroffentlichung in BJRL und JSS vorgesehen), dass sa-
maritanische Quellen Beweise, wie Crone und Cook sie versuchen, nicht stiit-
zen.

209



¢) Es wird deutlicher, als man frither ahnte, dass Strukturparallelen
zwischen den charismatischen Milieus von Urchristentum und Uris-
lam sich gegenseitig zu erhellen vermdgen, ohne dass historische Un-
terschiede dabei verwischt werden'¢. Dem davididischen Gentilcha-
risma (von Jesus iiber seinen Bruder Jakobus zum Sohn seines Vater-
bruders, also Parallelvetter Simon bar Klopa, der als erster die Ge-
meinde ausserhalb von Jerusalem leiten musste) entspricht das haschi-
midische (von Mohammed iiber seinen Vaterbruder Abu Talib zu des-
sen Sohn, also dem Parallelvetter <Ali, dem vierten Kalifen, der als
erster die Gemeinde ausserhalb von Medina leiten musste). Die theo-
kratische Reprasentation durch Jakobus dhnelt der durch die drei er-
sten Kalifen (ein Unterschied besteht hingegen zwischen der alternati-
ven Moglichkeit eines theokratischen Leitungsgremiums, wie Jakobus,
Petrus und Johannes es darstellten, und der ausschliesslichen Mog-
lichkeit der Reprisentation durch einen, die im frithen Islam nur
durch blutige Auseinandersetzung zu bestreiten war). Antrieb und
Zweck der Auswanderung nach Jerusalem nach Pella kehren mutatis
mutandis bei der Auswanderung von Mekka nach Medina wieder. Die
Legitimation durch Frommigkeit, die im Urchristentum das Gentil-
charisma verifiziert (Jakobus fleht fiir das Gottesvolk so ausdauernd,
dass seine Knie hart wie die eines Kameles werden), tritt bei den Kha-
ridschiten an dessen Stelle (Imam wird der Frommste, und sei er ein
schwarzer Sklave).

d) Begriffsgeschichtliche Forschung vermag von der Aufdeckung
solcher Transformationen zu profitieren, gegen welche Invarianzen
stehen, wie sie in den vorigen Punkten stecken!’. Denn wie keine hi-
storische Kontinuitdt zwischen der Jerusalemer Gemeinde und den
Ebioniten besteht, so besteht auch weder Kontinuitit zwischen den
letzteren und dem unter a angedeuteten «Christenjudentum» noch
zwischen dessen Halakha oder Haggada und der des Koran.

Um diese vier Punkte zu konkretisieren, seien nun einige Illustratio-
nen gebracht. Der Kiirze halber werden Beispiele gewihlt, die je zwei
Punkte abdecken. Es ist zunédchst ein Text, der die unter a referierte

'® Die Darstellung von C. Colpe, «Die ilteste judenchristliche Gemeinde»,
in: J. Becker (Hsg.), Die Anfdnge des Christentums (im Druck), ist vorsichtig in
diesem Sinne gehalten.

7 Vgl. unten Anm.25-28 und zur Begriffsgeschichte in der Wissenschafts-
sprache C. Colpe, «Das deutsche Wort <Judenchristen> und ihm entsprechende
historische Sachverhalte», in: G. Stroumsa (Hsg.), StHR bzw. Suppl. to Numen
(FS Zwi Werblowsky), im Druck.

210



Quelle ergidnzt und zugleich die Ergiebigkeit der unter b vermissten
byzantinischen Geschichtsschreibung verdeutlicht'®. Dann folgen
zwel Begriffe zu Invarianz (vor allem unter ¢) und Transformation
(siehe d).

Zu a und b. Der Konstantinopler Jurist Sozomenos berichtet in sei-
ner zwischen 439 und 450 verfassten Kirchengeschichte eine Episode,
die wiahrend der letzten Regierungsjahre des Kaisers Valens (364-378)
spielt: die Sarakenenkdnigin Mayia, die nach dem Tode ihres Gatten
allein weiterregiert und dabei auch einen Krieg gegen die Rhomier
wiederaufnimmt, will als Bedingung fiir einen erneuten Friedens-
schluss den nizdnisch gesonnenen Monch Moses aus der Sketis zum
Bischof ihres Volkes einsetzen. Der Kaiser macht seinerseits zur Be-
dingung, dass Moses von dem arianischen Bischof Lucius ordiniert
wird, und lasst Moses gewaltsam dorthin bringen. Moses weigert sich,
worauf Lucius versucht, ihm sein Bekenntnis zu erkldren. Er kann
aber die Bedenken des Moses nicht zerstreuen. Dieser kehrt zu den
Sarakenen zuriick, nachdem er durch Vermittlung der Rhoméer von
anderen, geflohenen Bischifen zum Priester ordiniert worden ist (die-
ser Vorgang bleibt ritselhaft), und kann die Sarakenen trotzdem zum
Friedensschluss bewegen. Er bekehrt viele von ihnen zum Christen-
tum und bleibt bei ihnen wohnen, «obwohl er nur wenige fand, die
seine Lehrmeinung teilten». Hierauf bringt Sozomenos folgenden Ex-
kurs (VI,38,10-14)'°:

«Dieser Stamm leitet namlich seinen Ursprung und seine Benennung von
dem Abrahamsohn Ismael her, und die Alten nannten sie nach diesem Vorva-
ter Ismaeliten. Um aber den Schimpf ihrer Bastardschaft und unedlen Geburt
von der Mutter des Ismael abzureiben — denn sie war eine Sklavin —, begannen
sie, sich Sarakenen zu nennen, als ob sie von Sara, der rechtmissigen Gattin
Abrahams, abstammten. Indem sie sich eine solche Genealogie beilegen, be-
schneiden sie sich (auch) wie die Hebrier, enthalten sich des Schweineflei-
sches und beachten viele andere der bei ihnen iiblichen Briauche. Dass sie aber

'8 Auch darauf hat Sh. Pines aufmerksam gemacht. Den Hinweis auf den
Text unter Anm. 19 verdanke ich seiner Freundlichkeit nach seinem Vortrag
am 29.Januar 1986 in Berlin. Die dann folgende Interpretation geht auf meine
Rechnung. Pines weist die Ismael-Proklamation schon der judenchristlichen
Mission zu (siehe auch Anm.20), wihrend ich einen stirkeren Akzent darauf
sehe, dass vor der Selbstbezeichnung, die von Sara her verstanden werden soll,
die Herkunft von Hagar bestimmend war.

1 GCS 50, S.299, 1-24 Bidez-Hansen. Eine veraltete, aber noch brauchbare
englische Ubersetzung von Ch. D. Hartranft, «The Ecclesiastical History of So-
zomen», in NPNF 2nd series, vol.2, New York 1890, S.181-454, dort S.375.

211



nicht alles gleichmissig ausfiihren, ist der Zeit und der Vermischung mit den
Volkern ringsherum zuzuschreiben. Einerseits hat Moses, der doch viele Gene-
rationen spiiter (als Ismael) geboren wurde, nur denen, die aus Agypten auszo-
gen, Gesetze gegeben. Andererseits haben ihre Nachbarn, abergldubisch wie
sie waren, sie verfiihrt, so dass sie, wie es nicht anders sein konnte, die viterli-
che Lebensweise des Ismael zugrunde richteten; allein nach dieser hatten die
alten Hebréer vor der Gesetzgebung des Moses mit Benutzung ungeschriebe-
ner Gesetze ihr Gemeinwesen verwaltet. In der Tat verehrten sie (die Sarake-
nen) dieselben Gottheiten wie ihre Grenznachbarn, flirchteten sie beinahe so
und benannten sie in Ubereinstimmung mit der Gottesverehrung derer, die (ih-
nen nun) nahestanden; damit zeigten sie die Ursache ihrer Abwendung von
den viterlichen Gesetzen. Wie es aber zu gehen pflegt, fiel bei ihnen nach lan-
gerer Zeit einiges dem Vergessen anheim, anderes trat wieder in den Vorder-
grund. Dann aber lernten einige Angehdrige von ihnen (den Sarakenen) Juden
kennen, von denen sie (ja urspriinglich) abstammen, kehrten zu dem, was ih-
nen stammverwandt war, zuriick und wandten sich den Sitten und Gesetzen
der Hebrder (wieder) zu. Von jener Zeit an bis heute leben noch viele nach jii-
discher Weise. Nicht lange vor der gegenwirtigen Kaiserherrschaft aber be-
gannen sie, auch Christen zu werden (kai christianizein erxanto). Anteil am
Glauben an Christus gewannen sie durch Zusammensein mit den Priestern
und Monchen ihrer Anwohner, welche in nahe gelegenen einsamen Gegenden
philosophierten, ein gutes Leben fithrten und Wunder vollbrachten.»

Hier ist also von Juden die Rede, welche einen Teil des Gesetzes
aufgegeben haben, fiir welche der Ursprung im Auszug der Vorfahren
aus Agypten keine Rolle mehr spielte, und welche auf ein vor Moses
gegebenes, also fiir alle Volker giiltiges Gesetz rekurierten. Schon
diese drei Angaben wiirden geniigen, die Hypothese aufzustellen, dass
es sich um «Judenchristen» handelte. Aber am Schluss ist auch direkt
von threr Christianisierung die Rede. Dazu sollen sie durch Nachbarn
gebracht worden sein — das ist eine einleuchtende Beschreibung der
bekannten Weise, wie ein Stamm von einem andern missioniert wer-
den kann. Im Sinne dieser Angabe wird man interpretieren diirfen,
wie Sozomenos die von den Nachbarn tibernommene Gottesvereh-
rung versteht: als goétzendienerisch, wie wenn es sich nicht um Chri-
stianisierung, sondern um Paganisierung des Jidischen gehandelt
habe. Das ist wahrscheinlich ein Missverstandnis, wenngleich nicht
auszuschliessen ist, dass es am Rande der geschilderten Vorginge aus-
serdem noch hier und da zu einem jiidisch-heidnischen Synkretismus
kam. Vom hier geschilderten jiidischen Standpunkt aus war ein sol-
cher also Apostasie von gleicher Qualitdat wie Christianisierung, die
sich in der ersten Hilfte des 5.Jahrhunderts, als Sozomenos schrieb, ja
nicht wie in den vierzig Jahren von Jesu Tod bis zur rémischen Erobe-
rung Jerusalems als Transformation, sondern als Vermischung mit ei-

212



ner ganz anderen Religion darstellte. Entsprechend gleichen Wert
hatte die Riickkehr vom Heidentum wie vom Christentum zum Juden-
tum. Es wird im Text berichtet, dass ein Teil des Sarakenenstammes
diese Riickkehr vollzog.

Fiir unseren Zusammenhang sind zwei Angaben besonders wichtig.
Im Anschluss an den zitierten Text folgt die Legende von der Bekeh-
rung eines Phylarchen oder Scheichs Zokomus und seines Stammes,
aus welcher man die Nachricht gewinnen kann, dass der Sarakenen-
stamm der Mayia iiber seine Grenzen hinaus — wo das in der syrisch-
arabischen Wiiste genauer war, kénnen wir leider nicht sagen — mis-
sionierte. Zweitens: Er tat es, indem er sich durch Riickfiihrung auf
Sara legitimierte, da man die Abkunft von Ismael als unehrenhaft
empfand. Letztere war also ihre urspriingliche Genealogie, und sie
wird aufgegeben wegen des Sklavenstatus der Ismael-Mutter, also der
Hagar.

Der Text bezeugt damit einerseits das Selbstverstindnis judenchrist-
licher Araber. Es hingt am Namen der Sarakenoi, die fiir Byzantiner
vor dem Islam, d.h. bevor die Muslime Sarazenen genannt wurden,
als die der Orthodoxie am nichsten stehenden Christen unter den
Arabern akzeptiert werden konnten. Andererseits weist der Text auf
Judenchristen hin, die thre Legitimitdt gerade in der Abkunft von Is-
mael und seiner Mutter sahen, also auf Ismaeliten oder Hagarener?°.
Damit tritt eine orientalisch-judenchristliche «Konfession» hervor,
die ilter ist als Nestorianer und Jakobiten, und die spiter neben den
letzteren vornehmlich unter Arabern bestehen blieb. Von ihrem Typus

20 Sh. Pines (siche Anm.18) berief sich ausserdem auf Ps.-Clem. Rec.I
33,1-34,2 (GCS 51, p.27 Rehm-Paschke), wo Ismael der eine und Eliezer, der
in Gen. 15,2 wohl als Erbsohn Abrahams gilt, der andere (doch wohl leibliche)
Sohn ist. Der erstere ist Stammvater der «Barbaren», der letztere Stammvater
der «Perser» (!) (33,3). Im folgenden Satz (33,4) ist der Anschluss des Relativ-
pronomens nicht klar: «ex quibus nonnulli Bragmanorum vitam et vicina insti-
tuta sectati sunt, alii apud Arabiam consederunt, ex quorum posteris nonnulli
etiam in Aegyptum dispersi sunt», und deshalb sagt der gleich anschliessende
Satz (33,5) «inde denique et Indorum quidam et Aegyptiorum circumcidi didi-
cerunt ac purioris observantiae esse quam ceteri...» auch nichts Eindeutiges
gerade Uber in Arabien missionierende Juden bzw. Ismaeliten. Die Sache sieht
etwas anders aus in der syrischen Version ( W. Frankenberg, Die syrischen Cle-
mentinen mit griechischem Paralleltext = TU 48, 3, Leipzig 1937) p.40, 3-11:
dort (33,4) ist klar von einer Vermischung von Persern und Brahmanen die
Rede, und dann folgt neu eine Aussage iiber die Nachbarschaft von Arabern
und Agyptern, die ganz normal als Stimme, die von Ismael ausgehen (33,3),

213



konnten sie Juden gewesen sein, von denen Mohammed seine jidi-
schen Uberlieferungen bekam — Juden mit Midraschim aber ohne Tal-
mude, gleichzeitig Christen mit Jesus- und Marienverehrung, aber
ohne dyo- oder monophysitische Christologie?!.

Zu c und d. Seit langem nimmt man mit Recht an, dass Mohammed
die Riickfithrung seines Glaubens auf Abraham iiber Ismael, den
Steppenbewohner, leitete, weil die Juden das Entsprechende iiber
Isaak taten??. Vielleicht tat er es ausserdem, weil er die fiir ihn von be-
sonderen Juden, niamlich von Christen herrithrende Bezeichnung
«Hagarleute» fiir die Araber vermeiden wollte. Beides ergibe einen
guten Grund, warum die Judenchristen bei Hagar blieben, zumal Ha-
gar nicht nur in Koran und Islam hinter Ismael unsichtbar geworden
war, sondern man sich mit ihr auch gegen orthodoxe Byzantiner und
evtl. Araber abgrenzen konnte, fiir welche Hagar zu einer Art Hére-
sienmutter geworden war?*. Formalisiert wire das, vom Islam (dritte

zusammengehoren. — Die Rekonstruktion des griechischen Textes hat be-
kanntlich Schwierigkeiten gemacht. In meinem Besitz befinden sich die hand-
schriftlichen Korrekturen von H. H. Schaeder und wahrscheinlich E. Schwartz
an der Version von Frankenberg, die dieser mit «Zum syrischen Text der Cle-
mentinen», in: ZDMG 91, 1937, §.577-604 gegen die endgiiltig gedruckte Fas-
sung seiner Revisoren verteidigt hat. Mit Hilfe dieser aufschlussreichen Kon-
troverse konnte man in der Analyse mehrerer syrisch-lateinischer Stellen, auch
zu einem Zusammenhang wie dem hier besprochenen, noch weiterkommen.

21 Es stellen sich nun die Fragen, ob z.B. die von H. Speyer, Die biblischen
Erzdhlungen im Qoran, Gridfenheinichen 1931 (ND Darmstadt 1961) bewun-
dernswert herangezogenen Stellen aus den Talmuden auf solche aus dem {ibri-
gen, gleichfalls reichlich gebotenen rabbinischen Schrifttum reduziert werden
kénnen, und ob dieses etwa in einem engeren Zusammenhang mit christlich-
apokrypher Uberlieferung gestanden hat, als es bei Speyer erscheint; oder ob
man z. B. mit Wellhausen (s. Anm.26) S.230 noch von einem Kampf zwischen
Christentum und Judentum um die Herrschaft im Siidwesten der arabischen
Halbinsel sprechen soll; oder wie z. B. Tradition und Bekenntnis der Qainuqas,
Nadir und Quraiza beschaffen gewesen sein mag; und vieles Ahnliche mehr.

22 Fur Paulus in Gal. 4,25 ist das noch ganz anders: da sind die Isaakiten die
Trager der Christus-Verheissung, und Hagar steht fiir das von Jesus unbe-
rihrte Judentum seiner Zeit und fiir den Sinai - letzteres {ibrigens iiber eine
ihm offensichtlich vorgegebene Volksetymologie Hagar = arab. hagar «Fels,
Berg» (Homonym siehe oben bei Anm.6), was er als «Allegorie» empfindet
(nur in V.24 gebraucht Paulus dieses Wort, aber nicht, wo er selber allegori-
siert). Vgl. G. Kittel, «Agar», in ThWbNT 1, 1933, S.55f.

2 Vergleich mit der westlichen Theologie, die z. T. anders lehrte, bei K. Ho-
heisel, «Hagar», in RAC 13, Sp.305-313. Viel Material aus diesem wichtigen
Artikel wiére auch sonst zur Ergdnzung des obigen heranzuziehen.

214



Transformation) aus nach riickwérts betrachtet, eine zweite (juden-
christliche) und eine erste (jidische) Transformation. Letztere kann
auch schon die Invarianz gewesen sein, falls der israelitische Stand-
punkt der hebrdischen Bibel der historisch richtige ist?¢. Andernfalls
miisste man eine Invarianz erschliessen, die dann im gemeinsamen
und evtl. konkurrierenden Verheissungsanspruch zweier verschiede-
ner Gruppen von Abrahamangehdrigen bestehen wiirde.

Es scheint nun, dass sich in dieselbe Entwicklung die verschiedenen
Bedeutungen von Hanif einordnen lassen, die der Forschung immer
so grosse Schwierigkeiten gemacht haben. Es wiirde die neuere Sicht
bestatigen und prézisieren, derzufolge Hanif fiir die arabischsprechen-
den Christen die Bedeutung «Heide» oder«Gdétzenanbeter» hatte 25,
und zugleich der dlteren Meinung Rechnung tragen, der Hanif sei ur-
spriinglich ein christlicher Asket gewesen?t. Das letztere liesse sich
dem Typus von Monotheisten unterordnen, wie Mohammed ihn vor-
aussetzte und wie er selbst einer sein wollte (dritte Transformation),
das erstere wire von arabischen Judenchristen aus verstindlich, die
neben «Heiden» oder Polytheisten lebten (zweite Transformation).
Das vom hebrdischen Lexikon bezeugte «Gottentfremdeter» oder
«Entweihter» wiirde dann &usserlich dieselben Beziige voraussetzen,

24 Man kann bekanntlich in den Berichten iiber Hagar und Ismaels und sei-
ner Nachkommen Geburt in Gen.16. 21. 25, wie sie bei O. Eissfeldt, Hexa-
teuch-Synopse, Leipzig 1922, S.24 *f. 34 *ff. 43 *—47* nebeneinander stehen,
leicht die Flucht wie die Verstossung Hagars als zwei konkurrierende Atiolo-
gien verstehen, mit dem ein von Anfang an bestehendes Nebeneinander von
Kulturland- und Steppenbewohnern auf einen Ursprung zuriickgefiihrt wer-
den soll, und braucht dann bei Gunkel (sieche Anm. 10) S.191-193 nur wenige
Sdtze geringfiigig zu dndern, um eine urspriingliche Gleichberechtigung der
Verheissungsanspriiche von Isaakiten und Ismaeliten oder gar eine Prioritét
der letzteren zu erhalten. Ob hier von einer der beiden Seiten okkupiert wor-
den ist (hier legitime Abkunft behauptet, um die Erstgeburt zu entkréften, dort
Erstgeburt festgehalten und nur dadurch die Legitimitat der Abkunft behaup-
tet), und wer damit den Anfang gemacht hat, wird sich nie beweisen lassen.
Noch die spéte Legende reflektiert beide Moglichkeiten, vgl. B. Heller, «Mu-
hammedanisches und Antimuhammedanisches in den Pirke Rabbi Eliezer», in
MGWJ 69, 1925, §5.47-54, dort 47-50 und 54.

3 W.M. Wart/A. T. Welch, Der Islam Bd. 1, Stuttgart 1980, S. 123. Oben wird
versucht, die Linie der EI-Artikel «Hanif» von der 1.Aufl. (F. Buhl; auch in
HI, dort auch Zusammenstellung der anderen Thesen) zur 2.Aufl.
(W. M. Watt) weiterzuziehen.

26 Der Sache nach bei J. Wellhausen, Reste arabischen Heidentums, 2. Aufl.
Berlin® 1897 (ND 1961), S.234, deutlicher S.(238-)240.

215



Fall

Invarianz

. Transformation

2. Transformation

3. Transformation

Israelitische Religion

Es gibt zwei
Gruppen von
Verheissungstra-
gern, namlich
Bewohner des
Kulturlandes
(Saraiten) und
der Steppe (Ha-
gariten).

(Vielleicht ist
schon die Va-
riante b der er-
sten Transforma-
tion eine Inva-
rianz.)

(Gen. 10f.; 21,
1-21: 25, 12-26)

a) Die wahren
Verheissungstri-
ger (Abrahami-
ten) sind die Be-
wohner der
Steppe (Bedui-
nen) als Juden =
Hagariten.

b) Die wahren
Verheissungstra-
ger sind die Be-
wohner des Kul-
turlandes (Isaaki-
ten oder Israeli-
ten) als Juden =
Saraiten.

(Folgerungen aus
der Invarianz)

Die wahren Ver-
heissungstriger
(Abrahamiten)
sind die Bedui-
nen = Araber,
d.h. die Hagari-
ten als Juden =
Christen.

(Daraus folgt
Gleichstellung
mit Variante a
der ersten Trans-
formation.)

(Riickschluss aus
der 3. Transfor-
mation, kombi-
niert mit Befund
aus syrischen
und byzantini-
schen Chroni-
ken)

Die wahren Ver-
heissungstriger
(Abrahamiten)
sind die Araber
(in Steppe und
Stadt), d. h. die Ju-
den = Christen
als Ismaeliten.

(Daraus folgt Op-
position gegen die
erste und die
zweite Transfor-
mation.)

(Koran passim,
mit Unsicherheit
beziiglich des
Abrahamsohnes)

Semitischsprachige Kultur

Der Hanép lebt
mit besonderem
Glauben unter
anderen, ist ih-
nen also fremd.

{erschlossen)

Der Hanép lebt
mit besonderem
Glauben unter
oder neben Juden
(Israeliten), ist
also ein Gottent-
fremdeter.

(viele Belege im

AT)

Der Hanif lebt
mit besonderem
Glauben neben
Juden = Chri-
sten (d.h. Mo-
notheisten), ist
also ein Poly-
theist (Heide)
(auch: Unglaubi-
ger, Apostat).

Der Hanif lebt mit
besonderem Glau-
ben unter Poly-
theisten (Heiden),
ist also ein Recht-
gldubiger (auch:
potentieller Mus-
lim, christlicher
Asket, vorislami-
scher Mono-
theist).

(Auflosung kontrarer Gegensatze

in der Forschung)

In der Endzeit
wird die Prophe-

In der Endzeit
kommt der Mes-

Jesus Christus ist
das Siegel der

Mohammed ist
das Siegel der

tum

-
_& tie versiegelt. sias als Besiege- | Propheten. Propheten.
<
S | (Dan. 9, 24) ipng der Prophe- (Tertullian, adr. | (Sure 33, 7)
& e Jud. 8, 12-15)

(erschlossen)

Judentum Judenchristen- frither Islam

inmitten und neben israelitischer, d.h. monotheistischer Umgebung
aber inhaltlich gerade das Gegenteil bedeuten. Da sich auch hier die
Bedeutung ganz aus der Beziehung der Hanifenperson zur jeweiligen

216



Umwelt ergibt, muss man eben diesen Tatbestand als Invarianz anset-
zen und erhdlt dann die israelitische Gegebenheit als erste Transfor-
mation.

Schliesslich meine ich, eine ebensolche «formale Kontinuitdt in in-
haltlicher Diskontinuitdt» fiir den Titel «Siegel der Propheten» nach-
gewiesen zu haben?’. Die drei hier als Beispiel genommenen Fille
(I-I1I) jeder Transformation (1-3), die damit bestédtigt werden koénn-
ten, brauchen in der Realitdt natiirlich nicht absolut synchron gewe-
sen und jeweils von denselben Gruppen getragen worden zu sein. Die
Ungleichzeitigkeit gilt erst recht fiir die Invarianzen I-I11. Aber die hi-
storischen Abldufe werden nun vielleicht doch so plausibel, dass es
sich verlohnt, noch mehr Texte zu befragen, ob es sich wirklich so ver-
halten hat. Der Kiirze und Verdeutlichung halber sei das vorldufige
Resultat in einer Ubersicht zusammengefasst. Das arabisch(spre-
chend)e Judenchristentum, auf das die Mhagrayé hypothetisch hin-
weisen, stellt darin die zweite Transformation dar.

Die syrischen Kirchenviter aber scheinen, indem sie «Hagariten»
statt «Ismaeliten» fiir die Muslime sagen, eben diese zweite Transfor-
mation gegeniiber der dritten invariant halten zu wollen, d.h. Wert
darauf zu legen, in einigen Fillen die arabisch-judenchristliche
Grundlage des Islam, in anderen Fillen sogar dessen arabisch-juden-
christlichen Charakter festzuhalten. Sie tun damit dasselbe, aber ge-
nauer, was im christlich-jiidischen und im christlich-islamischen Dia-
log die Auseinandersetzung mit dem Islam als einstmals christlicher
Hiresie ?® zu bedenken verlangt.

Berlin Carsten Colpe

27 C. Colpe, «Das Siegel der Propheten», in: OS 33-35, 1984-1986 (FS
F. Rundgren), S.71-83. Dort S.78 unten hitte es genauer heissen miissen: «So
wie diejenigen, gegen welche Tertullian Jesus Christus als <Siegel der Prophe-
ten> feststellt (Adv. Jud. 8, 12-15), nur Juden gewesen sein kénnen, die weiter-
hin den Messias erwarteten, so kénnen spéter diejenigen, gegen welche Mo-
hammed sich selbst als «Siegel der Propheten> feststellt (Sure 33,7), nicht mehr
dieselben, sondern nur solche Juden gewesen sein, die gleichzeitig Christen
waren und Jesus Christus bereits als ihr Siegel hatten.» — Dass aus der verba-
len Wendung in Dan. 9, 24 bereits in jlidisch-jidischer Eschatologie ein sub-
stantivischer Titel «Siegel...» gebildet worden sei (siche Ubersicht, untere
Spalte, Invarianz und 1. Transformation), ist bisher nicht belegt.

% An A.v. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte Bd. 2, 5. Aufl., Tibin-
gen 1931, S.529-538 (Beigabe «Der Islam»), sei erinnert.

217



	Die Mhagrāyē : Hinweise auf ein arabisches Judenchristentum?

