
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 4

Artikel: Die Mhagry : Hinweise auf ein arabisches Judenchristentum?

Autor: Colpe, Carsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Mhagräye

- Hinweise auf ein arabisches Judenchristentum? *

Kurz vor dem Jahre 1195 n.Chr. beschrieb der jakobitische Patriarch

von Antiochien, Michael, den die Seinen «den Grossen» und die

Abendländer einfach «den Syrer» nannten, in seiner Weltchronik
(Buch 11, Kap.2)1 das Aufkommen des Islam wie folgt:

«Im Jahre 933 der Griechen, 12 des Herakleios, 33 des Khosrau begann das

Reich der Taiyäye, als ein Mann namens Muhammad aus dem Stamm der Qo-
resia in der Gegend von Yatrib auftrat und von sich selber sagte, dass er ein
Prophet sei. Sie werden also Taiyäye genannt; man nennt sie auch Isma'elâyë
und Hag(a)râyë, wie (es abzuleiten ist) von Hägär und Isma'el, aber auch Sara-

qäye wie von Särä und Madyanäye nach den Söhnen der Qetürä. Obwohl sie

sich durch diese Kunjas und (als) Stämme voneinander unterscheiden, ist
ihnen doch allen der Name cArabâyê gemeinsam. Sie nennen sich selbst mit die-

* Referat, gehalten am 25. August 1986 in der Sektion «Christian Orient»
des XXXII Intern. Congress for Asian and North African Studies in Hamburg,

hier geringfügig erweitert und mit verbesserter Überschrift. Ohne die in
Anm. 15 und 18 zitierten Vorträge wäre selbst ein vorläufiger Versuch wie dieser

noch nicht möglich gewesen. Sie schlössen entscheidende Lücken in meinen

Erkundungen, die von einem für Bd. 5 des NHL (hsg. von W. Heinrichs)
geplanten Beitrag «Literatur im jüdischen und christlichen Orient» und den in
Anm. 16, 17 und 27 angeführten Arbeiten aus neu auf das alte Problem gestos-
sen waren. Die Skizze wird hier trotz ihres Werkstattcharakters Bertold Spuler
zum 75. Geburtstag gewidmet, weil das Thema auf der Tagesordnung steht und
z.Zt. wohl wie kein anderes die Wichtigkeit einer Verbindung zwischen der
Wissenschaft vom Christlichen Orient und der Islamkunde dokumentiert,
welcher der Jubilar einen grossen Teil seiner Lebensarbeit gewidmet hat.

Abkürzungen: AAMainz Akademie der Wissenschaften und der Literatur,

Abhandlungen der geistes u. sozialwiss. Klasse; BJRL Bulletin of the
John Ryland's Library; EI Enzyklopädie des Islam; EJ Encyclopedia
Judaica; GCS Die griechischen christlichen Schriftsteller; HI Handwörterbuch

des Islam; JSS Journal of Semitic Studies; MGWJ Monatsschrift

für Geschichte und Wissenschaft des Judentums; NHL Neues
Handbuch der Literaturwissenschaft; NPNF A Select Library of Nicene
and Post-Nicene Fathers of the Christian Church; OS Orientalia Suecana;
RAC Reallexikon für Antike und Christentum; RE Pauly-Wisssowa,
Realenzyklopädie; StHR Studies in the History of Religions; TU Texte
und Untersuchungen zur altchristlichen Literatur; ZDMG Zeitschrift der
Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

1 Ed. p.404f., Übers. S.403 Chabot. Epochejahr der Seleukiden 311 v.Chr.,
Herakleios 610-641, Khosrau I. Anosarwän 531-579. Michaels Zeitangabe, die
nur für Khosrau noch nicht ganz die unsrige ist, führt also genau auf das Jahr
622 n.Chr.

203



ser Kunja, die vom Namen des Glücklichen Arabien genommen ist; dieses ist
ihr Wohnsitz und erstreckt sich nord-südlich vom Euphrat bis zum Südmeer
und west-östlich vom Roten bis zum Persischen Meer.»

Dann folgt das Wichtigste aus dem Leben und der Lehre des
Mohammed.

Hier liegt ein kleines Kompendium aller Namen vor, welche den

Steppenbewohnern oder Beduinen schon vor dem 12. Jahrhundert
gegeben werden konnten. Taiyäye ist die Umsetzung von arab. T&ä-
Hyün1, den Angehörigen des Stammes der Tayy'P, und konnte wie dieses

schon früh für den Araber im allgemeinen, dann sogar für den
Muslim stehen. Die Erklärung für die beiden folgenden Namen, Isma-
celäye und Hag(a)räye, wird im Text selbst richtig gegeben. Dann wird
Saraqâyê volksetymologisch vom Namen der Gattin Abrahams
abgeleitet, während es in Wirklichkeit vom Landschaftsnamen Saraka oder
Sarakéné stammt; dahinter steckt vielleicht das arabische sarai
«östlich». Ursprünglich war mit dem griechischen Namen ein Nomadenvolk

der Sinaihalbinsel in der Nachbarschaft der Nabatäer gemeint,
im 3. Jh. nach Chr. wurde er auf alle Stämme der syrisch-nordarabischen

Steppe ausgedehnt, mit denen die Römer in Berührung kamen.
So sagen auch die Kirchenschriftsteller bis zum 5. Jh. Sarakenoi/Saraceni,

bis sich im 6. Jh. im byzantinischen Reich dieser Name zur
Bezeichnung aller arabisch sprechenden Völker einbürgert3. Seit den

Kreuzzügen wird er bekanntlich vor allem im europäischen Mittelalter
für Muslime gebräuchlich. Die Madyanâyé schliesslich sind wieder
ein einzelner Wüstenstamm, dessen Name sonst nicht verallgemeinert
worden ist, die Midianiter, welche hier als eine andere pars pro toto
stehen. Die übergreifende Selbstbezeichnung für alle, cArab(ïyûn), war
griechischen, römischen und syrischen Autoren seit ihrer jeweiligen
Berührung mit den Trägern dieses Namens bekannt4. Indem Michael
auch ihn erläuternd als ursprünglich einer pars pro toto gehörig
angibt, zielt er sogar richtig auf etwas Genaueres ab, freilich mit dem
Irrtum, dass es der Name der Arabia felix gewesen sei, der auf die ganze
Halbinsel einschliesslich der Arabia deserta übertragen wurde, während

es sich in Wirklichkeit umgekehrt verhielt.

2 R. Payne Smith. Thesaurus Syriacus, 2 Bde Oxford 1879 u. 1901, Suppl.-
Bd. 1927, dort Bd. 2, Sp. 1460.

3 L.A.Moritz. «Saraka», in RE 2. Reihe, Bd. 1,2, 1920, Sp.2389.
4 D.H. Müller/'J.Tkac/R. Pìetschmann. «Arabia», in RE 1. Reihe, Bd. 2,1,

1895, Sp. 344-362.

204



Die genannten Bezeichnungen sind, sofern sie überhaupt vorkommen,

nach und nach gegeneinander austauschbar geworden, nicht nur
bei und zwischen Autoren derselben Zugehörigkeit, sondern auch hin
und her zwischen Byzantinern, Syrern, christlichen und - soweit durch
griechische und lateinische Autoren bezeugt - heidnischen, später vor
allem natürlich islamischen Arabern, jedoch zwischen Christen und
Muslimen mit einer gewichtigen Ausnahme: den Hagarâyè. den Ha-
gar-Abkömmlingen. Manchmal ist es möglich, darin abermals die
Umsetzung eines älteren pars-pro-toto-Namens zu sehen, nämlich der

(H)Agarénoi oder Agraioi bzw. Agrées, womit ein Volk im Ostjordanland

bzw. in der Arabia deserta, ebenfalls in der Nachbarschaft der
Nabatäer, gemeint ist; vielleicht ist es identisch mit den HagrPim der
Bibel (l.Chron.5,10. 19f; Ps.83,7)5. Bei Michael dem Syrer aber fällt
auf, dass er drei Namen so bringt, wie sie mit Frauen Abrahams
zusammenhängen. Die erste ist die Hauptgattin Sara. Die zweite ist Ha-

gar, die in der Endredaktion der hebräischen Bibel eine Sklavin und
Nebenfrau ist. Die dritte ist die zweite Gattin Qetura, die nach heutiger

Meinung mit ihren Nachkommen wohl deshalb in Gen. 25,1-6
eingefügt wurde, um gegen Legitimitäts- und Erbansprüche von
Wüstenstämmen, wie sie u. a. die Midianiter auf Grund ihrer Abkunft von
Abraham vertreten haben können, die Tendenz der Isaak-Überliefe-

rung zu wiederholen und zu bekräftigen, welche nur Isaak als

vollberechtigten Erben durchsetzen wollte - vielleicht gegen andere Wüstenstämme

wie die eben erwähnten Hagri'îm. Sollte der Name der Hagar
mit den letzteren zusammenhängen, was man mit guten Gründen
erwogen hat, so wäre es sachlich gar keine Alternative, ob ein syrischer
Autor mit den Hagarâyè an die Agarênoi oder an Hagar anknüpft.
Das gilt auch für Michael den Syrer; aber der für ihn wichtige Sinn
ergibt sich doch eher durch biblische Vermittlung der Völker-, d.h. über
die drei Frauennamen. (Weil es in der Arabia felix auch eine Ortschaft

Agar- mit ein- und umwohnenden Agraioi. aber anderen als den oben

genannten - gab, hinter welcher wohl arab. hagar «Bezirk, Dorf,
Stadt» steckt6, ist wohl über deren naheliegende Identifikation mit
den nördlichen Hagarenern Michaels Herleitung des Wechselbegriffs

5 J. Tkac. «Hagarenoi», in RE 1. Reihe, Bd. 7,2, 1912, Sp.2188f.; D.H.Mül¬
ler. «Agraioi 2.3», in RE 1.Reihe Bd. 1,1, 1894, Sp.889.

6 M. Streck. «Agar», in RE Suppl. Bd. 1, 1903, Sp. 21 ; nicht zu verwechseln
mit dem ebenfalls südarabischen Agra, wozu vgl. Payne Smith (wie Anm. 2)
Bd.I, Sp.971 Zeile 15 f. v.u. und D.H.Müller. «Agra 2», in RE 1.Reihe
Bd. 1,1, 1894, Sp.887. Auch Ableitung von dem in Anm.22 genannten Hom-

205



für diese, der Araber, aus dem Süden der Halbinsel zustande gekommen.)

Statt der Namensform Hag(a)räyä begegnen auch, bei Michael wie
bei anderen Autoren, die Formen Mhagräyä und - vielleicht - Mah-
gräyä. Das sind zunächst, wie die anderen ebenso endenden Namen
auch, mit ai gebildete Gentilicia (im status absolutus mhagräi usw.),
zwei Fälle innerhalb der grossen Gruppe der Nomina mit dem Präfix
m1. Da aber die Bildung der letzteren allgemein dieselbe ist wie die
der Partizipien der abgeleiteten Verbalstämme, konnten beide Namen
leicht auch als Partizipien des Pacel (mhag[g]ar) bzw. Afel (mahgar)
aufgefasst werden, die mit ai zu Gentilicia (oder Appellativa) gemacht
worden wären; das lief auf gleiche Bedeutung von mhagräyä/mah-
gräyä (stat. emphat. ; plur. mhagräye usw.) mit anzunehmenden
Partizipien mhagrä/mahgrä hinaus. Solche Partizipien wurden tatsächlich
gebildet. Nachdem Araber- und Muslimsein de facto dasselbe geworden

war, konnten beide, Gentilicia wie Participia, genau wie

Taiyä(yä), direkt «Muslim» bedeuten. Aus den vermeintlichen Partizipien

wurde dann das Verbum activum wie passivum gebildet; sein Pe-

cal hegar und sein Afel ahgar bedeuten «er trat zum Islam über,
wurde Muslim», das Pacel hag(g)ar und gar ein Ethpacal ethag(g)ar
bedeuten «er wurde zum Muslim gemacht, zum Islam bekehrt». Beides
hat für einen christlichen Autor, z. B. für Bar Hebräus, auch den Sinn

«er fiel zum Islam ab». Der nur so möglich gewordene neue Sinn
konnte sogar in das Ausgangswort reprojiziert werden: nicht nur mah-

grütä, sondern auch hagräyütä heisst «der Islam», danach hägräyä
«der Muslim»8.

onym kommt in Frage. Neuere Forschung z.T. in H.v. Wissmann/M. Höfner.
«Beiträge zur historischen Geographie des vorislamischen Südarabien», in
AAMainz. 1952 Nr.4 S.221-385).

7 Zum folgenden vgl. Th. Nöldeke. Kurzgefasste syrische Grammatik,
2. Aufl. Leipzig 1898, S.79 (Gentilicia), 73f. (Bildungen mit m), 49 (alte
Pluralbildung) usw.

8 M. Breydy (Diskussion am 25. August und Brief vom 11. September d.J.)
macht darauf aufmerksam, dass das Gentilicium nur auf dem ersten Radikal
zu akzentuieren und dieser dementsprechend zu vokalisieren sei, richtig also
bei Payne Smith Bd. 1, Sp.972 Z.2ff. und Suppl. S.96b s.v. (deshalb jetzt von
mir oben in der Überschrift bevorzugt). Die Vokalisierung Mahgräyä habe
C. Brockelmann. Lexicon Syriacum, 2. Aufl. Halle 1928, Sp. 171 b Z. 11 f.

vorgenommen, der sich aber nur auf J. S. Assemanus. Bibliotheca Orientalis, 3 Bde.
Rom 1719-1728 berufen könne; dort, z. B. Bd. 2 S. 100, sei jedoch nur deshalb
so vokalisiert worden, weil hinter w(a) und dein weiterer stummer Konsonant

206



Die Wortbildung war so vielfältig und mit solchen Bedeutungen an
den Konsonanten keines der genannten Namen so produktiv wie an

denen von Hagar. Bei diesem derart «syrifizierten» Wort gab es, wie

gesagt, keinen Austausch mit Wörtern, welche islamische Autoren für
dieselbe Sache benutzen. Arabische Bibelübersetzungen geben zwar
den Namen Hagar mit Hägar wieder, aber wenn ein arabischer Autor
die Nähe zu diesen Konsonanten wahrt, dann etymologisiert er nicht
mit dem hebräischen Frauennamen, sondern mit dem Wort hagara
«auswandern, sich trennen» aus seiner eigenen Sprache. So können
hinter den muhägirün in frühislamischer Literatur hier und da noch
die Mhagräye stehen - aber man merkt es nicht mehr, denn das arabische

Wort bedeutet ausschliesslich «Teilnehmer an der Hidschra (sc.
des Mohammed)». (Falls schon der Name Hagar etwas mit einer Wurzel

*hgr «ausgestossen, ausgewandert, von einer ursprünglichen Stammes-

oder Wohneinheit getrennt sein» bedeutet, wie die oben genannten,

historisch-geographisch nicht zusammenhängenden Völkernamen
es als möglich erscheinen lassen - es wären dann jeweils Neugründungen,

hervorgegangen aus Sezessionen -, hätten die Araber sogar richtig

etymologisiert.)
Das eigentliche Problem besteht nun darin, warum die Syrer nicht

etwa z.B. die Bezeichnung «Ismaeliten» bevorzugen, sondern an den

Ableitungen von hgr für alles, was mit Islamisierung zusammenhängt,
festhalten. Die Muslime selbst tun es nicht. Das lässt sich zwar damit
erklären, dass ihnen der Hagar-Sohn Ismael wichtiger war; aber diese

Feststellung verlegt nur das Problem in den Koran zurück. In der Tat
nennt die recht ausgebreitete Ismael-Überlieferung dort (Sure 2, 125.

133. 136; 3, 84; 19, 54; 21, 85; 37, 99-113; 38, 48)* den Namen der

vermieden werden müsste. Danach wäre aus dem Partizip Af'el mahgar bzw.
-grä, das als solches nicht problematisch ist, keine Parallelbildung eines Genti-
liciums anzunehmen, und die Form Mahgräyä/-ye, durch Crone und Cook
(siehe Anm. 13) weiter eingebürgert, müsste aus der Diskussion verschwinden.
Vorbehaltlich Untersuchung weiteren Materials könnten dann die Denomina-
lisierungen und Neudeverbalisierungen etwa so vonstatten gegangen sein, wie
oben zusammengefasst. Dafür, und für das folgende Inhaltliche, habe ich
andere Belege, als bei Assemani. Payne Smith und Brockelmann stehen, natürlich
nicht zur Verfügung gehabt.

9 In der sehr oft, z. B. auch bei R. Paret, Der Koran, Kommentar und
Konkordanz, Stuttgart 1971, S.29 (zu 1, 125), 146 (zu 6, 86) und 417 (zu 37, 101)
geführten Diskussion, wie weit und in welchem Zusammenhang Ismael dem
Mohammed vorgegeben war, ist in Konsequenz der in diesem Beitrag vertretenen
These dahin zu entscheiden, dass Mohammed den Ismael wohl aus der juden-

207



Mutter nirgends, was um so auffälliger ist, als neben Jesus die Mutter
Maryam eine grosse Rolle spielt. Die syrischen Autoren hingegen
können, indem sie gerade an den Ableitungen vom Mutternamen
festhalten, ständig den Sinn im Hinterkopf behalten haben, den bèt hägär
oder bnai hägär. «Haus» oder «Söhne der Hagar», neben einigen
anderen der genannten Namenbildungen in vorislamischer Zeit (z.B. bei

Ephräm) gehabt hatte: Wüstenbewohner oder Araber in einem ganz
bestimmten Sinne, Hagar-Leute im Sinne der biblischen Überlieferung

(zwei Traditionen in Gen. 16,1-6 und Gen.21,8-2110). Das

würde bedeuten, dass der Sinn, den «Hagarieute» in vorislamischer
Zeit hatte, seit Aufkommen des Islam teils beibehalten, teils verändert
und dabei eventuell sogar bewusst mehrdeutig gehalten wurde.
Warum tat man das letztere? Wenn man keine islamische
Selbstbezeichnung wollte, was bei christlichen Autoren ja verständlich wäre -
warum nahm man dann nicht wenigstens eine polemische Bezeichnung?

Die Antwort kann nur in einer Richtung liegen, in die neuerdings
auch Forschungen von vier anderen Ausgangspunkten her weisen.

a) das K. Tatbit DaläHl Nubuwwat Sayyidina Muhammad des Mu'-
taziliten cAbd al-Gabbär al-Hamadänl aus dem 10. Jahrhundert wurde
als Quelle für eine zwar dünne, aber weitreichende Verbreitung eines

orientalischen Christentums erkannt, das mit dem bekannten Ebioni-
tentum verwandt ist, geographisch und zeitlich aber darüber
hinausreicht11. Es wird nicht nur im palästinisch-syrisch-arabischen Raum,

christlichen Hagar-Überlieferung kannte - für welche ich in vielem Crone und
Cook (siehe Anm. 13) folge, obwohl sie S.21 zu diesem Punkt anderer Meinung
zu sein scheinen -, dass aber erst er ihn mit «Gesandten»-Gewicht versehen
und mit der archetypischen Erneuerung des Kaaba-Kultes in Verbindung
gebracht hat. Also nicht: dass er die schon bestehende Verbindung erst spät
kennenlernte. Das Umgekehrte gilt für die Verbindung mit Abraham: diese wird
er erst in Medina als bestehend kennengelernt, damit aber zugleich als mit der

Kaaba-Erneuerung zu verbinden aufgefasst haben. Diese beiden Verbindungen

werden meist nicht getrennt untersucht, so noch bei Sh. D. Goitein. «Abraham

(In Islamic Tradition)», in EJ2, 1971, Sp. 119-121, und bei H. Hirschberg.
«Ishmael (In Islam)», in EJ9, 1971, Sp.82.

10 Bester Vergleich beider Fassungen immer noch bei H. Gunkel. Genesis,
3.Aufl. Göttingen 1910 (ND 1969 8.Aufl.), S. 184-190. 231-233. Vgl.
Anm.23 und E.Epstein Hallevy. «Hagar», in EJ1, 1971, Sp. 1074-1076.

" Entdeckt und ausgewertet von Sh. Pines. The Jewish Christians of the
Early Centuries of Christianity According to a New Source, Jerusalem 1966.

Siehe weiter Anm. 18 und 20. Die Forschungen von H.J. Schoeps. G.Strecker

208



sondern auch in Babylonien, und lebendig bis weit ins 7. Jahrhundert
hinein (hier und da noch länger) neben dem Judentum sichtbar, das

sich an den Talmuden orientierte, darüber hinaus aber in Nabatäa
und im Hedschas in einem Judentum, das die Talmude wahrscheinlich

gar nicht kannte. Es macht zugleich einen Teil des Semi- oder
Randjudentums aus, das zu mehreren synkretistischen und gnostischen
Religionsbildungen beitrug. Sofern es unter Monophysiten wie unter
Nestorianern Theologen gab, welche jüdisch weiterdachten12, hat dieses

«Christenjudentum» auch zur Bildung der orientalischen Nationalkirchen

beigetragen.
b) Aus nichtislamischen Quellen, vor allem aus armenischen, sama-

ritanischen und syrischen Chroniken, wurde eine etwa im 5.-7. Jh.

liegende Phase islamischer Ursprünge rekonstruiert, welche direkt den

Namen «Hagarismus» bekam13. Es handle sich um einen jüdischen
Messianismus samaritanischer Prägung, der in Palästina selbst, wohin
noch zu Lebzeiten des Mohammed mehrere arabische Hidschren
geführt haben sollen, wirksam geworden sei. An dieser komplexen These
ist Falsches und Richtiges. Das Falsche lässt sich grossenteils
eliminieren, indem man die samaritanischen Bezüge herausnimmt - das
betrifft sowohl Rekonstruktionen aus Prophetologie und Geographie14
als auch den Nachweis von Hagar-Typologie und einer der frühislamischen

vergleichbaren Messianologie in samaritanischer Tradition15

-; die dann sich anbahnende Verschiebung zum Richtigen lässt sich
weiter fördern, indem man byzantinische Chroniken stärker
berücksichtigt.

u.a., die hier beiseite bleiben können, werden dadurch nicht überholt, aber
ergänzt und an manchen Stellen modifiziert.

12 Das ist ein anderer Sinn von «Judenchristen» als der sonst in diesem Artikel

gemeinte, welcher «sowohl Juden als auch Christen» bedeutet. Beides ist
in dem unter Anm. 17 zitierten Aufsatz genauer definiert.

13 P. Crone/M. Cook. Hagarism. The Making of the Islamic World,
Cambridge 1977.

14 Die ganze Argumentation in den Kapp. 3 («The Prophet like Moses») und
4 («The Samaritan calques»), S. 16-28. 166-179, ist nicht schlüssig.
Auseinandersetzung kann hier nicht erfolgen.

15 A. D. Crown erklärte mir nach zwei Berliner Vorträgen (18./19. Juni 1986)
über «The Samaritans in the Byzantine Orbit» und «Samaritan Religion in the
Fourth Cent. A. D.» (Veröffentlichung in BJRL und JSS vorgesehen), dass sa-
maritanische Quellen Beweise, wie Crone und Cook sie versuchen, nicht stützen.

209



c) Es wird deutlicher, als man früher ahnte, dass Strukturparallelen
zwischen den charismatischen Milieus von Urchristentum und Uris-
lam sich gegenseitig zu erhellen vermögen, ohne dass historische
Unterschiede dabei verwischt werden16. Dem davididischen Gentilcha-
risma (von Jesus über seinen Bruder Jakobus zum Sohn seines
Vaterbruders, also Parallelvetter Simon bar Klopa, der als erster die
Gemeinde ausserhalb von Jerusalem leiten müsste) entspricht das haschi-
midische (von Mohammed über seinen Vaterbruder Abu Tälib zu dessen

Sohn, also dem Parallelvetter cAlî, dem vierten Kalifen, der als

erster die Gemeinde ausserhalb von Medina leiten müsste). Die theo-
kratische Repräsentation durch Jakobus ähnelt der durch die drei
ersten Kalifen (ein Unterschied besteht hingegen zwischen der alternativen

Möglichkeit eines theokratischen Leitungsgremiums, wie Jakobus,
Petrus und Johannes es darstellten, und der ausschliesslichen
Möglichkeit der Repräsentation durch einen, die im frühen Islam nur
durch blutige Auseinandersetzung zu bestreiten war). Antrieb und
Zweck der Auswanderung nach Jerusalem nach Pella kehren mutatis
mutandis bei der Auswanderung von Mekka nach Medina wieder. Die
Legitimation durch Frömmigkeit, die im Urchristentum das Gentil-
charisma verifiziert (Jakobus fleht für das Gottesvolk so ausdauernd,
dass seine Knie hart wie die eines Kameles werden), tritt bei den Kha-
ridschiten an dessen Stelle (Imam wird der Frömmste, und sei er ein
schwarzer Sklave).

d) Begriffsgeschichtliche Forschung vermag von der Aufdeckung
solcher Transformationen zu profitieren, gegen welche Invarianzen
stehen, wie sie in den vorigen Punkten stecken17. Denn wie keine
historische Kontinuität zwischen der Jerusalemer Gemeinde und den
Ebioniten besteht, so besteht auch weder Kontinuität zwischen den
letzteren und dem unter a angedeuteten «Christenjudentum» noch
zwischen dessen Halakha oder Haggada und der des Koran.

Um diese vier Punkte zu konkretisieren, seien nun einige Illustrationen

gebracht. Der Kürze halber werden Beispiele gewählt, die je zwei
Punkte abdecken. Es ist zunächst ein Text, der die unter a referierte

16 Die Darstellung von C. Colpe, «Die älteste judenchristliche Gemeinde»,
in: J. Becker (Hsg.), Die Anfänge des Christentums (im Druck), ist vorsichtig in
diesem Sinne gehalten.

17 Vgl. unten Anm.25-28 und zur Begriffsgeschichte in der Wissenschaftssprache

C. Colpe, «Das deutsche Wort <Judenchristen> und ihm entsprechende
historische Sachverhalte», in: G. Stroumsa (Hsg.), StHR bzw. Suppl. to Numen
(FS Zwi Werblowsky), im Druck.

210



Quelle ergänzt und zugleich die Ergiebigkeit der unter b vermissten

byzantinischen Geschichtsschreibung verdeutlicht18. Dann folgen
zwei Begriffe zu Invarianz (vor allem unter c) und Transformation
(siehe d).

Zu a und b. Der Konstantinopler Jurist Sozomenos berichtet in seiner

zwischen 439 und 450 verfassten Kirchengeschichte eine Episode,
die während der letzten Regierungsjahre des Kaisers Valens (364-378)
spielt: die Sarakenenkönigin Mayia, die nach dem Tode ihres Gatten
allein weiterregiert und dabei auch einen Krieg gegen die Rhomäer
wiederaufnimmt, will als Bedingung für einen erneuten Friedens-
schluss den nizänisch gesonnenen Mönch Moses aus der Sketis zum
Bischof ihres Volkes einsetzen. Der Kaiser macht seinerseits zur
Bedingung, dass Moses von dem arianischen Bischof Lucius ordiniert
wird, und lässt Moses gewaltsam dorthin bringen. Moses weigert sich,
worauf Lucius versucht, ihm sein Bekenntnis zu erklären. Er kann
aber die Bedenken des Moses nicht zerstreuen. Dieser kehrt zu den

Sarakenen zurück, nachdem er durch Vermittlung der Rhomäer von
anderen, geflohenen Bischöfen zum Priester ordiniert worden ist (dieser

Vorgang bleibt rätselhaft), und kann die Sarakenen trotzdem zum
Friedensschluss bewegen. Er bekehrt viele von ihnen zum Christentum

und bleibt bei ihnen wohnen, «obwohl er nur wenige fand, die
seine Lehrmeinung teilten». Hierauf bringt Sozomenos folgenden
Exkurs (VI,38,10-14)19:

«Dieser Stamm leitet nämlich seinen Ursprung und seine Benennung von
dem Abrahamsohn Ismael her, und die Alten nannten sie nach diesem Vorvater

Ismaeliten. Um aber den Schimpf ihrer Bastardschaft und unedlen Geburt
von der Mutter des Ismael abzureiben - denn sie war eine Sklavin -, begannen
sie, sich Sarakenen zu nennen, als ob sie von Sara, der rechtmässigen Gattin
Abrahams, abstammten. Indem sie sich eine solche Genealogie beilegen,
beschneiden sie sich (auch) wie die Hebräer, enthalten sich des Schweinefleisches

und beachten viele andere der bei ihnen üblichen Bräuche. Dass sie aber

18 Auch darauf hat Sh. Pines aufmerksam gemacht. Den Hinweis auf den
Text unter Anm. 19 verdanke ich seiner Freundlichkeit nach seinem Vortrag
am 29. Januar 1986 in Berlin. Die dann folgende Interpretation geht auf meine
Rechnung. Pines weist die Ismael-Proklamation schon der judenchristlichen
Mission zu (siehe auch Anm. 20), während ich einen stärkeren Akzent darauf
sehe, dass vor der Selbstbezeichnung, die von Sara her verstanden werden soll,
die Herkunft von Hagar bestimmend war.

19 GCS 50, S.299, 1-24 Bidez-Hansen. Eine veraltete, aber noch brauchbare
englische Übersetzung von Ch. D. Hartranft. «The Ecclesiastical History of So-

zomen», in NPNF2nd series, vol.2, New York 1890, S. 181-454, dort S.375.

211



nicht alles gleichmässig ausführen, ist der Zeit und der Vermischung mit den
Völkern ringsherum zuzuschreiben. Einerseits hat Moses, der doch viele
Generationen später (als Ismael) geboren wurde, nur denen, die aus Ägypten auszogen,

Gesetze gegeben. Andererseits haben ihre Nachbarn, abergläubisch wie
sie waren, sie verführt, so dass sie, wie es nicht anders sein konnte, die väterliche

Lebensweise des Ismael zugrunde richteten; allein nach dieser hatten die
alten Hebräer vor der Gesetzgebung des Moses mit Benutzung ungeschriebener

Gesetze ihr Gemeinwesen verwaltet. In der Tat verehrten sie (die Sarakenen)

dieselben Gottheiten wie ihre Grenznachbarn, fürchteten sie beinahe so
und benannten sie in Übereinstimmung mit der Gottesverehrung derer, die
(ihnen nun) nahestanden; damit zeigten sie die Ursache ihrer Abwendung von
den väterlichen Gesetzen. Wie es aber zu gehen pflegt, fiel bei ihnen nach
längerer Zeit einiges dem Vergessen anheim, anderes trat wieder in den Vordergrund.

Dann aber lernten einige Angehörige von ihnen (den Sarakenen) Juden
kennen, von denen sie (ja ursprünglich) abstammen, kehrten zu dem, was
ihnen stammverwandt war, zurück und wandten sich den Sitten und Gesetzen
der Hebräer (wieder) zu. Von jener Zeit an bis heute leben noch viele nach
jüdischer Weise. Nicht lange vor der gegenwärtigen Kaiserherrschaft aber
begannen sie, auch Christen zu werden (kai christianizein èrxanto). Anteil am
Glauben an Christus gewannen sie durch Zusammensein mit den Priestern
und Mönchen ihrer Anwohner, welche in nahe gelegenen einsamen Gegenden
philosophierten, ein gutes Leben führten und Wunder vollbrachten.»

Hier ist also von Juden die Rede, welche einen Teil des Gesetzes

aufgegeben haben, für welche der Ursprung im Auszug der Vorfahren
aus Ägypten keine Rolle mehr spielte, und welche auf ein vor Moses

gegebenes, also für alle Völker gültiges Gesetz rekurierten. Schon
diese drei Angaben würden genügen, die Hypothese aufzustellen, dass

es sich um «Judenchristen» handelte. Aber am Schluss ist auch direkt
von ihrer Christianisierung die Rede. Dazu sollen sie durch Nachbarn
gebracht worden sein - das ist eine einleuchtende Beschreibung der
bekannten Weise, wie ein Stamm von einem andern missioniert werden

kann. Im Sinne dieser Angabe wird man interpretieren dürfen,
wie Sozomenos die von den Nachbarn übernommene Gottesverehrung

versteht: als götzendienerisch, wie wenn es sich nicht um
Christianisierung, sondern um Paganisierung des Jüdischen gehandelt
habe. Das ist wahrscheinlich ein Missverständnis, wenngleich nicht
auszuschliessen ist, dass es am Rande der geschilderten Vorgänge
ausserdem noch hier und da zu einem jüdisch-heidnischen Synkretismus
kam. Vom hier geschilderten jüdischen Standpunkt aus war ein
solcher also Apostasie von gleicher Qualität wie Christianisierung, die
sich in der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts, als Sozomenos schrieb, ja
nicht wie in den vierzig Jahren von Jesu Tod bis zur römischen Eroberung

Jerusalems als Transformation, sondern als Vermischung mit ei-

212



ner ganz anderen Religion darstellte. Entsprechend gleichen Wert
hatte die Rückkehr vom Heidentum wie vom Christentum zum Judentum.

Es wird im Text berichtet, dass ein Teil des Sarakenenstammes
diese Rückkehr vollzog.

Für unseren Zusammenhang sind zwei Angaben besonders wichtig.
Im Anschluss an den zitierten Text folgt die Legende von der Bekehrung

eines Phylarchen oder Scheichs Zokomus und seines Stammes,
aus welcher man die Nachricht gewinnen kann, dass der Sarakenen-

stamm der Mayia über seine Grenzen hinaus - wo das in der
syrischarabischen Wüste genauer war, können wir leider nicht sagen -
missionierte. Zweitens: Er tat es, indem er sich durch Rückführung auf
Sara legitimierte, da man die Abkunft von Ismael als unehrenhaft
empfand. Letztere war also ihre ursprüngliche Genealogie, und sie

wird aufgegeben wegen des Sklavenstatus der Ismael-Mutter, also der

Hagar.
Der Text bezeugt damit einerseits das Selbstverständnis judenchristlicher

Araber. Es hängt am Namen der Sarakenoi, die für Byzantiner
vor dem Islam, d.h. bevor die Muslime Sarazenen genannt wurden,
als die der Orthodoxie am nächsten stehenden Christen unter den
Arabern akzeptiert werden konnten. Andererseits weist der Text auf
Judenchristen hin, die ihre Legitimität gerade in der Abkunft von
Ismael und seiner Mutter sahen, also auf Ismaeliten oder Hagarener20.
Damit tritt eine orientalisch-judenchristliche «Konfession» hervor,
die älter ist als Nestorianer und Jakobiten, und die später neben den
letzteren vornehmlich unter Arabern bestehen blieb. Von ihrem Typus

20 Sh. Pines (siehe Anm. 18) berief sich ausserdem auf Ps.-Clem. Reel
33,1-34,2 (GCS 51, p. 27 Rehm-Paschke), wo Ismael der eine und Eliezer, der
in Gen. 15,2 wohl als Erbsohn Abrahams gilt, der andere (doch wohl leibliche)
Sohn ist. Der erstere ist Stammvater der «Barbaren», der letztere Stammvater
der «Perser» (33,3). Im folgenden Satz (33,4) ist der Anschluss des

Relativpronomens nicht klar: «ex quibus nonnulli Bragmanorum vitam et vicina insti-
tuta seetati sunt, alii apud Arabiam consederunt, ex quorum posteris nonnulli
etiam in Aegyptum dispersi sunt», und deshalb sagt der gleich anschliessende
Satz (33,5) «inde denique et Indorum quidam et Aegyptiorum circumeidi didi-
cerunt ac purioris observantiae esse quam ceteri...» auch nichts Eindeutiges
gerade über in Arabien missionierende Juden bzw. Ismaeliten. Die Sache sieht
etwas anders aus in der syrischen Version W. Frankenberg. Die syrischen
Clementinen mit griechischem Paralleltext 77/48, 3, Leipzig 1937) p.40, 3-11 :

dort (33,4) ist klar von einer Vermischung von Persern und Brahmanen die
Rede, und dann folgt neu eine Aussage über die Nachbarschaft von Arabern
und Ägyptern, die ganz normal als Stämme, die von Ismael ausgehen (33,3),

213



könnten sie Juden gewesen sein, von denen Mohammed seine
jüdischen Überlieferungen bekam - Juden mit Midraschim aber ohne Tal-
mude, gleichzeitig Christen mit Jesus- und Marienverehrung, aber
ohne dyo- oder monophysitische Christologie21.

Zu c und d. Seit langem nimmt man mit Recht an, dass Mohammed
die Rückführung seines Glaubens auf Abraham über Ismael, den

Steppenbewohner, leitete, weil die Juden das Entsprechende über
Isaak taten22. Vielleicht tat er es ausserdem, weil er die für ihn von
besonderen Juden, nämlich von Christen herrührende Bezeichnung
«Hagarieute» für die Araber vermeiden wollte. Beides ergäbe einen

guten Grund, warum die Judenchristen bei Hagar blieben, zumal Hagar

nicht nur in Koran und Islam hinter Ismael unsichtbar geworden
war, sondern man sich mit ihr auch gegen orthodoxe Byzantiner und
evtl. Araber abgrenzen konnte, für welche Hagar zu einer Art
Häresienmutter geworden war23. Formalisiert wäre das, vom Islam (dritte

zusammengehören. - Die Rekonstruktion des griechischen Textes hat
bekanntlich Schwierigkeiten gemacht. In meinem Besitz befinden sich die
handschriftlichen Korrekturen von H. H. Schaeder und wahrscheinlich E. Schwartz
an der Version von Frankenberg, die dieser mit «Zum syrischen Text der
Clementinen», in: ZDMG9Ì, 1937, S.577-604 gegen die endgültig gedruckte
Fassung seiner Revisoren verteidigt hat. Mit Hilfe dieser aufschlussreichen
Kontroverse könnte man in der Analyse mehrerer syrisch-lateinischer Stellen, auch
zu einem Zusammenhang wie dem hier besprochenen, noch weiterkommen.

21 Es stellen sich nun die Fragen, ob z. B. die von H. Speyer. Die biblischen
Erzählungen im Qoran, Gräfenheinichen 1931 (ND Darmstadt 1961)
bewundernswert herangezogenen Stellen aus den Talmuden auf solche aus dem übrigen,

gleichfalls reichlich gebotenen rabbinischen Schrifttum reduziert werden
können, und ob dieses etwa in einem engeren Zusammenhang mit
christlichapokrypher Überlieferung gestanden hat, als es bei Speyer erscheint; oder ob
man z.B. mit Wellhausen (s. Anm. 26) S.230 noch von einem Kampf zwischen
Christentum und Judentum um die Herrschaft im Südwesten der arabischen
Halbinsel sprechen soll ; oder wie z. B. Tradition und Bekenntnis der Qainuqäc,
Nadir und Quraiza beschaffen gewesen sein mag; und vieles Ähnliche mehr.

22 Für Paulus in Gal.4,25 ist das noch ganz anders: da sind die Isaakiten die
Träger der Christus-Verheissung, und Hagar steht für das von Jesus
unberührte Judentum seiner Zeit und für den Sinai - letzteres übrigens über eine
ihm offensichtlich vorgegebene Volksetymologie Hagar arab. hagar «Fels,
Berg» (Homonym siehe oben bei Anm. 6), was er als «Allegorie» empfindet
(nur in V. 24 gebraucht Paulus dieses Wort, aber nicht, wo er selber allegori-
siert). Vgl. G.Kittel. «Agar», in ThWbNTX, 1933, S.55f.

23 Vergleich mit der westlichen Theologie, die z.T. anders lehrte, bei K. Ho-
heisel. «Hagar», in RAC 13, Sp.305-313. Viel Material aus diesem wichtigen
Artikel wäre auch sonst zur Ergänzung des obigen heranzuziehen.

214



Transformation) aus nach rückwärts betrachtet, eine zweite
(judenchristliche) und eine erste (jüdische) Transformation. Letztere kann
auch schon die Invarianz gewesen sein, falls der israelitische Standpunkt

der hebräischen Bibel der historisch richtige ist24. Andernfalls
müsste man eine Invarianz erschliessen, die dann im gemeinsamen
und evtl. konkurrierenden Verheissungsanspruch zweier verschiedener

Gruppen von Abrahamangehörigen bestehen würde.
Es scheint nun, dass sich in dieselbe Entwicklung die verschiedenen

Bedeutungen von Hanif einordnen lassen, die der Forschung immer
so grosse Schwierigkeiten gemacht haben. Es würde die neuere Sicht

bestätigen und präzisieren, derzufolge Hanif für die arabischsprechenden

Christen die Bedeutung «Heide» oder«Götzenanbeter» hatte25,
und zugleich der älteren Meinung Rechnung tragen, der Hanif sei

ursprünglich ein christlicher Asket gewesen26. Das letztere Hesse sich
dem Typus von Monotheisten unterordnen, wie Mohammed ihn
voraussetzte und wie er selbst einer sein wollte (dritte Transformation),
das erstere wäre von arabischen Judenchristen aus verständlich, die
neben «Heiden» oder Polytheisten lebten (zweite Transformation).
Das vom hebräischen Lexikon bezeugte «Gottentfremdeter» oder
«Entweihter» würde dann äusserlich dieselben Bezüge voraussetzen,

24 Man kann bekanntlich in den Berichten über Hagar und Ismaels und seiner

Nachkommen Geburt in Gen. 16. 21. 25, wie sie bei O.Eissfeldt. Hexa-
teuch-Synopse, Leipzig 1922, S.24*f. 34* ff. 43 *^47 * nebeneinander stehen,
leicht die Flucht wie die Verstossung Hagars als zwei konkurrierende Ätiologien

verstehen, mit dem ein von Anfang an bestehendes Nebeneinander von
Kulturland- und Steppenbewohnern auf einen Ursprung zurückgeführt werden

soll, und braucht dann bei Gunkel (siehe Anm. 10) S. 191-193 nur wenige
Sätze geringfügig zu ändern, um eine ursprüngliche Gleichberechtigung der
Verheissungsansprüche von Isaakiten und Ismaeliten oder gar eine Priorität
der letzteren zu erhalten. Ob hier von einer der beiden Seiten okkupiert worden

ist (hier legitime Abkunft behauptet, um die Erstgeburt zu entkräften, dort
Erstgeburt festgehalten und nur dadurch die Legitimität der Abkunft behauptet),

und wer damit den Anfang gemacht hat, wird sich nie beweisen lassen.
Noch die späte Legende reflektiert beide Möglichkeiten, vgl. B. Heller. «Mu-
hammedanisches und Antimuhammedanisches in den Pirke Rabbi Eliezer», in
MG WJ 69, 1925, S. 47-54, dort 47-50 und 54.

25 W. M. Watt/A. T. Welch. Der Islam Bd. 1, Stuttgart 1980, S. 123. Oben wird
versucht, die Linie der £7-Artikel «Hanîf» von der l.Aufl. (F. Buht; auch in
HI. dort auch Zusammenstellung der anderen Thesen) zur 2. Aufl.
(W. M. Watt) weiterzuziehen.

26 Der Sache nach bei J. Wellhausen. Reste arabischen Heidentums, 2. Aufl.
Berlin» 1897 (ND 1961), S.234, deutlicher S.(238-)240.

215



Fall Invarianz 1. Transformation 2. Transformation 3. Transformation

Es gibt zwei a) Die wahren Die wahren Ver- Die wahren Ver-
Gruppen von Verheissungsträ- heissungsträger heissungsträger
Verheissungsträ- ger (Abrahami- (Abrahamiten) (Abrahamiten)
gern, nämlich ten) sind die Besind die Beduisind die Araber
Bewohner des wohner der nen Araber, (in Steppe und
Kulturlandes Steppe (Beduid.h. die HagariStadt), d.h. die
Ju(Saraiten) und nen) als Juden ten als Juden den Christen

co der Steppe (Ha- Hagariten. Christen. als Ismaeliten.
'S)
*4>

gariten). b) Die wahren (Daraus folgt (Daraus folgt OpPd

(Vielleicht ist Verheissungsträ- Gleichstellung position gegen die
x: schon die Vager sind die Bemit Variante a erste und die

riante b der erwohner des Kulder ersten Transzweite TransforS
sten Transformaturlandes (Isaaki- formation.) mation.)

C3

c/)
tion eine
Invarianz.)

ten oder Israeliten)

als Juden
Saraiten.

(Rückschluss aus
der S.Transfor¬

(Koran passim,
mit Unsicherheit

(Gen. 10 f. ; 21, mation, kombibezüglich des

1-21:25, 12-26)
(Folgerungen aus
der Invarianz)

niert mit Befund
aus syrischen
und byzantinischen

Chroniken)

Abrahamsohnes)

Der Hänep lebt Der Hänep lebt Der Hanïf lebt Der Hanïf lebt mit
s- mit besonderem mit besonderem mit besonderem besonderem Glau3

Glauben unter Glauben unter Glauben neben ben unter Poly-
"5

anderen, ist ihoder neben Juden Juden Chritheisten (Heiden),
CU nen also fremd. (Israeliten), ist sten (d.h. Moist also ein RechtSO

(erschlossen)
also ein
Gottentfremdeter.

notheisten), ist
also ein Poly-

gläubiger (auch:
potentieller Musa

Cfl

x:
O

(viele Belege im
AT)

theist (Heide)
(auch: Ungläubi¬

lim, christlicher
Asket, vorislami¦j~j

ger, Apostat). scher Monos
theist).

c/3
(Auflösung kontra
in der Forschung)

rer Gegensätze

In der Endzeit In der Endzeit Jesus Christus ist Mohammed ist

D.
wird die Prophékommt der Mesdas Siegel der das Siegel der
tie versiegelt. sias als Besiege- Propheten. Propheten.

C3

O
D.
<

(Dan. 9, 24) lung der Prophétie.

(erschlossen)

(Tertullian, adr.
Jud. 8, 12-15)

(Sure 33, 7)

Judentum Judenchristen¬
tum

früher Islam

inmitten und neben israelitischer, d.h. monotheistischer Umgebung
aber inhaltlich gerade das Gegenteil bedeuten. Da sich auch hier die

Bedeutung ganz aus der Beziehung der Hanifenperson zur jeweiligen

216



Umwelt ergibt, muss man eben diesen Tatbestand als Invarianz ansetzen

und erhält dann die israelitische Gegebenheit als erste Transformation.

Schliesslich meine ich, eine ebensolche «formale Kontinuität in
inhaltlicher Diskontinuität» für den Titel «Siegel der Propheten»
nachgewiesen zu haben27. Die drei hier als Beispiel genommenen Fälle

(I—III) jeder Transformation (1-3), die damit bestätigt werden könnten,

brauchen in der Realität natürlich nicht absolut synchron gewesen

und jeweils von denselben Gruppen getragen worden zu sein. Die

Ungleichzeitigkeit gilt erst recht für die Invarianzen I—III. Aber die
historischen Abläufe werden nun vielleicht doch so plausibel, dass es

sich verlohnt, noch mehr Texte zu befragen, ob es sich wirklich so
verhalten hat. Der Kürze und Verdeutlichung halber sei das vorläufige
Resultat in einer Übersicht zusammengefasst. Das arabisch(spre-
chendje Judenchristentum, auf das die Mhagräye hypothetisch
hinweisen, stellt darin die zweite Transformation dar.

Die syrischen Kirchenväter aber scheinen, indem sie «Hagariten»
statt «Ismaeliten» für die Muslime sagen, eben diese zweite Transformation

gegenüber der dritten invariant halten zu wollen, d.h. Wert
darauf zu legen, in einigen Fällen die arabisch-judenchristliche
Grundlage des Islam, in anderen Fällen sogar dessen arabisch-judenchristlichen

Charakter festzuhalten. Sie tun damit dasselbe, aber

genauer, was im christlich-jüdischen und im christlich-islamischen Dialog

die Auseinandersetzung mit dem Islam als einstmals christlicher
Häresie28 zu bedenken verlangt.

Berlin Carsten Colpe

2" C. Colpe. «Das Siegel der Propheten», in: OS 33-35, 1984-1986 (FS
F. Rundgren). S. 71-83. Dort S.78 unten hätte es genauer heissen müssen: «So
wie diejenigen, gegen welche Tertullian Jesus Christus als (Siegel der Propheten)

feststellt (Adv. Jud. 8, 12-15), nur Juden gewesen sein können, die weiterhin

den Messias erwarteten, so können später diejenigen, gegen welche
Mohammed sich selbst als (Siegel der Propheten) feststellt (Sure 33,7), nicht mehr
dieselben, sondern nur solche Juden gewesen sein, die gleichzeitig Christen
waren und Jesus Christus bereits als ihr Siegel hatten.» - Dass aus der verbalen

Wendung in Dan. 9, 24 bereits in jüdisch-jüdischer Eschatologie ein
substantivischer Titel «Siegel...» gebildet worden sei (siehe Übersicht, untere
Spalte, Invarianz und I.Transformation), ist bisher nicht belegt.

28 An A. v. Harnack. Lehrbuch der Dogmengeschichte Bd. 2, 5. Aufl., Tübingen

1931, S.529-538 (Beigabe «Der Islam»), sei erinnert.

217


	Die Mhagrāyē : Hinweise auf ein arabisches Judenchristentum?

