
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 4

Artikel: Rublews Dreifaltigkeits-Ikone und das Abendmahl

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rublews Dreifaltigkeits-Ikone und das Abendmahl

Ignatius von Antiochien nennt zu Beginn des 2. Jahrhunderts das

Abendmahl ein Heilmittel zur Unsterblichkeit. Die Betrachtung der

Dreifaltigkeits-Ikone Rublews weist uns auf eine besondere Seite dieses

Heilmittels hin.
Von einem Heilmittel gilt ganz allgemein, dass es in einer passenden

Beziehung zum Menschen, dem es helfen soll, stehen muss.
Vielleicht gibt es ihm etwas, das er verloren hat, vielleicht aktiviert es

etwas, das der Patient noch hat. Und dieser Fall wird der ideale sein; es

sollten die eigenen inneren Heilkräfte des Kranken selber aktiviert
werden können, der Arzt gibt damit dem Patienten, was dieser bereits
hat.

In dieser Richtung liegt das, was uns der mittlere Teil der
Dreifaltigkeits-Ikone zeigen will.

Bevor ich dies erläutere, möchte ich berichten, wie ich auf diesen

Aspekt gestossen bin.
Seit langer Zeit schon kenne und liebe ich Rublews bekanntestes

Bild, welches die Gastfreundschaft Abrahams darstellt als Hinweis
auf die Trinität. Es entstand zu Beginn des 15. Jahrhunderts, vielleicht
1411. Der Maler war ein Schüler des hl. Sergius von Radonesch

(1313-1392), dem Gründer des Sergius-Dreifaltigkeitsklosters bei
Moskau. Das Bild zeigt die drei Engel, welche Abraham besucht
haben. Seit dem 6. Jahrhundert wird diese alttestamentliche Szene in der
christlichen Kunst als Sinnbild für den dreifaltigen Gott gebraucht,
und zwar sowohl in der östlichen wie in der westlichen Kunst. In der
lateinischen Kirche aber ist das bald in Vergessenheit geraten. Das
berühmteste derartige Bild ist eben das von Rublew. Es ist das älteste
bekannte russische dieses Inhalts. Das entspricht dem, dass der hl.
Sergius der erste Russe gewesen ist, welcher besonders über die
Dreifaltigkeitslehre nachgedacht hat.

Das Bild beschränkt sich auf das Nötigste. Es lässt Abraham und
Sarah weg, die sonst meistens mitdargestellt sind. Auf dem Tisch findet

sich ein einziger Gegenstand, ein Kelch mit etwas darin. Der Tisch
ist durch die Öffnung für Reliquien auf der Vorderseite als Altar
gekennzeichnet. Daher wird der Kelch auch ein Altargerät sein. Das

Bild handelt somit auch vom Abendmahl.
Auffällig ist das vorerst aber nicht. Auffällig ist vielmehr die grosse

Komposition der drei Engel in ihrer Harmonie, welche wesentlich
durch die kreisartige Ordnung bestimmt wird. Die drei Engel sind in

195



einen imaginären Kreis hineingezeichnet. Aber auch durch ihre
Haltung, die Richtung des Blickes und der Hände wird das Kreismotiv -
oder wohl genauer: Spiralmotiv - aufgenommen. Der Engel in der
Mitte schaut auf den rechts von ihm sitzenden, welcher mit seinem
Blick zum dritten Engel weiterführt. Und dieser schaut auf den Altar
in der Mitte. Die rechte Hand der Engel links und in der Mitte weisen

zum rechts sitzenden, dessen Hand zurückführt zum Altar. Reich
abgewandelt begegnet uns das Kreismotiv auch in den Gewändern und
Körperformen.

Die drei Engel sind sich sehr ähnlich. Sie unterscheiden sich vor
allem durch die Farbe der Kleider. Allen gemeinsam aber sind das Blau
und das Flügelgold. Sonst sind die Farben verschieden. Der linke Engel

trägt ein Kleid von undefinierbarer Farbe. Der mittlere fällt durch
sein Purpur auf. Das Oberkleid des rechten ist grün.

Was ist der Sinn der angegebenen Haltungen und Farben? Darüber
kann man Unterschiedliches lesen, worüber hier nicht referiert sei. Ich
meine, dass verschiedene Deutungen nicht durch die Bildbetrachtung
oder durch historische Untersuchung zustande gekommen seien,
sondern als Folge bestimmter theologischer Haltungen zu verstehen sind.
Mir scheint die folgende Deutung dem Bild zu entsprechen: Der mittlere

Engel trägt dasselbe Kleid, welches Christus auf den Ikonen fast
durchwegs eigen ist, und welches sich auch auf Rublews Christus-Ikonen

findet. Der mittlere Engel weist also auf die zweite Person der
Trinität hin. Er schaut zum Vater, dessen Hand vielleicht auch so zu
verstehen ist, dass sie auf Christus hinweist, der vom Vater gesendet ist.
Den Vater hat nie jemand gesehen. Die alte Kirche hat deshalb auch
verboten, den Vater darzustellen. Dem entspricht die undefinierbare
Farbe des Kleides des linken Engels. Der rechte Engel muss demnach
Symbol des Heiligen Geistes sein. Der Heilige Geist gibt sich den
Menschen zwar nicht zu sehen und zu berühren wie der Sohn, der
Fleisch geworden ist, aber doch zu erkennen und zu spüren. Ihn kann
man demnach irgendwie darstellen, wenn auch weniger direkt und
deutlich als den Sohn. (Dass in dieser Ikone der biblisch fundierte
Hinweis auf den Geist durch die Bilder von Taube oder Feuerzungen
nicht passte, versteht sich.) Die Farbe des rechten Engels ist weniger
kräftig als die des mittleren, aber deutlicher als die des linken Engels.

Das gemeinsame Blau und Gold weist daraufhin, dass alle drei Engel

Personen des einen Gottes darstellen, die von einem und gleichen
Wesen, die ein Gott sind.

Der rechte Engel wendet sich dem Altar zu. Dem entspricht, dass in

196



der orthodoxen Abendmahlslehre gleich wie in unserer altkatholischen

als Höhepunkt der Segnung der Abendmahlsgaben die Bitte um
den Heiligen Geist gesehen wird. Durch ihn ist das eine Opfer Christi
gegenwärtig.

Was geschieht nun auf dem Altar, auf den der dritte Engel weist?
Ganz sicher das Abendmahl, doch unter welchem Aspekt ist es dargestellt?

Ich besitze ein paar Reproduktionen dieser Ikone. Der Inhalt des

kelchartigen Gerätes auf dem Tisch sieht nicht immer gleich aus. Weshalb

das so ist, weiss ich nicht. Es könnte sein, dass das Original
mehrfach restauriert worden ist. Die Kommentare geben, sofern sie

überhaupt den Kelchinhalt berühren, meistens an, es sei der Kopf
eines Opfertieres als Hinweis auf Christus, das wahre Opferlamm. Nun
hat allerdings die Ostkirche im Konzil von 691 verboten, Christus als

Lamm darzustellen. Dieses Verbot ist auch erst lange nach Rublew
missachtet worden. Es ist weniger wahrscheinlich, dass Rublew hier
eine Ausnahme wäre. Gewisse Reproduktionen scheinen eher einen

Tierkopf zu zeigen, andere eher einen bärtigen Männerkopf. Es wird
auch die Meinung vertreten, es handle sich um den Kopf von Johannes

dem Täufer. Auf seinen Ikonen wird der Vorläufer auch oft mit
der Schale, in der sein Kopf liegt, dargestellt. Eine solche Schale wäre
denn von Rublew in den neuen Zusammenhang übernommen worden.
Der Sinn wäre der, dass so, wie die dem Alten Testament entnommenen

drei Engel nicht die Gottheit selber darstellten, ebenso im Kelch
nicht Christus selber erscheine, sondern ein Sinnbild für ihn, wofür
sich Johannes insofern eignete, als er der letzte Vertreter des Alten
Bundes ist, auch wenn er rein textlich im Neuen Testament erscheint.
Diese Auskunft hat etwas für sich. Sie wirft allerdings Fragen auf, so

vor allem die, warum denn Christus zweimal dargestellt sei, als mittlerer

Engel und im Kelch.
Vielleicht ist aber mit dem Kopf im Kelch - wenn diese Reproduktion

denn stimmt - etwas anderes gemeint, nämlich unser Kopf, d.h.
wir:

Könnte nicht der Gedanke vorliegen, den wir bei geistlichen
Schriftstellern immer wieder finden, etwa bei Tauler, der ihn verspielt
ausdrückt, indem er sagt, der Gläubige sei ein Hirsch, den Christus
jagte, damit er ihm dann beim festlichen Mahl auf silberner Platte

aufgetragen werde? Also so, wie wir Christus im Abendmahl geniessen,
will auch der Herr uns aufnehmen. Etwas anders formuliert es Ignatius

von Antiochien, da er zum Märtyrertod nach Rom gebracht

197



wurde, um den wilden Tieren vorgeworfen zu werden: Er freue sich,
schrieb er, auf den Tod, denn die Zähne der Tiere seien die Mühle, die

aus ihm Brot für Gott machen würden. Nicht gleich durchgeführt,
aber doch der Sache nach, findet sich derselbe Gedanke in der Messe,
da wir beten, dass wir uns selber in den Abendmahlsgaben Gott
darbringen.

Hat Rublew etwa diesen Gedanken dargestellt? Ich sprach darüber
mit einem Studenten aus Belgrad, der dies einem seiner Professoren
berichtete. Dieser meinte, es könne sich unmöglich um einen
Menschenkopf handeln, denn das wäre nicht orthodox. Derselbe Student

zeigte mir eine Miniatur des nämlichen Inhalts der Gastfreundschaft
Abrahams, da nun im Gefäss auf dem Altar eindeutig ein Menschenkopf

dargestellt ist, allerdings nicht unbedingt der Kopf des Johannes

(Manuskript des Joh. VI. Kantakuzenos, ca. 1370, Paris, Bibl. nat. Gr.
1242). Aus Respekt vor seinen Professoren aber wagte er nicht zu
sagen, was er da sah.

Nun konnte ich 1981 in Moskau das Rublewsche Original sehen.

Die Kelchpartie ist schlecht erhalten. Dennoch meinte ich, man könne
die Farbreste nur als Überreste des Bildes eines bärtigen Kopfes
verstehen. In verschiedenen Moskauer Kirchen sah ich zudem Dreifaltig-
keits-Ikonen in der Rublew-Tradition, die eindeutig einen bärtigen
Kopf zeigen.

Nun war ich genügend motiviert, nach der Bedeutung dieses Details
zu suchen. Weitere Dreifaltigkeits-Ikonen mit demselben Detail fand
ich nicht (ausser wiederum solchen der Rublewschen Tradition). Ich
suchte in der Theologie jener Zeit, zuerst beim berühmtesten Theologen

des 14. Jahrhunderts, bei Gregor Palamas, einem Freund des Kaisers

Johannes Kantakuzenos. Dass der Kreis für Palamas ein wichtiges

Motiv darstellt, ist bekannt genug. Doch erst jetzt ging mir auf,
dass dieses Kreisdenken die Kunst beeinfiusst haben könnte - oder
sowohl in der Kunst wie in der Theologie derselben Zeitstimmung
entstammen könnte. Früher findet sich dieses Motiv in der Ikonenkunst

nur schwach. Nach der Mitte des 14. Jahrhunderts aber wird es

für einige Zeit sehr beliebt, so in den hochrangigen Fresken der Peri-

bleptos in Mystra, wo Kantakuzenos nach seiner Absetzung eine Zeit
lang als Mönch lebte, in der Apostelkirche in Thessaloniki, wo Palamas

Erzbischof war, und eben bei Rublew. Die Kreisbewegung ist für
Palamas besonders da von Bedeutung, wo er über das menschliche
Tun beim Beten nachdenkt. So kann er schreiben: «Der Geist (sc. des

Menschen) vollbringt seine Akte nach einer sich selbst umfassenden

198



Bewegung, um ein Wort des Dionysius zu gebrauchen. Er umfasst sich
selbst und wirkt durch sich selbst den Akt, durch den er sich erkennt.
Das nennt Dionysius eine Kreisbewegung. Das aber ist der vornehmste

und wesentlichste Akt des Verstandes, indem er in bestimmten
Augenblicken über sich hinausgeht, um sich mit Gott zu vereinen. Der
Geist, so sagt der hl. Basilius, der sich nicht nach aussen ergiesst,
kommt zu sich selber und erhebt sich so auf einem sicheren Weg zu
Gott.» Mit dem Ausdruck des «über sich hinausgehen» oder «sich zu
Gott erheben» ist nach dem Zusammenhang sicher ein Geschehen
gemeint, das sich innerhalb der Kreisbewegung ereignet. Diese wird
nicht etwa gesprengt. Vielleicht nennt man diese Bewegung allerdings
besser eine Spiralbewegung, gemeint wäre eine, die vor allem nach
innen verläuft. Im zitierten Text haben wir ein recht genaues Gegenbild
auf der Seite des Menschen zu dem, was Rublews Bild auf Gottes
Seite darstellt, da auf Gottes Seite eine Kreisbewegung zu sehen ist,
die zum Menschen führt, während nach dem Text des Palamas im
Menschen eine Kreisbewegung möglich ist, welche zu Gott führt.

Dann fand ich aber auch Stellen, bei welchen Ähnliches im
Zusammenhang mit dem Abendmahl ausgesagt wird. So heisst es: «Christus
wurde unser Bruder, indem er unser Fleisch und Blut annahm und uns
gleichgestellt wurde. Und er hat uns an sich gebunden so wie ein
Gatte seine Gattin, indem er ein einziger Leib wurde mit uns durch
die Gemeinschaft seines Blutes. Er wurde unser Vater durch die
hl. Taufe, welche uns ihm gleich macht, und er nährt uns an seiner

eigenen Brust wie eine zärtliche Mutter ihre Kinder nährt. Komm,
sagt Christus, esst meinen Leib, trinkt mein Blut, so dass ihr nicht nur
nach Gottes Bild geschaffen seid, sondern Götter und Könige werdet,
ewige und himmlische, da ich euch in mir umfasse, ich, euer König
und Gott.» Ähnliche Stellen finden sich mehrfach. So wie Adam und
Eva ein Leib wurden, so auch wir mit Christus im Abendmahl - wie
sich Christus mit uns durch die Menschwerdung vereinigt hat. Es handelt

sich also um zwei Bewegungen: In einer ersten, der Fleischwerdung

des Gottessohnes, wird er uns gleich und eins mit uns, von
denen er das Fleisch nimmt, und in einer zweiten, dem Abendmahl, werden

wir eins mit ihm und ihm gleich, indem wir sein Fleisch erhalten.
Deutlich ist das kreisende Denken. Wenn wir nun aber weniger an

Rublews Bild denken, in welchem das Kreismotiv überdeutlich ist,
sondern an die Miniatur, in der das Kreismotiv fehlt, aber der Kelchinhalt

deutlich ist, so muss doch zugegeben werden, dass von diesem
Kreisdenken her noch nicht deutlich erklärt ist, wieso der Maler den

199



Menschenkopf in das Abendmahlsgefäss legt, einen Menschenkopf,
der eindeutig nicht Christi Kopf ist, eventuell, aber keineswegs
eindeutig, dem Kopf des Vorläufers gleicht.

Palamas schrieb nicht sehr viel über das Abendmahl. Das war aber
ein ausführlich behandeltes Thema bei einem etwas jüngeren Theologen

seiner Zeit, bei Nikolaos Kabasilas. Dieser lebte ca. von 1320 bis

vor 1390. Auch seine Werke waren von grosser Wirkung. Wie bei Palamas

ist auch bei Kabasilas das Kreisdenken von grosser Bedeutung.
Es zeigt sich zwar ein äusserer Unterschied: Palamas hat die Kreisform

sogar auf die Körperhaltung angewendet, die bei einem
bestimmten Gebet einzunehmen ist. Er übernahm dies von andern und
übte es, als ihm entsprechend aufs eifrigste. Wochenlang, ja monatelang

zog er sich in eine abgelegene Mönchszelle zurück, um dort fast
die ganze Zeit in zusammengekrümmter Haltung einen einzigen Satz

unaufhörlich zu wiederholen, den Satz nämlich: «Herr Jesus Christus,
du Sohn Gottes, erbarme dich über mich Sünder.» Der erste Teil des

Satzes wurde beim Einatmen, der zweite beim Ausatmen gesprochen,
wobei die Silben mit dem Herzschlag koordiniert wurden. Das Gebet
wanderte dabei gleichsam vom anfänglichen Ort beim betenden Mund
zur Mitte, zum Herzen.

Kabasilas aber scheint diese Gebetsart nicht gepflegt zu haben. Er
war wahrscheinlich auch weder Mönch noch Geistlicher. Sein Denken
kreist wesentlich um den öffentlichen Gottesdienst der Kirche, besonders

um das Abendmahl. Dieses ist selbstverständlich auch für Palamas

von zentraler Wichtigkeit, doch nimmt es in seinen Schriften
nicht denselben Raum ein.

Wie im Kreisdenken so gleicht Kabasilas dem Palamas auch in der

Wertschätzung des menschlichen Körpers. Während sich diese bei
Palamas u.a. darin zeigt, dass er der Körperhaltung beim Gebet grosse
Bedeutung beimisst, zeigt sie sich bei Kabasilas betont in seinem Denken

über das Abendmahl.
Fast mit Betroffenheit können wir lesen, wie glutvoll und

leidenschaftlich Kabasilas vom Körper und seinen Gefühlen für Christus
schreibt. Der ganze Mensch liebe Christus. Das ist seine Lust, sein
Eros (er schreibt nicht Agape!), sein Wahnsinn, seine Leidenschaft.
Unseren Körper haben wir in Ehren zu halten, denn Christus hat sich
ihm vereinigt wie der Bräutigam der Braut. Christus ist uns näher als
das eigene Herz oder das eigene Haupt. Er wohnt in uns. Daher können

die Heiligen Christi Lichtglanz mit ihrem Körper offenbar werden
lassen. Vor zu strenger Askese hat man sich zu hüten, da sie den Kör-

200



per schwächt und seine Liebeskräfte mindert. Wir dürfen nicht vergessen,

dass Christus in uns ist, mit uns geeinigt, so dass diese unsere
Glieder Christi Glieder sind. Nicht besonnen und gemässigt, so wie
wir die Verwandten lieben, haben wir Christus zu lieben, sondern

grenzenlos und leidenschaftlich. Das ist unsere Lust und Freude.

Dies, dass wir Christus zu lieben haben, wird von Kabasilas mit
verschiedenen Begründungen gestützt. Für uns jetzt besonders interessant
ist die, dass Christus unsere Liebe fordert, weil er sie uns geschenkt
hat. Christus hat uns zuerst geliebt - auch dies wird leidenschaftlich
beschrieben -, er hat uns seine Liebe gegeben und will sie nun zurück
als unsere Liebe. Unsere Liebe ist also nichts anderes als Christi
Liebe. Dieses Beispiel des Kreisdenkens ist nun sehr ähnlich dem, was
Kabasilas über die Abendmahlsgaben schreibt. Da heisst es, dass so,
wie Christus durch die Menschwerdung an unserem Fleisch Anteil
bekam, auch wir durch die Kommunion an seinem Fleisch teilhaben sollen.

Bei dieser Nahrung ist es anders als bei gewöhnlicher Nahrung. Die
gewöhnliche Nahrung nämlich wandelt sich um in die Art des Essenden.

Beim Abendmahl aber geschieht das Umgekehrte. Da wird der
Kommunizierende in die Art des Leibes Christi umgewandelt. Und
von welcher Art ist nun der Leib Christi? Einmal heisst es, es sei der
Leib, der mit den Engeln des Himmels auf den Wolken erscheinen
wird. Dann aber erfahren wir über diesen herrlichen Leib, und dies

mehrfach, folgendes: Da Gottes Sohn Mensch wurde, nahm er das

ganze Menschsein von uns an. Sein ganzes Menschsein stammt von
uns, sowohl sein Geist wie seine Seele und sein Leib. Und wenn er uns
im Abendmahl seinen Leib schenkt, dann gibt er uns, was er von uns

genommen hat. Da das Unsere bei ihm war, wurde es geheilt, vergottet,

eins mit dem Gott-Wort. So erhalten wir das Unsere von Christus
zurück als Leib Gottes, als Seele Gottes und zugleich als Menschliches.

Also: So wie Christus uns seine Liebe gibt und sie zurückerhält als

unsere Liebe, ebenso geben wir ihm unser Menschsein und erhalten es

im Abendmahl zurück als sein Menschsein, das nun geheilt und
vergottet ist. (Hier ist somit der Gedanke, den wir bereits bei Palamas in
den Grundlagen gefunden haben, klar durchgeführt.) So wird uns das

Abendmahl zum Heilmittel.
Wir waren im Mutterleib unglücklich, glaubt Kabasilas, wir werden

geboren, um in dieser Welt unglücklich zu sein, und nun nimmt Christus

unser Menschsein, eint sich völlig damit, heilt es und gibt es uns

201



als unser eigenes Fleisch und Blut, das uns nicht fremd ist, es ist ja das

unsere.
Wenn wir versuchen wollten, diesen Gedanken, dieses Beispiel des

Kreisdenkens jener Zeit, bildhaft darzustellen, so bietet sich bald einmal

an, auf dem Altartisch, auf dem das Angebot für uns bereitliegt,
uns selber zu zeichnen, wir bekommen ja uns. Genau das tut Rublew.

Mit dem Verklingen jener Theologie in der Zeit nach dem Untergang

des Römischen Reiches wird auch in der Malerei dieser
Gedanke vergessen. Die Theologie darbte unter der Türkenherrschaft,
und viele Ikonenmaler waren Analphabeten. Die wenigen Theologen
suchten ihr Rüstzeug weithin im Westen. Russland wurde zwar frei
von der Mongolenherrschaft, brauchte aber noch eine lange Zeit, um
den eigenen theologischen Weg wiederzufinden.

Das erwähnte Kreisdenken wurde kaum weitergeführt. Vielleicht
verdiente es aber doch, neu bedacht zu werden, besonders von Theologen

einer Kirche, die sich als synodale versteht. Die Synodalität hat
Kreischarakter wie alle Gemeinschaft. Ein Ansatz von Kreisdenken ist

uns ja wohl vertraut, so begegnet er uns im Offertoriumsgebet zur
Mischung des Weines mit dem Wasser:

Wie sich das Wasser mit dem Wein verbindet, gibt uns der Kelch
des Heils Anteil an der Gottheit Christi, der unsere menschliche
Natur angenommen hat.

Wettingen Peter Amiet

202


	Rublews Dreifaltigkeits-Ikone und das Abendmahl

