Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 3

Artikel: Le dialogue théologique entre I'Eglise orthodoxe et I'Eglise des vieux-
catholiques

Autor: Lemopoulos, Georges N.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404712

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le dialogue theologique entre
I’Eglise orthodoxe et I’Eglise des vieux-catholiques

Esquisse historique

Dans les années soixante la vie et la réflexion théologique de I'Eglise
orthodoxe ont été marquées par les décisions des conférences panor-
thodoxes (Rhodes 1961, 1963 et 1964; Chambésy 1968). Ces conféren-
ces, ont, entre autres, ouvert la voie permettant les dialogues théologi-
ques bilatéraux. Ainsi, au long des années soixante-dix, la préparation
systematique de ces dialogues s’est développée pour déboucher sur
I'inauguration officielle (avec les Anglicans en 1975; les Vieux-catho-
liques en 1973; les Catholiques-romains en 1980 et les Luthériens en
1981). Les années a venir — fin des années quatre-vingt — seront sans
doute le témoin d’une premiére évaluation du chemin déja parcouru
et des résultats obtenus.

En effet, la I1° Conférence panorthodoxe préconciliaire, réunie a
Chambeésy du 2 au 12 septembre 1982, a décidé d’accorder une prio-
rité aux thémes concernant I’engagement de I’Orthodoxie dans le pro-
cessus du rapprochement et de la réconciliation des Eglises et des
Confessions chrétiennes. Elle a proposé que la prochaine conférence
panorthodoxe préconciliaire se penche et se prononce sur les thémes
suivants:

a) «Les rapports de I’Eglise orthodoxe avec le reste du monde chré-
tien», a savoir les dialogues théologiques bilatéraux en cours ou en
préparation;

b) «L’Orthodoxie et le Mouvement cecuménique», autrement dit
I’engagement des Eglises orthodoxes dans le mouvement cecumeénique
en général et le Conseil ®cuménique des Eglises en particulier; et

¢) «La contribution des Eglises orthodoxes locales a la réalisation
des idéaux chrétiens», c’est-a-dire la participation de I’Orthodoxie au
dialogue cumeénique et au témoignage chrétien actuels a travers sa
vocation pastorale et missionnaire'.

Alors que plusieurs Eglises orthodoxes ont déja prépare des rap-
ports sur ces themes et les ont fait parvenir au Secrétariat pour la pre-

' Cf. La deuxieme Conférence panorthodoxe préconciliaire, in: Episkepsis
13 (1982), N° 279.

161



paration du Concile? et que plusieurs hiérarques et théologiens ortho-
doxes réfléchissent et écrivent sur I’évolution, la problématique et les
perspectives des relations entre les Eglises?, le Centre orthodoxe du
Patriarcat cecuménique a Chambésy a consacré deux de ses séminaires
théologiques internationaux (1984 et 1985) a une premiére étude et
évaluation académique de ces trois thémes*.

Le dialogue théologique entre Orthodoxes et Vieux-catholiques,
mené sous diverses formes depuis plus d’un siécle, occupe dans ’en-
semble des rapports inter-ecclésiaux une place particuliére. Ce dialo-
gue, riche en résultats d’une valeur indiscutablement reconnue, I’est

? Rapports des Eglises d’Antioche et de Russie sur «Les relations des Egli-
ses orthodoxes avec les Anciennes Eglises orientales», de I'Eglise de Grece sur
«L’Orthodoxie et le Mouvement ecumenique», des Eglises de Bulgarie, de
Grece et de Tchécoslovaquie sur «La contribution des Eglises orthodoxes lo-
cales a la realisation des idéaux chrétiens».

3 Nous citons, a titre indicatif, certaines études: Chrysostome (Konstantini-
dis), Métropolite de Myre, Le dialogue entre I'Eglise orthodoxe et les Eglises
de I'Ancien Orient, Appréciations et perspectives, in: Proche Orient Chrétien
30 (1980), 1-4, pp. 14-57; Paulos Gregorios — N. Nissiotis (ed.), Does Chalcedon
divide or unite? Towards Convergence in Orthodox Christology, Geneva,
W.C.C., 1981; J. Kalogirou, Hypomnemata vergangener und gegenwirtiger
Vorgidnge bei dem Orthodox-Altkatholischen theologischen Dialog und seiner
Okumenischen Aufgabe — Mit besonderer Beriicksichtigung der neueren Dis-
kussion iiber die Frage des Ausganges des Heiligen Geistes, Thessaloniki
1981; Dossier: Zuppoin ot xplotiaviky évotta (I'unité des Eglises et le
texte de Munich), in: ZOva&n N° 11, 1984; R. Barringer (ed.), Rome and Con-
stantinople, Essays in the Dialogue of Love, Brookline, Mass., Holy Cross Or-
thodox Press, 1984; Methodios (Fouyas), Archbishop of Thyateira and G. Bri-
tain, Anglicanism ~ Orthodoxy - Roman Catholicism, Brookline, Mass., Holy
Cross Orthodox Press, 1984; Viorel Mehedintu, Offenbarung und Uberliefe-
rung. Neue Moglichkeiten eines Dialogs zwischen der orthodoxen und der
evangelisch-lutherischen Kirche, Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht,
1980; Theodor Nikolaou, Participation in the Mystery of the Church - the Or-
thodox-Lutheran Dialogue, in: The Greek Orthodox Theological Review 28
(1983), 3, pp.255-276; C. Patelos (ed.), The Orthodox Church in the Ecumeni-
cal Movement, Documents and Statements 1902-1975, Geneva, W.C.C. 1975.
Voir aussi les deux études générales: Damaskinos (Papandreou), Métropolite
de Suisse, Les dialogues bilatéraux de I’Eglise orthodoxe avec les autres Com-
munions chrétiennes, in: Irénikon 55 (1984), 4, 451-470; Damaskinos ( Papand-
reou), Métropolite de Suisse, Pastorale des dialogues cecuméniques, in: Epis-
kepsis 15 (1984), N° 326, pp. 16-20.

* Des comptes rendus assez détaillés de ces séminaires sont publiés respecti-
vement, in: Episkepsis 15 (1984), N° 316 et Episkepsis 16 (1985), N° 337. Les
conférences présentées lors de ces séminaires seront publiées dans la Coll.
«Etudes théologiques de Chambésy», des éditions du Centre orthodoxe.

162



aussi en expériences constructives et positives — bien que parfois dou-
loureuses. I1 est alors évident qu’il constituera dans le processus d’éva-
luation des dialogues théologiques bilatéraux une référence certaine
d’importance déterminante.

Pour avoir eu I'’honneur et le privilege de suivre de prés certaines
phases de ce dialogue, je n’ai pu que vouloir connaitre mieux I’histori-
que du chemin déja parcouru. J’ai alors remarqué qu’il existe a son
sujet tres peu de matériel en frangais, et ce depuis que la «Revue In-
ternationale de Théologie» est devenue dés 1911 I'«Internationale
Kirchliche Zeitschrift». D’ou I'idée de donner un bref apercu histori-
que de ce long cheminement (1874-1985) — sans approfondir les ques-
tions théologiques —, une esquisse de la bibliographie déja accumulée
et de conclure avec quelques réflexions personnelles.

I. La voie vers le dialogue théologique officiel (1874-1975)

C’est immédiatement apres leur séparation de Rome - a la suite du
Concile Vatican I — que les Vieux-catholiques ont essayé d’établir des
contacts ecclésiaux officiels avec I’Eglise orthodoxe3. Ils pensaient
que la réunion des Eglises séparées aurait di suivre le méme ordre
chronologique que les grands schismes: leur tiche primordiale était
alors de contacter I’Eglise orthodoxe®. Ils étaient convaincus de pou-
voir tourner leurs regards vers I’Orient orthodoxe sans avoir a désa-
vouer les doctrines qu’ils professaient et leurs institutions’. Réunis au
Congres de Munich en septembre 1871, les Vieux-catholiques décla-

5 Les rapports de I’Eglise orthodoxe avec I’Eglise d’Utrecht — connue aussi
sous I'appellation généralement contestée de «janseniste» — n’étaient pas trés
nombreux, ni trés suivis. Quant aux relations particuliéres entre théologiens
orthodoxes et vieux-catholiques avant et aprés les rapports officiels, un bon
apercu est donné par G. Florovsky, L’eecuménisme au XIX¢ siécle, in: Iréni-
kon 27 (1954), pp.241-274 et 407-447. Voir aussi a ce sujet: Dom Clément Lia-
line, OSB, Vieux-catholiques et Orthodoxes en quéte d’union depuis trois
quarts de siecle, in: Istina 5 (1958), 1, pp.22-56.

8 Cf. E. Michaud, La logique de I’ancien-catholicisme, ses développements
et ses devoirs, in: Révue Internationale de Théologie 18 (1910), pp. 654-655.

7 E. Herzog, Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen
Kirche der Schweiz, in: Internationale Kirchliche Zeitschrift 9 (1919), p.116.
Dans cet article de ’Evéque Herzog on trouve un bon aperg¢u de I'histoire des
rapports entre Vieux-catholiques et Orthodoxes des origines a la veille de la
Premiére Guerre mondiale.

163



raient: «Nous espérons le rétablissement de l'union avec I'Eglise
gréco-orientale et russe, dont la séparation a eu lieu sans motif décisif
et n’est fondée sur aucune divergence dogmatique qui ne puisse étre
aplanie» 8.

Les nombreux appels des Vieux-catholiques ont suscité un enthou-
siasme certain chez plusieurs théologiens orthodoxes qui ont plaidé
sans réserve pour cette union, voyant en elle la justification par excel-
lence d’'un mouvement théologique et ecclésial absolument légitime”°.

Demeuré conservateur par ses positions théologiques, rejetant par
fidelité a I'’Eglise des premiers siecles les prétentions et les dogmes
«destructifs» de I’Eglise de Rome, le Vieux-catholicisme se présentait
comme une Eglise purifiée de ses aspects romains. En plus, il avait
réussi a promouvoir toute une série de principes chers aux Orthodo-
xes: la mise en valeur de I’Eglise locale, la restauration du caractére
communautaire de la liturgie (emploi de la langue du pays dans le
culte, etc.).

Toutefois, ce premier bilan positif n’a pas empéché les Eglises or-
thodoxes a s’interroger sur les implications ecclésiologiques d’une
éventuelle réunion. Les questions posées aux Eglises orthodoxes res-
taient importantes. Certes, les Vieux-catholiques étaient considérés
comme un corps ecclésiastique qui dénongait les theses de I’épiscopat

8 Cf. Stenographischer Bericht iiber die Verhandlungen des Katholiken-
Kongresses, abgehalten vom 22. bis 24. September 1871 in Miinchen, Miinchen
1871, p.40. Les trois premiers congres des Vieux Catholiques — & Munich
(1871), Cologne (1872) et Constance (1873) — se sont penchés sur la question
des relations avec I’Eglise d’Orient et ont tracé les grandes lignes d’un proces-
sus de rapprochement. Le théologien grec Zékos Rhossés rapporte que lors du
Congrés de Munich un long débat fut engagé autour de I'expression «des dif-
férences dogmatiques qui ne sont pas essentielles». Les Professeurs Michelis
(vieux-catholique) et Ossinin (orthodoxe) étaient d’avis qu’il y avait bien de
différences dogmatiques essentielles, comme par exemple celle du «Filioque»,
mais que ces différences pouvaient étre qualifiées de «conciliables» ou de
«surmontables». Cf. Znkov Pwoon, "Exbecic 1@V yevouévov ev talg &v Bovvn
YEVOUEVILS OLVELEVCEOL TEPL EVOOENS TOV EkkAnoi@v 10 1875 npodg v 'le-
pav Tovodov thg 'Exxinociag thg ‘EAAGdog, 'ABfivar, 1875, pp.4-5.

® Ecrivant a Eugéne Michaud, le Professeur grec D. Kyriakos disait: «Selon
moi vous n’avez pas besoin d’étre reconnus comme Eglise orthodoxe par au-
cune autre Eglise; vous étes orthodoxe ipso facto», in: Rév. Int. de Théol. 13
(1905), p.720. D’autre part, dans son ¢tude «Le futur concile de I'Eglise de
Russie, I1I», A. Kireef écrivait: «Pour ce qui me concerne, je ne doute pas plus
de la conformité compléte entre la doctrine dogmatique de I’ancienne Eglise
des huits premiers siécles et celle des anciens-catholiques, et , par conséquent,
de leur orthodoxie», in: Rév. Int. de Théol. 16 (1908), p.102.

164



universel et de 'infaillibilite du Pape, conservait la succession aposto-
lique et professait les points essentiels de la doctrine orthodoxe '°. Ne-
anmoins, suffisait-il de dénoncer le Concile Vatican I, puisque les in-
novations ne dataient pas seulement de 1870? La séparation de Rome
signifiait-elle un véritable «retour» a I'Eglise des premiers siécles?
Une garantie ultérieure, un acte particulier de réconciliation n’étaient-
ils pas indispensables? La sensibilité ecclésiologique — surtout a une
époque ou il n’y avait pas d’expérience profonde de I'unité entre ’Ori-
ent et I’Occident — ’emportait sur la rigueur théologique.

C’est pour cette raison que, de part et d’autre, I'importance du dia-
logue alors engagé résidait dans la possibilité de prouver qu’un rétab-
lissement de I'unité entre deux Eglises, porteuses d’une tradition et
d’un passé historique différents, était réalisable. Le succés éventuel
d’un tel dialogue aurait prouvé qu’il existait un modéle pour remédier
a la séparation entre I’Orient et I’Occident!!.

Ainsi, a 'enthousiasme réciproque des théologiens, manifesté les
premiéres années, a succédé une trés longue marche commune des
Eglises — parfois difficile et épineuse — une marche de connaissance et
de redécouverte mutuelles et ce dans le cadre de plusieurs rencontres
officieuses. Cette marche a abouti au dialogue théologique officiel
entre les deux Eglises, inauguré en 1973, un siécle aprés les premiers
contacts des conférences de Bonn.

Les quatres étapes successives qui ont permis aux deux Eglises de
s’engager dans un dialogue officiel sont les suivantes:

1. Les conférences de Bonn (1874—1875) 2, auxquelles, sur invitation

19 11 est assez caractéristique que le Patriarche Anthime de Constantinople,
répondant a I’Encyclique unioniste de Léon III, «Praelara gratulationis», de
1895, considérait les vieux-catholiques comme une sorte de défenseurs de la
vraie foi en Occident et comme une communauté d’Eglises qui rejettait toutes
les erreurs du Catholicisme-romain et était complétement separée de lui. cf.
Answer of the Great Church of Constantinople to the Papal Encyclical on
Union, Oxford, 1896.

" Cf. Damaskinos (Papandreou), Métropolite de Tranoupolis, Allocution
lors de la VI® session générale de la Commission mixte pour le dialogue entre
les Eglises orthodoxe et vieille-catholique, Moscou-Zagorsk, 15-22 septembre
1981, in: Episkepsis 12 (1981), N°© 259, p.5.

12 F. H. Reusch, Bericht iiber die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn gehal-
tenen Unions-Konferenzen, Bonn, 1875 (la traduction anglaise: Report of the
Union Conferences..., trad. par le Rév. S. Buel avec une préface du Rév. Rob
J.Nevin, New York, 1976); J. Overbeck, Die Bonner Unions-Konferenzen,
Halle, 1876; Znkov Pooon, op. cit.: N. Aauala, "ExbBesig npodg v lepav Zov-
odov mepl t@v v Bévvn menpuyuévov kal kpioig meplt avtdv, ‘Abfvat, 1876.

165



des Vieux-catholiques, ont pris part des théologiens anglicans et or-
thodoxes. Selon certains historiens, le grand nombre des Orthodoxes
présents était en soi un événement d’une signification particuliére '3

Ces conférences tripartites, méme si elles réunissaient des théolo-
giens a titre privé et sans mandat officiel '4, avaient un caractére pro-
fondément ecclésial et théologique'>. A propos de leur objectif, Dél-
linger souligna - en sa qualité de président des travaux — qu’il n’était
question ni d’absorption, ni de fusion des différentes Eglises; il s’agis-
sait d’ceuvrer pour le rétablissement de la communion sur la base du
principe «unitas in necessariis», en respectant, bien entendu, I’identité
de chaque Eglise dans la mesure ou elle n’était pas en contradiction
avec la confession de foi de I’ancienne Eglise'®.

Lors de la conférence de 1874, 14 sujets figuraient a I’ordre du jour.
Les Vieux-catholiques ont accepté, entre autres, le sacrement de con-
fession, le caractére sacrificiel de I’Eucharistie, la griace en tant que
cause primordiale du salut, etc. Ils ont rejeté les doctrines de I'imma-
culée conception, du purgatoire et des indulgences. Une discussion
approfondie s’est finalement engagée a propos des sources de la révé-
lation divine, des livres deutero-canoniques de I’Ancien Testament, de
la traduction de I'Ecriture sainte et de la Liturgie dans les langues
comprises par le peuple, de la succession apostolique dans I’Eglise
d’Angleterre et de la communion des saints.

En 1875, le seul sujet a I'ordre du jour était le Filioque. Les parti-
cipants ont reconnu que son adjonction au Crédo était un acte déli

13 Le Prof. . Kiippers fait remarquer que I’on n’avait plus vu autant de théolo-
giens orthodoxes en Occident depuis le Concile de Florence. W. Kiippers, O¢-
015 Kai mpoontikal 100 dtardyov uetaly [Naiaiokaborik®dv kai ‘OpBoddiwv
(traduit par Th. Nikolaou), in: ['pnyopiog IMaraudg 55 (1973), pp. 13-14. En ef-
fet, vingt théologiens provenant des Eglises de Constantinople, Russie, Serbie,
Roumanie, Gréce et Dalmatie ont participé a la conférence de 1875.

14 Dom Clément Lialine, op.cit., p.27.

13 Dans son allocution d’ouverture, le Prof. Reusch soulignait que les parti-
cipants n’étaient pas présents en tant que ministres ou déelégués de leurs Egli-
ses, mais en tant qu’'individus désirant I'unité de I’Eglise. Il est toutefois inté-
ressant de noter que les professeurs Z.Rhossés et N. Damalas, pour ne citer
que les théologiens grecs, ont présenté au saint Synode de leur Eglise un
compte rendu détaillé des Conférences. Cela donnait, a notre avis, un carac-
tére particulier a leur participation.

16 Cf. Otto Steinwachs, Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus I, in:
IKZ 1 (1911), p.178.

166



béré et que la doctrine de saint Jean Damasceéne — I’Esprit procede
«di’Hyiou» — était acceptée de part et d’autre'’.

Les résultats de ces conférences n’ont été ni spectaculaires, ni déter-
minants, voilés par de nombreux facteurs, dont en particulier: les si¢-
cles de séparation, la situation particuliere des deux partenaires a cette
période de I'histoire, les grandes différences au niveau du langage et,
finalement, la méthodologie adoptée. Pourtant, si I’on considére ces
conférences dans une perspective plus large, on constate que les rap-
ports déja établis entre les deux Eglises, leur volonté de collaborer et
la prise de conscience de part et d’autre qu’une recherche théologique
et ecclésiologique approfondie était indispensable, ont sans doute
constitué une base solide pour I'avenir des relations entre les deux
Eglises '8,

2. Les commissions théologiques de Rotterdam et de St-Petersbourg
(1893-1913)". Apres I'Union des Eglises vieilles-catholiques, deux
commissions théologiques ont été respectivement constituées a Rotter-
dam et a St-Petersbourg. Ces commissions n’ont jamais pu se rencon-
trer: elles ont entrepris un dialogue théologique principalement basé
sur ’éechange de lettres.

'7 Les Vieux-catholiques étaient pleinement satisfaits par les théses de Bonn
sur le Saint Esprit. Quant aux Orthodoxes, malgré le fait que le langage utilisé
était strictement patristique, ils avaient de sérieuses difficultés a accepter la
formulation proposée, cf. J. Langen, Die Trinitarische Lehrdifferenz zwischen
der abendlindischen und morgenldndischen Kirche, Bonn, 1876, p.127.

18 Selon ’Archevéque Andreas Rinkel, «diese Konferenzen waren keine alt-
katholischen Kongresse; es waren vielmehr die ersten 6kumenischen Konfe-
renzen der neuen Zeit, Zusammenkiinfte von Theologen verschiedener Kir-
chen, mit dem ausdriicklichen Zweck, den Weg zur Wiedervereinigung auszu-
finden und anzubahnen (...). Die Bonner Unions-Konferenzen sind ein Vor-
bild fir die spédtere 6kumenische Arbeit geblieben und eine erstrangige Quelle
fir den tiefen wissenschaftlichen Kontakt zwischen der Orthodoxie und den
altkatholischen und anglikanischen Kirchen». Cf. A. Rinkel, Orthodox und
Altkatholisch, in: EOyapiotipiov eic Kabnyntiv "A.AlPilartov, 'Abfval,
1958, pp.2-3. C’est dans un esprit analogue que le Métropolite Maxime de
Sardes et le Prof. V.Istavridis évaluent ces conférences, cf., respectivement,
Maéiuov (Xpiotomodlov), Mntponoiitov Zdépdewv, NoariaiokaBoiikionuog
kai 'OpBodoéia, "ABfvat, 1966, p. 125 et Vasil T. Istavridis, Historical Presup-
positions of the Dialogues, in: Les dialogues cecuméniques hier et aujourd’hui,
Chambésy, les Ed. du Centre orthodoxe (sous presse).

19 Cf. Rév. Int. de Théol.5 (1897), 1-7 et 7 (1899), 1-11; 'ExkAnowactikm
"AMnBewa (Constantinople) des années 1896, 1897 et 1899; Maliuov (Xpioto-
rovAov), Mntponoiitov Lapdewv, op.cit., pp. 137-149 et 161-187.

167



Les questions examinées ont été, notamment, le Filioque, la doctrine
de I'Eucharistie, la validité canonique des évéques vieux-catholiques,
les conciles cecuméniques et la différence entre les dogmes et les opi-
nions théologiques.

Parmi les éléments positifs de cette étape, il faudrait peut-étre citer
la Déclaration d’Utrecht (1889), un texte symbolique des Vieux-catho-
liques d’une grande valeur??, I'’encyclique du Patriarche de Constanti-
nople Jérémie 111 de 'année 1902 et les réponses des Eglises orthodo-
xes locales a cette encyclique?' et, finalement, la déclaration de
I’Eglise de Russie exprimant sa satisfaction quant aux réponses don-
nées par la commission de Rotterdam 2.

20 Texte allemand in: 1KZ 15 (1925), pp.13-15; trad. frangaise, in: Istina 5
(1958), pp.57-58. 11 va de soi que le rejet formel de certaines dogmes de
I’Eglise de Rome et I'affirmation de cette Déclaration que: (...) «nous sommes
fermement attachés a la foi de 'ancienne Eglise telle qu’elle est exprimé dans
les symboles cecumeéniques et les décisions dogmatiques, reconnus de tous, des
Conciles cecuméniques de I’Eglises indivise du premier millénaire», ne pou-
vaient pas laisser les Orthodoxes indifférents. De méme, aux yeux des théolo-
giens orthodoxes, les points 7 et 8 constituaient une véritable exhortation pour
la marche fraternelle vers la réconciliation a travers non seulement des discus-
sions théologiques mais aussi la prédication, I'’enseignement, etc. Ceci ne fai-
sait que confirmer les sentiments de respects que les Vieux-catholiques avaient
pour I'Orthodoxie. Ce point était d’ailleurs repris dans I'Encyclique du Pa-
triarcat cecuménique de I'année 1902 (voir note ci-apres).

2'H nepl 1@V oyécemv @V AVTOKEQAA®V ‘Opbodoiwv EkkAnowdv xatl
nept GArov yevik@v {nmudtov natplapyikn zai cuvodikn ‘Eykiiziiog T00
1902, ai eig a ™V dnavincelg TOV ayiov AVtokepuiomv EKKANGLOV zai 1 avt-
anavinolg 1o Oikovuevikot [Matpiapyetov, Kovotaviivovnoiig, 1904, in:
C. Patelos, op.cit. pp.27-39. Le Patriarcat cecumeénique invitait toutes les Egli-
ses orthodoxes autocéphales a considérer la possibilité d’'une union avec les
Vieux-catholiques, vu, surtout, le fait que leur doctrine n’était pas en grande
opposition a celle de I'Eglise orthodoxe et que les vieux-catholiques avaient a
plusieurs reprises manifesté leur grand respect vis-a-vis de I’Eglise orthodoxe.
Un point trés important — souligné par le Patriarche - était celui du «prosély-
tisme», auquel les Vieux-catholiques étaient aussi sensibles que les Orthodo-
xes et n’avaient jamais considéré les pays orthodoxes comme terre de mission.
En réponse a cet appel du Patriarcat ecuménique, certaines Eglises orthodo-
xes ont exprimé le désir d’un rapprochement et de I'union avec les Vieux-ca-
tholiques; elles proposaient le retour des Vieux-catholiques a I’Eglise ortho-
doxe (Eglise de Jérusalem, Serbie et Monte-Negro). D’autres, ont fait remar-
quer que la doctrine des Vieux-catholiques n’était pas assez explicite pour que
I’on puisse procéder a I'union avec eux (Eglise de Gréce).

2 U. Kiiry, Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an
die altkatholische Rotterdamer Kommission, in: IKZ 58 (1968), pp.29-47. La
déclaration concluait ainsi: «Die Petersburger Kommission erlaubt sich, die

168



Pourtant, I’Eglise orthodoxe entrait dans une période de réflexion
sur les implications ecclésiologiques et canoniques d’une éventuelle
réunion avec les autres Eglises?. Il a été constaté qu’en cas de diver-
gence dogmatique, il est toujours possible de viser un «rapproche-
ment» par la charité. Mais 'unité, elle, présuppose plutdt I’accepta-
tion sans conditions de l’ancienne Eglise indivise. Autrement dit,
I'unité chrétienne implique, d’une part, 'unité dans la foi et la doc-
trine et, d’autre part, I'unité dans la vie de ’Eglise. Ainsi, les Orthodo-
xes n’ont pas hésité d’insister sur deux présupposés essentiels: a) la
possibilité de réaliser la réunion uniquement en prenant en considéra-
tion que ’Eglise universelle du Christ existe dans I’Eglise orthodoxe
d’Orient?4, et b) la nécessité d’avoir une confession de foi - officielle
et explicite — rédigée par les Vieux-catholiques?.

Ce fut surtout le premier point qui a entrainé un certain décourage-
ment parmi les Vieux-catholiques, tandis que lattitude négative de
certains théologiens orthodoxes envers ce dialogue a été, plus tard,
critiquée comme une prédominance des tendances ultra-conservatri-
ces, un manque de prise de position orthodoxe commune et une ab-
sence de toute «stratégie cecumenique» .

Zuversicht auszudriicken, dass die von ihr dargestellten Ausfithrungen nichts
enthalten, was fiir die altkatholischen Theologen schwer annehmbar sei (...).
Die Petersburger Kommission hofft, dass die ldngst ersehnte kirchliche Verei-
nigung jetzt der Verwirklichung nahe sei.»

2 C’était, il ne faut pas 'oublier, une période ou I’Eglise orthodoxe avait
aussi progressé dans son dialogue avec I’Eglise anglicane. La question capitale
qui se posait était alors: qu’était-ce que I’Eglise universelle? Et une autre ques-
tion surgissait aussitot: quelle était la validité des sacrements — surtout du sa-
cerdoce — célébrés en dehors des stricts limites canoniques de I’Eglise? Cf.
G. Florovsky, op.cit.; P. Evdokimov, L’Ecclésiologie orthodoxe au XIX¢ siécle,
in: L’ecclésiologie au XIX¢ siécle, Unam Sanctam 34, Paris, 1960, pp.57-76;
Chr. Androutsos, The Validity of English Ordinations, from an Orthodox Point
of View, Transl. by F. W.Groves Campbell, London, 1902; J. A. Douglas, The
Relations of the Anglican Churches with the Eastern Orthodox, expecially in
regard to Anglican Orders, London, 1921.

# Cf. I'article de I’ Evéque Serge de Jamburg, future patriarche de Moscou.
Qu’est-ce-que nous sépare des anciens-catholiques?, in: Rév. Int. Théol. 12
(1904), pp. 159-190.

% Au sujet de cette proposition, voir I’Encyclique du Patriarcat cecuménique
de I’année 1902. Les Vieux-catholiques font remarquer qu’ils n’ont pas été of-
ficiellement informés de cette proposition et, par conséquent, n’ont pas pré-
paré un tel document; cf. W. Kiippers, op.cit., p.17.

» Cf. Maiuov (Xprotoroviov), Mntponoiitov Zépdewy, op.cit. pp.10-11.

169



La situation socio-politique de I’Europe a la veille de la Premiére
Guerre mondiale a empéché I'approfondissement et 1’évaluation du
travail accompli ou des questions soulevées pendant cette étape.

3. 1920-1950. Cette troisiéme étape des relations est caractérisée par
deux points essentiels: elle se déroule dans le contexte général du
mouvement cecuménique?’, chaleureusement accueilli par les deux
Eglises, et, du coté orthodoxe, sur les initiatives et sous la direction du
Patriarcat cecuménique 28,

Une commission préparatoire du futur concile panorthodoxe, réu-
nie en 1930 au Mont-Athos a chaleureusement recommandé la colla-
boration et le rapprochement des deux Eglises?.

L’événement le plus marquant de cette €tape a €té, sans aucun
doute, la conférence de Bonn de 19313° Des théologiens orthodoxes

¥7 Pour ne citer qu’'un exemple, mentionnons la rencontre entre Orthodoxes
et Vieux-catholiques lors de la préparation du Congrés mondial des chrétiens
(Genéve, 30 juillet — 8 aott 1920). Sur I'initiative des Orthodoxes présents a
cette réunion préparatoire des discussions ont eu lieu entre les deux parties;
cf. A. IMaradorovAov, H Exkinoia tiig 'EALGS0g Evavtl Bendtov navopBodo-
Eov évilapépovtog Katd Tov K aidva, @socaiovikn, 1975, p. 109. Les répon-
ses des Vieux-catholiques ont été satisfaisantes et leur désire de se rapprocher
a I’Orthodoxie manifeste. C’est alors que les Orthodoxes présents ont décide et
promis de faire leur mieux aupres de leurs Eglises afin que les contacts soient
poursuivis; cf. @.A. Xpayka, 'Exkinociag tiig ‘EAAGdog lotopia €k nmydv
ayevddv, 1817-1967, 'Abfval, vol.2, p.913.

2 W. Kiippers, op.cit., p.19. Ce point est particulierement important. C’est
sans doute I’Eglise de Russie qui a joué un grand role lors de I'établissement
des premiers contacts avec les Vieux-catholiques. Le Patriarcat cecumeénique
non seulement a poursuivi cette tache de I'Eglise de Russie, en grande diffi-
culté en cette période, mais a donné au dialogue son fondement officiel en
applicant — ainsi que son devoir et son pouvoir ’exigeaient — la procédure ca-
nonique panorthodoxe. :

“Tpuktka ¢ [lpokutupktikils Emtponiic t@v ayiov ‘OpbBodocwv
‘EkkAnoi@v tijg cuveibotong £v tf &v ‘Ayio "Opel lepd Meyio to0 Batone-
diov (8-23 ’lovviov 1930), év Kovotavtivoundiet, 1930, p. 144.

30 Alo oyéoeic 1@V 'Exkkinoidv 'Opboddiov kat [MararokaBorikiic — Kart-
apTiondg Kowig BEoroyIKTG EMLTPOTTG POg LEAETNV &Nd KOwvoD Tod Epyov
TG MPOCEYYioE®S ®al T Evooeng, in: 'OpBodoia 6 (1931), pp. 504-617; I'ep-
uavou (ZtpnvomovAou), "Apyleniokomov Quateipov, Tlpaktikd T@®V GuVE-
oplaoewv tig Mulatokaborikiic #al thg 'Opbododov Emvtponic katd Thv
ouvdldoKkeyLy TNV vevouevny ti) 271 xai 281 'Oktofpiov 1931 &v Bovvry, in:
'‘OpbBodotio 7 (1932), pp-156-162 et 210-213; A. Kiiry, Bericht iiber die Ver-
handlungen der altkatholischen und der orthodoxen Kommission in Bonn am
27. und 28. Oktober 1931, in: IKZ 22 (1932), pp. 18-27; Maéiuov (Xpiotonov-
Aov), MntponoAiitov Zapdewv, op.cit., pp. 149-156.

170



et vieux-catholiques y ont discuté treize sujets, notamment, les Symbo-
les de Foi, la Tradition, le Canon des saintes Ecritures, I'Ecclésiologie,
la succession apostolique, etc.

Du cdété orthodoxe, 1l a été souligné que les résultats de cette ren-
contre, ainsi que la Déclaration d’Utrecht feraient I’objet d’une étude
approfondie lors du présynode qui se réunirait a Mont-Athos?3'. La
grande majorité des délégués orthodoxes avait lors des discussions le
sentiment qu’entre les deux Eglises il y avait un parfait accord en ce
qui concerne les points essentiels 2. Ceci était plutdét di au fait que les
discussions s’étaient plus ou moins déroulées dans le nouveau style de
la commission «Foi et Constitution», & savoir ’énumeération des points
communs et des points de divergence. Autrement dit, encore une fois,
la question importante de la conscience que chaque Eglise avait
d’elle-méme n’a pas été officiellement posée. C’est pour cela que les
possibilités d’'une réunion ont été considérées de nouveau avec un tres
grand optimisme .

Pourtant, ’accord d’intercommunion signé quelques mois aupara-
vant entre les Vieux-catholiques et les Anglicans était passé sinon ina-
per¢u, du moins n’avait-on pas parlé?4. Il constitue encore de nos
jours une des difficultés les plus sérieuses a surmonter*>.

31 Cf. "ExBeotg 100 Mntponoiitov Tpikkng xal Ztaydv [oivkdprov npog
mv 1. Zovodov tiig 'ExkAnolag thg ‘EALGdOC, in: O. A. ZtpayKa, op.cit., vol. 3,
pp. 1892-1897.

32 Germanos (Strinopoulos), Erzbischof von Thyateira, Die Beziechungen der
orthodoxen Kirche zu den anderen Kirchen, in: «Ekklesia», hrsg. von
Fr.Siegm. Schultze, Bd. X, p. 149.

3 Iepuavod (Ltpnvoroviov), ApyxiemoxoOnov Ouateipov, Muctnplaxm
Kowovia petald TNoralokaBoiik®v xal ‘Ayyiikavev, in: ‘OpBodoiia 7
(1932); Maliuov (Xpioromovdov), Mntponoritov Lapdewv, op.cit., p. 155.

3% Cf. Basile (Krivocheine), Archevéque de Bruxelles, Le XIX¢ Congrés inter-
national des Vieux-catholiques a Vienne, in: Messager de I’Exarchat du Pa-
triarche Russe en Europe occidentale 13 (1965), pp.203ff.; Damaskinos (Pa-
pandreou), Métropolite de Tranoupolis, Allocution lors de la V¢ Assemblée
pléniére de la Commission théologique mixte Orthodoxe - Vieille-catholique,
in: Episkepsis 14 (1983), N° 302 pp.3—4; Th. Nikolaou, Gesamtwiirdigung der
Methode und der Ergebnisse der bilateralen Dialoge, in: Les dialogues cecu-
méniques hier et aujourd'hui, Chambésy, les Ed. du Centre orthodoxe (sous
presse).

35 Liste des themes du saint et grand Concile, établie par la 1™ Conférence
panorthodoxe a Rhodes (1961), in: Commission préparatoire, Etude des thé-
mes de la premiere étape, Contacts 1972, suppl. au N° 80, p.62; Tentative
Agenda for the Pan-orthodox Meetings of Rhodes, in: Diakonia 1 (1966), 2,

171



4. 1961-1975. La quatriéme et derniére étape est, peut-étre, la plus
décisive pour les relations entre les deux Eglises. C’est la période
d’une préparation et d’'une marche consciente vers I'inauguration du
dialogue théologique officiel. Elle est marquée, du cote orthodoxe,
par les décisions des conférences panorthodoxes et, du coté vieux-ca-
tholique, par la préparation de textes dogmatiques importants mis au
service du dialogue. A cela faudrait-il sans doute ajouter la création
de commissions préparatoires de part et d’autre ainsi que les réunions
d’une commission mixte de coordination et de préparation, facteurs
qui ont rendu possible I'inauguration du dialogue théologique officiel.

La I Conférence panorthodoxe, réunie a Rhodes en 1961, a inscrit
parmi les themes du futur concile: «Orthodoxie et Vieux-catholiques.
Promouvoir les relations avec eux dans I'esprit des conversations
théologiques ayant eu lieu jusqu’a présent et leur tendance en faveur
de I'union avec I’Orthodoxie» 3.

Deux ans plus tard, en 1963, la 3¢ Conférence panorthodoxe, réunie
également a Rhodes, a décidé quant a elle: «la formation immédiate
d’une commission théologique interorthodoxe (...), ’élaboration systé-
matique par cette commission des positions orthodoxes en vue des fu-
tures discussions théologiques (...) et le commencement des discus-
sions avec la commission théologique correspondante de I’Eglise
vieille-catholique, aprés commun accord des intéressés» 37.

La commission interorthodoxe ainsi créée a réalisé une premiére

p.75. Voir aussi: W.Kiippers, Die Panorthodoxe Konferenz in Rhodos, in:
IKZ 52 (1962), pp.38—47.

36 G. Dejaifve, SJ, La 3¢ Conférence panorthodoxe de Rhodes, in: Nouvelle
Revue Théologique 87 (1965), p.127; Decisions and Closing Message of the
Third Pan-orthodox Conference of Rhodes, in: Diakonia l (1966), 2,
pp-90-91. Voir aussi: J. Karmiris, Die Dritte Panorthodoxe Konferenz von
Rhodos. Der Dialog zwischen der orthodox-katholischen und der altkatholi-
schen Kirche, in: IKZ 57 (1967), pp. 70-82.

37 J. Karmiris, Bericht der in Belgrad vom 1.-15.September tagenden inter-
orthodoxen theologischen Kommission fiir den Dialog mit den Altkatholiken,
in: IKZ 57 (1967), pp.110-119; 1. Kapuipn, 'Opbodoiia xai INariaiokaboil-
wwouog, Tevyog [, 'ABfval, 1966, Athenagoras (Kokkinakis), Archbishop of
Thyateira, The Fourth Pan-orthodox Conference, Belgrade 1966 — Introduc-
tion to the theological dialogue of Anglicans and Orthodox, Athens, 1967;
V. Kesich, The Resolutions of the Belgrade Conference — Orthodox, Anglicans,
Old Catholics, in: St Vladimir’s Seminary Quarterly 11 (1967), 2, pp.96-99;
Robert Stephanopoulos, Reaction to the Belgrade Resolution, in: St. Vladimir’s
Seminary Quarterly 11 (1967), 2, pp. 100-103.

172



réunion a Belgrade en 19663¢. Une fois encore la méthode de I’énu-
meération des points communs et des divergences a été suivie. Néan-
moins, la commission a renouvelé la proposition du Patriarche cecu-
ménique Jérémie: inviter I’Eglise vieille-catholique a rédiger une con-
fession de foi officielle. Cette réunion — appelée a tort par certains
4¢ Conférence panorthodoxe — chargée d’étudier aussi la question du
dialogue avec les Anglicans, a malheureusement suscité un certain
malaise parmi les Vieux-catholiques. L’Evéque Urs Kiiry a exprimeé
I’amertume de son Eglise devant I’énumération de certains points de
divergence depuis longtemps dépassés par I’Eglise et la théologie des
vieux-catholiques mais aussi parce que son Eglise a pris connaissance
du rapport et des décisions de la réunion uniquement par la presse3®.

Ainsi, 'invitation a rédiger une confession de foi a été répétée deux
ans plus tard, en 1968, par la IV® Conférence panorthodoxe, réunie a
Chambeésy. Une lecture attentive des décisions de cette conférence re-
veéle que, du cdté orthodoxe, la préparation de certains dialogues théo-

38 Cf. Memorandum de I'Evéque Urs Kiiry, traduit en grec et publié par le
Prof. Kalogirou, 7. Kadoynpov, 'Evnuepotikai slionyhoeig xata v B’ Ald-
okeyv g AlopBodoEov Oeoroyikiic 'Enttponiic £ni to0 Altaddyov peTd TOV
[TolaokaBoilk®y xoi vedTata cuvaef taraokaborikd keipeva, Oeocoalo-
vikn, 1971, p.60.

** A cause de son importance, nous citons ici un large extrait de cette déci-
sion. Elle sera, en effet, du co6té orthodoxe, la base de toute relation future:
«(a)Que la Commission théologique interorthodoxe (...) continue a préparer le
dialogue. C’est cette commission qui ménera le dialogue quand le temps vien-
dra. (b) Tenant compte que les Vieux-catholiques (...) n’ont pas présenté de
doctrine stable en certains points et n’ont pas informé entiérement les Ortho-
doxes sur I’ensemble de leur doctrine, que I’Archevéque d’Utrecht soit prié par
le Patriarche cecuménique d’envoyer ou d’indiquer leurs textes revétus d’un
caractere dogmatique et symbolique et que les Vieux-catholiques soient priés
de rédiger, si possible, une confession de leur foi officielle, claire et exacte,
editée et signée par un concile de leurs évéques et pasteurs. (¢) Qu’au moment
de commencer le dialogue par la rencontre des commissions vieille-catholique
et interorthodoxe réunies dans ce but et avant d’entrer dans les débats quant
aux themes particuliers, il soit clarifié si I’accord conclu en 1931 entre les Egli-
ses vieille-catholique et anglicane sur la communion eucharistique, ainsi que
I’extension de cette communion de I’Eglise vieille-catholique a I’Eglise auto-
nome des Philippines et aux Eglises réformées du Portugal et de I'Espagne (...)
ne constitue pas un obstacle insurmontable pour I'union des Eglises vieille-ca-
tholique et orthodoxe.», in: Synodica VI, Chambeésy-Genéve, les Ed. du Cen-
tre orthodoxe, 1982, pp. 130-131.

173



logiques bilatéraux se trouvait déja trés avancée. Parmi ces dialogues
figurait tout naturellement celui avec I’Eglise vieille-catholique %°.
Devant une telle prise de position orthodoxe — a la fois ferme et ex-
plicite, communiquée cette fois officiellement par le Patriarche cecu-
meénique a I’Archevéque d’Utrecht®! — I’Eglise vieille-catholique a ac-
céléré les démarches de son c6té. En premier lieu, elle a créé une com-
mission préparatoire — analogue a celle réunie a Belgrade — qui a
elaboré un programme pour le dialogue officiel en préparation*2. En-
suite, elle a rédigé et présenté au Patriarche cecuménique — et donc a
toutes les Eglises orthodoxes — une confession de foi*, une déclara-
tion sur le Filioque** et une déclaration sur la primauté dans I’Eglise 5.
Ces textes — importants de par leur contenu théologique, ayant de plus
un caractere de document ecclésial officiel sous forme de lettre épis-
copale de foi* — ont joué sans aucun doute un role décisif dans la pré-
paration et le commencement du dialogue théologique officiel ¥7.

“ Cf. W. Kiippers, op.cit., p.23.

“' Dokumente zur Vorbereitung des altkatholisch-orthodoxen Dialogs -
Vorschlag eines Arbeitsprogrammes fiir die gemischte altkatholisch-orthodoxe
Kommission, Bonn, 25. April 1967, in: IKZ 57 (1967), pp. 65 ff. Ce programme
de travail contient un grand nombre de points communs avec les décisions de
la 4¢ Conférence panorthodoxe que nous avons déja citées. Cela révéle 'exis-
tence d’un consensus, du moins dans le domaine de la méthodologie.

42 «Der Glaubensbrief der Bischofskonferenz 1969 iiber das alt-katholische
Bekenntnis», in: W. Krahl, Okumenischer Katholizismus. Altkatholische Ori-
entierungspunkte und Texte aus zwei Jahrtausenden, Bonn, 1970, pp. 156-158.

* «Die Erklarung der Bischofskonferenz 1969 zur Filioque-Frage», in:
W. Krahl, op.cit., pp. 158-159.

# «Die Erkldarung der Bischofskonferenz 1970 iiber den Primat in der Kir-
che», in: W.Krahl, op.cit., pp.159-161. Le Meétropolite Stylianos (Harkiana-
kis) a publié une premiere traduction de ces textes. Le Prof. Kalogirou, quant
a lui, a publié la traduction des troix textes qu’il a commentés lors de la réu-
nion de la commission interorthodoxe a Chambeésy (16-24 octobre 1970). Voir
respectivement: Zrvdiavor (Xapkiavakt), Mntponoiitov Miintounoiewg, ‘H
Ond 1 MolatokaBorikiic Exkinolag €nionuog énidooig ‘Ouoroviag Ii-
otewg €ig 10 Oixkovuevikov [latpuapyeiov, in: Kinpovouia 3 (1971),
pp- 193-206; 1. Kaloyipov, Evnuepotikai eionynoeig xatd v B” Atdokeyv
v AlopBoddcov Oeoroyikic Emtponic..., p.22-57.

* W. Kiippers, op.cit., p.23.

s . Kapuipn, 'H 'OpBodoiog 'Exkincia év Siahdy UETG TV £TEPOOOLW®YV,
‘ABfivat, 1975, p.36. Dans son rapport, la Commission théologique interortho-
doxe souligne «que tout ce que le Synode des Vieux-catholiques déclare dans
la Confession de foi est en principe conforme a la doctrine orthodoxe, mais il
n’épuise pas le sujet», qu'«elle accepte avec satisfaction la nouvelle déclara-
tion des Vieux-catholiques sur le Filioque», que «le probléme de la canonicité

174



Par ces textes, I'Eglise vieille-catholique répondait — et de maniére
plus que satisfaisante — a une demande précise des Orthodoxes.
Ceux-ci avaient a plusieurs reprises formulé leurs considérations ec-
clésiologiques concernant I’engagement de I’Eglise orthodoxe dans le
mouvement cecuménique et ses relations avec les autres Eglises et
Confessions chrétiennes®. Ainsi, il ne restait plus d’obstacle majeur
susceptible de retarder le commencement du dialogue théologique of-
ficiel entre les deux Eglises.

En effet, la commission interorthodoxe préparatoire — réunie de
nouveau a Geneve en 1970%° et a Bonn en 1971°° — a examiné le che-

de la hierarchie d’Utrecht et de la hiérarchie vieille-catholique qui en est issue
ne constitue pas un obstacle insurmontable au dialogue futur» et, finalement,
que «les divergences de mode et de temps de la célébration de certains sacre-
ments et d’autres encore concernant les us et les coutumes ne constituent pas
des obstacles substantiels a I'union des deux Eglises recherchée par le dialo-
gue»; cf. Episkepsis 1 (1970), N° 17, pp. 17-19.

4 Pour avoir une image de ces considérations ecclésiologiques, a part les
documents officiels et les études de certains représentants des Eglises orthodo-
xes publiés par C. Patelos, op.cit., on pourrait voir, entre autres: H. Alivisatos,
De I'unité dans I’Eglise orthodoxe, in: Istina 8 (1961-2), pp.67ff.; B. Exarchos,
Christliche Einheit und Einigung der Christen vom Standpunkt der Orthodo-
xen Kirche aus, in: Ogoloyia 35 (1964), pp.26ff.; A. Schmemann, Unity, divi-
sion, reunion in the light of Orthodox Ecclesiology, in: @goloyia 22 (1951),
pp-22ff.; L. Zankow, Einheit ohne Vereinigung, Stuttgart, 1959.

4 Conclusions de la Commission théologique interorthodoxe sur le dialo-
gue avec les Vieux-catholiques, in: Episkepsis 1 (1970), N° 17, pp.7-9; J. Kar-
miris, Bericht der in Genf-Chambésy vom 16. bis 24. Oktober 1970 zusammen-
getretenen stdndigen interorthodoxen Kommission fiir den Dialog mit den
Altkatholiken, in: IKZ 61 (1971), pp.71-74; . Kapuipn, 'OpBodoiio zal [Na-
AaokaBorikionog, Tevyxog 111, "ABfvat, 1970; 1. Kaloynpov, 'Eviuepotikal
ELONYNOELS...

% Rapport de la commission théologique interorthodoxe permanente pour
le dialogue avec les Vieux-catholiques, Bonn 22-30 juin 1971, in: Episkepsis 2
(1971), N° 43, pp. 16-18: J. Karmiris, Bericht der in Bonn vom 22. bis 30.Juni
zusammengetretenen stdndigen interorthodoxen Kommission fiir den Dialog
mit den Altkatholiken, in: IKZ 62 (1972), pp. 83-86; 1. Kapuipn, ‘OpBodotia
zat MNMoarookaBoiikiouog, Tedyog IV, 'ABfivan, 1972; German, Bishop of
Vienna, Session of the Pan-orthodox Commission on Dialogue with Old Ca-
tholics, in: Journal of the Moscow Patriarchate 1972, N° 5, pp.60-64.

30 1. Kapuipn, 'OpBodoéia zat [NaiarokaBolikionog, Tedyxog V, "Abfval,
1973; G. Skobei, On the Orthodox-Old-Catholic Dialogue, in: Journal of the
Moscow Patriarche 1974, N° 1, pp.62-65; Darlegung der gemischten theologi-
schen Kommission fiir den Dialog zwischen den Orthodoxen und Altkatholi-
ken, die sich vom 9.-14.Juli 1973 im Interorthodoxen Zentrum von Athen ver-
sammelt hatten, in Orthodoxe Stimme 1973, N° 3, pp.33-36.

175



min parcouru; elle est parvenue a la conclusion que sa tache était suf-
fisamment avancée pour que le dialogue officiel commence.

II. Le contexte du dialogue officiel

Avec l'accord et I'approbation des deux Eglises, une commission
mixte de coordination et de préparation s’est réunie a Athénes en
197351, Cette commission est arrivée a la conclusion que la phase pré-
paratoire du dialogue avait pris fin. Elle a donc fixé le contexte et la
procédure pour le déroulement et le développement ultérieurs du dia-
logue comme suit:

a) chaque partie présentera sur chacun des sujets a ’ordre du jour
un avant-projet sous forme de mémorandum ou de bref exposé résu-
mant sa doctrine;

b) ces avant-projets seront confiés a une sous-commission pour une
étude approfondie et la rédaction d’un projet de texte commun;

C) ce texte sera examiné, discuté, approuvé et signé par ’Assemblée
générale de la commission mixte;

d) le texte approuvé et signé par les membres de la commission
mixte sera présenté aux autorités ecclésiastiques respectives pour rati-
fication 2.

La deuxieme tache de la commission de coordination a été de pré-
parer le catalogue des thémes qui feraient I'objet d’étude lors de la
premiere Assemblée générale de la commission mixte’3. Ce catalogue
contenait les themes suivants:

1. Théologie — Révélation (Ecriture sainte, Tradition); le canon des
Ecritures bibliques; le dogme de la Trinité.

2. Christologie — L’incarnation du Verbe éternel de Dieu; 'union
hypostatique; la doctrine de la Mére de Dieu (Théotokos) et les doc-
trines relatives divergentes.

3. Ecclésiologie — La substance et les marques de I’Eglise; I'unité de
I'Eglise et des Eglises locales; les limites de I'Eglise; 'autorité de

31 Exposé de la Commission théologique mixte pour le dialogue entre Or-
thodoxes et Vieux-catholiques réunie au Centre interorthodoxe d’Athénes,
9-14 juillet 1973, in: Episkepsis 4 (1973), N° 81, pp.22-24.

52 On est tenté de signaler le grand optimisme des membres de la Commis-
sion, profondément convaincus de pouvoir traiter un si grand nombre de the-
mes en une seule réunion!

53 Exposé de la Commission..., in: Episkepsis 4 (1973), N° 81, p.23.

176



’Eglise et dans I’Eglise; I'infaillibilit¢ de I’Eglise; les sept conciles
cecumeéniques et les conciles locaux sanctionnés par eux; ’obligation
de la succession apostolique et la canonicité de la hiérarchie de
’Eglise vieille-catholique; la primauté ecclésiastique; le probléeme de
'intercommunion *3,

Apres une longue préparation, pleine d’enthousiasmes et de décou-
ragements, d’optimisme et de désillusions, d’approfondissement théo-
logique en commun et de malentendus suscités par les faiblesses et les
erreurs humaines, le dialogue théologique officiel entre les deux Egli-
ses — orthodoxe et vieille-catholique — a été inaugureé.

I1I1. Le dialogue officiel (1975-1985)

C’est donc sous le signe d’un passé riche’* et avec le sentiment pro-
fond d’une grande responsabilité vis-a-vis de ce lourd héritage que les
membres de la commission théologique mixte se sont réunis pour la
premiére fois 8 Chambésy-Genéve, au Centre orthodoxe du Patriarcat
ccumeénique, du 20 au 28 aout 1975.

La longue période de préparation de ce dialogue a porté ses fruits>>.
Lors de la premiére Assemblée pléniére*®, la commission a examiné les
trois points du chapitre «Théologie» et les deux premiers points de la
«Christologie». Elle a préparé cing textes communs, soumis, selon les
décisions précédentes, aux autorités respectives pour ratification: (1)
La révélation divine et sa transmission, (2) le canon des saintes Ecritu-

4 Voir a ce sujet: Chr. Oeyen, Chronologisch-Bibliographische Ubersicht
der Unionsverhandlungen zwischen der orthodoxen Kirche des Ostens und
der altkatholischen Kirche der Utrechter Union, in: IKZ 57 (1967), pp.20-51.

35 Cf. W.Kiippers, Orthodox-Altkatholischer Dialog, in: IKZ 68 (1978),
pp.2—47. L’auteur fait remarquer que la préparation de cing textes communs
lors d’une seule réunion ne pourrait étre que la moisson d'une préparation
échéllonnée sur presqu’un siécle.

¢ Accord entre Orthodoxes et Vieux-catholiques sur des points théologi-
ques, in: Episkepsis 6 (1970), N° 130, pp.2—4: The First Official Session of the
Mixed Theological Commission on the Orthodox—Old-Catholic Dialogue, in:
Journal of the Moscow Patriarchate 1975, N° 11, pp.69ff. et 1976, N° 1,
pp.48-53; 1 Kapuipn, 'OpBodolia zai INourookaBorikiouog, Tevyxog VIII,
‘Abfval, 1975; Hapbeviov (Kotvidn), Mntpomoiitov KapBayévng, 'O Aldro-
vog ué toug llaraiokaBoiikove, in: ExkkAnciactikog @apog 58 (1976), 1,
pp-25-40. Voir aussi: Irénikon 48 (1974), 4, pp.512-516.

177



res, (3) la sainte Trinité, (4) I'incarnation du Verbe de Dieu, et (5)
'union hypostatique des deux natures du Christ¥’.

Pour mettre en ¢vidence les rapports entre la Révélation divine et la
Tradition, la commission a repris dans son texte les paroles de Saint-
Basile le Grand: «Ecriture et Tradition ne sont pas des porteurs diffé-
rents de la Révélation divine, mais différentes maniéres d’exprimer
une seule tradition apostolique. Il n’est pas question non plus que
'une soit supérieure a I'autre. Toutes deux ont la méme valeur pour la
piété» (Sur le Saint-Esprit 27, 2).

Quant au canon de I’Ecriture, les textes communs font une diffé-
rence entre les vingt-deux livres du canon hébraique de I’Ancien Tes-
tament et les dix livres dits «anagignoskomena». Pour certains livres
(I Esdras et III Maccabées), la commission vieille-catholique a for-
mulé quelques réserves en précisant qu’ils ne sont pas rejetés par
I’Eglise vieille-catholique mais qu’ils ne se trouvent pas dans les tables
des livres des Ecritures tirées de la tradition latine ancienne.

Sur la doctrine de la Sainte-Trinité, et plus particuliérement sur
celle de I’Esprit, les membres de la commission mixte font nettement
cause commune. Ainsi, ils soulignent dans leur texte: «(...) en ce qui
concerne le Saint-Esprit, il est enseigné par I’Ecriture sainte et le 11¢

57 Nous ne donnerons pas les références exactes de la publication de tous
les textes prepares par les Assemblées plénieres de la Commission. Nous men-
tionnerons simplement que tous les textes ont €té publiés en allemand par la
revue Internationale Kirchliche Zeitschrift, en grec et en francais par le bulletin
Episkepsis. Une traduction en russe et en anglais de plusieurs textes in: Journal
of the Moscow Patriarchate. Une traduction, également en anglais, de plusieurs
textes, in: H. Meyer/L. Vischer, Growth in Agreement, Reports and Agreed
Statements of Ecumenical Conversations on a World Level, New York/Ge-
neva, Paulist Press/W.C.C., 1984, pp. 389—419. Une traduction en espagnol
des textes communs des quatre premiéres Assemblées générales, in: Dialogo
Ecumenico 20 (1985), N° 66, pp.93-124. Une traduction en italien des textes
des trois derniéres assemblées, in: Notizie Ortodosse I (1979), 6, pp.32-35; 3
(1981), 28, pp.36—42 et 6 (1983), 51, pp. 19-24. Nous saisissons [’occasion pour
souligner que tous les textes de la Commission ont été publiés en roumain
dans la révue Ortodoxia et que cette méme révue avec Biserica Orthodoxa Ro-
mana contiennent un grand nombre d’articles et d’études au sujet de ce dialo-
gue. Signalons encore le recueil bibliographique des J. F. Puglisi/ S. J. Voicu, A
Bibliography of Interchurch and Interconfessional Theological Dialogues,
Rome, Centro Pro Unione, 1984, qui donne (pp.193-199) une bibliographie
assez complete de ce dialogue; le consulter surtout pour les articles et comp-
tes-rendus au sujet des réunions de la sous-commission qui ne sont pas inclus
dans notre étude.

178



concile cecuménique et, en général, par ’Eglise ancienne, que I’Esprit
procéde du Pére, source et principe de la divinité, en tirant son exis-
tence et sa procession éternelle uniquement du Pére et son apparition,
sa manifestation, sa luminosité ou son envoi dans le temps au monde
par le Fils.»

Finalement, les deux textes suivants reprennent les grandes lignes
de la christologie des conciles cecuméniques et prouvent que les posi-
tions respectives des deux Eglises n’ont aucune difficulté a se rallier.

S’il fallait donner le profil de ces textes — et ceci reste vrai pour les
textes préparés par la suite — on pourrait dire qu’il s’agit de documents
brefs mais substantiels, qui résument de maniére excellente la doctrine
commune aux deux Eglises. L’accent est toujours mis sur ’essentiel,
c’est-a-dire sur ce qui doit étre préservé a tout prix. Autrement dit, ce
sont toujours les données fondamentales de la foi apostolique qui ser-
vent de critére indispensable, données soigneusement distinguées de
simples opinions théologiques exprimées dans le passé et aujourd’hui.
Ainsi, aprés avoir démontré que le sujet examiné est indéniablement
fondé sur la Bible, chaque texte développe I’enracinement de la doc-
trine en question dans la tradition des Péres, aussi bien orientaux
qu’occidentaux, et de ’Eglise indivise pour conclure sur la compré-
hension actuelle de cette méme doctrine et son caractére existentiel
dans la conscience, la théologie, la vie liturgique et la spiritualité de
chaque Eglise.

Il serait sans doute juste d’ajouter qu’il ne s’agit point de textes de-
scriptifs constatant et dévéloppant les points de convergence ou de
controverse, mais de textes de consensus théologique remarquables.
En fait, ils constituent une sorte de confession commune de foi des
deux Eglises sur un chapitre précis. Les membres de la commission
mixte ont démontré qu’ils étaient parfaitement conscients du fait que
leur but n’était pas ’analyse minutieuse ou formaliste des questions a
traiter, mais la recherche de I’enseignement commun aux deux tradi-
tions dans le but d’aboutir au rapprochement et a 'union des deux
Eglises. D’ou la note a la fin de chaque texte adopté a 'unanimité;
«ce qui a été dit plus haut sur (...), constitue, d’aprés notre commission
théologique orthodoxe — vieille-catholique, I’enseignement aussi bien
de I’Eglise orthodoxe que de I’Eglise vieille-catholique». Commentant
cette note, un hiérarque orthodoxe faisait remarquer: «En lisant cette
phrase, qui rappelle des définitions et des décisions des anciens conci-
les — «C’est ainsi que nous pensons, ainsi que nous parlons, ainsi que
nous proclamons (...)» (Tome synodal du VII¢ concile ecuménique) —

179



nous sentons une allégresse particuliére car nous constatons que — a
en juger par le progrés dans nos discussions réalisé a ce jour —iln'y a
pas de grandes divergences dans I’enseignement des Eglises ortho-
doxe et vieille-catholique. Au contraire: il y a de nombreuses similitu-
des» 3,

La deuxiéme Assemblée pléniére’® de la commission théologique
mixte s’est déroulée de nouveau a Chambésy du 20 au 23 aolt 1977.
Cette fois-ci, deux textes ont été préparés et approuveés: (1) Essence et
attributs de I'Eglise, et (2) la Mére de Dieu.

Le premier texte, aprés avoir donné les nombreuses images scriptu-
raires de I’Eglise, fait remarquer que son systéme épiscopal, son carac-
tere sacerdotal et sa dimension charismatique apparaissent clairement
dans la Tradition. L’Eglise — corps du Christ — est un organisme théan-
drique, une marche vers Dieu. Dans ce corps sont réunies toutes les
Eglises locales en unité de foi, de culte et de gouvernement. C’est le
collége des évéques qui représente la seule autorité canoniquement ins-
tituée. Par la succession apostolique, I’Eglise préserve et transmet
’ensemble des vérités confiées par le Seigneur aux apotres.

Le second texte, sur la Mere de Dieu, reprend la formule d’union
du III¢ concile cecuménique et la définition du IV® concile: la sainte
Vierge Marie est vraiment Mére de Dieu. Le Sauveur s’est uni a la na-
ture humaine par la maternité véritable et réelle de Marie. Toutefois,
I’Eglise vénére la Vierge «non comme un Dieu mais comme Meére de
Dieu selon la chair» (Jean Damascéne). La Mére de Dieu intercéde
auprés de Dieu pour les hommes avec une puissance due a son role
exceptionnel dans I’ceuvre du salut. Cette intercession est cependant
distinguée de la médiation unique exercée par le Sauveur Jésus-Christ.

Méme si ces textes ont été qualifiés de «fort remarquables» par des
théologiens catholiques romains qui suivaient de pres I’évolution du

8 Cf. Irinéos, Métropolite d’Allemagne, Allocution lors de la 3° Assemblée
de la Commission de dialogue Orthodoxes — Vieux-Catholiques, in: Episkep-
sis 10 (1979), N° 216, p. 14.

1. Kadoynpov, H B’ év 'Oloueieiq ouvdidokeyig thg Muktiig 'OpBodoto-
naiatokaBorikilc @eoroyikilc Emttponnc éni tod AwAdyov uetald tdV
‘ExkAnowdv 'OpbBodofov zai [TaiatokabBoiikng, in: [pnyopog Maraundg 60
(1977), pp.315-327, 61 (1971), pp.73-80 et 135-141; Xpvoootduov (Zapeipn),
Mntponoiitov [updikiov, 'H B’ év 'Olouereiq cvvavinoig thg Miktig Oco-
Aroyikiig ‘Emttponiic to0 AwxAoyov 'OpBodotov zal MaiaiokaBoiikdv, in:
‘ExkAnoto 56 (1979), pp.8-12 et 31-38; Zweite Begegnung der orthodox-altka-
tholischen Theologenkommission, in: Stimme der Orthodoxie 1977, N° 12,
pp-42-50, Voir aussi: Irénikon 50 (1977), 4, pp.535-538.

180



dialogue®, la discussion et la rédaction du premier texte ecclésiologi-
que a mis en évidence les difficultés auxquelles la commission mixte
serait désormais confrontée.

En effet, lors de la discussion sur le texte «Essence et attributs de
’Eglise» une certaine divergence d’opinions a fait son apparition
parmi les Vieux-catholiques®'. Faudrait-il avouer que le dialogue en-
trait dans une impasse ®2 ou bien serait-il plus sage de faire preuve de
circonspection, de considérer ce fait comme un «accident de par-
cours» et d’affirmer que les textes officiels présentés auparavant par
I’ensemble de I’Eglise vieille-catholique avaient une valeur beaucoup
plus grande que certaines opinions personnelles®? C’est la seconde
solution, plus ouverte et plus modérée, qui I’a emporté.

Cet incident a incité un représentant orthodoxe a dire que «(...) les
documents élaborés jusqu’a présent par la commission théologique
mixte orthodoxe — vieille-catholique nécessitent des deux parties bien
d’améliorations, de clarifications, d’approfondissements et de nou-
veaux accords doctrinaux» ¢. Toutefois, il a aussi permis a la Confé-
rence internationale des évéques vieux-catholiques de prendre une dé-

60 Cf. Irénikon 50 (1977), p.536.

81 Cf. le protocole de cette Assemblée générale publié avec d’autres docu-
ments dans le compte rendu: Orthodox-altkatholischer Dialog, in: 1IKZ 68
(1978), pp.38-39.

02 Cf. Xpvoootduov (Zapeipn), Mntponoiitov INapdikiov, op.cit., p.8.

63 Cf. l’article du Prof. J.Kalogirou sur la 3¢ Assemblé générale, cité ci-
apres.

¢+ Dumitru Radu, L'Eglise orthodoxe dans le dialogue avec les Eglises vieil-
les-catholiques, in: Romanian Orthodox Church News (éd. frang.) 9 (1979),
Ne 3, p.48. 1l faut noter que la révision de certains textes doit préoccuper se-
rieusement les membres de la Commission, car plusieurs hiérarques et théolo-
giens ont exprimeé certaines réserves ou ont signalé quelques insuffisances.
Pour illustrer ce qui vient d’étre dit, nous citerons le Métropolite Nikodim de
Léningrad qui écrivait au sujet des textes approuvés lors de la premiére Assem-
blée générale de la Commission: «(...) We should not merely approuve, but
wholeheartedly applaud the overall result of the dialogue as reflected in these
documents. However, some paragraphs in the dialogue’s materials stand in
need of minor corrections. I ask (...) to suggest the incorporation of the appro-
priate changes in the text (...). And if these changes are rejected, then, you
should incorporate the content of the suggestions made by the Holy Synod
Commission on Christian Unity and Inter-Church Relation into the Protocol
of this session of the Commission on dialogue with the Old Catholic». Le Mé-
tropolite propose ensuite toute une série d’amendements. Voir: Letter regard-
ing the Mixed Theological Commission Documents, in: Journal of the Mos-
cow Patriarchate 1978, N° 3, p.63.

181



cision ferme: un arrété, voté par la Conférence obligeait désormais les
membres vieux-catholiques de la commission a sngner les textes ap-
prouvés en Assemblée générale .

La troisieme Assemblée pléniére®® a eu lieu a Bonn du 24 au 28 aot
1979 et elle a approuvé deux textes: (1) L'unité de I’Eglise et les Egli-
ses locales, et (2) Les limites de I'Eglise.

Le texte sur 'unité de I'Eglise et les Eglises locales, aprés avoir af-
firmé que «I’Eglise est le corps un et indivis du Christ, dans lequel les
fidéles — en tant que membres — sont unis avec le Christ — leur téte — et
entre eux», résume de maniére fort réussie les principales lignes d’une
ecclésiologie extrémement utile et positive pour I’ensemble du mouve-
ment cecuménique. L’accent est mis sur 'unité de la foi et 'unité sa-
cramentelle. Le grand nombre d’Eglises locales n’abolit jamais 'unite
de I’Eglise, puisque chaque Eglise locale garde la foi recue du Sei-
gneur, est le corps du Christ dans un lieu précis et représente la réalité
sacramentelle de toute I’Eglise dans ce méme lieu. Sur toutes sortes de
questions qui dépassent leur competence, les Eglises locales se consul-
tent et prennent des décisions en synode, dont la plus haute instance
est le concile cecumeénique.

Dans le texte sur les limites de I’Eglise, la commission rejette les
théories erronées selon lesquelles «I’Eglise vraie, visible du temps des
apotres et des péres, n’existe plus aujourd’hui et que chaque Eglise lo-
cale ne contient plus qu'un fragment (...) de la vérité (...) et qu’en
fonction de cela aucune d’entre elles ne peut se considérer comme re-
présentant authentiquement et pleinement la vraie Eglise». L’Eglise
une, sainte, catholique et apostolique, affirme le texte, «subsiste 1a ou
sont préservés sans faille la foi correcte, la vérité et le mode de vie de
I’Eglise ancienne et indivise, tels qu’ils ont été formulés dans les ca-
nons des sept conciles cecuméniques et les conciles locaux reconnus,
ainsi que par les peres de I’Eglise». Et le texte de conclure avec une

% Protocole des travaux de la 3¢ assemblée de la commission théologique
mixte de dialogue Orthodoxes — Vieux-catholiques, in: Episkepsis 10 (1979),
Ne° 216, p. 16.

6 1. Kaioynpov, H I év 'Olouereiq cuvdldokeyic the Miktic ‘Emttpontig
gnt Tov AwxAoyov uetadl t@v Exkkinow@dy ‘Opbodoiov xail [MaratokaBoAikig
- Eig t¢ mhaiocw tHg veEVIKOTEPUS KPLTIKTG Bewpnoemg TG HEYPL TOVOE TO-
pelag 100 Siahdyov tovtov, in: Kinpovouiw 11 (1979), pp. 129-213; 1. Kap-
wipn, 'Opbodotia zal MoratokaBoiikiouog, Tevyog X.'ABfvai, 1979; La
3¢ Assemblée générale de la Commission théologique mixte de Dialogue Or-
thodoxes—Vieux-catholiques — Allocution du Président et Protocole des tra-
vaux, in: Episkepsis 10 (1979), N° 216, pp. 13-17.

182



considération sur l'unité de I’Eglise au sens large: tous ceux qui
croient au Christ, cherchent le dialogue entre eux et prient pour le ré-
tablissement de I'unité de la foi font partie de I’Eglise.

Le progrés réalisé par ce dialogue a commencé a susciter 'intérét
dans les milieux théologiques et ecclésiastiques. Ceci, non pas a cause
d’un enthousiasme irréflechi face a 'union proche des deux Eglises,
mais plutét a cause de la signification de ce dialogue pour les autres
relations ®cumeniques bilatérales et multilatérales ¢’. Ainsi, un théolo-
gien orthodoxe écrivait a ce sujet: «Le progrés du dialogue théologi-
que orthodoxe — vieux-catholique peut apporter une contribution au
dialogue orthodoxe — catholique-romain, dont le commencement ap-
proche» ®8. Et 4 un hiérarque orthodoxe d’ajouter: «Aucun autre dia-
logue théologique — bilatéral ou multilatéral — n’est en mesure de faire
preuve d’une telle contribution positive au mouvement dit cccuméni-
que que le dialogue entre Orthodoxes et Vieux-catholiques. Ce dialo-
gue pourrait parfaitement servir de modeéle non seulement pour le dia-
logue de charité mais aussi pour celui qui le dépasse et va encore plus
loin: le dialogue théologique (...). Le dialogue entre Orthodoxes et
Vieux-catholiques peut constituer un exemple pour les autres dialo-
gues cecumeéniques tant par les textes communs acceptés de part et
d’autre que par sa méthode, obligatoire a tous ceux qui s’engagent
dans un dialogue. Et ce, pour que les conversations officielles, par
I’évolution du temps et la préparation psychologique graduelle des fi-
deles, puissent aboutir a un accord théologique» .

La quatriéeme Assemblée pléniére™ de la commission théologique
mixte s’est tenue a Zagorsk-Moscou, du 15 au 22 septembre 1981. Elle

67 Cf., par exemple, I’étude déja mentionnée du Prof. J. Kalogirou, Hypo-
mnemata vergangener..., ou l'auteur essaye justement de voir la problématique
de ce dialogue dans le contexte le plus général des discussions cecuméniques;
de méme, le pére Congar se penche sur les discussions et les documents de ce
dialogue au sujet de la procession de I’Esprit Saint et donne un excellent ré-
sumé de ce qui a été fait jusqu’aujourd’hui a ce propos par le dialogue entre
Orthodoxes et Vieux-catholiques: cf. Y. Congar, Je crois en I’Esprit Saint, I1I,
Paris, Cerf, 1980, pp.251-257. D’autre part, le fait que les textes préparés par
cette Commission sont traduits et publiés en plusieurs langues et par plusieurs
révues prouve qu’il y a un intérét objectif pour I'ceuvre accomplie par cette
commission de dialogue.

8 Dumitru Radu, op.cit., p.48.

¢ Xpvoootduov (Zapeipn), Mntponoiitov [updikiov, op. cit.

L Kadoynpov, A’ Tevikn Zovérevotg thg Miktiic @coroyikiic 'Enttponic
ént to0 Awdoyov petadd 1@v ExkkAnow@v 'OpBodofov xat MoraiokaBoAiikig,

183



a approuve quatre textes: (1) L’autorité de I’Eglise et dans I'Eglise, (2)
I'infaillibilitée de I'Eglise, (3) les conciles de I'Eglise, et (4) la nécessité
de la succession apostolique.

Dans le texte sur 'autorité de I'Eglise et dans I’Eglise, les membres
de la commission soulignent que c’est, premierement, I’évéque et, sur-
tout, les conciles qui constituent ’autorité dans I’Eglise. Il est évident
que la commission a évité de parler du réle d’'un primat dans I’Eglise
pour ne pas tomber dans une polémique déplacée. Il faudrait peut-
étre lire ce texte a la lumiére de celui sur «I’essence et les attributs de
I’Eglise», ou il est clairement mentionné que seul le collége des évé-
ques représente 'autorité canoniquement instituée.

La commission mixte est beaucoup plus explicite dans son texte sur
'infaillibilité de I’Eglise, notamment lorsqu’elle affirme que «le seul
organe supréme de I’Eglise pour la proclamation infaillible de la foi
est le concile cecuménique».

Au sujet des conciles cecuméniques et de leurs décisions, les mem-
bres de la commission mixte font remarquer qu’il faut distinguer entre
la définition de la foi et les canons. La premiére a une autorité absolue
et permanente pour toute I’Eglise et ne peut étre soumise a un change-
ment qui altérerait son contenu parce qu’elle concerne le dogme basé
sur la révélation. Quant aux canons, ils peuvent étre en principe rem-
placés ou complétés par de nouveaux canons équivalents des conciles
postérieurs mais dans la mesure ou ils ne concernent pas les questions
de foi.

Finalement, la commission a souligné dans son dernier texte la né-
cessité de la succession apostolique comprise d’une part dans le sens
de la transmission de la grice du sacerdoce par I'imposition des mains
et d’autre part, dans le sens de I’apostolicité. Celle-ci signifie aussi
bien la continuité et le maintien de ’enseignement et de la foi trans-
mise par les apotres que la succession ininterrompue des évéques de-
puis les apotres. Il est intéressant de remarquer que ce texte sur la suc-
cession apostolique termine sur une note: «Sur ce point — c’est-a- dire
la transmission de la grace du sacerdoce — il y aura des développe-
ments plus détaillés dans les textes sur les sacrements, dont la com-
mission s’occupera dans ’avenir.»

‘ABnvat, 1982; Fourth Meeting of the Mixed Theological Commission on the
Orthodox-0Old-Catholic Dialogue, in: Journal of the Moscow Patriarchate
1983, N° 12, pp.50-53; La Commission théologique mixte pour le dialogue
entre Orthodoxes et Vieux-catholiques s’est réunie a Moscou, in: Episkep-
sis 12, (1981), N° 259, pp.2-5.

184



Ainsi, apreés la préparation de textes communs couvrant les vastes
domaines de la théologie, la christologie et I’ecclésiologie — comme
cela était prévu par la premiére liste de themes —, le dialogue entrait
dans une nouvelle phase. Les membres de la commission mixte
avaient annoncé I’étude d’autres thémes: non seulement celui de I’en-
seignement sur les sacrements, mais aussi ceux de la sotériologie et de
I’eschatologie.

La cinquiéme Assemblée pléniére™ de la commission s’est réunie a
Chambésy du 3 au 10 octobre 1983. A I'issue de ses travaux, la com-
mission a publié trois textes communs, un concernant I’Ecclésiologie
et deux la Sotériologie. Il s’agissait de: (1) la téte de I’Eglise, (2)
’euvre rédemptrice du Seigneur, et (3) I'action du Saint-Esprit dans
I’Eglise et 'appropriation du salut.

Le texte sur la téte de I’Eglise affirme que le seul chef et la seule téte
de I’Eglise est le Christ. Il précise, ensuite, le role de I’évéque, I'égalité
des évéques entre eux et la primauté d’honneur de certains siéges. En-
fin, il souligne qu’au premier rang de ces siéges se trouve Rome mais
refuse les priviléges de juridiction universelle et d’infaillibilite de
I’évéque de cette ville.

D’autre part, 'ccuvre salvatrice du Seigneur est exposée a travers
I'incarnation, par laquelle ’homme obtient la liberté par rapport au
péché et a la mort ainsi que la vie éternelle dans la communion avec
Dieu; la force salvatrice que revét pour ’homme ’enseignement de Jé-
sus-Christ; son sacrifice expiatoire sur la croix, sacrifice accompli une
fois pour toutes sur le Golgotha et qui s’étend sur I’ensemble de I’hu-
manité de tous les temps; la gloire du Christ descendu aux enfers, res-
suscité et assis a la droite du Pére en tant que futur juge; finalement,
I’Eglise ou Jésus poursuit son ceuvre du salut du monde a travers ’ac-
tion ininterrompue dans celle-ci du Saint-Esprit envoyé le jour de la
Pentecote.

Dans le dernier texte, sur 'action du Saint-Esprit dans I’Eglise et
I’'appropriation du salut, I’accent est mis sur le fait que ’Esprit est un
¢lément fondamental de la nouvelle existence de I'homme dans
I’Eglise. L’appropriation par ’homme du salut en Christ se réalise
grace a la «synergie» du Saint-Esprit et de ’homme. Autrement dit,
Dieu sauve I’homme sans forcer sa liberté. C’est pour cette raison que
I’Eglise rejette certaines doctrines selon lesquelles Dieu donne la

1 Ve Assemblée pléniére de la Commission théologique mixte Orthodoxe-
Vieille-catholique, in: Episkepsis 14 (1983), N° 302, pp.2-6.

185



grace salvifique seulement a quelques uns et pas a d’autres. Dieu est la
source de la vie et du salut et non la cause du mal.

La prochaine Assemblée pléniére s’est réunie du 30 septembre au
5 octobre 1985 a Amersfoort, prés d’Utrecht. Elle s’est fixée la tiche
de préparer quatre textes communs sur: (1) I’enseignement général sur
les sacrements, (2) le baptéme, (3) la confirmation et, (4) I’Eucharistie.

Avec I’étude des sacrements, ce dialogue aura la possibilité de rap-
procher les deux Eglises a travers un accord sur les richesses insonda-
bles de I'intervention du Saint-Esprit dans I’Eglise, intervention et pré-
sence qui unissent I’homme mystérieusement au corps du Ressuscité,
pour I’associer a ’ceuvre qu’il accomplit pour le monde. L’Eglise est
une communauté ou Dieu est présent «sacramentellement» et le sens
méme de la vie chrétienne est une «existence dans le mystére». Par
conséquent, la rencontre des deux Eglises «dans le mystére», donc
dans la foi et les sacrements en méme temps, leur permettra de faire
un tres grand pas dans la longue marche vers I'unité. Un accord sur les
sacrements présuppose un accord dans la plénitude de la vérité, dans
la plénitude du magistére et dans la plénitude des sacrements célébrés
de part et d’autre. Toutefois, le fait que ’Eglise vieille-catholique ap-
plique I'intercommunion avec diverses Eglises créera sans doute des
difficultés sérieuses en rendant épineuse la rédaction d’un texte sur les
sacrements et en mettant peut-étre en question les textes communs sur
I’Eglise, notamment celui sur les limites de I’Eglise’. Pour cela, ce
texte prendra une importance particuliére.

Les questions qui se posent aux membres de la commission mixte
sont sans doute nombreuses et importantes. L’actuel co-président or-
thodoxe de ce dialogue, le Métropolite Damaskinos de Suisse, les ré-
sume ainsi: «les accords théologiques auxquels nous parvenons en-
gagent-ils les Eglises que nous représentons? Comment peuvent-ils
étre incorporés a la vie de I’Eglise sans pour autant risquer de provo-
quer des schismes? Quel rapport y a-t-il entre eux et d’autres déclara-
tions sur les mémes questions? S’agit-il de rapports de réciprocité
entre les dialogues bilatéraux et multilatéraux et si oui, quels sont-ils?
Par exemple, un accord entre I’Eglise vieille-catholique et I'Eglise or-
thodoxe sur l'autorité dans I’Eglise ou la téte de I’Eglise peut-il lier le
dialogue officiel entre Orthodoxes et Catholiques-romains? Quelles
peuvent étre les conséquences théologiques et ecclésiologiques pour
notre dialogue des déclarations des représentants des Eglises vieilles-
catholiques et de la Communion anglicane de 1931? (...). Quels sont

2 Cf. Th. Nikolaou, op.cit.

186



cependant les ¢léments essentiels de la foi chrétienne qui condition-
nent le rétablissement de la pleine communion? Furent-ils jamais défi-
nis? Nous sommes-nous jamais pose la question des limites a I'inté-
rieur desquelles la foi peut légitimement revétir des formes diver-
ses7» 73

Quant a I'avenir de ces efforts mutuels qui s’échelonnent déja sur
dix ans, le co-président vieux-catholique, I'Evéque Léon Gauthier, fait
remarquer a son tour: «D’aucuns se demandent combien il faudra en-
core attendre jusqu’a ce que notre but élevé — ce a quoi nous travail-
lons - soit atteint, amenant ainsi nos deux Eglises a la pleine commu-
nion et 'unité. Ce a quoi nous sommes attelés ici n’est qu’une partie
de cette grande ceuvre. Nos textes doivent encore étre regus par nos
Eglises. Cette derniére circonstance ne doit pas nous décourager mais
plutdt nous pousser a travailler avec zéle a la mise au point des textes
sur lesquels un accord est possible et qu’ensuite nous soumettrons a
nos Eglises respectives.» 7*

IV. Quelques réeflexions personnelles en guise de conclusion

Le courant favorable a la restauration de I'unité ecclésiale a connu, au
milieu du XIXe® siecle, une grande poussée griace aux relations entre
I’Eglise orthodoxe et les Eglises vieille-catholique et anglicane. Peut-
étre parce qu’a cette époque I’on pensait que le processus d’un dialo-
gue théologique entre ces Eglises serait une affaire de routine et donc
de court terme. Peut-&tre parce que I’on était convaincu que ce dialo-
gue et 'unité entre ces Eglises étaient non seulement souhaités mais
aussi et, surtout, d’un accés facile. Peut-étre, encore, parce que I'on
avait vu les possibilités d’une telle union indépendamment du con-
texte géneéral de la séparation entre 1’Orient et I'Occident, tout comme
celui de la séparation entre I’Occident lui-méme.

Les difficultés de ces dialogues — comme de tous les autres dialo-
gues — avaient, en effet, leur origine dans des facteurs relevant non
seulement de la doctrine et de la théologie — comme la plupart des
théologiens le pensaient et, peut-étre, le pensent encore — mais aussi
de I’histoire, de la psychologie et de la situation socio-politique, cultu-
relle et ecclésiastique en Orient et en Occident. Entrepris dans le but
d’une quéte commune de la vérité de la foi, menés dans un esprit posi-
tif et dynamique et, surtout, portés par la grace de I’Esprit, ’espérance

3 Episkepsis 14 (1983), N° 302, p.4-5.
¢ Episkepsis 14 (1983), N° 302, p.6.

187



et I’amour, ces dialogues se sont trés souvent heurtés aux nombreux
précédents historiques, a la crainte de perdre son identité, la méfiance,
I'esprit d’autosuffisance, etc.

Depuis le début de notre siecle dans le cadre général et ’esprit du
mouvement ccuménique, ces dialogues bilatéraux ou multilatéraux
ont tracé un chemin plus accessible et pris leur forme plus ou moins
définitive. Ils ont su distinguer entre I'essentiel de la foi et le secon-
daire dans I’enseignement chrétien, mettre ’accent sur une thématique
fondamentalement théologique, dogmatique et ecclésiologique, qui
devient ensuite liturgique et spirituelle, distinguer clairement les fac-
teurs théologiques des facteurs non théologiques de la séparation et,
surtout, alléger la politique du «non possumus» et une certaine termi-
nologie polémique structurée autour de notions telle que «hérétique»
ou «schismatique».

Vu dans cette perspective générale, le dialogue entre Orthodoxes et
Vieux-catholiques pourrait nous aider aujourd’hui & mieux compren-
dre les différentes perspectives ou les nombreuses difficultés des dis-
cussions théologiques et des efforts pour le rétablissement de 1’'unité
entre les chrétiens.

Voila, a titre d’exemple, quelques théses — ou quelques conclusions
que ’on peut formuler et prouver a travers I’expérience que ce dialo-
gue nous a donnée. Ces theéses ont une grande valeur étant donné
qu’elles sont valables pour les autres dialogues plus récents et dépour-
vus d’un passé aussi riche et fructueux. Leur valeur provient aussi du
fait qu’elles confirment plusieurs opinions exprimées au sujet des dia-
logues.

1. Le dialogue théologique entre deux Eglises trouve sa raison d’étre
dans la séparation de I'Eglise — Corps du Christ — autrement dit dans
le paradoxe d’une existence de facto de «plusieurs Eglises» a coté de
I’«Eglise une». De 1a, un dialogue théologique s’enracine dans la né-
cessité de formuler, a travers une procédure dialectique et irénique, la
conscience ecclésiologique de chaque Eglise ou Confession chrétienne
et puise sa dynamique dans la volonté de chaque Eglise et Confession
chrétienne d’ceuvrer pour I'unité du Corps du Christ.

2. Le dialogue théologique entre deux Eglises consiste alors & une
quéte non pas de n’importe quelle unité ou de n’importe quelle sorte
d’unité, mais de I'unité du Corps du Christ. Il engage donc les repré-
sentants des Eglises non seulement au niveau de la rigueur de leur foi,
mais aussi celui de la chaleur de leur amour, de la puissance de leurs
convictions, de la rectitude de leur conscience.

188



3. Un dialogue théologique entre deux Eglises est a la fois un dialo-
gue de verité et un dialogue de charité, car la vérité ne peut pas exister
en dehors de la charité et vice-versa. Le dialogue conduit graduelle-
ment vers la conviction que ’'amour consiste a étre vrai et la vérité a
aimer. Tout en favorisant la recherche commune de la vérité, le dialo-
gue respecte la personne humaine et sa valeur sociale.

4. Un dialogue théologique entre deux Eglises confirme que 1'union
des Eglises n’est pas une construction technique ou artificielle, mais la
conséquence d’une véritable rencontre dans le passé vécu en Christ,
d’un passé libéré de ses eléments négatifs et de ses exagérations.

5. Un dialogue théologique entre deux Eglises, bien qu’il soit carac-
térisé par une autonomie absolue, vise & une certaine cohérence: il
evite les conclusions susceptibles de géner les autres dialogues mais
poursuit la realisation des progreés et des percées qui leur seront large-
ment profitables. Autrement dit entre un dialogue bilatéral, les autres
dialogues du méme genre et le dialogue multilatéral il y a une conver-
gence qui contribue a une évolution générale et a une lente formation
d’un consensus progressif entre les Eglises.

6. Un tel dialogue a donc tres rarement des fruits immeédiats: il est
plutét une affaire de longue haleine, de priére, de patience, d’efforts
ininterrompus. De toute évidence, il traverse de moments de crise pro-
fonde, sans que cela porte atteinte ou détruise la dynamique cecumeéni-
que.

7. Un dialogue théologique entre deux Eglises permet aux représen-
tants de deux traditions différentes d’aborder plusieurs questions
théologiques pour aboutir au ceeur méme de la problématique de la
division qui se trouve dans le domaine de I’ecclésiologie et plus préci-
sément au fondement ecclésiologique commun a I'unité de I’Eglise du-
rant le premier millénaire.

8. Un dialogue théologique entre deux Eglises révéle qu’au-dela des
accords théologiques et doctrinaux se trouve un autre facteur tout
aussi décisif: la porté ecclésiale de ces accords, c’est-a-dire leur appro-
bation par les autorités ecclésiastiques respectives et leur réception
par le peuple fidele de Dieu. La conviction essentielle d’'un dialogue
est donc d’éviter a tout prix le décalage entre une acceptation offi-
cielle et théorique et une réception réelle qui fera que les résultats s’in-
tegreront totalement dans la foi d’'une communauté ecclésiale, vécue
dans sa liturgie et dans sa vie quotidienne.

9. La dimension ecclésiale d’un dialogue théologique entre deux
Eglises prouve que celui-ci est inséparable de la réalité et de I’engage-

189



ment pastoral de chaque Eglise: il permet en effet aux Eglises d’ap-
porter de maniére vivante et dynamique leur foi et leur témoignage au
monde chrétien.

10. Un dialogue théologique entre deux Eglises prouve, enfin, que
les Eglises doivent devenir des Eglises en exode: de prouver dans leur
engagement pour 'unité du Corps du Christ, avec leur foi, leur vie
spirituelle et liturgique, leur catéchese et leur enseignement que la na-
ture méme de I’Eglise est de se trouver sans cesse en exode dans le de-
venir historique.

Le dialogue théologique officiel entre les Eglises orthodoxe et
vieille-catholique a commencé depuis une dizaine d’années et se pour-
suit sans interruption.

Certes, les difficultés existent. Elles sont nombreuses. Mais, quelle
que soit leur nature, elles ne justifieront jamais que les deux Eglises
s’écartent avec méfiance I'une de I'autre.

Dans et par le dialogue, les deux Eglises n’essayent pas uniquement
de vaincre les obstacles accumulés au cours de I'histoire, de dépasser
les difficultés actuelles dues aux différences de langage, de culture, de
tradition, de milieu socio-politique, etc., mais aussi de démentir les ju-
gements sinistres et impitoyables du genre «le christianisme est en re-
cul» et «la réunion des chrétiens est une utopie».

Ce faisant, les deux Eglises recherchent une absolue fidélité a la
verité du Christ et a la charité, avec tout ce que celle-ci comporte de
respect et d’estime mutuels, de compréhension et de bienveillance. En
effet, leur dialogue s’inscrit dans le grand mouvement contemporain
de réconciliation, de paix et de fraternisation, mouvement qui conduit
le monde vers 'unité de la grande famille de Dieu.

Evidemment, nul doute que devant les deux Eglises se trouve une
période délicate: celle de I'apprentissage de la vie en commun. Mais si
nous admettons I'existence de difficultés, rien ne nous empéche d’af-
firmer que la grace du Seigneur est avec ceux qui sont engagés dans
un effort aussi sérieux et serein. De méme, il est permis d’espérer que
le Saint-Esprit poussera sans cesse les deux parties a rechercher en-
core plus ardemment I'unité voulue par le Christ.

«L’espérance ne dégoit point: car 'amour de Dieu a été répandu
dans nos cceurs par I’Esprit-Saint qui nous a été donné» (Rm §,5).

Chambésy-Geneve Georges N. Lemopoulos

190



	Le dialogue théologique entre l'Église orthodoxe et l'Église des vieux-catholiques

