
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 3

Artikel: Le dialogue théologique entre l'Église orthodoxe et l'Église des vieux-
catholiques

Autor: Lemopoulos, Georges N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le dialogue théologique entre

l'Eglise orthodoxe et l'Eglise des vieux-catholiques

Esquisse historique

Dans les années soixante la vie et la réflexion théologique de l'Eglise
orthodoxe ont été marquées par les décisions des conférences panor-
thodoxes (Rhodes 1961, 1963 et 1964; Chambésy 1968). Ces conférences,

ont, entre autres, ouvert la voie permettant les dialogues théologiques

bilatéraux. Ainsi, au long des années soixante-dix, la préparation
systématique de ces dialogues s'est développée pour déboucher sur

l'inauguration officielle (avec les Anglicans en 1975; les Vieux-catholiques

en 1973; les Catholiques-romains en 1980 et les Luthériens en

1981). Les années à venir - fin des années quatre-vingt - seront sans

doute le témoin d'une première évaluation du chemin déjà parcouru
et des résultats obtenus.

En effet, la IIe Conférence panorthodoxe préconciliaire, réunie à

Chambésy du 2 au 12 septembre 1982, a décidé d'accorder une priorité

aux thèmes concernant l'engagement de l'Orthodoxie dans le

processus du rapprochement et de la réconciliation des Eglises et des

Confessions chrétiennes. Elle a proposé que la prochaine conférence

panorthodoxe préconciliaire se penche et se prononce sur les thèmes

suivants:
a) «Les rapports de l'Eglise orthodoxe avec le reste du monde

chrétien», à savoir les dialogues théologiques bilatéraux en cours ou en

préparation;
b) «L'Orthodoxie et le Mouvement œcuménique», autrement dit

l'engagement des Eglises orthodoxes dans le mouvement œcuménique
en général et le Conseil œcuménique des Eglises en particulier; et

c) «La contribution des Eglises orthodoxes locales à la réalisation
des idéaux chrétiens», c'est-à-dire la participation de l'Orthodoxie au

dialogue œcuménique et au témoignage chrétien actuels à travers sa

vocation pastorale et missionnaire1.
Alors que plusieurs Eglises orthodoxes ont déjà préparé des

rapports sur ces thèmes et les ont fait parvenir au Secrétariat pour la pré-

1 Cf. La deuxième Conférence panorthodoxe préconciliaire, in: Episkepsis
13 (1982), N°279.

161



paration du Concile2 et que plusieurs hiérarques et théologiens orthodoxes

réfléchissent et écrivent sur l'évolution, la problématique et les

perspectives des relations entre les Eglises3, le Centre orthodoxe du
Patriarcat œcuménique à Chambésy a consacré deux de ses séminaires
théologiques internationaux (1984 et 1985) à une première étude et
évaluation académique de ces trois thèmes4.

Le dialogue théologique entre Orthodoxes et Vieux-catholiques,
mené sous diverses formes depuis plus d'un siècle, occupe dans
l'ensemble des rapports inter-ecclésiaux une place particulière. Ce dialogue,

riche en résultats d'une valeur indiscutablement reconnue, l'est

2 Rapports des Eglises d'Antioche et de Russie sur «Les relations des Eglises

orthodoxes avec les Anciennes Eglises orientales», de l'Eglise de Grèce sur
«L'Orthodoxie et le Mouvement œcuménique», des Eglises de Bulgarie, de

Grèce et de Tchécoslovaquie sur «La contribution des Eglises orthodoxes
locales à la réalisation des idéaux chrétiens».

3 Nous citons, à titre indicatif, certaines études: Chrysostome (Konstantini-
dis). Métropolite de Myre, Le dialogue entre l'Eglise orthodoxe et les Eglises
de l'Ancien Orient, Appréciations et perspectives, in: Proche Orient Chrétien
30 (1980), 1-4, pp. 14-57; Paulos Gregorios - N. Nissiotis (ed.), Does Chalcedon
divide or unite? Towards Convergence in Orthodox Christology, Geneva,
W. C.C., 1981; J. Kalogirou. Hypomnemata vergangener und gegenwärtiger
Vorgänge bei dem Orthodox-Altkatholischen theologischen Dialog und seiner
ökumenischen Aufgabe - Mit besonderer Berücksichtigung der neueren
Diskussion über die Frage des Ausganges des Heiligen Geistes, Thessaloniki
1981; Dossier: Iuu.ßoA.ij anj xp^xiaviKij evOTnra (l'unité des Eglises et le

texte de Munich), in: Eûvaçn N° 11, 1984; R. Barringer (ed.), Rome and
Constantinople, Essays in the Dialogue of Love, Brookline, Mass., Holy Cross
Orthodox Press, 1984; Methodios (Fouyas), Archbishop of Thyateira and G.Bri¬
tain, Anglicanism - Orthodoxy - Roman Catholicism, Brookline, Mass., Holy
Cross Orthodox Press, 1984; Viorel Mehedintu. Offenbarung und Überlieferung.

Neue Möglichkeiten eines Dialogs zwischen der orthodoxen und der
evangelisch-lutherischen Kirche, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht,
1980; Theodor Nikolaou. Participation in the Mystery of the Church - the
Orthodox-Lutheran Dialogue, in: The Greek Orthodox Theological Review 28

(1983), 3, pp. 255-276: C. Patelos (ed.), The Orthodox Church in the Ecumenical

Movement, Documents and Statements 1902-1975, Geneva, W.C.C. 1975.

Voir aussi les deux études générales: Damaskinos (Papandreou). Métropolite
de Suisse, Les dialogues bilatéraux de l'Eglise orthodoxe avec les autres
Communions chrétiennes, in: Irénikon 55 (1984), 4, 451-470; Damaskinos (Papandreou).

Métropolite de Suisse, Pastorale des dialogues œcuméniques, in:
Episkepsis 15 (1984), N° 326, pp. 16-20.

4 Des comptes rendus assez détaillés de ces séminaires sont publiés respectivement,

in: Episkepsis 15 (1984), N° 316 et Episkepsis 16 (1985), N° 337. Les
conférences présentées lors de ces séminaires seront publiées dans la Coll.
«Etudes théologiques de Chambésy», des éditions du Centre orthodoxe.

162



aussi en expériences constructives et positives - bien que parfois
douloureuses. Il est alors évident qu'il constituera dans le processus
d'évaluation des dialogues théologiques bilatéraux une référence certaine

d'importance déterminante.
Pour avoir eu l'honneur et le privilège de suivre de près certaines

phases de ce dialogue, je n'ai pu que vouloir connaître mieux l'historique

du chemin déjà parcouru. J'ai alors remarqué qu'il existe à son
sujet très peu de matériel en français, et ce depuis que la «Revue
Internationale de Théologie» est devenue dès 1911 l'«Internationale
Kirchliche Zeitschrift». D'où l'idée de donner un bref aperçu historique

de ce long cheminement (1874-1985) - sans approfondir les questions

théologiques -, une esquisse de la bibliographie déjà accumulée
et de conclure avec quelques réflexions personnelles.

I. La voie vers le dialogue théologique officiel (1874-1975)

C'est immédiatement après leur séparation de Rome - à la suite du
Concile Vatican I - que les Vieux-catholiques ont essayé d'établir des

contacts ecclésiaux officiels avec l'Eglise orthodoxe5. Us pensaient
que la réunion des Eglises séparées aurait dû suivre le même ordre

chronologique que les grands schismes: leur tâche primordiale était
alors de contacter l'Eglise orthodoxe6. Ils étaient convaincus de pouvoir

tourner leurs regards vers l'Orient orthodoxe sans avoir à

désavouer les doctrines qu'ils professaient et leurs institutions7. Réunis au

Congrès de Munich en septembre 1871, les Vieux-catholiques décla-

s Les rapports de l'Eglise orthodoxe avec l'Eglise d'Utrecht - connue aussi
sous l'appellation généralement contestée de «janséniste» - n'étaient pas très
nombreux, ni très suivis. Quant aux relations particulières entre théologiens
orthodoxes et vieux-catholiques avant et après les rapports officiels, un bon

aperçu est donné par G. Florovsky, L'œcuménisme au XIXe siècle, in: Irénikon

27 (1954), pp.241-274 et 407-447. Voir aussi à ce sujet: Dom Clément Lialine,

OSB, Vieux-catholiques et Orthodoxes en quête d'union depuis trois
quarts de siècle, in: Istina 5 (1958), 1, pp.22-56.

6 Cf. E. Michaud. Va logique de l'ancien-catholicisme, ses développements
et ses devoirs, in: Revue Internationale de Théologie 18 (1910), pp. 654-655.

7 E. Herzog, Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen
Kirche der Schweiz, in: Internationale Kirchliche Zeitschrift 9 (1919), p. 116.

Dans cet article de l'Evêque Herzog on trouve un bon aperçu de l'histoire des

rapports entre Vieux-catholiques et Orthodoxes des origines à la veille de la
Première Guerre mondiale.

163



raient: «Nous espérons le rétablissement de l'union avec l'Eglise
gréco-orientale et russe, dont la séparation a eu lieu sans motif décisif
et n'est fondée sur aucune divergence dogmatique qui ne puisse être

aplanie»8.
Les nombreux appels des Vieux-catholiques ont suscité un enthousiasme

certain chez plusieurs théologiens orthodoxes qui ont plaidé
sans réserve pour cette union, voyant en elle la justification par excellence

d'un mouvement théologique et ecclésial absolument légitime9.
Demeuré conservateur par ses positions théologiques, rejetant par

fidélité à l'Eglise des premiers siècles les prétentions et les dogmes
«destructifs» de l'Eglise de Rome, le Vieux-catholicisme se présentait
comme une Eglise purifiée de ses aspects romains. En plus, il avait
réussi à promouvoir toute une série de principes chers aux Orthodoxes:

la mise en valeur de l'Eglise locale, la restauration du caractère
communautaire de la liturgie (emploi de la langue du pays dans le

culte, etc.).

Toutefois, ce premier bilan positif n'a pas empêché les Eglises
orthodoxes à s'interroger sur les implications ecclésiologiques d'une
éventuelle réunion. Les questions posées aux Eglises orthodoxes
restaient importantes. Certes, les Vieux-catholiques étaient considérés

comme un corps ecclésiastique qui dénonçait les thèses de l'épiscopat

8 Cf. Stenographischer Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-
Kongresses, abgehalten vom 22. bis 24. September 1871 in München, München
1871, p.40. Les trois premiers congrès des Vieux Catholiques - à Munich
(1871), Cologne (1872) et Constance (1873) - se sont penchés sur la question
des relations avec l'Eglise d'Orient et ont tracé les grandes lignes d'un processus

de rapprochement. Le théologien grec Zékos Rhossés rapporte que lors du
Congrès de Munich un long débat fut engagé autour de l'expression «des
différences dogmatiques qui ne sont pas essentielles». Les Professeurs Michelis
(vieux-catholique) et Ossinin (orthodoxe) étaient d'avis qu'il y avait bien de

différences dogmatiques essentielles, comme par exemple celle du «Filioque»,
mais que ces différences pouvaient être qualifiées de «conciliables» ou de
«surmontables». Cf. Zi)kov Pcoocrq, "EkOeoiç tcôv yevouivcov èv talc èv Bowti
yevouévaiç auve/^eùaeai rapt èvùoecoç rcùv 'EKK*Vr|ai<ï>v tó 1875 Ttpoç -rrjv Ie-

pàv Xùvoôov Tfjç 'EKKXnaiaç xfjç 'EXÀdSoç, 'AOfjvcu, 1875, pp. 4-5.
9 Ecrivant à Eugène Michaud, le Professeur grec D. Kyriakos disait: «Selon

moi vous n'avez pas besoin d'être reconnus comme Eglise orthodoxe par
aucune autre Eglise; vous êtes orthodoxe ipso facto», in: Rév. Int. de Théol. 13

(1905), p.720. D'autre part, dans son étude «Le futur concile de l'Eglise de

Russie, III», A. Kireef écrivait: «Pour ce qui me concerne, je ne doute pas plus
de la conformité complète entre la doctrine dogmatique de l'ancienne Eglise
des huits premiers siècles et celle des anciens-catholiques, et par conséquent,
de leur orthodoxie», in: Rév. Int. de Théol. 16 (1908), p. 102.

164



universel et de l'infaillibilité du Pape, conservait la succession apostolique

et professait les points essentiels de la doctrine orthodoxe10.
Néanmoins, suffisait-il de dénoncer le Concile Vatican I, puisque les

innovations ne dataient pas seulement de 1870? La séparation de Rome

signifiait-elle un véritable «retour» à l'Eglise des premiers siècles?

Une garantie ultérieure, un acte particulier de réconciliation n'étaient-
ils pas indispensables? La sensibilité ecclésiologique - surtout à une
époque où il n'y avait pas d'expérience profonde de l'unité entre l'Orient

et l'Occident - l'emportait sur la rigueur théologique.
C'est pour cette raison que, de part et d'autre, l'importance du

dialogue alors engagé résidait dans la possibilité de prouver qu'un
rétablissement de l'unité entre deux Eglises, porteuses d'une tradition et

d'un passé historique différents, était réalisable. Le succès éventuel
d'un tel dialogue aurait prouvé qu'il existait un modèle pour remédier
à la séparation entre l'Orient et l'Occident".

Ainsi, à l'enthousiasme réciproque des théologiens, manifesté les

premières années, a succédé une très longue marche commune des

Eglises - parfois difficile et épineuse - une marche de connaissance et

de redécouverte mutuelles et ce dans le cadre de plusieurs rencontres
officieuses. Cette marche a abouti au dialogue théologique officiel
entre les deux Eglises, inauguré en 1973, un siècle après les premiers
contacts des conférences de Bonn.

Les quatres étapes successives qui ont permis aux deux Eglises de

s'engager dans un dialogue officiel sont les suivantes:
1. Les conférences de Bonn (1874-1875)12, auxquelles, sur invitation

10 II est assez caractéristique que le Patriarche Anthime de Constantinople,
répondant à l'Encyclique unioniste de Léon III, «Praelara gratulationis», de

1895, considérait les vieux-catholiques comme une sorte de défenseurs de la
vraie foi en Occident et comme une communauté d'Eglises qui rejettait toutes
les erreurs du Catholicisme-romain et était complètement séparée de lui. cf.
Answer of the Great Church of Constantinople to the Papal Encyclical on
Union, Oxford, 1896.

11 Cf. Damaskinos (Papandreou). Métropolite de Tranoupolis, Allocution
lors de la VIe session générale de la Commission mixte pour le dialogue entre
les Eglises orthodoxe et vieille-catholique, Moscou-Zagorsk, 15-22 septembre
1981, in : Episkepsis 12 1981 N° 259, p. 5.

12 F. H. Reusch. Bericht über die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn gehaltenen

Unions-Konferenzen, Bonn, 1875 (la traduction anglaise: Report of the
Union Conferences..., trad, par le Rév. S.Buel avec une préface du Rév. Rob
J.Nevin, New York, 1976); J. Overbeck. Die Bonner Unions-Konferenzen,
Halle, 1876; Zt)kov Pùocrq, op.cit.; N.AauaXâ, "EkOeoiç Ttpoç ttjv 'Iepàv Eùv-
oôov rapi tov èv BóvvT) KEJipayuévov Kai Kpiaiç. Tiepi auxföv, 'AOfjvcu, 1876.

165



des Vieux-catholiques, ont pris part des théologiens anglicans et
orthodoxes. Selon certains historiens, le grand nombre des Orthodoxes
présents était en soi un événement d'une signification particulière13.

Ces conférences tripartites, même si elles réunissaient des théologiens

à titre privé et sans mandat officiel14, avaient un caractère
profondément ecclésial et théologique15. A propos de leur objectif,
Döllinger souligna - en sa qualité de président des travaux - qu'il n'était
question ni d'absorption, ni de fusion des différentes Eglises; il s'agissait

d'œuvrer pour le rétablissement de la communion sur la base du

principe «unitas in necessariis», en respectant, bien entendu, l'identité
de chaque Eglise dans la mesure où elle n'était pas en contradiction
avec la confession de foi de l'ancienne Eglise16.

Lors de la conférence de 1874, 14 sujets figuraient à l'ordre du jour.
Les Vieux-catholiques ont accepté, entre autres, le sacrement de
confession, le caractère sacrificiel de l'Eucharistie, la grâce en tant que
cause primordiale du salut, etc. Us ont rejeté les doctrines de l'immaculée

conception, du purgatoire et des indulgences. Une discussion
approfondie s'est finalement engagée à propos des sources de la
révélation divine, des livres deutero-canoniques de l'Ancien Testament, de
la traduction de l'Ecriture sainte et de la Liturgie dans les langues
comprises par le peuple, de la succession apostolique dans l'Eglise
d'Angleterre et de la communion des saints.

En 1875, le seul sujet à l'ordre du jour était le Filioque. Les
participants ont reconnu que son adjonction au Crédo était un acte dèli

12 Le Prof.. Küppers fait remarquer que l'on n'avait plus vu autant de théologiens

orthodoxes en Occident depuis le Concile de Florence. W. Küppers, ©é-

ctiç Kai jtpooTtxiKai toO ôiaÀoyou uEtaçû riaÀaioKaOoXiKcov Kai 'OpOoôoçcov
(traduit par Th. Nikolaou), in: Tpriyopioç FlaXaiiàç 55 (1973), pp. 13-14. En
effet, vingt théologiens provenant des Eglises de Constantinople, Russie, Serbie,
Roumanie, Grèce et Dalmatie ont participé à la conférence de 1875.

14 Dom Clément Eialine, op.cit., p.27.
15 Dans son allocution d'ouverture, le Prof. Reusch soulignait que les

participants n'étaient pas présents en tant que ministres ou délégués de leurs Eglises,

mais en tant qu'individus désirant l'unité de l'Eglise. Il est toutefois
intéressant de noter que les professeurs Z. Rhossés et N. Damalas, pour ne citer

que les théologiens grecs, ont présenté au saint Synode de leur Eglise un
compte rendu détaillé des Conférences. Cela donnait, à notre avis, un caractère

particulier à leur participation.
16 Cf. Otto Steinwachs. Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus I, in:

IKZ 1 (1911), p. 178.

166



bére et que la doctrine de saint Jean Damascène - l'Esprit procède
«di'Hyiou» - était acceptée de part et d'autre17.

Les résultats de ces conférences n'ont été ni spectaculaires, ni
déterminants, voilés par de nombreux facteurs, dont en particulier: les
siècles de séparation, la situation particulière des deux partenaires à cette

période de l'histoire, les grandes différences au niveau du langage et,
finalement, la méthodologie adoptée. Pourtant, si l'on considère ces

conférences dans une perspective plus large, on constate que les

rapports déjà établis entre les deux Eglises, leur volonté de collaborer et

la prise de conscience de part et d'autre qu'une recherche théologique
et ecclésiologique approfondie était indispensable, ont sans doute
constitué une base solide pour l'avenir des relations entre les deux
Eglises18.

2. Les commissions théologiques de Rotterdam et de St-Petersbourg
(1893-1913)19. Après l'Union des Eglises vieilles-catholiques, deux
commissions théologiques ont été respectivement constituées à Rotterdam

et à St-Petersbourg. Ces commissions n'ont jamais pu se rencontrer:

elles ont entrepris un dialogue théologique principalement basé

sur l'échange de lettres.

17 Les Vieux-catholiques étaient pleinement satisfaits par les thèses de Bonn
sur le Saint Esprit. Quant aux Orthodoxes, malgré le fait que le langage utilisé
était strictement patristique, ils avaient de sérieuses difficultés à accepter la
formulation proposée, cf. J. Langen. Die Trinitarische Lehrdifferenz zwischen
der abendländischen und morgenländischen Kirche, Bonn, 1876, p. 127.

18 Selon l'Archevêque Andreas Rinkel, «diese Konferenzen waren keine
altkatholischen Kongresse; es waren vielmehr die ersten ökumenischen Konferenzen

der neuen Zeit, Zusammenkünfte von Theologen verschiedener
Kirchen, mit dem ausdrücklichen Zweck, den Weg zur Wiedervereinigung
abzufinden und anzubahnen Die Bonner Unions-Konferenzen sind ein Vorbild

für die spätere ökumenische Arbeit geblieben und eine erstrangige Quelle
für den tiefen wissenschaftlichen Kontakt zwischen der Orthodoxie und den
altkatholischen und anglikanischen Kirchen». Cf. A. Rinkel, Orthodox und
Altkatholisch, in: EvJxapiaxrjpiov eiç KaO-nyTinjv 'A.'AJußiCäTOV, 'AOfjvai,
1958, pp. 2-3. C'est dans un esprit analogue que le Métropolite Maxime de
Sardes et le Prof. V. Istavridis évaluent ces conférences, cf., respectivement,
MaÇiuov (XpioTonoûXov), MriTpoTtoiUTou EâpÔECov, na^aioKa9oA.iKiau.oç,
Kai 'OpOoôoçia, 'AOfjvai, 1966, p. 125 et Vasil T. Istavridis. Historical
Presuppositions of the Dialogues, in: Les dialogues œcuméniques hier et aujourd'hui,
Chambésy, les Ed. du Centre orthodoxe (sous presse).

"Cf. Rév. Int. de Théol.5 (1897), 1-7 et 7 (1899), 1-11: 'EKK^naiaCTTiKT)

'AWiOEia (Constantinople) des années 1896, 1897 et 1899; Maçiuov (Xpioro-
novXov), Mr|Tpo7to?âTOij làpôscov, op.cit., pp. 137-149 et 161-187.

167



Les questions examinées ont été, notamment, le Filioque. la doctrine
de l'Eucharistie, la validité canonique des évêques vieux-catholiques,
les conciles œcuméniques et la différence entre les dogmes et les
opinions thèologiques.

Parmi les éléments positifs de cette étape, il faudrait peut-être citer
la Déclaration d'Utrecht (1889), un texte symbolique des Vieux-catholiques

d'une grande valeur20, l'encyclique du Patriarche de Constantinople

Jèrémie III de l'année 1902 et les réponses des Eglises orthodoxes

locales à cette encyclique21 et, finalement, la déclaration de

l'Eglise de Russie exprimant sa satisfaction quant aux réponses données

par la commission de Rotterdam22.

20 Texte allemand in: IKZ 15 (1925), pp. 13-15: trad, française, in: Istina 5

(1958), pp. 57-58. Il va de soi que le rejet formel de certaines dogmes de

l'Eglise de Rome et l'affirmation de cette Déclaration que: «nous sommes
fermement attachés à la foi de l'ancienne Eglise telle qu'elle est exprimé dans
les symboles œcuméniques et les décisions dogmatiques, reconnus de tous, des
Conciles œcuméniques de l'Eglises indivise du premier millénaire», ne
pouvaient pas laisser les Orthodoxes indifférents. De même, aux yeux des théologiens

orthodoxes, les points 7 et 8 constituaient une véritable exhortation pour
la marche fraternelle vers la réconciliation à travers non seulement des discussions

théologiques mais aussi la prédication, l'enseignement, etc. Ceci ne
faisait que confirmer les sentiments de respects que les Vieux-catholiques avaient

pour l'Orthodoxie. Ce point était d'ailleurs repris dans l'Encyclique du
Patriarcat œcuménique de l'année 1902 (voir note ci-après).

21 'H Ttspi tcûv oxécjewv xov AùxoKEtpàXov 'OpOoôoçov EKK/Vnaiü>v y.ai
Ttepi akk&v yevikcùv Çnxr|u.àxe)v jtaxpiapxiKrj -/.ai auvoSixr) 'Evkw.Xioç xovj
1902, ai eiç, aùxrjv àTtavxijaeiç xtâv àyiwv AùxoKEcpctAcov 'EKKÀnaiûv y.ai fj àvx-
araxvxTiaiç, xoö OikouuevikoO IlaxpiapxEiou, Kcovaxavxivoimo/uc, 1904, in:
C. Patelos. op.cit. pp.27-39. Le Patriarcat œcuménique invitait toutes les Eglises

orthodoxes autocèphales à considérer la possibilité d'une union avec les

Vieux-catholiques, vu, surtout, le fait que leur doctrine n'était pas en grande
opposition à celle de l'Eglise orthodoxe et que les vieux-catholiques avaient à

plusieurs reprises manifesté leur grand respect vis-à-vis de l'Eglise orthodoxe.
Un point très important - souligné par le Patriarche - était celui du «prosélytisme»,

auquel les Vieux-catholiques étaient aussi sensibles que les Orthodoxes

et n'avaient jamais considéré les pays orthodoxes comme terre de mission.
En réponse à cet appel du Patriarcat œcuménique, certaines Eglises orthodoxes

ont exprimé le désir d'un rapprochement et de l'union avec les
Vieux-catholiques: elles proposaient le retour des Vieux-catholiques à l'Eglise orthodoxe

(Eglise de Jérusalem, Serbie et Monte-Negro). D'autres, ont fait remarquer

que la doctrine des Vieux-catholiques n'était pas assez explicite pour que
l'on puisse procéder à l'union avec eux (Eglise de Grèce).

22 U. Küry. Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an
die altkatholische Rotterdamer Kommission, in: IKZ 58 (1968), pp.29-47. La
déclaration concluait ainsi: «Die Petersburger Kommission erlaubt sich, die

168



Pourtant, l'Eglise orthodoxe entrait dans une période de réflexion
sur les implications ecclésiologiques et canoniques d'une éventuelle
réunion avec les autres Eglises23. Il a été constaté qu'en cas de divergence

dogmatique, il est toujours possible de viser un «rapprochement»

par la charité. Mais l'unité, elle, présuppose plutôt l'acceptation

sans conditions de l'ancienne Eglise indivise. Autrement dit,
l'unité chrétienne implique, d'une part, l'unité dans la foi et la
doctrine et, d'autre part, l'unité dans la vie de l'Eglise. Ainsi, les Orthodoxes

n'ont pas hésité d'insister sur deux présupposés essentiels: a) la

possibilité de réaliser la réunion uniquement en prenant en considération

que l'Eglise universelle du Christ existe dans l'Eglise orthodoxe
d'Orient24, et b) la nécessité d'avoir une confession de foi - officielle
et explicite - rédigée par les Vieux-catholiques25.

Ce fut surtout le premier point qui a entraîné un certain découragement

parmi les Vieux-catholiques, tandis que l'attitude négative de

certains théologiens orthodoxes envers ce dialogue a été, plus tard,
critiquée comme une prédominance des tendances ultra-conservatrices,

un manque de prise de position orthodoxe commune et une
absence de toute «stratégie œcuménique»26.

Zuversicht auszudrücken, dass die von ihr dargestellten Ausführungen nichts
enthalten, was für die altkatholischen Theologen schwer annehmbar sei
Die Petersburger Kommission hofft, dass die längst ersehnte kirchliche
Vereinigung jetzt der Verwirklichung nahe sei.»

23 C'était, il ne faut pas l'oublier, une période où l'Eglise orthodoxe avait
aussi progressé dans son dialogue avec l'Eglise anglicane. La question capitale
qui se posait était alors: qu'était-ce que l'Eglise universelle? Et une autre question

surgissait aussitôt: quelle était la validité des sacrements - surtout du
sacerdoce - célébrés en dehors des stricts limites canoniques de l'Eglise? Cf.
G. Florovsky, op.cit.; P. Evdokimov, L'Ecclésiologie orthodoxe au XIXe siècle,
in: L'ecclésiologie au XIXe siècle, Unam Sanetam 34, Paris, 1960, pp. 57-76;
Chr. Androutsos. The Validity of English Ordinations, from an Orthodox Point
of View, Transi, by F.W. Groves Campbell, London, 1902; J.A.Douglas, The
Relations of the Anglican Churches with the Eastern Orthodox, expecially in
regard to Anglican Orders, London, 1921.

24 Cf. l'article de VEvêque Serge de Jamburg. future patriarche de Moscou.
Qu'est-ce-que nous sépare des anciens-catholiques?, in: Rév. Int. Théol. 12

(1904), pp. 159-190.
25 Au sujet de cette proposition, voir l'Encyclique du Patriarcat œcuménique

de l'année 1902. Les Vieux-catholiques font remarquer qu'ils n'ont pas été
officiellement informés de cette proposition et, par conséquent, n'ont pas
préparé un tel document; cf. W. Küppers, op.cit., p. 17.

2i Cf. Maçiuov (XpioTOTTOÙAov), Mr)xpo7to/vixou EàpÔEOv, op.cit. pp.10-11.

169



La situation socio-politique de l'Europe à la veille de la Première
Guerre mondiale a empêché l'approfondissement et l'évaluation du
travail accompli ou des questions soulevées pendant cette étape.

3. 1920-1950. Cette troisième étape des relations est caractérisée par
deux points essentiels: elle se déroule dans le contexte général du
mouvement œcuménique27, chaleureusement accueilli par les deux
Eglises, et, du côté orthodoxe, sur les initiatives et sous la direction du
Patriarcat œcuménique28.

Une commission préparatoire du futur concile panorthodoxe, réunie

en 1930 au Mont-Athos a chaleureusement recommandé la
collaboration et le rapprochement des deux Eglises29.

L'événement le plus marquant de cette étape a été, sans aucun
doute, la conférence de Bonn de 193130. Des théologiens orthodoxes

27 Pour ne citer qu'un exemple, mentionnons la rencontre entre Orthodoxes
et Vieux-catholiques lors de la préparation du Congrès mondial des chrétiens
(Genève, 30 juillet - 8 août 1920). Sur l'initiative des Orthodoxes présents à

cette réunion préparatoire des discussions ont eu lieu entre les deux parties;
cf. A. nanaôoTtovkov, 'H 'EKKA.r|0"la xfjç 'EXXàôoç ëvavxi Oeuaxcov jtavopOoôo-
çou év5ia<pépovxoç Kaxà xóv K' alcova, Osaoa/voviKT], 1975, p. 109. Les réponses

des Vieux-catholiques ont été satisfaisantes et leur désire de se rapprocher
à l'Orthodoxie manifeste. C'est alors que les Orthodoxes présents ont décidé et

promis de faire leur mieux auprès de leurs Eglises afin que les contacts soient
poursuivis; cf. &.A.ZrpâyKa, 'EKKÀxicriaç xfjç 'EXkàhoq 'Iaxopia èK Ttnycov
àvi/EuScûv, 1817-1967, Ä9fjvai, vol.2, p.913.

28 W. Küppers, op.cit., p. 19. Ce point est particulièrement important. C'est
sans doute l'Eglise de Russie qui a joué un grand rôle lors de l'établissement
des premiers contacts avec les Vieux-catholiques. Le Patriarcat œcuménique
non seulement a poursuivi cette tâche de l'Eglise de Russie, en grande difficulté

en cette période, mais a donné au dialogue son fondement officiel en

applicant - ainsi que son devoir et son pouvoir l'exigeaient - la procédure
canonique panorthodoxe.

2" ripaKxixà xfjç, flpoKaxapKxiKf|ç 'Emxpoitfjç, xcov âykov 'Op9o8oçcov
'EKK^naicôv xfjç auve/vBoûoT|ç èv xfj èv 'Ayicp "Opei 'Ispà Meytaxn xofj BaxoTtE-
ôiou (8-23 'louvtou 1930), èv KtovaxavxivouKÔÀEi, 1930, p. 144.

30 Alo axéaeiç xöv 'EKK"Vnaißv 'OpBo5oçou Kat na/VaiOKa9o/UKfjç - Kax-
apxiouôç Koivfjç OEOÀoyiKfjç èmxponfjç Jipoç uEWrrnv cxtio koivoû xoO Êpyou
xfjç KpoaEyyiaecoç zal xfjç évcûoecoç, in: 'OpOoSoçia 6 (1931), pp.504-617; Fep-
uavoO (ErpnvojioûXov), 'ApxiEmaKÓTtou QuaxEtpcov, npaKxixâ xöv auv£-
Spiàoecov xfjç na/uxioKaBo^ucfjç xal xfjç "OpGoôôçou 'Emxpojifjç Kaxct xfjv
auvôidaKE\(nv xtjv yevojievrrv xfj 27rj /.al 28rj 'OKxcoßpiou 1931 èv Bówrj, in:
'Op9o8o|ia 7 (1932), pp. 156-162 et'210-213; A.Küry, Bericht über dieVer-
handlungen der altkatholischen und der orthodoxen Kommission in Bonn am
27. und 28.Oktober 1931, in: IKZ 22 (1932), pp. 18-27; Maçiuov (Xpiomnov-
Xov), MTprpoTioMxou EdpÖECüv, op.cit., pp. 149-156.

170



et vieux-catholiques y ont discuté treize sujets, notamment, les Symboles

de Foi, la Tradition, le Canon des saintes Ecritures, l'Ecclésiologie,
la succession apostolique, etc.

Du côté orthodoxe, il a été souligné que les résultats de cette
rencontre, ainsi que la Déclaration d'Utrecht feraient l'objet d'une étude

approfondie lors du présynode qui se réunirait à Mont-Athos31. La

grande majorité des délégués orthodoxes avait lors des discussions le

sentiment qu'entre les deux Eglises il y avait un parfait accord en ce

qui concerne les points essentiels32. Ceci était plutôt dû au fait que les

discussions s'étaient plus ou moins déroulées dans le nouveau style de

la commission «Foi et Constitution», à savoir l'énumération des points
communs et des points de divergence. Autrement dit, encore une fois,
la question importante de la conscience que chaque Eglise avait
d'elle-même n'a pas été officiellement posée. C'est pour cela que les

possibilités d'une réunion ont été considérées de nouveau avec un très

grand optimisme33.
Pourtant, l'accord d'intercommunion signé quelques mois auparavant

entre les Vieux-catholiques et les Anglicans était passé sinon
inaperçu, du moins n'avait-on pas parlé34. Il constitue encore de nos

jours une des difficultés les plus sérieuses à surmonter35.

31 Cf. "EkBecrç xoù Mr|xpo7to?vixou TplKKTjç xal Xxaycôv no^UKàpTiou Jtpôç

xrjv 1. Eûvoôov xfjç 'EKKXr|o"iaç xfjç 'EWâSoç, in: O. A.XxpàyKa, op.cit., vol.3,
pp. 1892-1897.

32 Germanos (Strinopoulos). Erzbischof von Thyateira, Die Beziehungen der
orthodoxen Kirche zu den anderen Kirchen, in: «Ekklèsia», hrsg. von
Fr.Siegm.Schultze, Bd.X, p. 149.

33 Fepiiavov (iTpnvonovÀov), 'ApxiEmaKcmou Ouaxeipcov, MuaxnpiaKfj
Koivcûvia |i.Exaçï> ria?axioKa9o?aKfi)v y.ai 'Ayy/UKav<Sv, in: 'OpBoôoçia 7

(1932); MaÇijiov (Xpioronovkov), MnxpoTioÀixoi) Sàp5ECov, op.cit., p. 155.
34 Cf. Basile (Krivocheine). Archevêque de Bruxelles, Le XIXe Congrès

international des Vieux-catholiques à Vienne, in: Messager de l'Exarchat du
Patriarche Russe en Europe occidentale 13 (1965), pp.203ff. ; Damaskinos
(Papandreou). Métropolite de Tranoupolis, Allocution lors de la Ve Assemblée
plénière de la Commission théologique mixte Orthodoxe - Vieille-catholique,
in: Episkepsis 14 (1983), N° 302 pp.3-4; Th.Nikolaou. Gesamtwürdigung der
Methode und der Ergebnisse der bilateralen Dialoge, in: Les dialogues
œcuméniques hier et aujourd'hui, Chambésy, les Ed. du Centre orthodoxe (sous
presse).

35 Liste des thèmes du saint et grand Concile, établie par la lre Conférence
panorthodoxe à Rhodes (1961), in: Commission préparatoire, Etude des
thèmes de la première étape, Contacts 1972, suppl. au N° 80, p.62; Tentative
Agenda for the Pan-orthodox Meetings of Rhodes, in: Diakonia 1 (1966), 2,

171



4. 1961-1975. La quatrième et dernière étape est, peut-être, la plus
décisive pour les relations entre les deux Eglises. C'est la période
d'une préparation et d'une marche consciente vers l'inauguration du

dialogue théologique officiel. Elle est marquée, du côté orthodoxe,
par les décisions des conférences panorthodoxes et, du côté vieux-catholique,

par la préparation de textes dogmatiques importants mis au
service du dialogue. A cela faudrait-il sans doute ajouter la création
de commissions préparatoires de part et d'autre ainsi que les réunions
d'une commission mixte de coordination et de préparation, facteurs
qui ont rendu possible l'inauguration du dialogue théologique officiel.

La Ire Conférence panorthodoxe, réunie à Rhodes en 1961, a inscrit
parmi les thèmes du futur concile: «Orthodoxie et Vieux-catholiques.
Promouvoir les relations avec eux dans l'esprit des conversations
théologiques ayant eu lieu jusqu'à présent et leur tendance en faveur
de l'union avec l'Orthodoxie»36.

Deux ans plus tard, en 1963, la 3e Conférence panorthodoxe, réunie
également à Rhodes, a décidé quant à elle: «la formation immédiate
d'une commission théologique interorthodoxe l'élaboration
systématique par cette commission des positions orthodoxes en vue des

futures discussions théologiques et le commencement des discussions

avec la commission théologique correspondante de l'Eglise
vieille-catholique, après commun accord des intéressés»37.

La commission interorthodoxe ainsi créée a réalisé une première

p.75. Voir aussi: W.Küppers. Die Panorthodoxe Konferenz in Rhodos, in:
IKZ 52 (1962), pp.38-47.

36 G.Dejaifve, SJ, La 3e Conférence panorthodoxe de Rhodes, in: Nouvelle
Revue Théologique 87.(1965), p. 127; Decisions and Closing Message of the
Third Pan-orthodox Conference of Rhodes, in: Diakonia 1 (1966), 2,

pp.90-91. Voir aussi: J. Karmiris. Die Dritte Panorthodoxe Konferenz von
Rhodos. Der Dialog zwischen der orthodox-katholischen und der altkatholischen

Kirche, in: IKZ 57 (1967), pp.70-82.
3" J. Karmiris. Bericht der in Belgrad vom 1.-15. September tagenden

interorthodoxen theologischen Kommission für den Dialog mit den Altkatholiken,
in: IKZ 57 (1967), pp. 110-119; 7. Kapuipn, 'OpOoSoÇia y.ai IlaXaiOKa9o"A.i-

/uauoç, Teüxoc I, 'AOfjvai, 1966, Athenagoras (Kokkinakis). Archbishop of
Thyateira, The Fourth Pan-orthodox Conference, Belgrade 1966 - Introduction

to the theological dialogue of Anglicans and Orthodox, Athens, 1967;
V Kesich, The Resolutions of the Belgrade Conference - Orthodox, Anglicans,
Old Catholics, in: St Vladimir's Seminary Quarterly 11 (1967), 2, pp.96-99;
Robert Stephanopoulos. Reaction to the Belgrade Resolution, in: St. Vladimir's
Seminary Quarterly 11 (1967), 2, pp. 100-103.

172



réunion à Belgrade en 196638. Une fois encore la méthode de l'énu-
mération des points communs et des divergences a été suivie.
Néanmoins, la commission a renouvelé la proposition du Patriarche
œcuménique Jérémie: inviter l'Eglise vieille-catholique à rédiger une
confession de foi officielle. Cette réunion - appelée à tort par certains
4e Conférence panorthodoxe - chargée d'étudier aussi la question du

dialogue avec les Anglicans, a malheureusement suscité un certain
malaise parmi les Vieux-catholiques. L'Evêque Urs Küry a exprimé
l'amertume de son Eglise devant l'énumération de certains points de

divergence depuis longtemps dépassés par l'Eglise et la théologie des

vieux-catholiques mais aussi parce que son Eglise a pris connaissance
du rapport et des décisions de la réunion uniquement par la presse39.

Ainsi, l'invitation à rédiger une confession de foi a été répétée deux

ans plus tard, en 1968, par la IVe Conférence panorthodoxe, réunie à

Chambésy. Une lecture attentive des décisions de cette conférence
révèle que, du côté orthodoxe, la préparation de certains dialogues théo-

38 Cf. Memorandum de l'Evêque Urs Küry. traduit en grec et publié par le

Prof. Kalogirou, I.KaXoyr)pov, 'Evnjj.epcoxi.Kai eicrnyfjaEiç zaxà xfjv B' Aià-
aKEtjuv xfjç Aiop9o8oçou ©eoXoyiKfjç 'Emxponfjç èiti xoO AiaXóyou uexâ xöv
riaA.aioKa9oÀtKfî)v y.ai vEcbxaxa auvaurfj 7ta/uxioKa9o?aKa KEijiEva, ©Eaaa/vo-
vIkti, 1971, p. 60.

39 A cause de son importance, nous citons ici un large extrait de cette décision.

Elle sera, en effet, du côté orthodoxe, la base de toute relation future:
«(a) Que la Commission théologique interorthodoxe continue à préparer le

dialogue. C'est cette commission qui mènera le dialogue quand le temps viendra,

(b) Tenant compte que les Vieux-catholiques n'ont pas présenté de
doctrine stable en certains points et n'ont pas informé entièrement les Orthodoxes

sur l'ensemble de leur doctrine, que l'Archevêque d'Utrecht soit prié par
le Patriarche œcuménique d'envoyer ou d'indiquer leurs textes revêtus d'un
caractère dogmatique et symbolique et que les Vieux-catholiques soient priés
de rédiger, si possible, une confession de leur foi officielle, claire et exacte,
éditée et signée par un concile de leurs évêques et pasteurs, (c) Qu'au moment
de commencer le dialogue par la rencontre des commissions vieille-catholique
et interorthodoxe réunies dans ce but et avant d'entrer dans les débats quant
aux thèmes particuliers, il soit clarifié si l'accord conclu en 1931 entre les Eglises

vieille-catholique et anglicane sur la communion eucharistique, ainsi que
l'extension de cette communion de l'Eglise vieille-catholique à l'Eglise
autonome des Philippines et aux Eglises réformées du Portugal et de l'Espagne
ne constitue pas un obstacle insurmontable pour l'union des Eglises vieille-catholique

et orthodoxe.», in: Synodica VI, Chambésy-Genève, les Ed. du Centre

orthodoxe, 1982, pp. 130-131.

173



logiques bilatéraux se trouvait déjà très avancée. Parmi ces dialogues
figurait tout naturellement celui avec l'Eglise vieille-catholique40.

Devant une telle prise de position orthodoxe - à la fois ferme et

explicite, communiquée cette fois officiellement par le Patriarche
œcuménique à l'Archevêque d'Utrecht41 - l'Eglise vieille-catholique a
accéléré les démarches de son côté. En premier lieu, elle a créé une
commission préparatoire - analogue à celle réunie à Belgrade - qui a

élaboré un programme pour le dialogue officiel en préparation42.
Ensuite, elle a rédigé et présenté au Patriarche œcuménique - et donc à

toutes les Eglises orthodoxes - une confession de foi43, une déclaration

sur le Filioque4* et une déclaration sur la primauté dans l'Eglise45.
Ces textes - importants de par leur contenu théologique, ayant de plus
un caractère de document ecclésial officiel sous forme de lettre
episcopale de foi46 - ont joué sans aucun doute un rôle décisif dans la
préparation et le commencement du dialogue théologique officiel47.

40 Cf. W. Küppers, op.cit., p.23.
41 Dokumente zur Vorbereitung des altkatholisch-orthodoxen Dialogs -

Vorschlag eines Arbeitsprogrammes für die gemischte altkatholisch-orthodoxe
Kommission, Bonn, 25. April 1967, in: IKZ 57 (1967), pp.65 ff. Ce programme
de travail contient un grand nombre de points communs avec les décisions de
la 4e Conférence panorthodoxe que nous avons déjà citées. Cela révèle l'existence

d'un consensus, du moins dans le domaine de la méthodologie.
42 «Der Glaubensbrief der Bischofskonferenz 1969 über das alt-katholische

Bekenntnis», in: W. Krahl, Ökumenischer Katholizismus. Altkatholische
Orientierungspunkte und Texte aus zwei Jahrtausenden, Bonn, 1970, pp. 156-158.

43 «Die Erklärung der Bischofskonferenz 1969 zur Filioque-Frage», in:
W. Krahl. op. cit., pp. 158-159.

44 «Die Erklärung der Bischofskonferenz 1970 über den Primat in der
Kirche», in: W. Krahl. op.cit., pp.159-161. Le Métropolite Stylianos (Harkiana-
kis) a publié une première traduction de ces textes. Le Prof. Kalogirou, quant
à lui, a publié la traduction des troix textes qu'il a commentés lors de la
réunion de la commission interorthodoxe à Chambésy (16-24 octobre 1970). Voir
respectivement: IrvXiavov (XapKiavâKi), Mr|xp07!0/Vixo\j Mi"Vnxou7toXecûç, 'H
imo xfjç riaXaiOKa9o)iiKfjç 'EKK"Vr|ataç emcrnuoc èrctôoaiç 'OuoXoyiaç Hi-
axecoç eiç xó Oìkouuevikóv naxptapxEïov, in: K/VT|povouia 3 (1971),
pp. 193-206; 7. KaXoyqpov, 'EvnuepcuxiKai EÛynyfjaEiç /axa xfjv B' Atâo~KEi|nv

xfjv AiopSoôôçou ©EO/VoyiKfjç 'Ejnxpojtfjç..., p.22-57.
45 W. Küppers, op.cit., p.23.
46 '/. Kappipn, 'H 'OpOôôoçoç 'EKK/Vrjaia èv SiaXôycp uExâ xcov êxEpoôôçtov,

'ASfjvai., 1975, p. 36. Dans son rapport, la Commission théologique interorthodoxe

souligne «que tout ce que le Synode des Vieux-catholiques déclare dans
la Confession de foi est en principe conforme à la doctrine orthodoxe, mais il
n'épuise pas le sujet», qu'«elle accepte avec satisfaction la nouvelle déclaration

des Vieux-catholiques sur le Filioque», que «le problème de la canonicité

174



Par ces textes, l'Eglise vieille-catholique répondait - et de manière

plus que satisfaisante - à une demande précise des Orthodoxes.
Ceux-ci avaient à plusieurs reprises formulé leurs considérations ec-

clésiologiques concernant l'engagement de l'Eglise orthodoxe dans le

mouvement œcuménique et ses relations avec les autres Eglises et

Confessions chrétiennes48. Ainsi, il ne restait plus d'obstacle majeur
susceptible de retarder le commencement du dialogue théologique
officiel entre les deux Eglises.

En effet, la commission interorthodoxe préparatoire - réunie de

nouveau à Genève en 197049 et à Bonn en 197150 - a examiné le che-

de la hiérarchie d'Utrecht et de la hiérarchie vieille-catholique qui en est issue

ne constitue pas un obstacle insurmontable au dialogue futur» et, finalement,
que «les divergences de mode et de temps de la célébration de certains
sacrements et d'autres encore concernant les us et les coutumes ne constituent pas
des obstacles substantiels à l'union des deux Eglises recherchée par le dialogue»;

cf. Episkepsis 1 (1970), N° 17, pp. 17-19.
47 Pour avoir une image de ces considérations ecclésiologiques, à part les

documents officiels et les études de certains représentants des Eglises orthodoxes

publiés par C. Patelos, op.cit., on pourrait voir, entre autres: H. Alivisatos,
De l'unité dans l'Eglise orthodoxe, in: Istina 8 (1961-2), pp.67ff.; B. Exarchos,
Christliche Einheit und Einigung der Christen vom Standpunkt der Orthodoxen

Kirche aus, in: ©EO/VoyLa 35 (1964), pp.26ff.; A. Schmemann, Unity,
division, reunion in the light of Orthodox Ecclesiology, in: Qso^oyia 22 (1951),

pp.22ff.; L.Zankow, Einheit ohne Vereinigung, Stuttgart, 1959.
48 Conclusions de la Commission théologique interorthodoxe sur le dialogue

avec les Vieux-catholiques, in: Episkepsis 1 (1970), N° 17, pp.7-9; J.

Karmiris. Bericht der in Genf-Chambésy vom 16. bis 24. Oktober 1970 zusammengetretenen

ständigen interorthodoxen Kommission für den Dialog mit den
Altkatholiken, in: IKZ 61 (1971), pp. 71-74; 7. Kappipn, 'Op9oôo>çia jcal fla-
/vaiOKa9o"^iKiauoç, TeOxoç III, 'AOfjvai, 1970; T.KaXoyinpov, 'Evr|u.EpcûxiKai
EicnyyijcFEiç...

49 Rapport de la commission théologique interorthodoxe permanente pour
le dialogue avec les Vieux-catholiques, Bonn 22-30 juin 1971, in: Episkepsis 2

(1971), N°43, pp. 16-18: J. Karmiris. Bericht der in Bonn vom 22. bis 30. Juni
zusammengetretenen ständigen interorthodoxen Kommission für den Dialog
mit den Altkatholiken, in: IKZ 62 (1972), pp. 83-86; 7.Kappipn, 'OpBoôoçia
/ai na?iaiOKa9o/UKio".u.oç, TeOxoç IV, 'ABfjvai, 1972; German. Bishop of
Vienna, Session of the Pan-orthodox Commission on Dialogue with Old
Catholics, in: Journal of the Moscow Patriarchate 1972, N° 5, pp.60-64.

50 'I. Kappipn, 'Op9o8oçia y.ai na^aiOKa9o/ViKia(ioç, TeOxoç V, 'AOfjvai,
1973; G.Skobei. On the Orthodox-Old-Catholic Dialogue, in: Journal of the
Moscow Patriarche 1974, N° 1, pp.62-65; Darlegung der gemischten theologischen

Kommission für den Dialog zwischen den Orthodoxen und Altkatholiken,

die sich vom 9.-14. Juli 1973 im Interorthodoxen Zentrum von Athen
versammelt hatten, in Orthodoxe Stimme 1973, N° 3, pp. 33-36.

175



min parcouru; elle est parvenue à la conclusion que sa tâche était
suffisamment avancée pour que le dialogue officiel commence.

II. Le contexte du dialogue officiel

Avec l'accord et l'approbation des deux Eglises, une commission
mixte de coordination et de préparation s'est réunie à Athènes en
197351. Cette commission est arrivée à la conclusion que la phase
préparatoire du dialogue avait pris fin. Elle a donc fixé le contexte et la

procédure pour le déroulement et le développement ultérieurs du
dialogue comme suit:

a) chaque partie présentera sur chacun des sujets à l'ordre du jour
un avant-projet sous forme de mémorandum ou de bref exposé
résumant sa doctrine;

b) ces avant-projets seront confiés à une sous-commission pour une
étude approfondie et la rédaction d'un projet de texte commun;

c) ce texte sera examiné, discuté, approuvé et signé par l'Assemblée
générale de la commission mixte;

d) le texte approuvé et signé par les membres de la commission
mixte sera présenté aux autorités ecclésiastiques respectives pour
ratification52.

La deuxième tâche de la commission de coordination a été de

préparer le catalogue des thèmes qui feraient l'objet d'étude lors de la

première Assemblée générale de la commission mixte53. Ce catalogue
contenait les thèmes suivants:

1. Théologie - Révélation (Ecriture sainte, Tradition); le canon des

Ecritures bibliques; le dogme de la Trinité.
2. Christologie - L'incarnation du Verbe éternel de Dieu; l'union

hypostatique; la doctrine de la Mère de Dieu (Théotokos) et les
doctrines relatives divergentes.

3. Ecclésiologie - La substance et les marques de l'Eglise; l'unité de

l'Eglise et des Eglises locales; les limites de l'Eglise; l'autorité de

51 Exposé de la Commission théologique mixte pour le dialogue entre
Orthodoxes et Vieux-catholiques réunie au Centre interorthodoxe d'Athènes,
9-14 juillet 1973, in: Episkepsis 4 (1973), N°81, pp. 22-24.

52 On est tenté de signaler le grand optimisme des membres de la Commission,

profondément convaincus de pouvoir traiter un si grand nombre de thèmes

en une seule réunion!
51 Exposé de la Commission..., in: Episkepsis 4 (1973), N° 81, p.23.

176



l'Eglise et dans l'Eglise; l'infaillibilité de l'Eglise; les sept conciles

œcuméniques et les conciles locaux sanctionnés par eux; l'obligation
de la succession apostolique et la canonicité de la hiérarchie de

l'Eglise vieille-catholique; la primauté ecclésiastique; le problème de

l'intercommunion53.
Après une longue préparation, pleine d'enthousiasmes et de

découragements, d'optimisme et de désillusions, d'approfondissement
théologique en commun et de malentendus suscités par les faiblesses et les

erreurs humaines, le dialogue théologique officiel entre les deux Eglises

- orthodoxe et vieille-catholique - a été inauguré.

III. Le dialogue officiel (1975-1985)

C'est donc sous le signe d'un passé riche54 et avec le sentiment
profond d'une grande responsabilité vis-à-vis de ce lourd héritage que les

membres de la commission théologique mixte se sont réunis pour la

première fois à Chambésy-Genève, au Centre orthodoxe du Patriarcat

œcuménique, du 20 au 28 août 1975.

La longue période de préparation de ce dialogue a porté ses fruits55.

Lors de la première Assemblée plénière56, la commission a examiné les

trois points du chapitre «Théologie» et les deux premiers points de la

«Christologie». Elle a préparé cinq textes communs, soumis, selon les

décisions précédentes, aux autorités respectives pour ratification: (1)
La révélation divine et sa transmission, (2) le canon des saintes Ecritu-

54 Voir à ce sujet: Chr. Oeyen. Chronologisch-Bibliographische Übersicht
der Unionsverhandlungen zwischen der orthodoxen Kirche des Ostens und
der altkatholischen Kirche der Utrechter Union, in: IKZ 57 (1967), pp.20-51.

55 Cf. W.Küppers. Orthodox-Altkatholischer Dialog, in: IKZ 68 (1978),

pp. 2-47. L'auteur fait remarquer que la préparation de cinq textes communs
lors d'une seule réunion ne pourrait être que la moisson d'une préparation
échéllonnée sur presqu'un siècle.

56 Accord entre Orthodoxes et Vieux-catholiques sur des points théologiques,

in: Episkepsis 6 (1970), N° 130, pp. 2-4; The First Officiai Session of the
Mixed Theological Commission on the Orthodox-Old-Catholic Dialogue, in:
Journal of the Moscow Patriarchate 1975, N°ll, pp.69ff. et 1976, N° 1,

pp. 48-53: 'l.Kapuiprj, 'OpOoSoçia y.ai na^aiOKaSo/UKiauoc, TeOxoç VIII,
'AOfjvai, 1975; napdevioo (Koïviôr/), M-nxpono/vtxou Kap9ayévT|ç, 'O AiaXo-

yoç u.é xoûç ria/YaiOKa9o/UKOoç, in: 'EKK/ir|aiacrxiKOç <Mpoç 58 (1976), 1,

pp.25-40. Voir aussi: Irénikon 48 (1974), 4, pp.512-516.

177



res, (3) la sainte Trinité, (4) l'incarnation du Verbe de Dieu, et (5)
l'union hypostatique des deux natures du Christ57.

Pour mettre en évidence les rapports entre la Révélation divine et la

Tradition, la commission a repris dans son texte les paroles de Saint-
Basile le Grand: «Ecriture et Tradition ne sont pas des porteurs différents

de la Révélation divine, mais différentes manières d'exprimer
une seule tradition apostolique. Il n'est pas question non plus que
l'une soit supérieure à l'autre. Toutes deux ont la même valeur pour la

piété» (Sur le Saint-Esprit 27, 2).

Quant au canon de l'Ecriture, les textes communs font une différence

entre les vingt-deux livres du canon hébraïque de l'Ancien
Testament et les dix livres dits «anagignoskomena». Pour certains livres
(I Esdras et III Maccabées), la commission vieille-catholique a

formulé quelques réserves en précisant qu'ils ne sont pas rejetés par
l'Eglise vieille-catholique mais qu'ils ne se trouvent pas dans les tables
des livres des Ecritures tirées de la tradition latine ancienne.

Sur la doctrine de la Sainte-Trinité, et plus particulièrement sur
celle de l'Esprit, les membres de la commission mixte font nettement
cause commune. Ainsi, ils soulignent dans leur texte: «(...) en ce qui
concerne le Saint-Esprit, il est enseigné par l'Ecriture sainte et le IIe

57 Nous ne donnerons pas les références exactes de la publication de tous
les textes préparés par les Assemblées plénières de la Commission. Nous
mentionnerons simplement que tous les textes ont été publiés en allemand par la
revue Internationale Kirchliche Zeitschrift, en grec et en français par le bulletin
Episkepsis. Une traduction en russe et en anglais de plusieurs textes in: Journal
of the Moscow Patriarchate. Une traduction, également en anglais, de plusieurs
textes, in: H. Meyer/L. Vischer, Growth in Agreement, Reports and Agreed
Statements of Ecumenical Conversations on a World Level, New York/Geneva,

Paulist Press/W.C.C, 1984, pp. 389-419. Une traduction en espagnol
des textes communs des quatre premières Assemblées générales, in: Dialogo
EcumenicolQ (1985), N° 66, pp.93-124. Une traduction en italien des textes
des trois dernières assemblées, in: Notizie Ortodosse 1 (1979), 6, pp.32-35; 3

(1981), 28, pp.36-42 et 6 (1983), 51, pp. 19-24. Nous saisissons l'occasion pour
souligner que tous les textes de la Commission ont été publiés en roumain
dans la revue Ortodoxia et que cette même revue avec Biserica Orthodoxa
Romana contiennent un grand nombre d'articles et d'études au sujet de ce dialogue.

Signalons encore le recueil bibliographique des /. F. Puglisi/ S. J. Voicu, A
Bibliography of Interchurch and Interconfessional Theological Dialogues,
Rome, Centro Pro Unione, 1984, qui donne (pp. 193-199) une bibliographie
assez complète de ce dialogue; le consulter surtout pour les articles et
comptes-rendus au sujet des réunions de la sous-commission qui ne sont pas inclus
dans notre étude.

178



concile œcuménique et, en général, par l'Eglise ancienne, que l'Esprit
procède du Père, source et principe de la divinité, en tirant son
existence et sa procession éternelle uniquement du Père et son apparition,
sa manifestation, sa luminosité ou son envoi dans le temps au monde

par le Fils.»
Finalement, les deux textes suivants reprennent les grandes lignes

de la christologie des conciles œcuméniques et prouvent que les
positions respectives des deux Eglises n'ont aucune difficulté à se rallier.

S'il fallait donner le profil de ces textes - et ceci reste vrai pour les

textes préparés par la suite - on pourrait dire qu'il s'agit de documents
brefs mais substantiels, qui résument de manière excellente la doctrine
commune aux deux Eglises. L'accent est toujours mis sur l'essentiel,
c'est-à-dire sur ce qui doit être préservé à tout prix. Autrement dit, ce

sont toujours les données fondamentales de la foi apostolique qui
servent de critère indispensable, données soigneusement distinguées de

simples opinions théologiques exprimées dans le passé et aujourd'hui.
Ainsi, après avoir démontré que le sujet examiné est indéniablement
fondé sur la Bible, chaque texte développe l'enracinement de la
doctrine en question dans la tradition des Pères, aussi bien orientaux
qu'occidentaux, et de l'Eglise indivise pour conclure sur la compréhension

actuelle de cette même doctrine et son caractère existentiel
dans la conscience, la théologie, la vie liturgique et la spiritualité de

chaque Eglise.
Il serait sans doute juste d'ajouter qu'il ne s'agit point de textes

descriptifs constatant et développant les points de convergence ou de

controverse, mais de textes de consensus théologique remarquables.
En fait, ils constituent une sorte de confession commune de foi des

deux Eglises sur un chapitre précis. Les membres de la commission
mixte ont démontré qu'ils étaient parfaitement conscients du fait que
leur but n'était pas l'analyse minutieuse ou formaliste des questions à

traiter, mais la recherche de l'enseignement commun aux deux traditions

dans le but d'aboutir au rapprochement et à l'union des deux

Eglises. D'où la note à la fin de chaque texte adopté à l'unanimité;
«ce qui a été dit plus haut sur constitue, d'après notre commission

théologique orthodoxe - vieille-catholique, l'enseignement aussi bien
de l'Eglise orthodoxe que de l'Eglise vieille-catholique». Commentant
cette note, un hiérarque orthodoxe faisait remarquer: «En lisant cette

phrase, qui rappelle des définitions et des décisions des anciens conciles

- <c'est ainsi que nous pensons, ainsi que nous parlons, ainsi que
nous proclamons (...)> (Tome synodal du VIIe concile œcuménique) -

179



nous sentons une allégresse particulière car nous constatons que - à

en juger par le progrès dans nos discussions réalisé à ce jour - il n'y a

pas de grandes divergences dans l'enseignement des Eglises orthodoxe

et vieille-catholique. Au contraire: il y a de nombreuses similitudes»58.

La deuxième Assemblée plénière59 de la commission théologique
mixte s'est déroulée de nouveau à Chambésy du 20 au 23 août 1977.

Cette fois-ci, deux textes ont été préparés et approuvés: (1) Essence et

attributs de l'Eglise, et (2) la Mère de Dieu.
Le premier texte, après avoir donné les nombreuses images scriptu-

raires de l'Eglise, fait remarquer que son système episcopal, son caractère

sacerdotal et sa dimension charismatique apparaissent clairement
dans la Tradition. L'Eglise - corps du Christ - est un organisme théan-

drique, une marche vers Dieu. Dans ce corps sont réunies toutes les

Eglises locales en unité de foi, de culte et de gouvernement. C'est le

collège des évêques qui représente la seule autorité canoniquement
instituée. Par la succession apostolique, l'Eglise préserve et transmet
l'ensemble des vérités confiées par le Seigneur aux apôtres.

Le second texte, sur la Mère de Dieu, reprend la formule d'union
du IIIe concile œcuménique et la définition du IVe concile: la sainte

Vierge Marie est vraiment Mère de Dieu. Le Sauveur s'est uni à la
nature humaine par la maternité véritable et réelle de Marie. Toutefois,
l'Eglise vénère la Vierge «non comme un Dieu mais comme Mère de

Dieu selon la chair» (Jean Damascène). La Mère de Dieu intercède

auprès de Dieu pour les hommes avec une puissance due à son rôle

exceptionnel dans l'œuvre du salut. Cette intercession est cependant
distinguée de la médiation unique exercée par le Sauveur Jésus-Christ.

Même si ces textes ont été qualifiés de «fort remarquables» par des

théologiens catholiques romains qui suivaient de près l'évolution du

58 Cf. Irinéos, Métropolite d'Allemagne, Allocution lors de la 3e Assemblée
de la Commission de dialogue Orthodoxes - Vieux-Catholiques, in: Episkepsis

10(1979), N° 216, p. 14.
59 7. KaXoyfjpov, 'H B' èv 'OAousAeia auv5iâo"Ke\j;iç xfjç Mixxfjc 'OpOoôoïço-

7taÀ,atOKa9oX.iKfjç ©eoÀoyiKfjç 'ETtixpoTifjç ètxl xoO AiaXôyoo uexaço xfîiv
'Ekk>jio"ik>v 'Op9o8oçou y.ai flaXaiOKa9oÂLKfjç, in: rprjyôpioç naA.au.ac 60

(1977), pp.315-327, 61 (1971), pp.73-80 et 135-141 ; Xpvooamuov (Zacpeipn),
Mr)xponoÀ.ixou TapSiKloo, 'H B' èv 'O/VoueAeta aovàvxnaiç xfjç MiKxfjç Qeo-
A.oyiKfjç 'EmxpoTifjç xoö AiaÀ.óyou 'Op9o5oçcov y.ai FlaXaiOKaOoXiKcov, in:
'EKKAnaîa 56 (1979), pp.8-12 et 31-38; Zweite Begegnung der orthodox-altkatholischen

Theologenkommission, in: Stimme der Orthodoxie 1977, N° 12,

pp.42-50, Voir aussi: Irénikon 50 (1977), 4, pp.535-538.

180



dialogue60, la discussion et la rédaction du premier texte ecclésiologi-

que a mis en évidence les difficultés auxquelles la commission mixte
serait désormais confrontée.

En effet, lors de la discussion sur le texte «Essence et attributs de

l'Eglise» une certaine divergence d'opinions a fait son apparition
parmi les Vieux-catholiques61. Faudrait-il avouer que le dialogue
entrait dans une impasse62 ou bien serait-il plus sage de faire preuve de

circonspection, de considérer ce fait comme un «accident de

parcours» et d'affirmer que les textes officiels présentés auparavant par
l'ensemble de l'Eglise vieille-catholique avaient une valeur beaucoup
plus grande que certaines opinions personnelles63? C'est la seconde

solution, plus ouverte et plus modérée, qui l'a emporté.
Cet incident a incité un représentant orthodoxe à dire que «(...) les

documents élaborés jusqu'à présent par la commission théologique
mixte orthodoxe - vieille-catholique nécessitent des deux parties bien
d'améliorations, de clarifications, d'approfondissements et de
nouveaux accords doctrinaux»64. Toutefois, il a aussi permis à la Conférence

internationale des évêques vieux-catholiques de prendre une dé-

60 Cf. Irénikon 50 (1977), p. 536.
61 Cf. le protocole de cette Assemblée générale publié avec d'autres

documents dans le compte rendu: Orthodox-altkatholischer Dialog, in: IKZ 68

(1978), pp. 38-39.
62 Cf. XpvoooTÓuov (Zacpeiprj), Mr|xpo7T.oMxoo FapôiKioo, op. cit., p. 8.
63 Cf. l'article du Prof. J. Kalogirou sur la 3e Assemblé générale, cité ci-

après.
64 Dumitru Radu. L'Eglise orthodoxe dans le dialogue avec les Eglises

vieilles-catholiques, in: Romanian Orthodox Church News (éd. franc.) 9 (1979),
N° 3, p. 48. Il faut noter que la révision de certains textes doit préoccuper
sérieusement les membres de la Commission, car plusieurs hiérarques et théologiens

ont exprimé certaines réserves ou ont signalé quelques insuffisances.
Pour illustrer ce qui vient d'être dit, nous citerons le Métropolite Nikodim de

Leningrad qui écrivait au sujet des textes approuvés lors de la première Assemblée

générale de la Commission: «(...) We should not merely approuve, but
wholeheartedly applaud the overall result of the dialogue as reflected in these
documents. However, some paragraphs in the dialogue's materials stand in
need of minor corrections. I ask to suggest the incorporation of the appropriate

changes in the text And if these changes are rejected, then, you
should incorporate the content of the suggestions made by the Holy Synod
Commission on Christian Unity and Inter-Church Relation into the Protocol
of this session of the Commission on dialogue with the Old Catholic». Le
Métropolite propose ensuite toute une série d'amendements. Voir: Letter regarding

the Mixed Theological Commission Documents, in: Journal of the Moscow

Patriarchate 1978, N° 3, p. 63.

181



cision ferme: un arrêté, voté par la Conférence obligeait désormais les

membres vieux-catholiques de la commission à signer les textes
approuvés en Assemblée générale65.

La troisième Assemblée plénière66 a eu lieu à Bonn du 24 au 28 août
1979 et elle a approuvé deux textes: (1) L'unité de l'Eglise et les Eglises

locales, et (2) Les limites de l'Eglise.
Le texte sur l'unité de l'Eglise et les Eglises locales, après avoir

affirmé que «l'Eglise est le corps un et indivis du Christ, dans lequel les

fidèles - en tant que membres - sont unis avec le Christ - leur tête - et

entre eux», résume de manière fort réussie les principales lignes d'une
ecclésiologie extrêmement utile et positive pour l'ensemble du mouvement

œcuménique. L'accent est mis sur l'unité de la foi et l'unité
sacramentelle. Le grand nombre d'Eglises locales n'abolit jamais l'unité
de l'Eglise, puisque chaque Eglise locale garde la foi reçue du

Seigneur, est le corps du Christ dans un lieu précis et représente la réalité
sacramentelle de toute l'Eglise dans ce même lieu. Sur toutes sortes de

questions qui dépassent leur compétence, les Eglises locales se consultent

et prennent des décisions en synode, dont la plus haute instance
est le concile œcuménique.

Dans le texte sur les limites de l'Eglise, la commission rejette les

théories erronées selon lesquelles «l'Eglise vraie, visible du temps des

apôtres et des pères, n'existe plus aujourd'hui et que chaque Eglise
locale ne contient plus qu'un fragment de la vérité et qu'en
fonction de cela aucune d'entre elles ne peut se considérer comme
représentant authentiquement et pleinement la vraie Eglise». L'Eglise
une, sainte, catholique et apostolique, affirme le texte, «subsiste là où

sont préservés sans faille la foi correcte, la vérité et le mode de vie de

l'Eglise ancienne et indivise, tels qu'ils ont été formulés dans les

canons des sept conciles œcuméniques et les conciles locaux reconnus,
ainsi que par les pères de l'Eglise». Et le texte de conclure avec une

65 Protocole des travaux de la 3e assemblée de la commission théologique
mixte de dialogue Orthodoxes - Vieux-catholiques, in: Episkepsis 10 (1979),
N°216, p. 16.

66 7. KaXoyqpov, H V èv 'OA.ou.EA.eia aov5iàaK£\|/iç xfjç MiKxfjç 'E7iixpo7tfjç
èni xoù AiaAóyou LiExaçù xcov 'EKKAnaiôv 'Op9o5oçoi> y.ai IlaAatOKaOoAiKfjç

- Eiç xà jiAaiaia xfjç yEViKwxépaç KpixiKfjç 9ECopfjaEtaç xfjç uèxpi xoöSe tto-
pEÎaç xoO SiaAoyou xoûxou, in: KAnpovoina 11 (1979), pp. 129-213; l.Kap-
uipn, 'OpBoôoçia y.ai IlaAai.OKa9oAiKiau.oc, TeOxoç X.'ABfjvai, 1979: La
3e Assemblée générale de la Commission thèologique mixte de Dialogue Or-
thodoxes-Vieux-catholiques - Allocution du Président et Protocole des

travaux, in: Episkepsis 10 (1979), N° 216, pp. 13-17.

182



considération sur l'unité de l'Eglise au sens large: tous ceux qui
croient au Christ, cherchent le dialogue entre eux et prient pour le

rétablissement de l'unité de la foi font partie de l'Eglise.
Le progrès réalisé par ce dialogue a commencé à susciter l'intérêt

dans les milieux théologiques et ecclésiastiques. Ceci, non pas à cause

d'un enthousiasme irréfléchi face à l'union proche des deux Eglises,
mais plutôt à cause de la signification de ce dialogue pour les autres
relations œcuméniques bilatérales et multilatérales67. Ainsi, un théologien

orthodoxe écrivait à ce sujet: «Le progrès du dialogue théologique

orthodoxe - vieux-catholique peut apporter une contribution au

dialogue orthodoxe - catholique-romain, dont le commencement
approche»68. Et à un hiérarque orthodoxe d'ajouter: «Aucun autre
dialogue théologique - bilatéral ou multilatéral - n'est en mesure de faire

preuve d'une telle contribution positive au mouvement dit œcuménique

que le dialogue entre Orthodoxes et Vieux-catholiques. Ce dialogue

pourrait parfaitement servir de modèle non seulement pour le

dialogue de charité mais aussi pour celui qui le dépasse et va encore plus
loin: le dialogue théologique Le dialogue entre Orthodoxes et

Vieux-catholiques peut constituer un exemple pour les autres dialogues

œcuméniques tant par les textes communs acceptés de part et

d'autre que par sa méthode, obligatoire à tous ceux qui s'engagent
dans un dialogue. Et ce, pour que les conversations officielles, par
l'évolution du temps et la préparation psychologique graduelle des

fidèles, puissent aboutir à un accord théologique»69.
La quatrième Assemblée plénière10 de la commission théologique

mixte s'est tenue à Zagorsk-Moscou, du 15 au 22 septembre 1981. Elle

67 Cf., par exemple, l'étude déjà mentionnée du Prof. J. Kalogirou. Hypo-
mnemata vergangener..., où l'auteur essaye justement de voir la problématique
de ce dialogue dans le contexte le plus général des discussions œcuméniques;
de même, le père Congar se penche sur les discussions et les documents de ce

dialogue au sujet de la procession de l'Esprit Saint et donne un excellent
résumé de ce qui a été fait jusqu'aujourd'hui à ce propos par le dialogue entre
Orthodoxes et Vieux-catholiques: cf. Y. Congar. Je crois en l'Esprit Saint, III,
Paris, Cerf, 1980, pp. 251-257. D'autre part, le fait que les textes préparés par
cette Commission sont traduits et publiés en plusieurs langues et par plusieurs
révues prouve qu'il y a un intérêt objectif pour l'œuvre accomplie par cette
commission de dialogue.

68 Dumitru Radu. op.cit., p.48.
69 XpvoooTÓpou (Zacpeipn), MTixpojtoAixou Tapôixiou, op.cit.
70 7. KaXoyr)pov, A' TeviKfj IuvéA,euaiç xfjç MtKxfjç QeoAoyiKfjç 'Emxpojrfjç

èni xoO AiaAóyou uexaçù xûv 'EkkAtjo-icdv 'OpOoÔoçou y.ai flaAaiOKaOoÀiKijç,

183



a approuvé quatre textes: (1) L'autorité de l'Eglise et dans l'Eglise, (2)
l'infaillibilité de l'Eglise, (3) les conciles de l'Eglise, et (4) la nécessité
de la succession apostolique.

Dans le texte sur l'autorité de l'Eglise et dans l'Eglise, les membres
de la commission soulignent que c'est, premièrement, l'évêque et,
surtout, les conciles qui constituent l'autorité dans l'Eglise. Il est évident
que la commission a évité de parler du rôle d'un primat dans l'Eglise
pour ne pas tomber dans une polémique déplacée. Il faudrait peut-
être lire ce texte à la lumière de celui sur «l'essence et les attributs de

l'Eglise», où il est clairement mentionné que seul le collège des

évêques représente l'autorité canoniquement instituée.
La commission mixte est beaucoup plus explicite dans son texte sur

l'infaillibilité de l'Eglise, notamment lorsqu'elle affirme que «le seul

organe suprême de l'Eglise pour la proclamation infaillible de la foi
est le concile œcuménique».

Au sujet des conciles œcuméniques et de leurs décisions, les membres

de la commission mixte font remarquer qu'il faut distinguer entre
la définition de la foi et les canons. La première a une autorité absolue
et permanente pour toute l'Eglise et ne peut être soumise à un changement

qui altérerait son contenu parce qu'elle concerne le dogme basé

sur la révélation. Quant aux canons, ils peuvent être en principe
remplacés ou complétés par de nouveaux canons équivalents des conciles
postérieurs mais dans la mesure où ils ne concernent pas les questions
de foi.

Finalement, la commission a souligné dans son dernier texte la
nécessité de la succession apostolique comprise d'une part dans le sens
de la transmission de la grâce du sacerdoce par l'imposition des mains
et d'autre part, dans le sens de l'apostolicité. Celle-ci signifie aussi
bien la continuité et le maintien de l'enseignement et de la foi transmise

par les apôtres que la succession ininterrompue des évêques
depuis les apôtres. Il est intéressant de remarquer que ce texte sur la
succession apostolique termine sur une note: «Sur ce point - c'est-à- dire
la transmission de la grâce du sacerdoce - il y aura des développements

plus détaillés dans les textes sur les sacrements, dont la
commission s'occupera dans l'avenir.»

'AOfjvai, 1982; Fourth Meeting of the Mixed Theological Commission on the
Orthodox-Old-Catholic Dialogue, in: Journal of the Moscow Patriarchate
1983, N° 12, pp. 50-53; La Commission théologique mixte pour le dialogue
entre Orthodoxes et Vieux-catholiques s'est réunie à Moscou, in: Episkepsis

12, (1981), N°259, pp. 2-5.

184



Ainsi, après la préparation de textes communs couvrant les vastes

domaines de la théologie, la christologie et l'ecclésiologie - comme
cela était prévu par la première liste de thèmes -, le dialogue entrait
dans une nouvelle phase. Les membres de la commission mixte
avaient annoncé l'étude d'autres thèmes: non seulement celui de

l'enseignement sur les sacrements, mais aussi ceux de la soteriologie et de

l'eschatologie.
La cinquième Assemblée plénière11 de la commission s'est réunie à

Chambésy du 3 au 10 octobre 1983. A l'issue de ses travaux, la
commission a publié trois textes communs, un concernant l'Ecclésiologie
et deux la Soteriologie. Il s'agissait de: (1) la tête de l'Eglise, (2)
l'œuvre rédemptrice du Seigneur, et (3) l'action du Saint-Esprit dans

l'Eglise et l'appropriation du salut.
Le texte sur la tête de l'Eglise affirme que le seul chef et la seule tête

de l'Eglise est le Christ. Il précise, ensuite, le rôle de l'évêque, l'égalité
des évêques entre eux et la primauté d'honneur de certains sièges. Enfin,

il souligne qu'au premier rang de ces sièges se trouve Rome mais
refuse les privilèges de juridiction universelle et d'infaillibilité de

l'évêque de cette ville.
D'autre part, l'œuvre salvatrice du Seigneur est exposée à travers

l'incarnation, par laquelle l'homme obtient la liberté par rapport au

péché et à la mort ainsi que la vie éternelle dans la communion avec

Dieu; la force salvatrice que revêt pour l'homme l'enseignement de

Jésus-Christ; son sacrifice expiatoire sur la croix, sacrifice accompli une
fois pour toutes sur le Golgotha et qui s'étend sur l'ensemble de

l'humanité de tous les temps; la gloire du Christ descendu aux enfers,
ressuscité et assis à la droite du Père en tant que futur juge; finalement,
l'Eglise où Jésus poursuit son œuvre du salut du monde à travers l'action

ininterrompue dans celle-ci du Saint-Esprit envoyé le jour de la
Pentecôte.

Dans le dernier texte, sur l'action du Saint-Esprit dans l'Eglise et

l'appropriation du salut, l'accent est mis sur le fait que l'Esprit est un
élément fondamental de la nouvelle existence de l'homme dans

l'Eglise. L'appropriation par l'homme du salut en Christ se réalise

grâce à la «synergie» du Saint-Esprit et de l'homme. Autrement dit,
Dieu sauve l'homme sans forcer sa liberté. C'est pour cette raison que
l'Eglise rejette certaines doctrines selon lesquelles Dieu donne la

71 Ve Assemblée plénière de la Commission théologique mixte Orthodoxe-
Vieille-catholique, in: Episkepsis 14 (1983), N° 302, pp.2-6.

185



grâce salvifique seulement à quelques uns et pas à d'autres. Dieu est la

source de la vie et du salut et non la cause du mal.
La prochaine Assemblée plénière s'est réunie du 30 septembre au

5 octobre 1985 à Amersfoort, près d'Utrecht. Elle s'est fixée la tâche
de préparer quatre textes communs sur: (1) l'enseignement général sur
les sacrements, (2) le baptême, (3) la confirmation et, (4) l'Eucharistie.

Avec l'étude des sacrements, ce dialogue aura la possibilité de

rapprocher les deux Eglises à travers un accord sur les richesses insondables

de l'intervention du Saint-Esprit dans l'Eglise, intervention et
présence qui unissent l'homme mystérieusement au corps du Ressuscité,

pour l'associer à l'œuvre qu'il accomplit pour le monde. L'Eglise est

une communauté où Dieu est présent «sacramentellement» et le sens
même de la vie chrétienne est une «existence dans le mystère». Par

conséquent, la rencontre des deux Eglises «dans le mystère», donc
dans la foi et les sacrements en même temps, leur permettra de faire
un très grand pas dans la longue marche vers l'unité. Un accord sur les

sacrements présuppose un accord dans la plénitude de la vérité, dans
la plénitude du magistère et dans la plénitude des sacrements célébrés
de part et d'autre. Toutefois, le fait que l'Eglise vieille-catholique
applique l'intercommunion avec diverses Eglises créera sans doute des

difficultés sérieuses en rendant épineuse la rédaction d'un texte sur les

sacrements et en mettant peut-être en question les textes communs sur
l'Eglise, notamment celui sur les limites de l'Eglise72. Pour cela, ce

texte prendra une importance particulière.
Les questions qui se posent aux membres de la commission mixte

sont sans doute nombreuses et importantes. L'actuel co-président
orthodoxe de ce dialogue, le Métropolite Damaskinos de Suisse, les

résume ainsi: «les accords théologiques auxquels nous parvenons
engagent-ils les Eglises que nous représentons? Comment peuvent-ils
être incorporés à la vie de l'Eglise sans pour autant risquer de provoquer

des schismes? Quel rapport y a-t-il entre eux et d'autres déclarations

sur les mêmes questions? S'agit-il de rapports de réciprocité
entre les dialogues bilatéraux et multilatéraux et si oui, quels sont-ils?
Par exemple, un accord entre l'Eglise vieille-catholique et l'Eglise
orthodoxe sur l'autorité dans l'Eglise ou la tête de l'Eglise peut-il lier le

dialogue officiel entre Orthodoxes et Catholiques-romains? Quelles
peuvent être les conséquences théologiques et ecclésiologiques pour
notre dialogue des déclarations des représentants des Eglises vieilles-
catholiques et de la Communion anglicane de 1931? Quels sont

72 Cf. 77i. Nikolaou, op. cit.

186



cependant les éléments essentiels de la foi chrétienne qui conditionnent

le rétablissement de la pleine communion? Furent-ils jamais définis?

Nous sommes-nous jamais posé la question des limites à l'intérieur

desquelles la foi peut légitimement revêtir des formes
diverses?»73

Quant à l'avenir de ces efforts mutuels qui s'échelonnent déjà sur
dix ans, le co-président vieux-catholique, l'Evêque Léon Gauthier, fait
remarquer à son tour: «D'aucuns se demandent combien il faudra
encore attendre jusqu'à ce que notre but élevé - ce à quoi nous travaillons

- soit atteint, amenant ainsi nos deux Eglises à la pleine communion

et l'unité. Ce à quoi nous sommes attelés ici n'est qu'une partie
de cette grande œuvre. Nos textes doivent encore être reçus par nos

Eglises. Cette dernière circonstance ne doit pas nous décourager mais

plutôt nous pousser à travailler avec zèle à la mise au point des textes

sur lesquels un accord est possible et qu'ensuite nous soumettrons à

nos Eglises respectives.»74

IV. Quelques réflexions personnelles en guise de conclusion

Le courant favorable à la restauration de l'unité ecclésiale a connu, au
milieu du XIXe siècle, une grande poussée grâce aux relations entre
l'Eglise orthodoxe et les Eglises vieille-catholique et anglicane. Peut-
être parce qu'à cette époque l'on pensait que le processus d'un dialogue

théologique entre ces Eglises serait une affaire de routine et donc
de court terme. Peut-être parce que l'on était convaincu que ce dialogue

et l'unité entre ces Eglises étaient non seulement souhaités mais
aussi et, surtout, d'un accès facile. Peut-être, encore, parce que l'on
avait vu les possibilités d'une telle union indépendamment du
contexte général de la séparation entre l'Orient et l'Occident, tout comme
celui de la séparation entre l'Occident lui-même.

Les difficultés de ces dialogues - comme de tous les autres dialogues

- avaient, en effet, leur origine dans des facteurs relevant non
seulement de la doctrine et de la théologie - comme la plupart des

théologiens le pensaient et, peut-être, le pensent encore - mais aussi
de l'histoire, de la psychologie et de la situation socio-politique, culturelle

et ecclésiastique en Orient et en Occident. Entrepris dans le but
d'une quête commune de la vérité de la foi, menés dans un esprit positif

et dynamique et, surtout, portés par la grâce de l'Esprit, l'espérance

' Episkepsis 14 (1983), N° 302, p. 4-5.
1 Episkepsis 14 (1983), N° 302, p. 6.

187



et l'amour, ces dialogues se sont très souvent heurtés aux nombreux
précédents historiques, à la crainte de perdre son identité, la méfiance,
l'esprit d'autosuffisance, etc.

Depuis le début de notre siècle dans le cadre général et l'esprit du

mouvement œcuménique, ces dialogues bilatéraux ou multilatéraux
ont tracé un chemin plus accessible et pris leur forme plus ou moins
définitive. Ils ont su distinguer entre l'essentiel de la foi et le secondaire

dans l'enseignement chrétien, mettre l'accent sur une thématique
fondamentalement théologique, dogmatique et ecclésiologique, qui
devient ensuite liturgique et spirituelle, distinguer clairement les

facteurs théologiques des facteurs non théologiques de la séparation et,

surtout, alléger la politique du «non possumus» et une certaine
terminologie polémique structurée autour de notions telle que «hérétique»
ou «schismatique».

Vu dans cette perspective générale, le dialogue entre Orthodoxes et

Vieux-catholiques pourrait nous aider aujourd'hui à mieux comprendre
les différentes perspectives ou les nombreuses difficultés des

discussions théologiques et des efforts pour le rétablissement de l'unité
entre les chrétiens.

Voilà, à titre d'exemple, quelques thèses - ou quelques conclusions

que l'on peut formuler et prouver à travers l'expérience que ce dialogue

nous a donnée. Ces thèses ont une grande valeur étant donné
qu'elles sont valables pour les autres dialogues plus récents et dépourvus

d'un passé aussi riche et fructueux. Leur valeur provient aussi du
fait qu'elles confirment plusieurs opinions exprimées au sujet des

dialogues.

1. Le dialogue théologique entre deux Eglises trouve sa raison d'être
dans la séparation de l'Eglise - Corps du Christ - autrement dit dans
le paradoxe d'une existence de facto de «plusieurs Eglises» à côté de

l'«Eglise une». De là, un dialogue théologique s'enracine dans la
nécessité de formuler, à travers une procédure dialectique et irénique, la
conscience ecclésiologique de chaque Eglise ou Confession chrétienne
et puise sa dynamique dans la volonté de chaque Eglise et Confession
chrétienne d'œuvrer pour l'unité du Corps du Christ.

2. Le dialogue théologique entre deux Eglises consiste alors à une
quête non pas de n'importe quelle unité ou de n'importe quelle sorte

d'unité, mais de l'unité du Corps du Christ. Il engage donc les

représentants des Eglises non seulement au niveau de la rigueur de leur foi,
mais aussi celui de la chaleur de leur amour, de la puissance de leurs

convictions, de la rectitude de leur conscience.

li



3. Un dialogue théologique entre deux Eglises est à la fois un dialogue

de vérité et un dialogue de charité, car la vérité ne peut pas exister
en dehors de la charité et vice-versa. Le dialogue conduit graduellement

vers la conviction que l'amour consiste à être vrai et la vérité à

aimer. Tout en favorisant la recherche commune de la vérité, le dialogue

respecte la personne humaine et sa valeur sociale.
4. Un dialogue théologique entre deux Eglises confirme que l'union

des Eglises n'est pas une construction technique ou artificielle, mais la

conséquence d'une véritable rencontre dans le passé vécu en Christ,
d'un passé libéré de ses éléments négatifs et de ses exagérations.

5. Un dialogue théologique entre deux Eglises, bien qu'il soit caractérisé

par une autonomie absolue, vise à une certaine cohérence: il
évite les conclusions susceptibles de gêner les autres dialogues mais

poursuit la réalisation des progrès et des percées qui leur seront largement

profitables. Autrement dit entre un dialogue bilatéral, les autres

dialogues du même genre et le dialogue multilatéral il y a une convergence

qui contribue à une évolution générale et à une lente formation
d'un consensus progressif entre les Eglises.

6. Un tel dialogue a donc très rarement des fruits immédiats: il est

plutôt une affaire de longue haleine, de prière, de patience, d'efforts
ininterrompus. De toute évidence, il traverse de moments de crise
profonde, sans que cela porte atteinte ou détruise la dynamique œcuménique.

7. Un dialogue théologique entre deux Eglises permet aux représentants

de deux traditions différentes d'aborder plusieurs questions
théologiques pour aboutir au cœur même de la problématique de la
division qui se trouve dans le domaine de l'ecclésiologie et plus
précisément au fondement ecclésiologique commun à l'unité de l'Eglise
durant le premier millénaire.

8. Un dialogue théologique entre deux Eglises révèle qu'au-delà des

accords théologiques et doctrinaux se trouve un autre facteur tout
aussi décisif: la porté ecclésiale de ces accords, c'est-à-dire leur approbation

par les autorités ecclésiastiques respectives et leur réception
par le peuple fidèle de Dieu. La conviction essentielle d'un dialogue
est donc d'éviter à tout prix le décalage entre une acceptation
officielle et théorique et une réception réelle qui fera que les résultats
s'intégreront totalement dans la foi d'une communauté ecclésiale, vécue
dans sa liturgie et dans sa vie quotidienne.

9. La dimension ecclésiale d'un dialogue théologique entre deux

Eglises prouve que celui-ci est inséparable de la réalité et de l'engage-

189



ment pastoral de chaque Eglise: il permet en effet aux Eglises
d'apporter de manière vivante et dynamique leur foi et leur témoignage au
monde chrétien.

10. Un dialogue théologique entre deux Eglises prouve, enfin, que
les Eglises doivent devenir des Eglises en exode: de prouver dans leur
engagement pour l'unité du Corps du Christ, avec leur foi, leur vie
spirituelle et liturgique, leur catéchèse et leur enseignement que la
nature même de l'Eglise est de se trouver sans cesse en exode dans le
devenir historique.

Le dialogue théologique officiel entre les Eglises orthodoxe et

vieille-catholique a commencé depuis une dizaine d'années et se poursuit

sans interruption.
Certes, les difficultés existent. Elles sont nombreuses. Mais, quelle

que soit leur nature, elles ne justifieront jamais que les deux Eglises
s'écartent avec méfiance l'une de l'autre.

Dans et par le dialogue, les deux Eglises n'essayent pas uniquement
de vaincre les obstacles accumulés au cours de l'histoire, de dépasser
les difficultés actuelles dues aux différences de langage, de culture, de

tradition, de milieu socio-politique, etc., mais aussi de démentir les

jugements sinistres et impitoyables du genre «le christianisme est en
recul» et «la réunion des chrétiens est une utopie».

Ce faisant, les deux Eglises recherchent une absolue fidélité à la
vérité du Christ et à la charité, avec tout ce que celle-ci comporte de

respect et d'estime mutuels, de compréhension et de bienveillance. En
effet, leur dialogue s'inscrit dans le grand mouvement contemporain
de réconciliation, de paix et de fraternisation, mouvement qui conduit
le monde vers l'unité de la grande famille de Dieu.

Evidemment, nul doute que devant les deux Eglises se trouve une
période délicate: celle de l'apprentissage de la vie en commun. Mais si

nous admettons l'existence de difficultés, rien ne nous empêche
d'affirmer que la grâce du Seigneur est avec ceux qui sont engagés dans

un effort aussi sérieux et serein. De même, il est permis d'espérer que
le Saint-Esprit poussera sans cesse les deux parties à rechercher
encore plus ardemment l'unité voulue par le Christ.

«L'espérance ne déçoit point: car l'amour de Dieu a été répandu
dans nos cœurs par l'Esprit-Saint qui nous a été donné» (Rm 5,5).

Chambésy-Genève Georges N. Lemopoulos

190


	Le dialogue théologique entre l'Église orthodoxe et l'Église des vieux-catholiques

