
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 2

Artikel: Wert- und Sinnfindung trotz Nihilismus und Atheismus im 20.
Jahrhundert

Autor: Schobert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wert- und Sinnfindung trotz Nihilismus und Atheismus im
20. Jahrhundert

Die Relativierung und Distanzierung von Begriffen, die als Tugenden
und Werthaltungen Menschen und Völker immer wieder begeistern
konnten, ist ein stets wiederholt feststellbares Ereignis der philosophischen,

soziologischen, politischen, ja selbst theologischen Wortkünstler

seit den ratlosen Hilfeersuchen von Atheisten und Nihilisten.
Selbst die abendländische und mutige Erneuerungsbewegung der
Französischen Revolution hatte als Beigeschmack das triste
Eingeständnis des Descartes, er würde nur an ein Sein glauben, weil er
denke. Die Ratio wurde damit als letztlich begründender Faktor aller
existenziellen Untermauerung verstanden, der Glaube und das
Transzendente, das Affektuelle und Irrationale sollten, dieser aufgeklärten,
selbstbewussten Lebens- und Denkphilosophie zufolge, aus der Ontologie

ausgeklammert bleiben.

I. Die Ehrfurcht vor der eigenen Schwäche

Der Mensch hatte damit sein liebstes Kind, seine grösste Ehrfurcht
und seinen selbstzufriedensten Stolz entdeckt: sich selbst als homo
sapiens; doch nicht im Sinne eines Glaubens an die individuellen
Gestaltungskräfte, wie ihn noch der Renaissance-Mensch oder Literaten
des Sturm und Drang besassen, sondern vielmehr als Ausgeburt reinster

darzustellender Gehirnströme, als Werkzeug der Logik, als erstes

Lebewesen, das Wissen schaffen könne, das geschaffenes Wissen in
den Wissenschaften, insbesondere der Naturwissenschaft, nachprüfbar

erhalten könne und das schliesslich des Aberglaubens um seine

mystische Entstehungsgeschichte nicht mehr bedürfe. Ein
Aufschwung der Seele ins technische Zeitalter mit seinem Glauben an die
Ratio hatte begonnen. «Cogito, ergo sum»; ich denke, also bin ich:
Die Maxime meines Selbstwertes sei, dass ich denke. Ja, mein Wert als

Mensch sei gerade darin begründet.

II. Die Folgen dieser Schwächen: Wertabstinenz, Nihilismus, Atheismus

Der Wirbel um staatspolitische Erneuerungsideen, um Freiheit,
Gleichheit, Brüderlichkeit, um Menschenrechte und die Eilfertigkeit,
sie nicht nur auf geduldiges Papier zu drucken, setzte sich Schranken

109



im Atheismus - als seien Gott und das Irrationale durch die
Wissenschaften weniger glaubwürdig geworden - und im Nihilismus - als

dürfe man an Werte nicht mehr glauben, weil Logik und Denken wertfrei

seien. Eine Wertabstinenz wurde zum Wert erklärt, Nihilismus
und Atheismus fanden in der Entwicklung der Naturwissenschaften
darin ihren «Grossen Bruder».

Historische Erkenntnisse, Revolutionen und die Tatsachen ständiger

Krisenherde und Kriege auf der nun einmal nicht friedlichen Welt
konnten der Vermutung Halt geben, Gott sei auch in seinen Propheten
und Religionsgründern nicht in dieser Welt erschienen, es könne ihn
angesichts der Übel in der Welt nicht geben (Frage der Theodizee).
Feuerbach, und er nicht der erste, schlussfolgerten gar, aus der Unbe-
weisbarkeit Gottes könne man auf seine Nichtexistenz schliessen. Die
Methode einer Antitautologie, Irrationales mit Rationalem erklären zu
wollen, fand hier einen scheinbar wohlreflektierten Höhepunkt. Der
Nihilismus als Glaube an das Nichts, an die Nichtbeständigkeit, an
das Nichtbestehen von Werten - nicht einmal des Wertes einer höchsten,

abstrakten Inbezugnahme (die man vormals immer geglaubt
hatte, in Anspruch nehmen zu können), nämlich Gott - wurde akzeptiert.

Wo der theoretische Nihilismus noch die Möglichkeit einer
Erkenntnis der Wahrheit verneint, glaubt der ethische Nihilismus
bereits, Werte und Normen des Handelns ablegen zu müssen, und der

politische Nihilismus gar leugnet das menschliche Bedürfnis nach
jedweder, wie auch immer gearteten Gesellschaftsordnung. Er breitet
dadurch den blutroten Teppich des Revoluzzertums, Terrorismus und
Anarchismus mit dem Ziel der Beseitigung jeglicher Herrschaft von
Menschen über Menschen in der «monde diabolique» aus. Wenngleich

als geistige Erfüllungsgehilfen bereits die religiöse Sekte der

Karpokratianer (2.Jahrhundert n.Chr.) für den Anarchismus leitbildend

war, dürfte als Protagonist für die nihilistischen Strömungen des

20. Jahrhunderts neben Turgenjew vornehmlich ein Philosoph
Geltung haben, der es vorzog mit dem Hammer zu philosophieren, statt
sich seiner Vereinsamung in Gott zu entziehen. Was «Jenseits von Gut
und Böse» aber Nietzsche formuliert hat, liebäugelt mit der Besinnung

auf einen weder durch ihn, noch durch einen - ihn fälschlich als

Zeugen beanspruchenden - NS-Totalitarismus jemals konkretisierten
«Übermenschen».

110



III. Das falsche Vorbild: Der «Übermensch»

Dieser «Übermensch» hätte Qualitäten besitzen sollen, derer sich der
selbstzerfleischende Dämon nihilistischer Diesseitsphilosophie gerne
entzogen hätte. Überspitzt formuliert, war das unwägbare
Gedankenkonglomerat «Übermensch» nichts anderes als komprimierte Ersatzethik,

transformiert, radikalisiert und exponential überhoben, - nichts
anderes also als der Glaube, eine «Umwertung aller Werte» könne,
gespiegelt im trostlosen Feld des Nihilismus und ergänzt durch das

Genie des Gottes im Menschen, eine «Brave New World» schaffen, in
der eine «Elite» der Tiefendimension religiöser Haltegriffe nicht mehr
bedürfe und den prognostizierten Antichristen als Weltverbesserer mit
beständiger Diesseits-Paradiesstruktur «endlich» erhalte. Der ««-endlichen

Güte, unendlichen Gnade und unendlichen Weisheit des

jenseitigen Gottes sei die endliche, d.h. von einem Ende und Ziel her
bestimmbare Diesseitswirklichkeit im Übermenschen entgegengesetzt.
Gott und Religion hätten damit eine Alternative erhalten, deren Wert-

haftigkeit, Wertbehaftetheit und Wertbeständigkeit sich der Mensch

vergewissern könne ohne dass er noch des Glaubenstrostes eines
unbeweisbaren himmlischen Jerusalems bedürfe. Der Glaube an den
Übermenschen sollte zuletzt gar das Missgeschick des Sündenfalls
egalisieren, indem die Erkenntnis, die der Biss vom Apfel nicht
gebracht hatte - dass nämlich auch ein «Jenseits von Gut und Böse»

möglich sei - im Übermenschen reife als sei er dadurch weniger für
ohnehin unnütze Werthaltungen sensibilisiert.

Die tiefenpsychologische Erkennbarkeit eines notwendig transzendenten

und gleichwohl irrationalen Werte-Teleologismus freilich
bliebe noch auszuloten. Telos, das Ziel, ist, im Sinne der Nihilisten
recht verstanden, die Wertabstinenz, im Sinne der Anarchisten ein

Ausspruch von Mephistopheles: alles sei wert, dass es zugrunde ginge.
Damit erscheint die Vermutung nicht abwegig, sowohl Atheismus

als auch Nihilismus seien Auch-Wert-Setzungen und damit nur wieder
Glaubens-Ersatz-Formen eines dem Menschen irrational verhafteten
Werte-Teleologismus. Dass dieser Teleologismus seine doppelbödige
Plattform in den Moralisten fand, die Moral und Tugenden zu ihrem
Gott erhoben, soll auf dem theatrum mundi nicht verschwiegen werden.

Wie aber hat das 20. Jahrhundert seine Technikversessenheit, seine

Wissenschaftseuphorie und seinen «deus absconditus» verkraftet? -
Wie wurde in Deutschland versucht, den nihilistischen und anarchisti-

111



sehen Meta-Werten eine Philosophie zu geben? - Man tat dies in und
mit der Frankfurter Sozialphilosophie.

IV. Eine nicht notwendige und nicht hinreichende Konsequenz:
Gedanken der «Frankfurter Schule»

So wurde, gerade im Zuge der Umsetzung sozial-philosophischer
Gesellschaftskritik der Frankfurter Schule, Gott erneut mit der These ans
Kreuz geschlagen, die Selbstverständlichkeit eines Lebensgenusses,
ermöglicht durch den technisierten eindimensionalen Menschen, sei

ein auch im Innern des Menschen notwendig sich vollziehender
Strukturwandel, der keine Absicherung durch eine Verantwortungs-Ethik
bedürfe. Von Herbert Marcuse wurde die These zum Axiom erklärt,
«eine komfortable, reibungslose, vernünftige, demokratische Unfreiheit»

herrsche «in der fortgeschrittenen industriellen Zivilisation, ein
Zeichen technischen Fortschritts»1.

Marcuse spricht von einer «repressiven Toleranz», die zwar eine

pluralistische Gesellschaft ermögliche und in ihr eine Vielfalt von
möglichen Werthaltungen, diese Werthaltungen aber dürften nur so
weit in existenzielle Lebensformen umgegossen werden, soweit damit
das pluralistische «Herrschafts-System» eine Festigung erfahre. Auch
der öffentlichen Meinung wurde im Diktat der Frankfurter Sozialphilosophen

die Bedeutung abgesprochen, wertbildend gewirkt zu haben
oder - in einem humanistischen Sinne - wertbildend wirken zu können.

Sie wird in ihren definitionsgemäss von Jürgen Habermas
reduzierten Formen nicht nur mit der terminologisch davon differenzierbaren

«veröffentlichten Meinung» gleichgesetzt, sondern auch einer
Institution zur manipulativen Gewaltzementierung gleichgestellt - als
seien Meinung und Meinungsbildung ebenfalls nur «repressiv»2.

Hatte bereits die Mystik doppelsinnig und paradox formuliert3,
stellt nun die deutsche Sozialphilosophie des Frankfurter «Instituts

1 Marcuse, Herbert, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der
fortgeschrittenen Industriegesellschaft. Darmstadt/Neuwied 1967, S.21.

2 Habermas, Jürgen, Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu
einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft. Neuwied/Berlin 1974, S.278.

3 Vgl. u.a. Untersuchungen des Germanisten Hermann Kunisch, München,
zur Mystik; so in Kunisch, Hermann, Kleine Schriften, Berlin 1968, oder in
Kunisch, Hermann, Das Problem der Mystik beim späten Rilke. Festschrift für
Helmut Himmel, 1979.

112



für Sozialforschung» mit Begriffen wie «repressive Toleranz» oder
«humanistischer Protest» eine Dialektik der Sprache zur Schau, die
eine Verunsicherung der Wertkonnotationen von Begriffen mit sich
brachte. Waren die Intentionen der Mystik noch darauf bedacht, im
paradoxen Sprachgebrauch ein analoges Erklären dafür zu sehen,
dass das letztlich Unsagbare in der Beziehung zu Gott sich auch in
Begriffskonstellationen wiederspiegelt, so intendierte die Frankfurter
Schule schlichtweg auf eine Wertverunsicherung hin. Wo Marx noch
im Nachbeten Feuerbachs davon sprach, Religion sei Opium für das

Volk, spezifizierten die Sozialforscher Frankfurts ihre Sucht nach Mo-
nokausalität und glaubten, die Technik sei zum Opium geworden.
Darf man, einer self-fulfilling prophecy gemäss, schlussfolgern, Marx
wie seine halbherzigen Epigonen seien süchtig gewesen, neue Teufel
zu suchen, sobald sie Gott totgesagt hatten? -

Ein noch nicht geschriebenes Kapitel europäischer Geistesgeschichte

des 20. Jahrhunderts wird sich sicherlich einmal damit
beschäftigen müssen, welch fatale Folgen dialektische Definitionswut,
paradoxe Begrifflichkeiten, sich relativierende Relativierungen und
die stets neue Verschachtelung von Gedankengängen hatte. Dieser
sprachliche Wirrwarr - offensichtlich geworden im Expressionismus
und Dadaismus - entspricht einer Denkstruktur, die klare Aussagen
scheut, jedwede Aussage für relativierbar hält, keine Rede ohne nicht
wenigstens kleinste Widerreden gelten lässt, jeder These das Gewand
des Bluffs mit einer Antithese vorhält und die «Synthese» als nur wieder

weitere These auffasst. Diese Denkstruktur freilich, dass aus Thesen

und Anti- Thesen nur wieder Thesen entstehen können, nicht aber

Zusammenfassungen und Schlussfolgerungen aus realen Phänomenen,

enthebt sie jeder Glaubwürdigkeit einer Übertragbarkeit auf die
reale Welt und deren Erscheinungen.

Erich Fromm beispielsweise setzt in seinem Werk «Haben oder
Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft» der
geglaubten Lebensphilosophie und -einstellung des «Habens» die des

«Seins» entgegen. «Haben» wäre damit These, «Sein» eine Art
Antithese. Seine «Synthese» sieht er in einer Art «humanistischer Religiosität»,

von der er glaubt, dass sie ohne Dogmen und Institutionen
zustande kommen könnte4.

4 Fromm, Erich, Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen
Gesellschaft. 8. Aufl., München 1981, S. 192.

113



Abgesehen von der damit gegebenen Veranschaulichung, dass die
Frankfurter Schule als Sozialphilosophie mit einer Synthese wie der
Fromms nur wieder Religionsersatz sucht, zeigt sich hier sehr deutlich
der Utopiecharakter, wie er bei Menschen häufig feststellbar ist, wo
die fehlende Dimension konkreter Lebensbezüge das Schreiben und
Dichten für eine höhere Realität hält als dies ein schlichtweg
bodenständiger Lebensvollzug beispielsweise ist.

Herbert Marcuse führt in seinem Werk «Der eindimensionale
Mensch» im abschliessenden Kapitel aus, das wirkliche Gesicht unserer

Zeit zeige sich in Samuel Becketts Romanen, die wirkliche
Geschichte der Zeit würde in Rolf Hochhuths Stück «Der Stellvertreter»
geschrieben sein - als ob Wirklichkeit und Geschichte sich in Büchern
festhalten Hessen!5

Fromm sieht im Mystiker Meister Eckhart den Prototypen des ihm
ideal erscheinenden ontologischen Menschentypus: «Der Mensch,
der nichts will, ist der Mensch, der keine Begierde nach irgend etwas
hat»6. Dieser Mensch könne nach Fromm keine Gier, Habsucht und
keinen Egoismus entwickeln. Gerade Egoismus aber wirft er dem
besitzergreifenden, habenwollenden Menschentypus vor, der, Frommscher

Kategorisierung gemäss, selbst noch Liebe, Ehre und Glückseligkeit

haben möchte ohne als Ich zu lieben - und ohne letztlich
geliebt, glückselig und geehrt sein zu können. Dass es einen Menschen,
der nichts will und der keine Begierden nach irgend etwas hat, der nur
altruistisch lebt und dem frommen Idealismus einer Frommschen
Humanität nacheifert, in der Realität menschlicher Unzulänglichkeiten
nicht gibt (und letztlich, wollen wir keinen soziobiologischen Totalita-
rismus auf Erden eingerichtet sehen, auch nicht geben darf), scheint
Fromm nicht bedacht zu haben. Auch ein Satz wie der, die Freiheit
des Menschen sei «in dem Masse eingeschränkt, in dem wir an Besitz,
Werten und letztlich an unserem eigenen Ich hängen», offenbart das

Verwirrspiel mit umgelenkten Wortdefinitionen: Freiheit kann nicht
leben, wo sie Freiheit nur von etwas erstrebt und nicht um ein wozu
weiss. Der Mensch, seines Ichs und seiner Werke ledig, wäre zu nichts
nutze. -

Marcuse, Herbert, Der eindimensionale Mensch, a.a.O., S.258.
Fromm, Erich, Haben oder Sein, a.a.O., S.65.

114



V. Ursachen und Gründe falscher Denkhaltungen als

Untersuchungsgegenstand der Wissenssoziologie

Die Gründe für die Widersprüchlichkeit, Begriffsverwirrung und
falsche Fährtensuche im Rattenschwanz der Veröffentlichungen von
Horkheimer, Adorno, Benjamin, Habermas, Marcuse und Fromm
liegen in deren Nichtbeachtung der berühmten Drei-Reiche-Lehre von
Rudolf Hermann Lotze (1817-1881), der in seiner Philosophie die
brauchbare Unterscheidung vollzog, es gäbe für die menschliche
Erkennbarkeit der Dinge und Phänomene drei Reiche: die Wirklichkeit,
die Wahrheit und die Werte7. So verwechselten die Frankfurter Schule

und deren Epigonen nicht selten Wirklichkeit mit Wahrheit, Wahrheit
mit Wirklichkeit und Werthaltungen mit einem der beiden anderen

«Reiche». Hinzu kommt der Lapsus, das von Max Weber herrührende
Postulat einer notwendigen Wertfreiheit der Sozialwissenschaften bei
der Beurteilung von Werten innerhalb einer Teil- oder Gesamtgesellschaft

ausser acht gelassen zu haben. Wohl hätte damit nicht die
Vorstellung Max Webers erfüllt werden müssen, der Sozialwissenschaftler
solle wertfrei über Werte schreiben, allerdings wäre, einem Wunsche
der Überprüfbarkeit gemäss, wenigstens erforderlich gewesen anzugeben,

welche Wertsetzungen wo, in welchem Zusammenhang und

warum vorgenommen wurden. Mit einer Distanzierung und Relativierung

von Begriffen und ihrer präjudiziellen Umdeutung können sich

Werthaltungen, wo erwünscht, nicht manifestieren. Diese Erkenntnis
sollte als ein fundamentaler Kernsatz der Wissenssoziologie
festgeschrieben werden.

Aus den Gründen einer Inobjektivität mnd mangelhafter intersubjektiver

Nachprüfbarkeit von Wertsetzungen kann der Frankfurter
Schule nicht der Vorwurf erspart bleiben, sowohl zu einer
Werte-Verunsicherung beigetragen zu haben als auch gar von Wertblindheit
beschattet gewesen zu sein. Ein Licht, in diese Schatten des Kreiseldenkens

geworfen, wird nicht mehr reflektiert. Obwohl die Frankfurter
Schule ursprünglich mit dem erklärten Ziel einer bewussten,
gesellschaftskritischen Wertsetzung antrat, hat sie sich im nicht expressis
verbis erklärten Umdeuten von Begriffen selbst ironisiert. Eine Erklärung

für diesen Missgriff finden wir bei Immanuel Kant. In seinen

«Schriften zur Metaphysik und Logik» schreibt er von einer
«Nichtübereinstimmung zwischen sinnlichem und intellektuellem Vermö-

7 Vgl. das Werk «Mikrokosmos» von Rudolf Hermann Lotze.

115



gen»8. Dass das Jonglieren zwischen Wirklichkeit, Wertsetzung und
Wahrheit eine Brücke zwischen sinnlichem und intellektuellem
Vermögen hätte schlagen können, darf indes bezweifelt werden.

Die Frankfurter Schule ist nur ein Beispiel für die Gefahr von
Missgriffen bei der intellektuellen Beschäftigung von Werten. Zerreden
von Wertbegriffen, relativierendes Analysieren und ein ehrfurchtsloses

verbales Spielen sind nicht selten die äusseren Zeichen einer inneren

Wertblindheit, die im geschriebenen Wort mehr Halt zu finden
glaubt als im ungeschriebenen Verweilen, in der stillen Musse der
Betrachtung und im bescheidenen, konkreten Lebensvollzug.

VI. Der Mensch als instinktarmes Wesen. Folge: «value lag»

Arnold Gehlen wie Adolf Portmann sprechen von einer Instinktarmut
des Menschen, der in seiner Anpassungsfähigkeit an die Umwelt letztlich

überfordert sei und diese biologische Überforderung damit
kompensiere, was im Zuge der Intemalisierung von Werten und einer
«zweiten soziokulturellen Geburt» (René König) als Grundvoraussetzung

für jede menschliche Kultur bezeichnet werden darf. Bedauerlicherweise

verstärkt werde diese Instinktarmut und Notwendigkeit,
diese durch eine lange, gesellschaftskonforme Erziehung des
Menschen zu ersetzen, durch das, was William Fielding Ogburn als «cultural

lag» bezeichnet hatte. Ohne soziologische Fachtermini
ausgedrückt, heisst dies einfach, dass der Mensch im Industriezeitalter nicht
mehr Schritt habe halten können mit der Entwicklung einer zunehmend

technisierter werdenden Umwelt und «Die Seele im technischen
Zeitalter» (Arnold Gehlen)9 in vermindertem Masse Erfahrungen aus
erster Hand verarbeiten könne. Dies wiederum habe zur Folge, dass

auch Werthaltungen kaum mehr aus erster Hand vermittelt werden.
Wir können in Überspitzung der These Ogburns eines «cultural lag»,
und als Folge davon, von einem «value lag» sprechen. Soziologisch
begründbar wäre diese Verzögerung adäquater Wertsetzungen durch
einen klassischen Begriff der Soziologie aus dem Munde Emile Durk-
heims: durch den Begriff der Anomie.

Welche Folgerungen lassen sich aus dem bisher Gesagten ziehen?

8 Kant, Immanuel, Schriften zur Metaphysik und Logik. Darmstadt 1975,
S.19.

9 Ausführliche Analysen vgl. Gehlen, Arnold, Die Seele im technischen
Zeitalter, Sozialpsychologische Probleme in der industriellen Gesellschaft, 3. Aufl.,
Hamburg 1960.

116



VII. Das Werte-Vakuum der modernen Welt

Der Konsens über «letzte Werte», das selbstverständliche und fraglose
Hinnehmen religiöser Sinnbezüge sind insbesondere in unserem, dem
20. Jahrhundert einer unzusammenhängenden Wert- und Sinnsuche,

ja oftmals einer Wertleere und Sinnleere gewichen. Diese Wert-Leere

paart sich mit einer nicht selten zu beobachtenden Wort-Leere, auf die
wir zum ersten Mal durch den Chandos-Brief Hugo von Hofmannsthals

aufmerksam gemacht wurden. Diesem Unvermögen, noch zu
schreiben, als Folge der Erkenntnis, dass sich mit Worten ohnehin die
soziale und seelische Wirklichkeit nicht erfassen liesse, gesellte sich
eine Wort-Leere bei, für die gilt, dass Begriffe ihres ursprünglichen
Sinns beraubt wurden und zwischen uns Menschen nicht mehr
bedeutungsgleich verwendet werden können. Damit ist ein essentielles
Problem der sozialen und kulturellen Interaktion angesprochen. Wie
diese Konnotations- und Denotationsprobleme entstehen, führten wir
am Beispiel der Umwertung des Begriffs «Freiheit» durch Erich
Fromm aus.

Wenngleich industriell ausgeformte Wohlstandsgesellschaften, die
in Ablehnung von Muse und im hektischen Getriebe selbst einer
Freizeitindustrie das entstandene Vakuum verdecken, retuschieren oder
(bedingt) kompensieren können, haben Suizidraten, Lebensverunsi-

cherung, Sinnleere, Daseinsangst, Hoffnungslosigkeit,
Schneckenhausmentalität, ethnozentrische Destruktionsmechanismen (Neurosen,

Psychosen, psychosomatische Krankheiten), sozial auffälliges
Verhalten, Gesellschaftsprotest (als Krücke für das labile Ich),
fehlende Integration, fehlendes Selbstverständnis, Ohnmachtsgefühle,
Generationenkonflikt, Narzismus und fehlende Verantwortungsethik
seit Mitte des 19. Jahrhunderts immens zugenommen - ohne dass für
diese Zunahme vermutet werden könnte, dass sie nur das faktische
Resultat eifriger und ausführlicher Recherchen über diese Zeit sei.

VIII. Verlust der Glaubwürdigkeit

Wenn dieser Aufsatz Nihilismus und Wertekrise untersucht, so mit
der konstruktiven Vermutung, dass die Dichotomien
«Gottgläubigkeit/Atheismus», «Haben/Sein», «Kapitalismus/Sozialismus», «De-
mokratie/Totalitarismus», « Kolonialismus/Antikolonialismus» und
«Menschenrechte/Faschismus» mit den achtziger Jahren des 20.

Jahrhunderts ihrer Glaubwürdigkeit beraubt sind.

117



Anstelle von Werte-Dichotomien und Werte-Relationismen muss es

Aufgabe nicht nur der höchsten Köpfe unserer Regierungen sein,
sondern auch die jedes Einzelnen, das Wertesystem in dem Masse neu zu

gestalten, als es - neben unerreichbaren humanistischen Idealen -
auch gesellschaftlich und politisch lebenswerte Werthaltungen geben
müsse (so die Vermutung), die nach Massgabe einer Welt-Werteordnung

fungibel sind. Ein mithin grösstes Problem ist in diesem
Zusammenhang die Frage nach der Sanktionierbarkeit dieser Werteordnung

- da eine Entwicklung hin zur rein gesetzlichen Fixierung von
Werthaltungen - wie das Beispiel der UNO und der Internationalen
Menschenrechte zeigt - letztlich unerwünscht bleibt, da Werte etwas von
Innen heraus Gelebtes darstellen. Einstellungen oder Haltungen aber
lassen sich nicht ärztlich, sozial oder juristisch verschreiben.

IX. Die Chance eines neuen Wertekonsens mit Vorbildcharakter
(idealtypisiert)

Auf der Suche nach einem idealtypisierten Wertekonsens mit axioma-
tischem Charakter, wie er beispielgebend bei der Formulierung der
Menschenrechte seinen Kodex fand, leuchtet die komprimierte Form
der Lessingschen Ringparabel (in «Nathan der Weise») ein, in der
letztlich nicht nur für mehr Toleranz zwischen den grossen Weltreligionen

geworben wird, sondern in entschiedenem Masse auch für die

Integrierung der Sinn- und Wertinhalte dieser sich transzendiert-ha-
benden Lebensphilosophien.

Im Glauben an die vermittelnden, integrierenden und verbindenden
Werte dieser Religionen und im Glauben an die wertbildende Haltung
einer Verantwortungsethik vermutet der Autor die Möglichkeit eines

Wertekonsenses in dem Ausspruch Kants, der gestirnte Himmel über
uns und das moralische Gesetz in uns möge uns nach einer inneren

Verfassung glücklich machen, die in der sozialen Interaktion dem
anderen Menschen nicht das zumuten möchte und sollte, was man sich
selbst nicht angetan haben will (kategorischer Imperativ, vorweggenommen

bereits bei Matthäus 7,12 und Lukas 6,31). Kant bleibt dabei
ergänzbar durch die Nikomachische Ethik des Aristoteles, in der dieser

die Auffassung vertrat, menschliches Streben richte sich bei den
meisten der Menschen nach Lust und Laune, einer geringeren Zahl
nach Ehre, Ruhm und Geld und bei einer Wertelite nach dem Ziel
alles Lebens und Philosophierens: der Glückseligkeit.

Glück wird damit nicht, wie in der amerikanischen Verfassung, als

118



quasi vorstaatliches Recht interpretiert, auf das jeder Mensch einen

Anspruch erheben könne, sondern als ein Ziel des Rilke'schen Innenraums

und damit als befruchtendes, integratives Ziel eines sozialen

Miteinanders, das, wie Karl Jaspers, von der These ausgeht, der
einzelne Mensch könne für sich allein nie ganz Mensch sein, Selbstsein
sei nur in Kommunikation und Interaktion mit anderem Selbstsein

und Menschsein möglich. Albert Schweitzer entwickelte und lebte aus
diesem Ansatz heraus seine Ethik der «Ehrfurcht vor dem Leben».

X. Ehrfurcht und Liebe als Schlüsselbegriffe

Eine neue Dimension erhält dieser Vorschlag eines philosophisch-so-
ziologisch fundierten Wertgebäudes durch diese Einbindung des

Begriffs « Ehrfurcht vor dem Leben» in das Sozialethos der Kirchen und
in den Zentralbegriff aller Religionen der Welt: den Begriff «Liebe».
Liebe freilich wäre erst mit Leben zu erfüllen. Wenn sie, mit Ehrfurcht
gepaart, Messlatte der Verinnerlichung von Werten und
Entscheidungshilfe bei der Ablehnung menschenunwürdiger Daseinsformen
sein soll, kann sie sich vor Fanatismus hüten, kann sie Ideologien
ablehnen und kann sie den Sinn des Lebens wieder fassbar machen,
auch im 20. Jahrhundert. Er lautet: Suche den Menschen! - Suche ihn
mit aller Kraft und Ehrfurcht und Liebe.

Denn nicht um Ideologien willen, nicht um Rollen und Positionen
willen, nicht um Institutionen willen, nicht um der Freizeit oder
Arbeit, der Macht oder des Glücks willen lebt der Mensch - sondern um
seiner Ehrfurcht und damit Ehre willen, dass er sein durfte und sein

kann, was er war und ist: etwas real Existierendes mit allen real
existierenden Schwächen und Teufeln, mit aller Herrlichkeit und aller
Schande, allen Mühen und Lustbarkeiten.

Dieses Wozu und Warum des existentiellen Sinns sind Atheismus
und Nihilismus verborgen geblieben. Sie wissen nicht, wozu. Sie wissen

nicht, warum. Sie glauben nicht an Ehrfurcht und Liebe. «Dubito,
ergo non sum» ist ihr Spruch: sie zweifeln und sind sich nichts.

Kommunismus und Sozialismus sind eine Form dieses Zweifeins:
Die Zweifel als Mangel an Ehrfurcht und Liebe zum Menschen werden

ersetzt durch den Glauben an ein System oder eine Idee bzw.

Ideologie. Welche unheilvolle Rolle hierbei Piaton mit seiner Ideen-
Lehre spielte, konnte Sir Karl R. Popper trefflich beweisenl0.

10 Vgl. Popper. Karl R., Die offene Gesellschaft und ihre Feinde I. Der Zauber

Piatons. 6. Aufl., München 1980.

119



Kommunismus und Sozialismus fordern ein Leben des Systems willen.

Aber nicht des Systems oder Staates willen lebt der Mensch,
sondern um glauben zu dürfen, dass sich die Schlüsselbegriffe der
«Ehrfurcht» und «Liebe» auf das Ego und auf ein Alter beziehen lassen.
Dieses Alter gibt es mindestens ein Mal: dann, wenn ein Ich sich für
diese beiden Werte entscheidet. Und entscheiden sich zwei Menschen
dafür unabhängig, und begegnen sie sich, sie hätten bereits doppelte
Bestätigung für ihren Glauben.

Dieser Glaube kann, symbolisch gesprochen, Berge versetzen. Er
kann auch, im Sinne einer self-fulfilling prophecy, in jedem Einzelnen
etwas schaffen, was für ihn noch nicht war, aber durch den Glauben
daran zu etwas wird, das zu schaffen keine Ideologie, keine Politik
und keine Wissenschaft fähig gewesen wäre. Er kann Vertrauen schaffen

und eine Ethik der Verantwortung, dem Mitmenschen gegenüber;
keine Ethik der Gesinnung; keine Sorge um den Zusammenbruch
einer Ideologie, keine teleologische Weltsicht.

Der Mensch bedarf weder des Glücks noch eines Ziels.
Westliche Demokratien versprechen Glück, allen voran die

nordamerikanische Demokratie in ihrer Verfassung.
Die östlichen Ideologien versprechen ein Ziel, allen voran die

Sowjetunion in Erklärungen der Kommunistischen Partei zur permanenten

Weltrevolution mit dem erklärten Ziel der Zerstörung von
«Klassenunterschieden» und der Errichtung einer kollektiven, kommunen
Gesellschaftsform.

Wert- und Sinnfindung aber benötigen kein Warum und kein Wozu.
Wert und Sinn menschlichen Lebens packt weit tiefer die Frage nach
dem Wofür. Und da der Mensch biologisch überfordert bleibt, da er,
in seiner von ihm geschaffenen Technik sich überfordert sieht,
instinktarm geboren bleibt, alleine nicht lebensfähig wäre und mithin
also des Mitmenschen bedarf, steht sein Wofür auf den Mitmenschen
ausgerichtet: mit den Maximen «Liebe und Ehrfurcht». Für Liebe
und Ehrfurcht also lebe der Mensch. Und die Vermutung heisst: Alles
Politisieren, Philosophieren, Theologisieren und wissenschaftliche
Deuteln ist vor diesen beiden Begriffen, sobald sie verlebendigt sind,
wie ein tönern Erz. Sich selbst «transzendieren», d.h. in ein Höheres
heben, indem man sich Werte setzt - gegen vordergründigen Rationalismus,

gegen das Tote im mechanistischen Weltbild, - ist dies nicht
etwas tief Romantisches, Subjektives, Irrationales, Sehnsuchtsvoll-Dämonisches?

- Darin mag sich die Wiederbesinnung und Kraft künftiger

Generationen verstecken, - nicht in Saure-Regen-Tränen, auch

120



nicht im düsteren, ängstlichen, rationalistischen Abklopfen der

Lebenschancen, die eine Jugend von heute zu meiden scheint, als ob
sie das Schneckenhaus der psychologischen Intrigen gegen sich selbst

mehr liebte als die Liebe zur Ehrfurcht, als den Gott in den Schlüsselbegriffen

«Ehrfurcht und Liebe».

XI. Integration und Desintegration von Politik im familialen Bereich

Ein nur auf den ersten Blick verwunderliches soziales Gesetz besagt,
dass Eltern im Regelfall der Welt positiver gegenüberstehen als
Kinderlose. Umgekehrt scheint es ein ebensolches Gesetz zu sein, dass

Kinderlose allemal von nihilistischen und atheistischen Gedankengebäuden

beständiger angezogen werden. Terroristen und Anarchisten,
die vor ihren Attentaten ein redlich versorgtes, trauliches Familienheim

verlassen, das ihnen ausreichende Integrationsnischen geboten
hat, kennt die Geschichte nicht. Totalitäre Regime, Terrorismus,
Fanatismus, Ideologien und Anarchismus tragen Spaltbazillen in den
gesellschaftlichen Nukleus, die kleinste Einheit der Gesellschaft, die
Primärgruppe Familie. Ein nur zu deutliches Beispiel neuesten Datums
stellte Herbert Kremp bei Asyl-Suchenden des anderen Deutschland-
Teils heraus. Einige würden dem inneren Kreis des Systems entstammen;

die Eltern seien für den Staatssicherheitsdienst, die Agentur der

Tyrannis, tätig".
Die Familie als Wert- und Sinnfindung, als ein Wofür im Leben,

bedarf also der Atmosphäre einer verpflichtbaren Freiheit für etwas.
Dieses «Etwas» sind Liebe und Ehrfurcht, Ehrfurcht des Ego vor dem

Alter, Ehrfurcht aber auch des Staates, seiner Bürokratie und seiner
Institutionen vor dem Staatsbürger. Wenn ein Staat überhaupt Berechtigung

haben kann, wenn er nicht Unrecht auf seine Faszes schreibt,
wenn er dadurch nicht neues Unrecht im Gegnertum zu sich schaffen

wird, bedarf es der Ehrfurcht. Selbst Macht korrumpiert nicht, wo sie

sich der Ehrfurcht beigesellt. Selbst Autorität, nicht nur von der
Frankfurter Schule kritisiert und für ein unnützes Relikt menschlicher
Beziehungen gehalten12, ist kein Schaden wo sie sich mit Ehrfurcht
verbunden sieht.

11 Vgl. Kremp, Herbert, Kommentar «In Deutschland», Die Welt, 23. Januar
1984, S.l.

12 Vgl. z.B. Hartfiel, Günther. Die autoritäre Gesellschaft, 3. Aufl. 1972.

121



Begriffe mit scheinbar negativem Beigeschmack erhalten eine

unnachgiebige, positive Berechtigung, wo sie mit Ehrfurcht gepaart
umgesetzt und ausgeübt werden. Und geübt will sie sein, Ehrfurcht! Mit
dem Wort «Hochachtung» ist nur ein Teil davon bezeugt. In dem

Ausdruck «Reverenz erweisen» steckt noch ein wenig des lateinischen
«reverentia», Ehrerbietung, eine besonders hohe Wertschätzung, die

jedem das Seine belässt, die als Würde-Sphären die menschliche
Intimsphäre anerkennt, die Abstand wahrt aus Scheu zu verletzen, die
aber auch dem Menschen als einem Gegenüber gilt, der sich selbst

treu geblieben ist, der, wollten wir es mystisch ausdrücken, als ein

«Geläuterter» aus dieser inneren Treue hervorgegangen ist. Ehrfurcht
vor sich selbst und anderen meint damit auch so etwas wie «die innere

Logik des Lebens», von der Romano Guardini in einer Aufzeichnung
aus dem Jahre 1943 spricht13, einer Logik also, die nicht mit der
mathematischen, sachlichen, zweckmässigen identisch zu sein braucht;
die vielmehr aus einem inneren, in der Seele angelegten Selbstverständnis

des Menschen gewachsen ist, auf das sie bezogen ist.

XII. Die Ehrfurcht vor dem seelisch Gewachsenen

Mit Menschen eine Wegstrecke gelebt zu haben, die sich dieser inneren

Logik und dieser Ehrfurcht vor dem moralischen Gesetz in sich

verpflichtet fühlten, ist eine Gnade wie das Leben selbst, eine Gnade,
wie sie solche Menschen meist in sich verspüren, aber auch eine
Gnade der Zeitläufe und des gestirnten Himmels über uns. Dem Wissen

um diese Gnade verbindet sich der Inhalt eines abgegriffenen
Wortes: des der «Sittlichkeit». Albert Schweitzer sah die Ehrfurcht
vor dem Leben als ein Prinzip dieser Sittlichkeit an. Man möchte
hinzufügen: auch die Ehrfurcht vor den Dingen ist es. Und wenn Konrad
Lorenz bekennt, wie schwer es ihm gefallen sei, ein altes Auto, mit
dem ihm viele schöne Erlebnisse verbunden hatten, zum Schrotthändler

zu fahren, dann ist damit verständlich gemacht, was «Ehrfurcht
vor den Dingen» ist: ein Sich-begleitet-Fühlen von Dingen. - Die
moderne Wegwerfgesellschaft, die dem immer Neuen huldigt, wirft jede
potentielle Ehrfurcht vor den Dingen auf die Müllkippe, ohne zu
ahnen, wessen an Lebensbegleitendem sie sich damit stets entledigt.

,3 Guardini, Romano, Wahrheit des Denkens und Wahrheit des Tuns.
Aufzeichnung vom 2. Mai 1943. 3. Aufl., Paderborn 1980.

122



XIIL Leben als ein Begleiten in Ehrfurcht und Liebe

Sich begleitet fühlen aber sollten sich auch Kinder von ihren Eltern,
Schüler von ihren Lehrern, Konfirmanden von ihren Geistlichen,
Lehrlinge von ihren Meistern, Studenten von ihren Professoren, ja
selbst Ehepartner unter sich. Von alledem verspürt man wenig in
unserer Zeit. Erziehung wird selten noch als ein Begleiten in Ehrfurcht
vor dem selbständigen, unverwechselbaren, wachsenden anderen Du
verstanden - sondern abgeflacht als Handlungsanweisung zur Inter-
nalisierung von Sozialisationsinhalten. Damit ist letztlich die Entmündigung

der Menschenwürde eingeläutet - wie es überhaupt Kennzeichen

jeder Vereinnahmung, jedes Totalitarismus (auch des gedanklichen

Totalitarismus in Form von Ideologien) ist, Unmündigkeit zu
fördern.

XIV. Ein «Zeitalter der Ideologien» im Umbruch

War die Situation der Aufklärung nach Kant noch die, für den
Menschen eine Verpflichtung zu sehen, sich aus der «selbstverschuldeten
Unmündigkeit» zu befreien, gilt mit dem Zeitalter der Ideologien ab

Mitte des 19. Jahrhunderts, dass in ihm des Denkens potentiell mündige

Bürger durch monokausale Denkvorschriften einer noch nicht
einmal mathematischen Logik entmündigt werden sollten. Das Zeitalter

sei deshalb trefflich als ein «Aevum der Ehrfurchtslosigkeit»
bezeichnet. Der «Verrat im 20. Jahrhundert», wie ihn Margret Boveri
beschreibt, ist nur ein Signum.

Ein neues Zeitalter aber kann, trotz aller Technisierung, ein «Zeitalter

der Ehrfurcht» werden. Massgeblich und bedeutungsvoll hierfür
ist, dass der Mensch für ein «memento mori», die Vergangenheit, den

Mut und die Zivilcourage zum Aufgreifen der Mannigfaltigkeit seiner

möglichen Lebensentwürfe nimmt, dass er sich nicht vergisst in der
Vielfalt an Chancen, die das Leben bietet. Notwendig für die Chan-
cengebung bleibt eine offene Gesellschaft und die Bedingung, dass das

Individuum sich seines Lebensentwurfes annimmt.

XV. Die Vielzahl von «Logiken»

Die Logik des «Computerzeitalters» wie die mathematische Logik
sind nur mögliche Formen des Denkens und das Denken selbst ist
ebenfalls nur eine Form des Kaleidoskops menschlicher Fähigkeiten.

123



«Mir ist das Herz so voller Dinge...» Wie viel besagt allein dieser
Satz! Mit aller wissenschaftlichen Redlichkeit lässt sich kaum bestimmen,

was sich in ihm. nachempfinden liesse. Dem Inhalt mit Worten
nachzujagen, könnte nicht einen Teil dessen fassen, was an vollem
Lebensgeist darin schmort, heraus will und sich einen Deut um alle
Logiken der Welt schert. «Mir ist das Herz so voller Dinge» - etwas
zutiefst Irrationales schwingt hier mit. Darin sind auch des Menschen
Widerborstigkeiten und seine Unnachahmlichkeit verborgen, die, jede
für sich, eine ihr eigene Logik jedem Individuum beigibt - scheinbar

ganz im Gegensatz zu jenem kollektiven Unbewussten, das die Archetypen

verschütteter Seeleninhalte einem Gärprozess unterwirft und uns
in Mythen und Märchen aller Völker erahnen lässt, was uns als

Menschheit, im common sense, verbindet14.
Individuellstes und Allgemeinstes stossen hier zusammen. Was die

Gabe des Vergleichens, Analysierens, Meditierens oder Zerpflügens
dabei herausschälen kann, wurde längst geschrieben. Nimmt man dieses

Gedankenbild Carl Gustav Jungs vom Kollektiven Unbewussten

an, folgert daraus eine Gedankenkette, die nicht nur die kommunistische

Ideologie mit ihren negativen Auswirkungen auf Wert- und Sinn-
findung in ihren Grundfesten erschüttert, sondern zudem der
Sozialphilosophie und Soziologie neue Denkimpulse zu geben vermag.

XVI. Fragen an das «Kommune», Gemeinsame

Mit C.G.Jungs Vorarbeiten als Richtschnur könnte dem heutigen
Zick-Zack sozialphilosophischer Quisquilienforschung ein neuer
Kompass eingerichtet werden. Diese Richtschnur schleicht sich als
Gedanke in Frageform ein und entbehrt nicht einer gewissen Satire.

Wie, beginnt die Frage, wenn gerade die mächtigste Geistesströmung,
der Geist (nicht das Gespenst) des Kommunismus, nur dem Geist
gleichen würde, den er begriffen hat? - Wie, wenn das «Kommune», das

«Gemeine», für alle Wertfindung Gemeinsame (lat. «communis»
gemeinsam) eben jenes Allgemeinste wäre, dessen sich die Menschen
in Märchen und Mythen freuen, das mit C.G.Jungs Archetypenlehre
so trefflich beschrieben ward? - Wie, wenn die kommunistischen Vor-

14 Vgl. Jung, Carl Gustav. Die Archetypen und das Kollektive Unbewusste.
C.G.Jung, Gesammelte Werke, 9.Bd., 1.Halbband. 4.Aufl., Olten/Freiburg
i.Br. 1980.

124



Stellungen von einer «zukünftigen Gesellschaft» sich darin geistig
erschöpften? - Wie, wenn die Zukunft bereits darin vorweggenommen
ward, dass dieser «Weltgesellschaft» kraft jahrtausendealter sozialer
und kultureller Interaktion kein Privateigentum an jenem Allen
gemeinsamen Fundus des «kollektiven Unbewussten» zusteht? - Wie,

wenn gerade und insbesondere jenes «kollektive Unbewusste»
Gemeineigentum wäre und sich nicht mehr überführen zu lassen brauche

in das Private!? - Wie, wenn der Konsum der kollektiven Seelengüter

bereits geregelt wäre und sich die «repressive Toleranz» nur nach
der sozialen Trägheit richten würde, die ein Individuum in sich selbst

nicht bekämpfen könnte? - Wie, wenn die kulturellen Bedürfnisse
aller Menschen aus diesem Topf bereits längst hätten gesättigt werden
können deretweilen man sich darob stritt, ob zwischen «Proletariat»

und «Bourgeoisie» soziale und kulturelle Mobilität möglich sein

dürfe oder nicht? - Wie, wenn sich das kollektive Seelenleben von beiden

«Klassen» gleich darstellt, es keine «besitzlose Klasse» kollektiver

Seeleninhalte gäbe? - Wie, wenn sich ohnehin an diesen Archetypen

kein Eigentum erwerben Hesse, der Plan einer Gütergemeinschaft
hierin bereits realisiert sei? - Wie, wenn die «Entfremdung der
Menschen gegenüber der Natur» nicht durch den Aufschrei Rousseaus

rückgängig gemacht werden könnte, sondern vielmehr sich die Natur
des Menschen nie entfremden könne? - Wie, wenn ihr die kollektive
Natur näher sei als selbst die eigene, subjektivste? - Wie, wenn
«Arbeit», «Arbeitsteilung», «Besitz an Produktionsmitteln» und
«Klassengegensätze» als vermeintlich lebensleitende, Seinbestimmende
Bedeutungsinhalte wesentlich geringer einzustufen seien als jenes kollektive

Unbewusste? - Wie, wenn dieses kollektive Unbewusste einen

grösseren Einfluss auf unser Bewusstsein ausübte, als dies alle äusseren

Lebensumstände zusammengenommen in einem Menschenleben
vermöchten? - Wie, wenn zumindest in ebensolchem Masse, in dem
das Sein das Bewusstsein bestimme, das Bewusstsein auch das Sein

bestimmt und dieses neue «Bewusstsein» laute: «Freut euch eures
kollektiven Unbewussten!»?

Ein Geist geht um in Europa, und nicht nur dort: der kollektive
Geist des kollektiven Unbewussten, das Bewusstsein über dieses
kollektive Unbewusste und die Ehrfurcht, dieses Bewusstsein höher
einzustufen als die Summe aller Entfremdungs- und Emanzipationstheorien.

125



XVII. Entfremdung kontra Integration

Die Verpflichtung zu einer Redlichkeit in Ehrfurcht und Liebe aber ist
auch eine Verpflichtung zu Psychohygiene gleichwohl im privaten
Bereich, der öffentlichen Sphäre und der Arbeitswelt. Nach dem Gedankengut

des Ordoliberalismus heisst dies für die Teilwelt der Wirtschaft
und Arbeitswelt, dass nicht Entfremdung, sondern Integration not tut.
Vom Sein unterstützt und im Bewusstsein verankert sieht sich die
Chance einer beständigen Humanisierung auch als Chance zur
Ebenbildlichkeit des Menschen: in dem von ihm entworfenen und täglich
neu zu entwerfenden Bild des Gottes, für den die Synonyme «Liebe
und Ehrfurcht» stehen.

XVIII. Zusammenfassung

Eine Wert- und Sinnfindung trotz Nihilismus und Atheismus ist möglich.

Sie erfordert allerdings das bewusste Eintreten für mit mathematischer

Logik nicht erfassbare Begriffsinhalte. Die Begriffe «Ehrfurcht
vor dem Leben», «Ehrfurcht vor den Dingen» und «Liebe» mit Leben

zu erfüllen, vermag in Verbund mit einer Verantwortungsethik religiöser

Provenienz gelingen.
Die Chance einer Übertragbarkeit dieser Begriffe auf Erscheinungsweisen

des politischen und sozialen Lebens erscheint gegeben,
insbesondere dann, wenn der Mensch als «offenes» Wesen beschrieben
wird, das aus seiner Instinktarmut verpflichtet selbst Werte setzen

muss.
Die moderne Form einer Unmündigkeit aufgrund von Ideen und

Ideologien kann nur in der beständigen Anstrengung des Menschen
um die Gestaltung einer «offenen Gesellschaft» (in Äquivalenz zu
seinem «offenen Wesen») und um die Verlebendigung der an sich
abstrakten und transzendenten Begriffe «Ehrfurcht» und «Liebe» erfolgen.

Dies erfordert ein «sich Transzendieren». Transzendiert werden
kann ein Bewusstwerden kollektiver Seeleninhalte als etwas alle
Menschen geistig Verbindendes. Eine Förderung des Bewusstseins des

Verbindenden fördert Integration und hilft Entfremdung vermeiden. -
Soziale und kulturelle Integration aber unterstützt die Verfestigung
von Werten, Werthaltungen sowie Werterwartungen.

Würzburg Kurt Schobert

126


	Wert- und Sinnfindung trotz Nihilismus und Atheismus im 20. Jahrhundert

