Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 2

Artikel: Wert- und Sinnfindung trotz Nihilismus und Atheismus im 20.
Jahrhundert

Autor: Schobert, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404710

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wert- und Sinnfindung trotz Nihilismus und Atheismus im
20. Jahrhundert

Die Relativierung und Distanzierung von Begriffen, die als Tugenden
und Werthaltungen Menschen und Vélker immer wieder begeistern
konnten, ist ein stets wiederholt feststellbares Ereignis der philosophi-
schen, soziologischen, politischen, ja selbst theologischen Wortkiinst-
ler seit den ratlosen Hilfeersuchen von Atheisten und Nihilisten.
Selbst die abendldndische und mutige Erneuerungsbewegung der
Franzosischen Revolution hatte als Beigeschmack das triste Einge-
stindnis des Descartes, er wiirde nur an ein Sein glauben, weil er
denke. Die Ratio wurde damit als letztlich begriindender Faktor aller
existenziellen Untermauerung verstanden, der Glaube und das Trans-
zendente, das Affektuelle und Irrationale sollten, dieser aufgeklérten,
selbstbewussten Lebens- und Denkphilosophie zufolge, aus der Onto-
logie ausgeklammert bleiben.

1. Die Ehrfurcht vor der eigenen Schwiche

Der Mensch hatte damit sein liebstes Kind, seine grosste Ehrfurcht
und seinen selbstzufriedensten Stolz entdeckt: sich selbst als homo sa-
piens; doch nicht im Sinne eines Glaubens an die individuellen Ge-
staltungskréfte, wie ihn noch der Renaissance-Mensch oder Literaten
des Sturm und Drang besassen, sondern vielmehr als Ausgeburt rein-
ster darzustellender Gehirnstrome, als Werkzeug der Logik, als erstes
Lebewesen, das Wissen schaffen konne, das geschaffenes Wissen in
den Wissenschaften, insbesondere der Naturwissenschaft, nachpriif-
bar erhalten konne und das schliesslich des Aberglaubens um seine
mystische Entstehungsgeschichte nicht mehr bediirfe. Ein Auf-
schwung der Seele ins technische Zeitalter mit seinem Glauben an die
Ratio hatte begonnen. «Cogito, ergo sum»: ich denke, also bin ich:
Die Maxime meines Selbstwertes sei, dass ich denke. Ja, mein Wert als
Mensch sei gerade darin begriindet.

I1. Die Folgen dieser Schwichen: Wertabstinenz, Nihilismus, Atheismus
Der Wirbel um staatspolitische Erneuerungsideen, um Freiheit,

Gleichheit, Briiderlichkeit, um Menschenrechte und die Eilfertigkeit,
sie nicht nur auf geduldiges Papier zu drucken, setzte sich Schranken

109



im Atheismus — als seien Gott und das Irrationale durch die Wissen-
schaften weniger glaubwiirdig geworden — und im Nihilismus - als
diirfe man an Werte nicht mehr glauben, weil Logik und Denken wert-
frei seien. Eine Wertabstinenz wurde zum Wert erkldrt, Nihilismus
und Atheismus fanden in der Entwicklung der Naturwissenschaften
darin ihren «Grossen Bruder».

Historische Erkenntnisse, Revolutionen und die Tatsachen stidndi-
ger Krisenherde und Kriege auf der nun einmal nicht friedlichen Welt
konnten der Vermutung Halt geben, Gott sei auch in seinen Propheten
und Religionsgriindern nicht in dieser Welt erschienen, es kénne ihn
angesichts der Ubel in der Welt nicht geben (Frage der Theodizee).
Feuerbach, und er nicht der erste, schlussfolgerten gar, aus der Unbe-
weisbarkeit Gottes konne man auf seine Nichtexistenz schliessen. Die
Methode einer Antitautologie, Irrationales mit Rationalem erkldren zu
wollen, fand hier einen scheinbar wohlreflektierten Hohepunkt. Der
Nihilismus als Glaube an das Nichts, an die Nichtbestindigkeit, an
das Nichtbestehen von Werten — nicht einmal des Wertes einer hdch-
sten, abstrakten Inbezugnahme (die man vormals immer geglaubt
hatte, in Anspruch nehmen zu kénnen), namlich Gott — wurde akzep-
tiert. Wo der theoretische Nihilismus noch die Mdoglichkeit einer Er-
kenntnis der Wahrheit verneint, glaubt der ethische Nihilismus be-
reits, Werte und Normen des Handelns ablegen zu miissen, und der
politische Nihilismus gar leugnet das menschliche Bediirfnis nach jed-
weder, wie auch immer gearteten Gesellschaftsordnung. Er breitet da-
durch den blutroten Teppich des Revoluzzertums, Terrorismus und
Anarchismus mit dem Ziel der Beseitigung jeglicher Herrschaft von
Menschen iiber Menschen in der «monde diabolique» aus. Wenn-
gleich als geistige Erfiillungsgehilfen bereits die religiose Sekte der
Karpokratianer (2.Jahrhundert n.Chr.) fiir den Anarchismus leitbil-
dend war, diirfte als Protagonist fiir die nihilistischen Stromungen des
20.Jahrhunderts neben Turgenjew vornehmlich ein Philosoph Gel-
tung haben, der es vorzog mit dem Hammer zu philosophieren, statt
sich seiner Vereinsamung in Gott zu entziehen. Was «Jenseits von Gut
und Bose» aber Nietzsche formuliert hat, liebdugelt mit der Besin-
nung auf einen weder durch ihn, noch durch einen — ihn filschlich als
Zeugen beanspruchenden — NS-Totalitarismus jemals konkretisierten
«Ubermenschen».

110



I11. Das falsche Vorbild: Der «Ubermensch»

Dieser « Ubermensch» hitte Qualititen besitzen sollen, derer sich der
selbstzerfleischende Ddmon nihilistischer Diesseitsphilosophie gerne
entzogen hitte. Uberspitzt formuliert, war das unwigbare Gedanken-
konglomerat «Ubermensch» nichts anderes als komprimierte Ersatz-
ethik, transformiert, radikalisiert und exponential iiberhoben, — nichts
anderes also als der Glaube, eine «Umwertung aller Werte» konne,
gespiegelt im trostlosen Feld des Nihilismus und ergidnzt durch das
Genie des Gottes im Menschen, eine «Brave New World» schaffen, in
der eine «Elite» der Tiefendimension religioser Haltegriffe nicht mehr
bediirfe und den prognostizierten Antichristen als Weltverbesserer mit
bestdndiger Diesseits-Paradiesstruktur «endlich» erhalte. Der un-end-
lichen Giite, unendlichen Gnade und unendlichen Weisheit des jen-
seitigen Gottes sei die endliche, d.h. von einem Ende und Ziel her be-
stimmbare Diesseitswirklichkeit im Ubermenschen entgegengesetzt.
Gott und Religion hitten damit eine Alternative erhalten, deren Wert-
haftigkeit, Wertbehaftetheit und Wertbestindigkeit sich der Mensch
vergewissern kénne ohne dass er noch des Glaubenstrostes eines un-
beweisbaren himmlischen Jerusalems bediirfe. Der Glaube an den
Ubermenschen sollte zuletzt gar das Missgeschick des Siindenfalls
egalisieren, indem die Erkenntnis, die der Biss vom Apfel nicht ge-
bracht hatte — dass ndmlich auch ein «Jenseits von Gut und Bose»
moglich sei — im Ubermenschen reife ... als sei er dadurch weniger fiir
ohnehin unniitze Werthaltungen sensibilisiert.

Die tiefenpsychologische Erkennbarkeit eines notwendig transzen-
denten und gleichwohl irrationalen Werte-Teleologismus freilich
bliebe noch auszuloten. Telos, das Ziel, ist, im Sinne der Nihilisten
recht verstanden, die Wertabstinenz, im Sinne der Anarchisten ein
Ausspruch von Mephistopheles: alles sei wert, dass es zugrunde ginge.

Damit erscheint die Vermutung nicht abwegig, sowohl Atheismus
als auch Nihilismus seien Auch-Wert-Setzungen und damit nur wieder
Glaubens-Ersatz-Formen eines dem Menschen irrational verhafteten
Werte-Teleologismus. Dass dieser Teleologismus seine doppelbddige
Plattform in den Moralisten fand, die Moral und Tugenden zu ihrem
Gott erhoben, soll auf dem theatrum mundi nicht verschwiegen wer-
den.

Wie aber hat das 20.Jahrhundert seine Technikversessenheit, seine
Wissenschaftseuphorie und seinen «deus absconditus» verkraftet? —
Wie wurde in Deutschland versucht, den nihilistischen und anarchisti-

111



schen Meta-Werten eine Philosophie zu geben? — Man tat dies in und
mit der Frankfurter Sozialphilosophie.

IV. Eine nicht notwendige und nicht hinreichende Konsequenz:
Gedanken der «Frankfurter Schule»

So wurde, gerade im Zuge der Umsetzung sozial-philosophischer Ge-
sellschaftskritik der Frankfurter Schule, Gott erneut mit der These ans
Kreuz geschlagen, die Selbstverstindlichkeit eines Lebensgenusses,
ermOglicht durch den technisierten eindimensionalen Menschen, sei
ein auch im Innern des Menschen notwendig sich vollziehender Struk-
turwandel, der keine Absicherung durch eine Verantwortungs-Ethik
bediirfe. Von Herbert Marcuse wurde die These zum Axiom erklirt,
«eine komfortable, reibungslose, verniinftige, demokratische Unfrei-
heit» herrsche «in der fortgeschrittenen industriellen Zivilisation, ein
Zeichen technischen Fortschritts» !

Marcuse spricht von einer «repressiven Toleranz», die zwar eine
pluralistische Gesellschaft ermdogliche und in ihr eine Vielfalt von
moglichen Werthaltungen, diese Werthaltungen aber diirften nur so
weit in existenzielle Lebensformen umgegossen werden, soweit damit
das pluralistische «Herrschafts-System» eine Festigung erfahre. Auch
der offentlichen Meinung wurde im Diktat der Frankfurter Sozialphi-
losophen die Bedeutung abgesprochen, wertbildend gewirkt zu haben
oder - in einem humanistischen Sinne - wertbildend wirken zu koén-
nen. Sie wird in thren definitionsgemaiss von Jiirgen Habermas redu-
zierten Formen nicht nur mit der terminologisch davon differenzierba-
ren «verdffentlichten Meinung» gleichgesetzt, sondern auch einer In-
stitution zur manipulativen Gewaltzementierung gleichgestellt — als
seien Meinung und Meinungsbildung ebenfalls nur «repressiv» 2.

Hatte bereits die Mystik doppelsinnig und paradox formuliert?,
stellt nun die deutsche Sozialphilosophie des Frankfurter «Instituts

' Marcuse, Herbert, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der
fortgeschrittenen Industriegesellschaft. Darmstadt/Neuwied 1967, S.21.

2 Habermas, Jiirgen, Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu
einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft. Neuwied/Berlin 1974, S.278.

3 Vgl. u.a. Untersuchungen des Germanisten Hermann Kunisch, Miinchen,
zur Mystik; so in Kunisch, Hermann, Kleine Schriften, Berlin 1968, oder in Ku-
nisch, Hermann, Das Problem der Mystik beim spdten Rilke. Festschrift fiir
Helmut Himmel, 1979.

112



fiir Sozialforschung» mit Begriffen wie «repressive Toleranz» oder
«humanistischer Protest» eine Dialektik der Sprache zur Schau, die
eine Verunsicherung der Wertkonnotationen von Begriffen mit sich
brachte. Waren die Intentionen der Mystik noch darauf bedacht, im
paradoxen Sprachgebrauch ein analoges Erkldren dafiir zu sehen,
dass das letztlich Unsagbare in der Beziehung zu Gott sich auch in Be-
griffskonstellationen wiederspiegelt, so intendierte die Frankfurter
Schule schlichtweg auf eine Wertverunsicherung hin. Wo Marx noch
im Nachbeten Feuerbachs davon sprach, Religion sei Opium fiir das
Volk, spezifizierten die Sozialforscher Frankfurts ihre Sucht nach Mo-
nokausalitdt und glaubten, die Technik sei zum Opium geworden.
Darf man, einer self-fulfilling prophecy gemaiss, schlussfolgern, Marx
wie seine halbherzigen Epigonen seien siichtig gewesen, neue Teufel
zu suchen, sobald sie Gott totgesagt hatten? —

Ein noch nicht geschriebenes Kapitel europdischer Geistesge-
schichte des 20.Jahrhunderts wird sich sicherlich einmal damit be-
schiftigen miissen, welch fatale Folgen dialektische Definitionswut,
paradoxe Begrifflichkeiten, sich relativierende Relativierungen und
die stets neue Verschachtelung von Gedankengidngen hatte. Dieser
sprachliche Wirrwarr — offensichtlich geworden im Expressionismus
und Dadaismus — entspricht einer Denkstruktur, die klare Aussagen
scheut, jedwede Aussage fiir relativierbar hilt, keine Rede ohne nicht
wenigstens kleinste Widerreden gelten lédsst, jeder These das Gewand
des Bluffs mit einer Antithese vorhilt und die «Synthese» als nur wie-
der weitere These auffasst. Diese Denkstruktur freilich, dass aus The-
sen und Anti- Thesen nur wieder Thesen entstehen konnen, nicht aber
Zusammenfassungen und Schlussfolgerungen aus realen Phidnome-
nen, enthebt sie jeder Glaubwiirdigkeit einer Ubertragbarkeit auf die
reale Welt und deren Erscheinungen.

Erich Fromm beispielsweise setzt in seinem Werk «Haben oder
Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft» der ge-
glaubten Lebensphilosophie und -einstellung des «Habens» die des
«Seins» entgegen. «Haben» wire damit These, «Sein» eine Art Anti-
these. Seine «Synthese» sieht er in einer Art «humanistischer Religio-
sitdt», von der er glaubt, dass sie ohne Dogmen und Institutionen zu-
stande kommen konnte*.

4 Fromm, Erich, Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen
Gesellschaft. 8. Aufl., Miinchen 1981, S.192.

113



Abgesehen von der damit gegebenen Veranschaulichung, dass die
Frankfurter Schule als Sozialphilosophie mit einer Synthese wie der
Fromms nur wieder Religionsersatz sucht, zeigt sich hier sehr deutlich
der Utopiecharakter, wie er bei Menschen hiufig feststellbar ist, wo
die fehlende Dimension konkreter Lebensbeziige das Schreiben und
Dichten fiir eine héhere Realitdt héalt als dies ein schlichtweg boden-
stindiger Lebensvollzug beispielsweise ist.

Herbert Marcuse fiihrt in seinem Werk «Der eindimensionale
Mensch» im abschliessenden Kapitel aus, das wirkliche Gesicht unse-
rer Zeit zeige sich in Samuel Becketts Romanen, die wirkliche Ge-
schichte der Zeit wiirde in Rolf Hochhuths Stiick «Der Stellvertreter»
geschrieben sein — als ob Wirklichkeit und Geschichte sich in Biichern
festhalten liessen!®

Fromm sieht im Mystiker Meister Eckhart den Prototypen des ihm
ideal erscheinenden ontologischen Menschentypus: «Der Mensch,
der nichts will, ist der Mensch, der keine Begierde nach irgend etwas
hat» 6. Dieser Mensch konne nach Fromm keine Gier, Habsucht und
keinen Egoismus entwickeln. Gerade Egoismus aber wirft er dem be-
sitzergreifenden, habenwollenden Menschentypus vor, der, Fromm-
scher Kategorisierung gemadss, selbst noch Liebe, Ehre und Gliickse-
ligkeit haben mochte ohne als Ich zu lieben — und ohne letztlich ge-
liebt, gliickselig und geehrt sein zu kénnen. Dass es einen Menschen,
der nichts will und der keine Begierden nach irgend etwas hat, der nur
altruistisch lebt und dem frommen Idealismus einer Frommschen Hu-
manitdt nacheifert, in der Realitit menschlicher Unzulidnglichkeiten
nicht gibt (und letztlich, wollen wir keinen soziobiologischen Totalita-
rismus auf Erden eingerichtet sehen, auch nicht geben darf), scheint
Fromm nicht bedacht zu haben. Auch ein Satz wie der, die Freiheit
des Menschen sei «in dem Masse eingeschrinkt, in dem wir an Besitz,
Werten und letztlich an unserem eigenen Ich hdngen», offenbart das
Verwirrspiel mit umgelenkten Wortdefinitionen: Freiheit kann nicht
leben, wo sie Freiheit nur von etwas erstrebt und nicht um ein wozu
weiss. Der Mensch, seines Ichs und seiner Werke ledig, wire zu nichts
nutze. —

5 Marcuse, Herbert, Der eindimensionale Mensch, a.a. 0., S.258.
¢ Fromm, Erich, Haben oder Sein, a.a. 0., S.65.

114



V. Ursachen und Griinde falscher Denkhaltungen als
Untersuchungsgegenstand der Wissenssoziologie

Die Griinde fiir die Widerspriichlichkeit, Begriffsverwirrung und fal-
sche Fihrtensuche im Rattenschwanz der Veroffentlichungen von
Horkheimer, Adorno, Benjamin, Habermas, Marcuse und Fromm lie-
gen in deren Nichtbeachtung der berithmten Drei-Reiche-Lehre von
Rudolf Hermann Lotze (1817-1881), der in seiner Philosophie die
brauchbare Unterscheidung vollzog, es géibe fiir die menschliche Er-
kennbarkeit der Dinge und Phdnomene drei Reiche: die Wirklichkeit,
die Wahrheit und die Werte’. So verwechselten die Frankfurter Schule
und deren Epigonen nicht selten Wirklichkeit mit Wahrheit, Wahrheit
mit Wirklichkeit und Werthaltungen mit einem der beiden anderen
«Reiche». Hinzu kommt der Lapsus, das von Max Weber herrithrende
Postulat einer notwendigen Wertfreiheit der Sozialwissenschaften bei
der Beurteilung von Werten innerhalb einer Teil- oder Gesamtgesell-
schaft ausser acht gelassen zu haben. Wohl hitte damit nicht die Vor-
stellung Max Webers erfiillt werden miissen, der Sozialwissenschaftler
solle wertfrei iiber Werte schreiben, allerdings wire, einem Wunsche
der Uberpriifbarkeit gemiss, wenigstens erforderlich gewesen anzuge-
ben, welche Wertsetzungen wo, in welchem Zusammenhang und
warum vorgenommen wurden. Mit einer Distanzierung und Relativie-
rung von Begriffen und ihrer prédjudizierten Umdeutung konnen sich
Werthaltungen, wo erwiinscht, nicht manifestieren. Diese Erkenntnis
sollte als ein fundamentaler Kernsatz der Wissenssoziologie festge-
schrieben werden.

Aus den Griinden einer Inobjektivitit und mangelhafter intersub-
jektiver Nachpriifbarkeit von Wertsetzungen kann der Frankfurter
Schule nicht der Vorwurf erspart bleiben, sowohl zu einer Werte-Ver-
unsicherung beigetragen zu haben als auch gar von Wertblindheit be-
schattet gewesen zu sein. Ein Licht, in diese Schatten des Kreiselden-
kens geworfen, wird nicht mehr reflektiert. Obwohl die Frankfurter
Schule urspriinglich mit dem erkldrten Ziel einer bewussten, gesell-
schaftskritischen Wertsetzung antrat, hat sie sich im nicht expressis
verbis erkldrten Umdeuten von Begriffen selbst ironisiert. Eine Erkla-
rung fir diesen Missgriff finden wir bei Immanuel Kant. In seinen
«Schriften zur Metaphysik und Logik» schreibt er von einer «Nicht-
libereinstimmung zwischen sinnlichem und intellektuellem Vermo-

" Vgl. das Werk «Mikrokosmos» von Rudolf Hermann Lotze.

115



gen»®. Dass das Jonglieren zwischen Wirklichkeit, Wertsetzung und
Wahrheit eine Briicke zwischen sinnlichem und intellektuellem Ver-
mogen hétte schlagen konnen, darf indes bezweifelt werden.

Die Frankfurter Schule ist nur ein Beispiel fiir die Gefahr von Miss-
griffen bei der intellektuellen Beschiftigung von Werten. Zerreden
von Wertbegriffen, relativierendes Analysieren und ein ehrfurchtslo-
ses verbales Spielen sind nicht selten die dusseren Zeichen einer inne-
ren Wertblindheit, die im geschriebenen Wort mehr Halt zu finden
glaubt als im ungeschriebenen Verweilen, in der stillen Musse der Be-
trachtung und im bescheidenen, konkreten Lebensvollzug.

VI. Der Mensch als instinktarmes Wesen. Folge: «value lag»

Arnold Gehlen wie Adolf Portmann sprechen von einer Instinktarmut
des Menschen, der in seiner Anpassungsfihigkeit an die Umwelt letzt-
lich iiberfordert sei und diese biologische Uberforderung damit kom-
pensiere, was im Zuge der Internalisierung von Werten und einer
«zweiten soziokulturellen Geburt» (René Konig) als Grundvorausset-
zung fiir jede menschliche Kultur bezeichnet werden darf. Bedauerli-
cherweise verstirkt werde diese Instinktarmut und Notwendigkeit,
diese durch eine lange, gesellschaftskonforme Erziehung des Men-
schen zu ersetzen, durch das, was William Fielding Ogburn als «cultu-
ral lag» bezeichnet hatte. Ohne soziologische Fachtermini ausge-
driickt, heisst dies einfach, dass der Mensch im Industriezeitalter nicht
mehr Schritt habe halten kénnen mit der Entwicklung einer zuneh-
mend technisierter werdenden Umwelt und «Die Seele im technischen
Zeitalter» (Arnold Gehlen)® in vermindertem Masse Erfahrungen aus
erster Hand verarbeiten konne. Dies wiederum habe zur Folge, dass
auch Werthaltungen kaum mehr aus erster Hand vermittelt werden.
Wir konnen in Uberspitzung der These Ogburns eines «cultural lag»,
und als Folge davon, von einem «value lag» sprechen. Soziologisch
begriindbar wire diese Verzogerung adiquater Wertsetzungen durch
einen klassischen Begriff der Soziologie aus dem Munde Emile Durk-
heims: durch den Begriff der Anomie.

Welche Folgerungen lassen sich aus dem bisher Gesagten ziehen?

8 Kant, Immanuel, Schriften zur Metaphysik und Logik. Darmstadt 1975,
S.19.

® Ausfiihrliche Analysen vgl. Gehlen, Arnold, Die Seele im technischen Zeit-
alter, Sozialpsychologische Probleme in der industriellen Gesellschaft, 3. Aufl.,
Hamburg 1960.

116



VII. Das Werte-Vakuum der modernen Welt

Der Konsens iiber «letzte Werte», das selbstverstindliche und fraglose
Hinnehmen religiéser Sinnbeziige sind insbesondere in unserem, dem
20.Jahrhundert einer unzusammenhingenden Wert- und Sinnsuche,
ja oftmals einer Wertleere und Sinnleere gewichen. Diese Wert-Leere
paart sich mit einer nicht selten zu beobachtenden Wort-Leere, auf die
wir zum ersten Mal durch den Chandos-Brief Hugo von Hofmanns-
thals aufmerksam gemacht wurden. Diesem Unvermdégen, noch zu
schreiben, als Folge der Erkenntnis, dass sich mit Worten ohnehin die
soziale und seelische Wirklichkeit nicht erfassen liesse, gesellte sich
eine Wort-Leere bei, fiir die gilt, dass Begriffe ihres urspriinglichen
Sinns beraubt wurden und zwischen uns Menschen nicht mehr bedeu-
tungsgleich verwendet werden konnen. Damit ist ein essentielles Pro-
blem der sozialen und kulturellen Interaktion angesprochen. Wie
diese Konnotations- und Denotationsprobleme entstehen, fithrten wir
am Beispiel der Umwertung des Begriffs «Freiheit» durch Erich
Fromm aus.

Wenngleich industriell ausgeformte Wohlstandsgesellschaften, die
in Ablehnung von Muse und im hektischen Getriebe selbst einer Frei-
zeitindustrie das entstandene Vakuum verdecken, retuschieren oder
(bedingt) kompensieren konnen, haben Suizidraten, Lebensverunsi-
cherung, Sinnleere, Daseinsangst, Hoffnungslosigkeit, Schnecken-
hausmentalitdt, ethnozentrische Destruktionsmechanismen (Neuro-
sen, Psychosen, psychosomatische Krankheiten), sozial auffilliges
Verhalten, Gesellschaftsprotest (als Kriicke fiir das labile Ich), feh-
lende Integration, fehlendes Selbstverstindnis, Ohnmachtsgefiihle,
Generationenkonflikt, Narzismus und fehlende Verantwortungsethik
seit Mitte des 19.Jahrhunderts immens zugenommen — ohne dass fiir
diese Zunahme vermutet werden konnte, dass sie nur das faktische
Resultat eifriger und ausfithrlicher Recherchen liber diese Zeit sei.

VIII. Verlust der Glaubwiirdigkeit

Wenn dieser Aufsatz Nihilismus und Wertekrise untersucht, so mit
der konstruktiven Vermutung, dass die Dichotomien «Gottglaubig-
keit/Atheismus», «Haben/Sein», «Kapitalismus/Sozialismus», «De-
mokratie/Totalitarismus», «Kolonialismus/Antikolonialismus» und
«Menschenrechte/Faschismus» mit den achtziger Jahren des 20.Jahr-
hunderts ihrer Glaubwiirdigkeit beraubt sind.

117



Anstelle von Werte-Dichotomien und Werte-Relationismen muss es
Aufgabe nicht nur der hochsten Kopfe unserer Regierungen sein, son-
dern auch die jedes Einzelnen, das Wertesystem in dem Masse neu zu
gestalten, als es — neben unerreichbaren humanistischen Idealen -
auch gesellschaftlich und politisch lebenswerte Werthaltungen geben
miisse (so die Vermutung), die nach Massgabe einer Welt-Werteord-
nung fungibel sind. Ein mithin grosstes Problem ist in diesem Zusam-
menhang die Frage nach der Sanktionierbarkeit dieser Werteordnung
— da eine Entwicklung hin zur rein gesetzlichen Fixierung von Wert-
haltungen — wie das Beispiel der UNO und der Internationalen Men-
schenrechte zeigt — letztlich unerwiinscht bleibt, da Werte etwas von
Innen heraus Gelebtes darstellen. Einstellungen oder Haltungen aber
lassen sich nicht drztlich, sozial oder juristisch verschreiben.

IX. Die Chance eines neuen Wertekonsens mit Vorbildcharakter
(idealtypisiert)

Auf der Suche nach einem idealtypisierten Wertekonsens mit axioma-
tischem Charakter, wie er beispielgebend bei der Formulierung der
Menschenrechte seinen Kodex fand, leuchtet die komprimierte Form
der Lessingschen Ringparabel (in «Nathan der Weise») ein, in der
letztlich nicht nur fiir mehr Toleranz zwischen den grossen Weltreli-
gionen geworben wird, sondern in entschiedenem Masse auch fiir die
Integrierung der Sinn- und Wertinhalte dieser sich transzendiert-ha-
benden Lebensphilosophien.

Im Glauben an die vermittelnden, integrierenden und verbindenden
Werte dieser Religionen und im Glauben an die wertbildende Haltung
einer Verantwortungsethik vermutet der Autor die Moglichkeit eines
Wertekonsenses in dem Ausspruch Kants, der gestirnte Himmel iiber
uns und das moralische Gesetz in uns moge uns nach einer inneren
Verfassung gliicklich machen, die in der sozialen Interaktion dem an-
deren Menschen nicht das zumuten moéchte und sollte, was man sich
selbst nicht angetan haben will (kategorischer Imperativ, vorwegge-
nommen bereits bei Matthdus 7,12 und Lukas 6,31). Kant bleibt dabei
ergdnzbar durch die Nikomachische Ethik des Aristoteles, in der die-
ser die Auffassung vertrat, menschliches Streben richte sich bei den
meisten der Menschen nach Lust und Laune, einer geringeren Zahl
nach Ehre, Ruhm und Geld und bei einer Wertelite nach dem Ziel al-
les Lebens und Philosophierens: der Gliickseligkeit.

Gliick wird damit nicht, wie in der amerikanischen Verfassung, als

118



quasi vorstaatliches Recht interpretiert, auf das jeder Mensch einen
Anspruch erheben konne, sondern als ein Ziel des Rilke’schen Innen-
raums und damit als befruchtendes, integratives Ziel eines sozialen
Miteinanders, das, wie Karl Jaspers, von der These ausgeht, der ein-
zelne Mensch kénne fir sich allein nie ganz Mensch sein, Selbstsein
sei nur in Kommunikation und Interaktion mit anderem Selbstsein
und Menschsein moglich. Albert Schweitzer entwickelte und lebte aus
diesem Ansatz heraus seine Ethik der « Ehrfurcht vor dem Leben».

X. Ehrfurcht und Liebe als Schliisselbegriffe

Eine neue Dimension erhilt dieser Vorschlag eines philosophisch-so-
ziologisch fundierten Wertgebdudes durch diese Einbindung des Be-
griffs « Ehrfurcht vor dem Leben» in das Sozialethos der Kirchen und
in den Zentralbegriff aller Religionen der Welt: den Begriff «Liebe».
Liebe freilich wire erst mit Leben zu erfiillen. Wenn sie, mit Ehrfurcht
gepaart, Messlatte der Verinnerlichung von Werten und Entschei-
dungshilfe bei der Ablehnung menschenunwiirdiger Daseinsformen
sein soll, kann sie sich vor Fanatismus hiiten, kann sie Ideologien ab-
lehnen und kann sie den Sinn des Lebens wieder fassbar machen,
auch im 20.Jahrhundert. Er lautet: Suche den Menschen! — Suche ihn
mit aller Kraft und Ehrfurcht und Liebe.

Denn nicht um Ideologien willen, nicht um Rollen und Positionen
willen, nicht um Institutionen willen, nicht um der Freizeit oder Ar-
beit, der Macht oder des Gliicks willen lebt der Mensch — sondern um
seiner Ehrfurcht und damit Ehre willen, dass er sein durfte und sein
kann, was er war und ist: etwas real Existierendes mit allen real exi-
stierenden Schwichen und Teufeln, mit aller Herrlichkeit und aller
Schande, allen Miihen und Lustbarkeiten.

Dieses Wozu und Warum des existentiellen Sinns sind Atheismus
und Nihilismus verborgen geblieben. Sie wissen nicht, wozu. Sie wis-
sen nicht, warum. Sie glauben nicht an Ehrfurcht und Liebe. « Dubito,
ergo non sum» ist ihr Spruch: sie zweifeln und sind sich nichts.

Kommunismus und Sozialismus sind eine Form dieses Zweifelns:
Die Zweifel als Mangel an Ehrfurcht und Liebe zum Menschen wer-
den ersetzt durch den Glauben an ein System oder eine Ildee bzw.
Ideologie. Welche unheilvolle Rolle hierbei Platon mit seiner Ideen-
Lehre spielte, konnte Sir Karl R. Popper trefflich beweisen '°.

'° Vgl. Popper, Karl R., Die offene Gesellschaft und ihre Feinde 1. Der Zau-
ber Platons. 6. Aufl., Miinchen 1980.

119



Kommunismus und Sozialismus fordern ein Leben des Systems wil-
len. Aber nicht des Systems oder Staates willen lebt der Mensch, son-
dern um glauben zu diirfen, dass sich die Schliisselbegriffe der «Ehr-
furcht» und «Liebe» auf das Ego und auf ein Alter beziehen lassen.
Dieses Alter gibt es mindestens ein Mal: dann, wenn ein Ich sich fiir
diese beiden Werte entscheidet. Und entscheiden sich zwei Menschen
dafiir unabhingig, und begegnen sie sich, sie hatten bereits doppelte
Bestétigung fiir ihren Glauben.

Dieser Glaube kann, symbolisch gesprochen, Berge versetzen. Er
kann auch, im Sinne einer self-fulfilling prophecy, in jedem Einzelnen
etwas schaffen, was fiir ihn noch nicht war, aber durch den Glauben
daran zu etwas wird, das zu schaffen keine Ideologie, keine Politik
und keine Wissenschaft fahig gewesen wire. Er kann Vertrauen schaf-
fen und eine Ethik der Verantwortung, dem Mitmenschen gegeniiber;
keine Ethik der Gesinnung; keine Sorge um den Zusammenbruch ei-
ner Ideologie, keine teleologische Weltsicht.

Der Mensch bedarf weder des Gliicks noch eines Ziels.

Westliche Demokratien versprechen Gliick, allen voran die nord-
amerikanische Demokratie in ihrer Verfassung.

Die 6stlichen Ideologien versprechen ein Ziel, allen voran die So-
wjetunion in Erklarungen der Kommunistischen Partei zur permanen-
ten Weltrevolution mit dem erklédrten Ziel der Zerstérung von «Klas-
senunterschieden» und der Errichtung einer kollektiven, kommunen
Gesellschaftsform.

Wert- und Sinnfindung aber benétigen kein Warum und kein Wozu.
Wert und Sinn menschlichen Lebens packt weit tiefer die Frage nach
dem Wofiir. Und da der Mensch biologisch iiberfordert bleibt, da er,
in seiner von ihm geschaffenen Technik sich iberfordert sieht,
instinktarm geboren bleibt, alleine nicht lebensfihig wire und mithin
also des Mitmenschen bedarf, steht sein Wofiir auf den Mitmenschen
ausgerichtet: mit den Maximen «Liebe und Ehrfurcht». Fiir Liebe
und Ehrfurcht also lebe der Mensch. Und die Vermutung heisst: Alles
Politisieren, Philosophieren, Theologisieren und wissenschaftliche
Deuteln ist vor diesen beiden Begriffen, sobald sie verlebendigt sind,
wie ein tonern Erz. Sich selbst «transzendieren», d.h. in ein Hoheres
heben, indem man sich Werte setzt — gegen vordergriindigen Rationa-
lismus, gegen das Tote im mechanistischen Weltbild, - ist dies nicht
etwas tief Romantisches, Subjektives, Irrationales, Sehnsuchtsvoll-Da-
monisches? — Darin mag sich die Wiederbesinnung und Kraft kiinfti-
ger Generationen verstecken, — nicht in Saure-Regen-Trdnen, auch

120



nicht im disteren, &dngstlichen, rationalistischen Abklopfen der
Lebenschancen, die eine Jugend von heute zu meiden scheint, als ob
sie das Schneckenhaus der psychologischen Intrigen gegen sich selbst
mehr liebte als die Liebe zur Ehrfurcht, als den Gott in den Schliissel-
begriffen «Ehrfurcht und Liebe».

XI. Integration und Desintegration von Politik im familialen Bereich

Ein nur auf den ersten Blick verwunderliches soziales Gesetz besagt,
dass Eltern im Regelfall der Welt positiver gegeniiberstehen als Kin-
derlose. Umgekehrt scheint es ein ebensolches Gesetz zu sein, dass
Kinderlose allemal von nihilistischen und atheistischen Gedankenge-
biduden bestindiger angezogen werden. Terroristen und Anarchisten,
die vor ihren Attentaten ein redlich versorgtes, trauliches Familien-
heim verlassen, das ihnen ausreichende Integrationsnischen geboten
hat, kennt die Geschichte nicht. Totalitire Regime, Terrorismus, Fa-
natismus, Ideologien und Anarchismus tragen Spaltbazillen in den ge-
sellschaftlichen Nukleus, die kleinste Einheit der Gesellschaft, die Pri-
mérgruppe Familie. Ein nur zu deutliches Beispiel neuesten Datums
stellte Herbert Kremp bei Asyl-Suchenden des anderen Deutschland-
Teils heraus. Einige wiirden dem inneren Kreis des Systems entstam-
men; die Eltern seien fiir den Staatssicherheitsdienst, die Agentur der
Tyrannis, tatig''. ,

Die Familie als Wert- und Sinnfindung, als ein Wofiirim Leben, be-
darf also der Atmosphire einer verpflichtbaren Freiheit fiir etwas.
Dieses «Etwas» sind Liebe und Ehrfurcht, Ehrfurcht des Ego vor dem
Alter, Ehrfurcht aber auch des Staates, seiner Biirokratie und seiner
Institutionen vor dem Staatsbiirger. Wenn ein Staat tiberhaupt Berech-
tigung haben kann, wenn er nicht Unrecht auf seine Faszes schreibt,
wenn er dadurch nicht neues Unrecht im Gegnertum zu sich schaffen
wird, bedarf es der Ehrfurcht. Selbst Macht korrumpiert nicht, wo sie
sich der Ehrfurcht beigesellt. Selbst Autoritdt, nicht nur von der
Frankfurter Schule kritisiert und fiir ein unniitzes Relikt menschlicher
Beziehungen gehalten'?, ist kein Schaden wo sie sich mit Ehrfurcht
verbunden sieht.

"' Vegl. Kremp, Herbert, Kommentar «In Deutschland», Die Welt, 23.Januar
1984, S. 1.
'2 Vgl. z. B. Hartfiel, Giinther, Die autoritire Gesellschaft, 3. Aufl. 1972.

121



Begriffe mit scheinbar negativem Beigeschmack erhalten eine un-
nachgiebige, positive Berechtigung, wo sie mit Ehrfurcht gepaart um-
gesetzt und ausgeilibt werden. Und geiibt will sie sein, Ehrfurcht! Mit
dem Wort «Hochachtung» ist nur ein Teil davon bezeugt. In dem
Ausdruck «Reverenz erweisen» steckt noch ein wenig des lateinischen
«reverentia», Ehrerbietung, eine besonders hohe Wertschiatzung, die
jedem das Seine belésst, die als Wiirde-Sphédren die menschliche In-
timsphdre anerkennt, die Abstand wahrt aus Scheu zu verletzen, die
aber auch dem Menschen als einem Gegeniiber gilt, der sich selbst
treu geblieben ist, der, wollten wir es mystisch ausdriicken, als ein
«Gelduterter» aus dieser inneren Treue hervorgegangen ist. Ehrfurcht
vor sich selbst und anderen meint damit auch so etwas wie «die innere
Logik des Lebens», von der Romano Guardini in einer Aufzeichnung
aus dem Jahre 1943 spricht!3, einer Logik also, die nicht mit der ma-
thematischen, sachlichen, zweckmaéssigen identisch zu sein braucht;
die vielmehr aus einem inneren, in der Seele angelegten Selbstver-
stindnis des Menschen gewachsen ist, auf das sie bezogen ist.

XII. Die Ehrfurcht vor dem seelisch Gewachsenen

Mit Menschen eine Wegstrecke gelebt zu haben, die sich dieser inne-
ren Logik und dieser Ehrfurcht vor dem moralischen Gesetz in sich
verpflichtet fiihlten, ist eine Gnade wie das Leben selbst, eine Gnade,
wie sie solche Menschen meist in sich verspiiren, aber auch eine
Gnade der Zeitldufe und des gestirnten Himmels iiber uns. Dem Wis-
sen um diese Gnade verbindet sich der Inhalt eines abgegriffenen
Wortes: des der «Sittlichkeit». Albert Schweitzer sah die Ehrfurcht
vor dem Leben als ein Prinzip dieser Sittlichkeit an. Man mochte hin-
zufiigen: auch die Ehrfurcht vor den Dingen ist es. Und wenn Konrad
Lorenz bekennt, wie schwer es ihm gefallen sei, ein altes Auto, mit
dem ihm viele schéne Erlebnisse verbunden hatten, zum Schrotthidnd-
ler zu fahren, dann ist damit verstindlich gemacht, was «Ehrfurcht
vor den Dingen» ist: ein Sich-begleitet-Fithlen von Dingen. — Die mo-
derne Wegwerfgesellschaft, die dem immer Neuen huldigt, wirft jede
potentielle Ehrfurcht vor den Dingen auf die Miillkippe, ohne zu ah-
nen, wessen an Lebensbegleitendem sie sich damit stets entledigt.

3 Guardini, Romano, Wahrheit des Denkens und Wahrheit des Tuns. Auf-
zeichnung vom 2. Mai 1943. 3. Aufl., Paderborn 1980.

122



XIII. Leben als ein Begleiten in Ehrfurcht und Liebe

Sich begleitet fiithlen aber sollten sich auch Kinder von ihren Eltern,
Schiiler von ihren Lehrern, Konfirmanden von ihren Geistlichen,
Lehrlinge von ihren Meistern, Studenten von ihren Professoren, ja
selbst Ehepartner unter sich. Von alledem verspiirt man wenig in un-
serer Zeit. Erziechung wird selten noch als ein Begleiten in Ehrfurcht
vor dem selbstindigen, unverwechselbaren, wachsenden anderen Du
verstanden — sondern abgeflacht als Handlungsanweisung zur Inter-
nalisierung von Sozialisationsinhalten. Damit ist letztlich die Entmiin-
digung der Menschenwiirde eingeldutet — wie es iiberhaupt Kennzei-
chen jeder Vereinnahmung, jedes Totalitarismus (auch des gedankli-
chen Totalitarismus in Form von Ideologien) ist, Unmiindigkeit zu
fordern.

XIV. Ein «Zeitalter der Ideologien» im Umbruch

War die Situation der Aufklarung nach Kant noch die, fiir den Men-
schen eine Verpflichtung zu sehen, sich aus der «selbstverschuideten
Unmiindigkeit» zu befreien, gilt mit dem Zeitalter der Ideologien ab
Mitte des 19.Jahrhunderts, dass in ihm des Denkens potentiell miin-
dige Biirger durch monokausale Denkvorschriften einer noch nicht
einmal mathematischen Logik entmiindigt werden sollten. Das Zeital-
ter sei deshalb trefflich als ein «Aevum der Ehrfurchtslosigkeit» be-
zeichnet. Der «Verrat im 20. Jahrhundert», wie ihn Margret Boveri be-
schreibt, ist nur ein Signum.

Ein neues Zeitalter aber kann, frotz aller Technisierung, ein «Zeital-
ter der Ehrfurcht» werden. Massgeblich und bedeutungsvoll hierfiir
ist, dass der Mensch fiir ein «memento mori», die Vergangenheit, den
Mut und die Zivilcourage zum Aufgreifen der Mannigfaltigkeit seiner
moglichen Lebensentwiirfe nimmt, dass er sich nicht vergisst in der
Vielfalt an Chancen, die das Leben bietet. Notwendig fiir die Chan-
cengebung bleibt eine offene Gesellschaft und die Bedingung, dass das
Individuum sich seines Lebensentwurfes annimmt.

XV. Die Vielzahl von «Logiken»

Die Logik des «Computerzeitalters» wie die mathematische Logik
sind nur mogliche Formen des Denkens und das Denken selbst ist
ebenfalls nur eine Form des Kaleidoskops menschlicher Fihigkeiten.

123



«Mir ist das Herz so voller Dinge...» Wie viel besagt allein dieser
Satz! Mit aller wissenschaftlichen Redlichkeit ldsst sich kaum bestim-
men, was sich in thm nachempfinden liesse. Dem Inhalt mit Worten
nachzujagen, konnte nicht einen Teil dessen fassen, was an vollem Le-
bensgeist darin schmort, heraus will und sich einen Deut um alle Lo-
giken der Welt schert. «Mir ist das Herz so voller Dinge» — etwas zu-
tiefst Irrationales schwingt hier mit. Darin sind auch des Menschen
Widerborstigkeiten und seine Unnachahmlichkeit verborgen, die, jede
fiir sich, eine ihr eigene Logik jedem Individuum beigibt — scheinbar
ganz im Gegensatz zu jenem kollektiven Unbewussten, das die Archety-
pen verschiitteter Seeleninhalte einem Gérprozess unterwirft und uns
in Mythen und Mairchen aller Volker erahnen ldsst, was uns als
Menschheit, im common sense, verbindet !4

Individuellstes und Allgemeinstes stossen hier zusammen. Was die
Gabe des Vergleichens, Analysierens, Meditierens oder Zerpfliigens
dabei herausschilen kann, wurde ldngst geschrieben. Nimmt man die-
ses Gedankenbild Carl Gustav Jungs vom Kollektiven Unbewussten
an, folgert daraus eine Gedankenkette, die nicht nur die kommunisti-
sche Ideologie mit ihren negativen Auswirkungen auf Wert- und Sinn-
findung in ihren Grundfesten erschiittert, sondern zudem der Sozial-
philosophie und Soziologie neue Denkimpulse zu geben vermag.

XVI. Fragen an das «Kommune», Gemeinsame

Mit C.G.Jungs Vorarbeiten als Richtschnur konnte dem heutigen
Zick-Zack sozialphilosophischer Quisquilienforschung ein neuer
Kompass eingerichtet werden. Diese Richtschnur schleicht sich als
Gedanke in Frageform ein und entbehrt nicht einer gewissen Satire.
Wie, beginnt die Frage, wenn gerade die méchtigste Geistesstromung,
der Geist (nicht das Gespenst) des Kommunismus, nur dem Geist glei-
chen wiirde, den er begriffen hat? — Wie, wenn das «Kommune», das
«Gemeine», fiir alle Wertfindung Gemeinsame (lat. «communis» =
gemeinsam) eben jenes Allgemeinste ware, dessen sich die Menschen
in Méarchen und Mythen freuen, das mit C.G.Jungs Archetypenlehre
so trefflich beschrieben ward? — Wie, wenn die kommunistischen Vor-

" Vgl. Jung, Carl Gustav, Die Archetypen und das Kollektive Unbewusste.
C.G.Jung, Gesammelte Werke, 9.Bd., 1.Halbband. 4. Aufl., Olten/Freiburg
i. Br. 1980.

124



stellungen von einer «zukiinftigen Gesellschaft» sich darin geistig er-
schopften? — Wie, wenn die Zukunft bereits darin vorweggenommen
ward, dass dieser «Weltgesellschaft» kraft jahrtausendealter sozialer
und kultureller Interaktion kein Privateigentum an jenem Allen ge-
meinsamen Fundus des «kollektiven Unbewussten» zusteht? — Wie,
wenn gerade und insbesondere jenes «kollektive Unbewusste» Ge-
meineigentum wire und sich nicht mehr iberfiihren zu lassen brauche
... in das Private!? — Wie, wenn der Konsum der kollektiven Seelengii-
ter bereits geregelt wire und sich die «repressive Toleranz» nur nach
der sozialen Trigheit richten wiirde, die ein Individuum in sich selbst
nicht bekdmpfen kénnte? — Wie, wenn die kulturellen Bediirfnisse al-
ler Menschen aus diesem Topf bereits langst hétten gesittigt werden
konnen ... deretweilen man sich darob stritt, ob zwischen «Proleta-
riat» und «Bourgeoisie» soziale und kulturelle Mobilitdt moglich sein
diirfe oder nicht? — Wie, wenn sich das kollektive Seelenleben von bei-
den «Klassen» gleich darstellt, es keine «besitzlose Klasse» kollekti-
ver Seeleninhalte gdbe? — Wie, wenn sich ohnehin an diesen Archety-
pen kein Eigentum erwerben liesse, der Plan einer Giitergemeinschaft
hierin bereits realisiert sei? — Wie, wenn die «Entfremdung der Men-
schen gegeniiber der Natur» nicht durch den Aufschrei Rousseaus
riickgidngig gemacht werden konnte, sondern vielmehr sich die Natur
des Menschen nie entfremden kénne? — Wie, wenn ihr die kollektive
Natur néher sei als selbst die eigene, subjektivste? — Wie, wenn «Ar-
beit», «Arbeitsteilung», «Besitz an Produktionsmitteln» und «Klas-
sengegensitze» als vermeintlich lebensleitende, Seinbestimmende Be-
deutungsinhalte wesentlich geringer einzustufen seien als jenes kollek-
tive Unbewusste? — Wie, wenn dieses kollektive Unbewusste einen
grosseren Einfluss auf unser Bewusstsein ausiibte, als dies alle dusse-
ren Lebensumstinde zusammengenommen in einem Menschenleben
vermOchten? - Wie, wenn zumindest in ebensolchem Masse, in dem
das Sein das Bewusstsein bestimme, das Bewusstsein auch das Sein
bestimmt und dieses neue «Bewusstsein» laute: «Freut euch eures
kollektiven Unbewussten!»?

Ein Geist geht um in Europa, und nicht nur dort: der kollektive
Geist des kollektiven Unbewussten, das Bewusstsein iiber dieses kol-
lektive Unbewusste und die Ehrfurcht, dieses Bewusstsein hoher ein-
zustufen als die Summe aller Entfremdungs- und Emanzipationstheo-
rien.

125



XVII. Entfremdung kontra Integration

Die Verpflichtung zu einer Redlichkeit in Ehrfurcht und Liebe aber ist
auch eine Verpflichtung zu Psychohygiene gleichwohl im privaten Be-
reich, der 6ffentlichen Sphére und der Arbeitswelt. Nach dem Gedan-
kengut des Ordoliberalismus heisst dies fiir die Teilwelt der Wirtschaft
und Arbeitswelt, dass nicht Entfremdung, sondern Integration not tut.
Vom Sein unterstiitzt und im Bewusstsein verankert sieht sich die
Chance einer bestindigen Humanisierung auch als Chance zur Eben-
bildlichkeit des Menschen: in dem von ihm entworfenen und téglich
neu zu entwerfenden Bild des Gottes, fiir den die Synonyme «Liebe
und Ehrfurcht» stehen.

XVIII. Zusammenfassung

Eine Wert- und Sinnfindung trotz Nihilismus und Atheismus ist mog-
lich. Sie erfordert allerdings das bewusste Eintreten fiir mit mathema-
tischer Logik nicht erfassbare Begriffsinhalte. Die Begriffe « Ehrfurcht
vor dem Leben», « Ehrfurcht vor den Dingen» und «Liebe» mit Leben
zu erfiillen, vermag in Verbund mit einer Verantwortungsethik religio-
ser Provenienz gelingen.

Die Chance einer Ubertragbarkeit dieser Begriffe auf Erscheinungs-
weisen des politischen und sozialen Lebens erscheint gegeben, insbe-
sondere dann, wenn der Mensch als «offenes» Wesen beschrieben
wird, das aus seiner Instinktarmut verpflichtet selbst Werte setzen
muss.

Die moderne Form einer Unmiindigkeit aufgrund von Ideen und
Ideologien kann nur in der bestindigen Anstrengung des Menschen
um die Gestaltung einer «offenen Gesellschaft» (in Aquivalenz zu sei-
nem «offenen Wesen») und um die Verlebendigung der an sich ab-
strakten und transzendenten Begriffe « Ehrfurcht» und «Liebe» erfol-
gen. Dies erfordert ein «sich Transzendieren». Transzendiert werden
kann ein Bewusstwerden kollektiver Seeleninhalte als etwas alle Men-
schen geistig Verbindendes. Eine Forderung des Bewusstseins des
Verbindenden fordert Integration und hilft Entfremdung vermeiden. -
Soziale und kulturelle Integration aber unterstiitzt die Verfestigung
von Werten, Werthaltungen sowie Werterwartungen.

Wiirzburg Kurt Schobert

126



	Wert- und Sinnfindung trotz Nihilismus und Atheismus im 20. Jahrhundert

