
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 2

Artikel: Katholisch und ökumenisch : Grundbestimmungen unserer Verkündung

Autor: Parmentier, Martien F. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholisch und ökumenisch - Grundbestimmungen unserer
Verkündigung

A. Die altkatholische Teilnahme an der Arbeit von «Glauben und

Kirchenverfassung»

Vom 12. bis 26. August 1985 fand in Stavanger (Norwegen) die Tagung
der Kommission für «Glauben und Kirchenverfassung» des Ökumenischen

Rates der Kirchen statt. Dieses Gremium ist seit seiner ersten

Tagung 1927 in Lausanne für die weltweiten ökumenischen Kontakte
sehr wichtig gewesen, auch für die der altkatholischen Kirchen.

Am Anfang nahmen unsere Bischöfe selbst an den Tagungen teil.
1927 waren es Erzbischof Kenninck, Bischof van Vlijmen von Haarlem

und Bischof Adolf Küry aus der Schweiz. Letzterer war auch
Mitglied im Fortsetzungsausschuss, der das nächste Glaubensgespräch
vorbereitete, das 1937 in Edinburgh stattfand. Hier wurden die
altkatholischen Kirchen von Erzbischof Rinkel, Bischof Kreuzer aus
Deutschland sowie Bischof Küry und Dr. H. Neufeld aus der Schweiz

vertreten. Bischof Kreuzer und Bischof Küry wurden von der Konferenz

als Mitglieder in den Fortsetzungsausschuss berufen, der die
nächste Konferenz vorbereiten sollte. Dieser konnte erst nach dem

Krieg zusammentreffen, und zwar erst nachdem 1948 der Ökumenische

Rat der Kirchen in Amsterdam gegründet worden war.
«Glaube und Kirchenverfassung» wurde jetzt die theologische

Kommission des neuen Rates, weil die andere ökumenische Bewegung

für «Praktisches Christentum» (Life and Work), die 1925 in
Stockholm und 1937 in Oxford getagt hatte, integriert wurde. Die
Kommission versammelte sich zum erstenmal 1949 in Cambridge.
Altkatholisches Mitglied war Erzbischof Rinkel, aber er sandte den

Seminarpräsidenten P.J.Jans als seinen Vertreter.
Bei der dritten Weltkonferenz, die im Jahr 1952 in Lund (Schweden)

stattfand, waren Erzbischof Rinkel und Professor Urs Küry die
altkatholischen Vertreter. Der Vertreter der Polnisch-Nationalen
Katholischen Kirche der Vereinigten Staaten, Bischof John Misiaszek,
konnte nicht kommen. Als Berater wurde Prof. A.E.Rüthy aus der
Schweiz hinzugezogen. In der Jugendgruppe nahm Pfarrer Hans Frei

aus der Schweiz teil.
«Faith and Order» tagte erst wieder 1960 in St. Andrews (Schottland).

Altkatholischer Vertreter war Bischof Jans von Deventer.

79



1963 fand in Montreal die vierte und vorläufig letzte Weltkonferenz
statt. Bischof Zielinski war der offizielle Vertreter der holländischen
altkatholischen Kirche, die selbst keine Vertreter sandte. Aus
Deutschland kam Prof. Küppers. Die altkatholische Vertretung bei

dieser Weltkonferenz war also bedeutend kleiner als vorher,
wahrscheinlich weil sie zum erstenmal ausserhalb Europas stattfand.

Die nächste Sitzung der Kommission tagte 1964 in Aarhus (Dänemark).

Altkatholischer Vertreter war wieder Bischof Jans. Da er selbst
nicht kommen konnte, wurde er vom Seminarpräsidenten de Rijk
vertreten. 1967 tagte die Kommission in Bristol. Da Bischof Jans wieder
nicht teilnehmen konnte, wurde er von Pfarrer Hans Frei vertreten.
Seit Uppsala 1968 war Prof. Stalder das altkatholische Mitglied der
Kommission, und als solcher fuhr er 1971 nach Löwen. Da er 1974

nicht zu der nächsten Versammlung nach Accra (Ghana) reisen

konnte, schickte er mich als Ersatz. Ich verbrachte allerdings eine der
zwei Wochen, die die Konferenz dauerte, im Spital und war nachher
noch mehrere Monate ausser Gefecht. Bei der Vollversammlung von
Nairobi 1976 war etwas schiefgegangen: es wurde kein Altkatholik als

Mitglied der Kommission benannt. Als Verbindungsmann (liaison
officer, d.h. kein Mitglied) wird im Bericht von Bangalore 1978 Prof.
Jan Visser erwähnt, aber es war Prof. Christian Oeyen, der nach
Indien ging. Er hat darüber ausführlich in der IKZ berichtet1.

Als die Kommission in Lima tagte, schickte die IBK mich dorthin,
natürlich wieder als Verbindungsmann. Bei der ersten Feier der
Limaliturgie war ich Konzelebrant. Über diese Konferenz habe ich der
Internationalen Bischofskonferenz einen Bericht erstattet und schrieb
auch noch einige Artikel2.

Die Theologenkonferenz hat sich - wie bekannt - ausführlich mit
den Texten über Taufe, Eucharistie und Amt befasst3.

1 IKZ 69(1979), I.Heft, S.36-45.
2 «Peru, geen land voor snoepreizigers», De Oud-Katholiek 95, 3.aprii 1982,

Nr. 2513, S. 36/37;
«Rapport Wereldraad; Meer overeenstemming over doop, eucharistie en

ambt dan men voor mogelijk hield», De Oud-Katholiek 95, 28. August 1932,

Nr. 2523, S. 74-76;
«De Eenheid van de Kerk, van Colombo naar Lima», Kosmos + Oekumene

76(1982), Nr.2, S.68-73;
«Een document voor de oecumenische praktijk», De Bazuin 67 Nr. 13,

30. März 1984, S. 1-3.
3 Bericht vgl. IKZ 74(1984), l.Heft, S.30^10.

80



Nach der Vollversammlung von Vancouver wurde ich 1983 mit einiger

Mühe zum Mitglied der Kommission ernannt: Man fand, dass

unsere Kirche offenbar wenig Interesse für die Arbeit der Kommission
habe. Das ist natürlich nicht wahr. Wie das heutige altkatholische
Mitglied des Zentralausschusses, Mr. Govaert Kok, bemerkte, ist «Faith
and Order» gerade die Abteilung des Weltrates, die die altkatholische
Kirche besonders interessiert. Aber die Geschichte der letzten
Jahrzehnte zeigt, dass unsere Kirche doch mehr persönliche Kontinuität in
der Kommission hätte zeigen müssen.

Deswegen möchte ich jetzt versuchen aufzuzeigen, wie wir alle an
der Arbeit der Kommission teilnehmen können, damit die altkatholische

Stimme in Zukunft besser gehört wird im theologischen
Gremium des Weltrates. Dies ist um so wichtiger, da für 1989 eine fünfte
Weltkonferenz von «Faith and Order» vorbereitet wird - die erste seit
Montreal 1963 -, zu der mehrere Vertreter der Kirchen eingeladen
werden. Die Konferenz wird wahrscheinlich in Asien stattfinden. Wir
haben also noch vier Jahre Zeit, uns theologisch und auch finanziell
darauf vorzubereiten.

B. Lima und Stavanger

Es würde zu weit führen, die altkatholische Teilnahme an der Arbeit
von «Glaube und Kirchenverfassung» die Jahre hindurch zu besprechen;

dies allein würde schon ein ganzes Studium erfordern. Die
altkatholischen Kirchen waren - wie oben gezeigt - von Anfang an dabei
und haben auch in den ersten Jahrzehnten starke Vertretungen zu den
Weltkonferenzen geschickt. Beschränken wir uns also auf die Zeit
nach Lima und schauen voraus, was danach kommen wird.

/. Who 's who in «Faith and Order»

Zunächst einige Personalia. Wer sind die Leute, die «Glaube und
Kirchenverfassung» zu dem machen, was es ist?

In Lima trat zum ersten Mal seit vielen Jahren ein neuer Direktor
auf: der amerikanische Lutheraner William Lazareth. Leider bat er
nach Lima gleich wieder um seine Entlassung.

Hoffentlich wird sich der heutige Direktor, der deutsche Lutheraner
Günther Gassmann, etwas mehr Sitzfleisch wachsen lassen. Abgesehen

von anderen Qualitäten hat er eine mitgebracht, die bis heute un-

81



tervertreten war: Humor. Die Atmosphäre der Tagung in Stavanger
wurde dadurch bestimmt freundlicher.

Eine weitere personelle Änderung betrifft den Vorsitzenden der
Kommission. Nach vielen Jahren seiner Tätigkeit trat Prof. Nikos
Nissiotis zurück. Sein Nachfolger wurde Prof. John Deschner, Methodist
aus Texas, der bis jetzt einer der Vizevorsitzenden war.

Noch grössere Änderungen ergaben sich in der Mitgliedschaft der
Kommission. Ziemlich viele der erfahrenen Theologen aus der vorigen

Periode kehrten nicht zurück. Zurzeit gibt es nur noch einen
Namen, der seit 1927 vorkommt: Lewis Mudge, amerikanischer Presbyte-
rianer, dessen Vater, Lewis Mudge Sr., bei den ersten Konferenzen dabei

war.
Was aber Prof. Oeyen über Bangalore vermerkte4, traf jetzt - wenn

möglich - noch stärker zu: «Die Konferenz litt... darunter, dass in der

neuen, vom Zentralausschuss des Ökumenischen Rates der Kirchen
beschlossenen Zusammensetzung die eigentlichen Fachtheologen
unterrepräsentiert sind. Der Vorsatz, die Kirchen der Dritten Welt, die

Jugend und andere Organisationen stärker zu Wort kommen zu
lassen, bewirkte leider einen Qualitätsverlust in der Besetzung.»

Jugend gab es in Stavanger allerdings immer noch wenig, und
Dritte-Welt-Vertreter nur insofern, wie sie bezahlbar waren. Doch
scheint man bei der Zusammensetzung der Kommission mit einer
computerartigen Formel zu arbeiten (mit den Bestandteilen: Geistlicher

oder Laie, Mann oder Frau, schwarz oder weiss, orthodox oder
nicht-orthodox, Europäer, Nordamerikaner oder aus der Dritten Welt
usw.), die Kirchen wie die altkatholische mit einer rein theologischen,
oder genauer gesagt, ekklesiologisch bestimmten Identität in eine
bestimmte Bedrängnis geraten lässt.

Die Zeiten haben sich aber geändert. Vielleicht wird es einmal möglich

sein, eine Kategorie «Rarity Value» (Seltenheitswert) einzuführen.

Dann wird unser Platz in der Kommission besser gesichert sein.
Der heutige Direktor sagte Anfang des Jahres in einer kleinen Konferenz

in Frankreich, dass das Hauptanliegen von «Glauben und
Kirchenverfassung» die Jahre hindurch immer gerade die Ekklesiologie
gewesen sei. Darum können wir gute Hoffnung haben, dass unsere
Kirche für die Kommission interessant genug bleiben wird. Aber das

gibt zugleich eine deutliche Verpflichtung für uns alle, die wir altka-

4 Vgl. oben (Fn. 1) S.44.

82



tholische Theologie betreiben, nicht nur für den zufälligen Delegierten.

Die Perspektiven der Kommission haben sich in den letzten 25 Jahren

doch sehr stark verschoben. Das ist sicher nicht nur ein Nachteil.
Der klassische Theologiebetrieb wird öfter in Frage gestellt von
Kirchen aus Ländern, in denen die tägliche Wirklichkeit ganz andere
Prioritäten erfordert. Dieses Problem der sozialen Wirklichkeit haben
auch theologische Neuansätze verursacht, wie ich unten noch zeigen
will. Aber wo mancher Delegierte nwrnoch auf dem Problem der
Ungerechtigkeit in der Welt insistieren konnte, oder behauptete, Taufe,
Eucharistie und Amt seien exklusiv westliche Interessen - obwohl
man zu Hause vielleicht einander exkommuniziert hat, weil man
gegenseitig Konvertiten wiedertaufte -, oder wo es jemand gab, der
keine Ahnung hatte, dass die Orthodoxen gegen die Frauenordination
sind, da werden auch Nachteile der heutigen Zusammensetzung der
Kommission erkennbar.

Freilich spielt das Sprachproblem hierbei eine grosse Rolle. Theoretisch

spricht der Weltrat vier (westliche) Sprachen, aber praktisch können

nur die vorbereiteten Referate in Genf auf deutsch und französisch

übersetzt werden. Alle an Ort und Stelle hergestellten Texte (und
das sind sehr viele), sind nur auf englisch zu erhalten. Hinzu kommt,
dass die Diskussionen an Zeitmangel leiden. Nicht alle Sprecher können

zu Wort kommen. Dabei muss man berücksichtigen, dass sich
sowieso nur die Hälfte der Anwesenden zu Wort meldet, nämlich die,
die genügend Kenntnisse und auch den Mut haben, sich auf englisch,
deutsch oder französisch auszudrücken.

Dieses Problem und die genannten Zustände sind sicherlich auch
Ursache dafür, dass einige Mitglieder vielleicht etwas untheologischer
(im klassischen Sinn) erschienen, als sie in Wirklichkeit waren.

//. Die neuen Orthodoxen und die traditionelle ökumenische

Methodologie

Mit dem Rücktritt von Prof. Nissiotis und der Ankunft einer neuen
Generation Orthodoxer ist die Arbeitsweise der Kommission nicht
leichter geworden. Es wurde mir klar, dass jene nicht nur unter sich
öfters uneinig sind, sondern dass sie vor allem die ökumenische
Methodologie noch nicht alle verstehen.

Obwohl die Mitglieder der Kommission von ihren Kirchen
geschickt werden, müssen sie nicht unbedingt als deren Sprachrohre

83



funktionieren. Bei «Glauben und Kirchenverfassung» führt man nämlich

keine direkten bilateralen Dialoge. Die Idee, dass das irgendwie
doch so wäre, machte in Stavanger das Gespräch öfters ziemlich
schwierig. «Faith and Order» will ja auch die Gelegenheit zum
persönlichen Theologisieren bieten.

Die erarbeiteten Papiere haben auch nicht den Anspruch, eine
Summe der verschiedenen kirchlichen Lehren zu sein. Wenn Texte
verabschiedet worden sind, fängt der Rezeptionsprozess innerhalb der
Kirchen erst an. Dies wird sehr deutlich bei der Rezeption des

bekanntesten Ergebnisses von Lima, des Dokumentes über «Taufe,
Eucharistie und Amt», auf englisch «BEM» abgekürzt. Damit hat
«Lima», nach Dr. Gassmann, «wie kaum eine Sitzung zuvor einen
festen Platz in der Geschichte der ökumenischen Bewegung eingenommen».

Aber BEM ist ein Konvergenztext. Auf orthodoxer Seite herrschte
in der Sitzung offenbar das Missverständnis vor, dass alle erarbeiteten
Texte irgendwie die östlich-orthodoxe Lehre ausdrücken sollten. Und
vielleicht trifft das für mehrere kritischen kirchlichen Reaktionen zu,
die es zu BEM zwischen Lima und Stavanger gegeben hat. Ein
Konvergenztext gibt die Position keiner Kirche wieder. Ebenso sind alle
Worte, die in der Kommission gesprochen, und alle Texte, die innerhalb

der Kommission geschrieben werden, die Wiedergabe keiner
einzigen offiziellen kirchlichen Lehre. Der Weltrat ist ja keine Superkir-
che, sondern eine Beratungsstelle.

Der neue Generalsekretär, Emilio Castro, der auch zeitweise der
Tagung in Stavanger beiwohnte, machte einige treffende Bemerkungen

zu diesem Thema. Zugleich machte er dabei deutlich, dass sich
die höchsten Organe des Ökumenischen Rates dieser Kommission
gegenüber wieder sehr positiv verhalten. Die Arbeit von «Glauben und
Kirchenverfassung», sagte er, ist eine Arbeit der Übersetzung. Sie

könnte etwa mit der Arbeit der Bibelgesellschaften verglichen werden.
In dieser Kommission sucht man nach Wegen, Missverständnisse, die
durch den Gebrauch von «magischen» Worten entstanden sind, zu
beenden.

Zur Erhellung seiner These wies Castro auf solch ein magisches
Wort hin, das in den letzten Tagen vor allem von orthodoxer Seite
gebraucht worden war: «Erneuerung». Es wurde von orthodoxer Seite

gesagt, dass die Kirche niemals «erneuert» werden könnte, weil die
Kirche selber die neue Wirklichkeit ist. Die Kirche zu erneuern sei

dann so etwas wie eine contradictio in terminis. Aber auch in der or-

84



thodoxen Geschichte gäbe es - nach Castro - Ereignisse, die andere
Kirchen «Erneuerung» nennen würden, z.B. wenn Kirchengebäude
wieder geöffnet wurden, Berufungen sich mehrten und neue Mönche
sich meldeten. Es sei eine echte Erneuerung der Kirche, wenn die
Wirksamkeit des Geistes Gottes in der Geschichte offenbar wurde.
Vielleicht wäre «Transfiguration» ein besseres Wort für den orthodoxen

Sprachgebrauch? Könnte man sich nur über die Wirklichkeit einigen,

die man beschreiben möchte, dann wäre die Ausdrucksweise nur
noch eine Frage der Semantik. Darum haben Theologen in «Faith and

Order» die Aufgabe zu hören, welche Wirklichkeiten die unterschiedlichen

Kirchen zu beschreiben versuchen, und diese dann in die Sprachen

der verschiedenen Kirchen zu übersetzen.

///. Das wandelnde Selbstverständnis von «Glaube und
Kirch en Verfassung»

Am letzten Tag der Stavanger-Tagung feierten wir den 75. Geburtstag
von «Faith and Order», also von dem Moment an gerechnet (19. Oktober

1910), wo die Bewegung durch einen offiziellen Beschluss der
amerikanischen Episkopalkirche geboren wurde, «dass eine gemeinsame

Kommission ernannt werden sollte zum Zweck der Vorbereitung
einer Konferenz für die Beratung von Fragen, die den Glauben und
die Kirchenverfassung betreffen, und dass alle christlichen Kirchen
der Welt, die unseren Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland
bekennen, gebeten werden, sich mit uns zur Vorbereitung und Veranstaltung

einer derartigen Konferenz zu vereinigen». Dieser Gedanke
wurde geboren von dem späteren Vorsitzenden der Konferenz von
Lausanne, dem Episkopalbischof Charles Brent. Sein Geisteskind hat
sich beim Wachsen zu seinem heutigen reifen Alter in mancher
Hinsicht verändert, weil die ökumenische Situation selber sich geändert hat.

In seiner Eröffnungsansprache in Stavanger verwies der Vorsitzende,
John Deschner, auf die nachfolgenden vier grundsätzlichen Änderungen

hin: 1. Die neue Frage der Rezeption. 2. Das Aufkommen der

Frage der Apostolizität. 3. Die Verbindung des Problems der kirchlichen

Einheit mit dem der Einheit der Menschheit. 4. Die veränderte
Rolle der Kommission selbst.

1. Das ökumenische Gespräch in den zwanziger Jahren dieses
Jahrhunderts hatte vor allem einen multilateralen Charakter und sah seine

Aufgabe in der Beseitigung der alten Missverständnisse. Diese Auf-

85



gäbe, so Deschner, sei heute zum grössten Teil erfüllt worden. Die
Kirchen kennen einander und nähern sich gegenseitig an.

a) Durch diese Annäherung sind bilaterale Gespräche in Gang
gekommen, bei denen ökumenische Probleme mit einer chirurgischen
Genauigkeit behandelt werden können, die in multilateralen Gesprächen

unmöglich ist. Aber multilaterale und bilaterale Dialoge ergänzen

einander gegenseitig, sie konkurrieren nicht. Der bilaterale Dialog
ist ein notwendiger Schritt beim Zusammentreffen der ökumenischen
Situation mit der kirchlichen Autorität. Sehr wichtig in diesem Prozess
sei auch das Eintreten der römisch-katholischen Kirche in diese

Bewegung bilateraler Gespräche in den sechziger Jahren.
b) Inzwischen sei das ökumenische Gespräch in eine Situation

gekommen, wo sogenannte «Konvergenzen» aufgezeigt werden können,
d.h. die jeweilige Erkennung neuer Punkte der möglichen Einheit, die
die geteilten Kirchen als solche noch nicht erreicht haben, Punkte, die
aber von jeder Kirche erreicht werden können, getreu dem eigenen
Zeugnis zum apostolischen Glauben.

Solche Konvergenzen gäbe es sowohl in multilateralen wie auch in
bilateralen Gesprächen. Damit ist die grundsätzliche Frage nicht mehr
«Was für Konvergenzen sind überhaupt möglich?», sondern «Was
machen wir mit den Konvergenzen, die es schon gibt?» Die Frage der
Rezeption stellt sich, wie oben schon erwähnt, im Augenblick bei der
BEM-Studie, und sie ist erkennbar in den Fragen, die am Anfang des

Lima-Dokumentes an die Kirchen gestellt wurden.
c) Bei der Rezeption taucht die Frage der Autorität in der Kirche

auf. Welches Recht hat jede Einzelkirche, bestimmte Konvergenzpunkte,

die noch vor dem eigenen Zeugnis liegen (wie z.B. die der
Kindertaufe oder Frauenordination), anzuerkennen als apostolische
Glaubenspunkte? Wir bemerken, dass Deschner nicht über die
Möglichkeit des ausdrücklichen Nichterkennens des apostolischen Glaubens

in bestimmten Konvergenzpunkten spricht. Man kann sich

fragen, ob ökumenische Konvergenz und Inspiration des Heiligen Geistes

hier nicht zu eng zusammengerückt werden. Wichtig erscheint mir
auch, dass in der hier unten zu besprechenden neuen Studie des

«apostolischen Glaubens heute» das Problem der Rechtgläubigkeit und
Ketzerei nirgendwo thematisiert wird. Aber folgen wir Deschners

Erörterung. Das einzige, was eine Einzelkirche in dieser neuen Situation

des Zusammenwachsens sagen könnte, wäre - nach Deschner -
etwa: In der Konvergenz erkennen wir die Umrisse desselben apostolischen

Glaubens, der der Seinsgrund unserer Existenz als Kirche ist.

86



Dieser Seinsgrund, obwohl jeder Einzelkirche gegeben, ist aber kein
exklusiver Besitz einer einzigen Kirche. Im tiefsten Sinne ist es eine
multilaterale Sache. Darum konfrontieren die Konvergenzen im
Bereich von Taufe, Eucharistie und Amt die Kommission mit der neuen
Frage: Wie gestalten wir eine relevante multilaterale Diskussion über die
Autorität der Kirchen, den apostolischen Glauben zu lehren und zusammen

zu entscheiden?BEM ist das Zeichen einer ganz neuen ökumenischen

Situation.

d) Eine weitere multilaterale Frage der Rezeption ist die Frage der
Ekklesiologie. War sie immer schon das Hauptanliegen von «Faith
and Order», so taucht sie jetzt in neuer Form wieder auf. Wenn die

Konvergenzen reell sind, d.h. verwurzelt im selben apostolischen
Glauben, wie können wir dann anfangen, eine gemeinsame Sicht des

Wesens der Kirche zu formulieren, die diese Konvergenzen
einschliesst?

Die Ekklesiologie des BEM-Dokumentes ist noch ganz implizit,
aber das ganze Dokument beruht auf einer Sicht der einen Kirche.
Dazu kommt, dass die erreichten Konvergenzen und die implizite
Ekklesiologie von BEM mit der Ekklesiologie keiner einzigen Einzelkirche

übereinstimmen. BEM hat aber eine sehr grosse Verbreitung unter
den Kirchen gefunden, und in diesem Rezeptionsprozess wird die
zunächst utopische Ekklesiologie des Dokumentes schon faktisch wirksam.

In manchen Kirchen wird das Dokument nicht nur im ökumenischen

Gespräch, sondern auch in der Katechese gebraucht.
2. Nicht nur die neuen multilateralen Aufgaben haben das ökumenische

Gespräch geändert. Die Teilnehmerschaft selbst ist sehr viel
breiter geworden. Vor allem aus dem katholischen und orthodoxen
Lager sind viele Teilnehmer hinzugekommen. Deswegen sind die Fragen

von «Faith and Order» heute weniger als früher die Fragen des

protestantischen 16. Jahrhunderts, sondern vor allem die nach dem

apostolischen Glauben, ausgedrückt in der Schrift und in den alten
Glaubensbekenntnissen.

Die Hauptfrage der achtziger Jahre ist die nach dem Bekennen des

apostolischen Glaubens in der heutigen Zeit. Die BEM-Studie stellt
sie so: In welchem Masse können die Kirchen in diesem Text den
Glauben der Kirche durch die Jahrhunderte erkennen? Für diese neue
Studie wurde das Nizänische Glaubensbekenntnis zum Ausgangspunkt

genommen. Mehrere Konsultationen (Kleinkonferenzen) wurden

schon abgehalten; ich selber war im Januar dazu in Chantilly
(Frankreich). Einige methodische Fragen blieben aber öfters unklar.

87



So wollte man keinen vollständigen historischen Kommentar zum Ni-
zänum herstellen, aber irgendwie doch den Text als Ausgangspunkt
für das heutige Bekennen des apostolischen Glaubens anerkennen. Es

war mir klar, dass die Mitglieder der Kommission kein gemeinsames
Verständnis über den historischen Ursprung und die Entwicklung des

Nizänums und dessen ekklesiologischen und soziologischen Kontext
hatten und dass man gründliche Meinungsverschiedenheiten über die

Beziehung der Geschichte des Nizänums zum biblischen Zeugnis und

zu unserer heutigen Situation hatte. Dieses Problem wurde ab und zu

von einem Sprecher erwähnt, aber eigentlich nicht besonders deutlich
aufgenommen. Dabei ist die Tatsache, dass mancher aus der Dritten
Welt das Nizänum als irrelevant beurteilte, offenbar die Konsequenz
dieses Problems. Lösungen gibt es m. E. nur auf zweierlei Weise:
entweder lassen sich die «jungen» Kirchen in die Tradition der alten Kirche

hineinnehmen und sie machen mit, oder das Nizänum kann nicht
diskutiert werden und man geht gleich weiter zu den zeitgenössischen
Herausforderungen. Allerdings würde es sich im letzten Fall kaum
noch um eine Studie des apostolischen Glaubens handeln, eher um
eine Neubelebung der Studie «Rechenschaft über die Hoffnung» aus

den siebziger Jahren; aber diese Studie hatte damals ziemlich wenig
Echo im Weltrat. Ich meine also, wir sollten beim Nizänum bleiben,
aber es auch als historischen Text ernst nehmen und nicht, wie in
Chantilly z.B. versucht wurde, die einzelnen Sätze im völligen
Widerspruch mit ihrer ursprünglichen Absicht auslegen. Es gibt bei «Faith
and Order» offensichtlich zu viele Hegelianer: Wenn nicht die Tatsachen

stimmen, um so schlimmer für die Tatsachen. (Hegel soll diesen
Satz allerdings in Beziehung auf irgendein naturwissenschaftliches
Problem gesagt haben, was dieses Adagium noch dümmer macht.)
Andererseits ist es klar, dass wir nicht in eine Anbetung irgendeines,
wenn auch fast apostolischen, Status quo des Glaubens verfallen müssen.

Mit blosser Anerkennung des Nizänums von allen Kirchen oder
einer Erweiterung des Fundamentes des Weltrates mit dem Nizänum
ist wenig gewonnen.

3. Eine dritte grundsätzliche Änderung der ökumenischen Situation
heute ist dadurch gegeben, dass in den letzten 25 Jahren die Einsicht

gewonnen wurde, die Arbeit von «Faith and Order» für die Einheit
der Kirche führt zu Konsequenzen bei der Überwindung der Trennungen,

die nicht bloss die kirchliche, sondern die ganze menschliche
Gemeinschaft betreffen. Vor dem Krieg wurde noch ein Unterschied
gemacht zwischen «Faith and Order» und «Life and Work». Jetzt ist das



Anliegen von «Life and Work» organisch mit dem von «Faith and
Order» verbunden worden.

Diese Entwicklung begann schon mit der Gründung des Weltrates,
aber erst seit Uppsala wurde von der «Katholizität» gesprochen als

Eigenschaft, die die Kirche zum Zeichen der kommenden Einheit der

Menschheit macht.
In den siebziger Jahren waren die Studien «Die Einheit der Kirche

und die Einheit der Menschheit», «Rechenschaft über die Hoffnung»,
spezielle Studien über den Rassismus und die Theologie, über «die
Gemeinschaft von Frauen und Männer in der Kirche» und über
Behinderte und die Kirche Ausdruck dieser Neuorientierung. Im Augenblick

werden verschiedene dieser Studien in irgendeiner Form
weitergeführt, namentlich die Studie über «Die Einheit der Kirche und die

Erneuerung der menschlichen Gesellschaft». Diese Neuorientierung
von «Faith and Order» erklärt manche Sachen, die ich oben als
problematisch angedeutet habe. Aber es ist klar, dass ohne diese

Neuorientierung «Faith and Order» zu einem ökumenisch sehr viel weniger
relevanten Klub klassischer Fachtheologen geworden sein würde, und
dass die grossen Probleme der Welt, in der die Kirche Kirche ist, zu

wenig oder gar nicht angesprochen sein würden. Mir scheint, dass

unsere altkatholischen Kirchen, die ihre Identität vor allem in klassischen

theologischen Formen auszudrücken gewöhnt sind, der Frage

nachgehen sollten, inwieweit die Grundbestimmungen unserer
Verkündigung in Hinsicht auf diese Studie überprüft werden sollten.

4. Eine weitere grundsätzliche Änderung der ökumenischen Situation

betrifft die Rolle von «Faith and Order» selbst im ökumenischen

Gespräch. Früher war «Faith and Order» der Ort, wo die Kirchen ihre
multilateralen Dialoge führten. Heute kann man sagen, dass die
Kommission selbst mit den Kirchen im Dialog steht über die Konsequenzen

des ökumenischen Gesprächs. BEM war hier der methodische
Wendepunkt. Seit Lima, eigentlich schon seit Nairobi, gibt es einen

Dialog zwischen dem Ökumenischen Rat und den Kirchen, wobei die
Autorität und die Initiative der Kirchen völlig respektiert werden,
aber wo den Kirchen ständig die Gelegenheit geboten wird, ihre
ökumenischen Beziehungen zu überprüfen. Das ist etwas Neues. «Faith
and Order» ist nicht mehr bloss Gesprächsort der Kirchen, sondern
steht im Gespräch mit den Kirchen. Es muss aber von vorn herein klar
sein, dass die Autorität in Sachen des Glaubens und der Kirchenverfassung

nur den Kirchen selbst zukommt. «Faith and Order» hat keine
Autorität, der Ökumenische Rat hat keine Autorität für die Verkündi-

89



gung des Glaubens und für die Verfassung der Kirchen. Konkrete
Schritte zur christlichen Einheit müssen also von den Kirchen selbst
kommen. Aber die Kommission kann dazu Vorschläge geben und zu
bestimmten Schritten einladen, die die Kirchen in Gespräche und
Studien einbeziehen. Das Verhältnis zwischen der Kommission für Glauben

und Kirchenverfassung und den Kirchen ist wie das Verhältnis
einer Magd, die vielen Herrinnen dient, einer Magd, die in ihrem Leben
ziemlich erfolgreich bemüht war, keine der Herrinnen zu hassen, aber
alle zu lieben.

C. Wie verstärken wir Altkatholiken die Grundbestimmungen unserer
Verkündigung an der Arbeit von «Faith and Order»?

Die wichtigsten ökumenischen Fragen unserer Zeit finden, wenigstens
zum Teil, ihren theologischen Ausdruck in der Arbeit der Kommission
für Glauben und Kirchenverfassung. Wenn wir als Altkatholiken also
über die Grundbestimmungen unserer Verkündigung in der uns eigenen

Verbindung von Katholizität und Ökumenizität reden, können die
Aufgaben, die die Kommission sich gestellt hat, vielleicht thematische
und auch inhaltliche Orientierungspunkte sein.

/. Wir und BEM

Die BEM-Studie hat inhaltlich schon unsere Aufmerksamkeit gehabt,
und es ist zu hoffen, dass unsere Kirche jetzt auch bald auf die Fragen
der Rezeption inhaltlich reagieren wird. Dabei befinden wir uns als
kleine Weltkirche in einer besonderen Lage: In allen Ländern sind wir
eine Minderheit und doch haben wir unseren eigenen Platz im
weltweiten Rezeptionsprozess. In der holländischen Situation z.B., die ich
ja am besten kenne, ist eine ziemlich abweisende Reaktion gegenüber
dem Amtstext vor allem von seiten der reformierten Kirchen zu erkennen.

Die römisch-katholische Kirche hat natürlich ihre eigenen
Schwierigkeiten. So könnte man vielleicht zu dem Eindruck gelangen,
dass die altkatholische Kirche als kleine Minderheit die wenigsten
Probleme mit der Richtung der BEM-Konvergenz hat.

Heisst das jetzt, dass sich die altkatholische Kirche im Konvergenz-
prozess als «katholischer» als alle andere erweisen wird (wir
beanspruchen ja auch - oder beanspruchten wenigstens - die katholische

90



Kirche des Landes zu sein!), oder wäre das ein bequemer Triumphalismus

aufgrund ökumenischer Zufälligkeiten?
Sicher wird die Katholizität nicht von der Kommission in Lima

gemacht. Aber wenn es so wäre, und es sieht so aus, dass die
Konvergenzlinie, die in BEM ausgezeichnet wird, ein grosses Gewicht in
Richtung der zukünftigen Einheit der Kirchen haben wird; was würde
das dann in diesem Beispiel, für die Rolle der altkatholischen Kirche
in der holländischen Ökumene bedeuten?

Das ist allerdings nur eine der Fragen, die BEM uns aufgibt.
Andere Fragen liegen im Bereich der praktischen Konsequenzen, die wir
für unsere sakramentellen Beziehungen oder auch Nicht-Beziehungen
zu anderen Kirchen ziehen, Fragen nach den konkreten Annäherungen

oder auch Entfernungen in bezug auf andere Kirchen.
Interessant ist zu erwähnen, wie Bischof Eric Kemp in der

anglikanisch-altkatholischen Konferenz in Chichester, gerade vor der Stavan-

ger-Tagung von Glauben und Kirchenverfassung, bemerkte, es gäbe

Leute, die mit BEM in der Hand behaupten, die Amtsfrage sei nun
gelöst, weil BEM angibt, dass im Neuen Testament keine Norm für die
Amtsstruktur zu finden sei. Hierzu beziehen sich diese Leute auf
Paragraph 19 des Amtsdokumentes, wo steht, dass das Neue Testament
keine einheitliche Amtsstruktur beschreibt, die als Modell oder
bleibende Norm für jedes zukünftige Amt in der Kirche dienen könnte.
So ein Gebrauch des BEM-Textes ist aber äusserst selektiv und
oberflächlich. Denn wenige Zeilen später wird gesagt, dass der Heilige
Geist weiterhin die Kirche in Leben, Gottesdienst und Sendung
leitete, und dass so bestimmte Elemente aus der frühen Vielfalt
weiterentwickelt wurden und schliesslich die mehr universale Struktur des

dreifachen Amtes bildeten! Ich möchte darauf jetzt nicht weiter eingehen,

sondern noch zwei Projekte der Kommission beschreiben, die für
unsere theologische Besinnung sehr geeignet sein könnten.

//. Das Projekt «Aufdem Weg zu einem gemeinsamen Ausdruck des

apostolischen Glaubens heute»

Praktisch hat sich die gesamte Arbeit von «Glauben und Kirchenverfassung»

auf die eine oder andere Weise stets mit dem Glauben der
Christen befasst, dennoch wurde das gegenwärtige Studienprojekt
ausdrücklich von der Vollversammlung in Nairobi in Auftrag gegeben:

91



«Wir bitten die Kirchen, im gemeinsamen Bemühen die christliche
Wahrheit und den christlichen Glauben, den uns die Apostel verkündet

haben und der uns durch die Jahrhunderte überliefert worden ist,

je nach den Erfordernissen der Situation anzunehmen, sich wieder
anzueignen und gemeinsam zu bekennen. Ein solches gemeinsames
Handeln, das aus der gemeinsam anerkannten Autorität des Wortes
Gottes kommt, muss darauf abzielen, zu klären und zu konkretisieren,
was Einheit und Vielfalt bedeuten, die dem Leben und der Mission
der Kirche entsprechen» (Bericht aus Nairobi 1975, S.34). «Faith and
Order» unternahm die ersten konkreten Schritte zur Verwirklichung
dieser Studie in Bangalore und Lima und auf mehr als zehn Konsultationen.

Auf der Vollversammlung in Vancouver wurde das Studienprojekt

gebilligt und seine Bedeutung für die Einheit der Kirchen
hervorgehoben. Es wurden besonders drei Dimensionen der Studie
vermerkt, wie sie in Lima formuliert wurden: Anerkennung, Auslegung
und Bekenntnis. «... jeder gemeinsame Versuch der Kirchen, diesen

[apostolischen] Glauben auszudrücken, der alle heutigen Kirchen und
alle Glaubenden aller Zeiten mit der apostolischen Kirche vereinigt,
müsste von drei Voraussetzungen ausgehen: erstens von einer gemeinsamen

Anerkennung des apostolischen Glaubens, wie er in den
Glaubensbekenntnissen der ungeteilten Kirche, etwa im Apostolischen und
besonders im Nizänischen Glaubensbekenntnis, zum Ausdruck
kommt; zweitens von einer gemeinsamen Erklärung des Glaubens in
heute verständlicher Formulierung, die als solche anerkannt wird, und
drittens von einem von den heutigen Kirchen gemeinsam abgelegten
Bekenntnis eben dieses apostolischen Glaubens im Blick auf die heutigen

Herausforderungen an das Evangelium» (Bericht aus Vancouver
1983, S.75).

Auf welche Weise könnte unsere Kirche nun in die Diskussion
einsteigen? Nun, zunächst durch Materialstudium. Kurz vor der Stavan-

ger-Tagung erschien dazu ein Handbuch, «Apostolic Faith Today»,
das bald auf deutsch erscheinen wird. Aber eine detaillierte Fragestellung

war auch für die Organisatoren in Genf keine leichte Sache. Wir
können natürlich sehr gut unsere eigenen Fragen formulieren in
Beziehung auf den gemeinsamen Ausdruck des apostolischen Glaubens
heute in den Kirchen. Vielleicht nützen auch die Fragen der
Gesprächsgruppen von Stavanger. Dort befassten sich drei Gruppen mit
der Auslegung der drei Artikel des Nizänums, wie diese von drei
Konsultationstagungen 1985 gegeben war. Das ist also textuelles Studium.

Eine vierte Gruppe befasste sich mit der «Integrität der Schöpfung

92



im Lichte des apostolischen Glaubens». Hier wurde versucht, eine
Brücke zu schlagen zwischen den Kommissionen «Kirche und
Gesellschaft» und «Glauben und Kirchenverfassung». «Kirche und
Gesellschaft» befasst sich besonders mit der Studie des Ökumenischen Rates

über «Rechtfertigung, Frieden und die Integrität der Schöpfung»,
in Vorbereitung auf eine Weltkonferenz über dieses Thema 1990. Das
Thema war nicht neu für «Glauben und Kirchenverfassung»: In Bristol

wurde 1967 über «Gott in Natur und Geschichte» gesprochen,
und auch die Studie «Rechenschaft über die Hoffnung» befasste sich
mit grundsätzlichen Fragen der Naturwissenschaft, des Glaubens und
der politischen Moral.

Eine fünfte Gesprächsgruppe in Stavanger, in der ich das Sekretariat

führte, befasste sich mit Problemen, die vor allem «bekenntnislose»

Kirchen haben bei der Anerkennung des apostolischen Glaubens

im Nizänum, und mit Bereichen für ein gemeinsames Bekennen
desselben in der heutigen Zeit, also Situationen und Herausforderungen

in der Welt, die ein gemeinsames Bekennen erforderlich machen.

///. Die Einheit der Kirche und die Erneuerung der menschlichen

Gemeinschaft

Über diese Studie wäre vieles zu sagen. Es geht kurz darum, dass die
ökumenische Bewegung gelernt hat, dass Einheit und Erneuerung der
Kirche zusammengehören, wobei das eine sowohl Bedingung als auch

Folge des anderen ist. Die Erneuerung der menschlichen Gemeinschaft

steht ihrerseits im Zusammenhang mit Gottes Willen für die
Einheit der ganzen Menschheit, die ihre Erfüllung erst im neuen Himmel

und der neuen Erde finden wird, aber wofür Gott die Menschen
heute schon zur Arbeit ruft. In dieses Studienprojekt brechen die Fragen

der heutigen Welt im vollen Masse herein. Der Ausgangspunkt ist
also der, dass es keine kirchliche Erneuerung und Einheit geben kann
ohne die Erneuerung und Einheit der Menschheit. Ich frage mich, ob
das auch eine Grundbestimmung der altkatholischen Verkündigung
ist. Theoretisch vielleicht schon, aber praktisch ist es doch so, dass

unsere Kirchen sich sehr mit der sozialen und politischen Lage unserer
Länder verbunden haben, die zwar nicht nur westliche, aber doch alle
nördliche Länder der Welt sind.

Oder anders gesagt: Altkatholiken gibt es nur in der Ersten und der
Zweiten Welt. Was heisst das für die Katholizität unserer Verkündigung?

Können wir unsere eigenen kirchlichen Situationen überstei-

93



gen? Inwiefern gibt es bei uns noch Propheten? Sicher sind dies
unangenehme Fragen, und Projekte wie BEM und über den apostolischen
Glauben sind uns viel mehr auf die konfessionelle Haut geschrieben.
Doch würde es sehr zu begrüssen sein, wenn wir auch mal versuchten,
in dieses Projekt von «Faith and Order» einzusteigen. Vielleicht
überwinden wir dann auch unsere eigene theologische Monomanie, die -
wenigstens kommt es mir so vor -, sich immer auf das Amt und die

Ekklesiologie konzentriert. Auch «Faith and Order» selbst tut sich
schwer mit einem Projekt, das Theologie und die Wirklichkeit unserer
Welt organisch verbinden soll. Aber bei uns versucht man solches nur
manchmal bei den internationalen Kongressen, und dann meistens in
ziemlich idealistischer Sprache. Können wir konkreter werden?

IV. Wir und die Weltkonferenz von 1989

Es scheint angebracht, dass wir im Jubiläumsjahr der Utrechter Union
ein altkatholisches Zeugnis auf der geplanten Weltkonferenz von
«Faith and Order» hören lassen. Zur Vorbereitung können wir uns
mit den genannten Studienprojekten befassen und darüber dann
ausführlich nach Genf Bericht erstatten.

Bei der Konferenz selbst sollten wir gut vertreten sein. So werden
wir mit unserem Verständnis des apostolischen Glaubens beitragen
können zur Einheit, die wir suchen. Katholisch und ökumenisch: dieser

Ton der Verkündigung sollte im Konvergenzprozess der Kirchen
gehört werden! Und unsere Vorbereitung auf diese Konferenz sollte
für uns selbst erneuernd wirken.

Am 28. Mai 1972, ich weiss das Datum noch genau, wurde ich zum
ersten Mal eingeladen, in der anglikanischen Kirche zu predigen, wo
ich später Kaplan werden sollte. Man kannte mich nicht, und die
Tochter des Pfarrers erzählte mir später, dass, als sie hörte, es würde
ein Old Catholic Priest kommen, sie erwartet hatte, einen alten Greis
mit langem Bart auf der Kanzel zu sehen.

Auch im Stavangerschen historischen Museum begegnete ich
diesem Missverständnis. Auf einem Flugblatt wurde The Old Catholic
Church Service, also der «Altkatholische», d.h. vorreformatorische
«Gottesdienst» beschrieben in Gegensatz zum «Protestantischen
Predigtdienst». Dieser wäre «eine Ausstellung ausgehend vom Chor der

Kirche, wo der Priester und die Chorknaben lasen und sangen, Kerzen

anzündeten und Weihrauchfässer schwangen. Alle Texte waren
auf Lateinisch. Die Gemeinde stand oder kniete auf Fussböden aus

94



gestampftem Dreck, Fliesen oder Holzplanken im Altarraum vor den

Chortüren. Sitzplätze wurden nur bereitet für die Alten, die Schwachen

und die Kranken, auf eingebauten Bänken an den Wänden
entlang.»

Solche Erfahrungen machen überraschend deutlich, wie nötig es ist,
dass unsere Kirche sich in der heutigen Ökumene deutlicher profiliert,
dass sie sich zeigt als eine Ecclesia Vetero-catholica semper refor-
mans. Und dann gilt: «What is in a name? That which we call a rose

by any other name would smell as sweet.» Oder, um es mit Emilio
Castro zu sagen: es geht um die Wirklichkeit hinter den «magischen»
Worten. Auch bei dem Namen «altkatholisch».

Hilversum (Holland) Manien F. G. Parmentier

95


	Katholisch und ökumenisch : Grundbestimmungen unserer Verkündung

