Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 76 (1986)

Heft: 2

Artikel: Katholisch und 6kumenisch : Grundbestimmungen unserer Verkindung
Autor: Parmentier, Martien F. G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katholisch und 6kumenisch — Grundbestimmungen unserer
Verkiindigung

A. Die altkatholische Teilnahme an der Arbeit von «Glauben und
Kirchenverfassung»

Vom 12. bis 26. August 1985 fand in Stavanger (Norwegen) die Tagung
der Kommission fiir «Glauben und Kirchenverfassung» des Okume-
nischen Rates der Kirchen statt. Dieses Gremium ist seit seiner ersten
Tagung 1927 in Lausanne fiir die weltweiten 6kumenischen Kontakte
sehr wichtig gewesen, auch fiir die der altkatholischen Kirchen.

Am Anfang nahmen unsere Bischofe selbst an den Tagungen teil.
1927 waren es Erzbischof Kenninck, Bischof van Vlijmen von Haar-
lem und Bischof Adolf Kiiry aus der Schweiz. Letzterer war auch Mit-
glied im Fortsetzungsausschuss, der das nidchste Glaubensgespridch
vorbereitete, das 1937 in Edinburgh stattfand. Hier wurden die altka-
tholischen Kirchen von Erzbischof Rinkel, Bischof Kreuzer aus
Deutschland sowie Bischof Kiiry und Dr. H. Neufeld aus der Schweiz
vertreten. Bischof Kreuzer und Bischof Kiiry wurden von der Konfe-
renz als Mitglieder in den Fortsetzungsausschuss berufen, der die
niachste Konferenz vorbereiten sollte. Dieser konnte erst nach dem
Krieg zusammentreffen, und zwar erst nachdem 1948 der Okumeni-
sche Rat der Kirchen in Amsterdam gegriindet worden war.

«Glaube und Kirchenverfassung» wurde jetzt die theologische
Kommission des neuen Rates, weil die andere dkumenische Bewe-
gung fir «Praktisches Christentum» (Life and Work), die 1925 in
Stockholm und 1937 in Oxford getagt hatte, integriert wurde. Die
Kommission versammelte sich zum erstenmal 1949 in Cambridge. Alt-
katholisches Mitglied war Erzbischof Rinkel, aber er sandte den Semi- .
narprisidenten P.J.Jans als seinen Vertreter.

Bei der dritten Weltkonferenz, die im Jahr 1952 in Lund (Schwe-
den) stattfand, waren Erzbischof Rinkel und Professor Urs Kiiry die
altkatholischen Vertreter. Der Vertreter der Polnisch-Nationalen Ka-
tholischen Kirche der Vereinigten Staaten, Bischof John Misiaszek,
konnte nicht kommen. Als Berater wurde Prof. A.E.Riithy aus der
Schweiz hinzugezogen. In der Jugendgruppe nahm Pfarrer Hans Frei
aus der Schweiz teil.

«Faith and Order» tagte erst wieder 1960 in St. Andrews (Schott-
land). Altkatholischer Vertreter war Bischof Jans von Deventer.

79



1963 fand in Montreal die vierte und vorlaufig letzte Weltkonferenz
statt. Bischof Zielinski war der offizielle Vertreter der hollandischen
altkatholischen Kirche, die selbst keine Vertreter sandte. Aus
Deutschland kam Prof. Kiippers. Die altkatholische Vertretung bei
dieser Weltkonferenz war also bedeutend kleiner als vorher, wahr-
scheinlich weil sie zum erstenmal ausserhalb Europas stattfand.

Die nidchste Sitzung der Kommission tagte 1964 in Aarhus (Dine-
mark). Altkatholischer Vertreter war wieder Bischof Jans. Da er selbst
nicht kommen konnte, wurde er vom Seminarprésidenten de Rijk ver-
treten. 1967 tagte die Kommission in Bristol. Da Bischof Jans wieder
nicht teilnehmen konnte, wurde er von Pfarrer Hans Frei vertreten.
Seit Uppsala 1968 war Prof. Stalder das altkatholische Mitglied der
Kommission, und als solcher fuhr er 1971 nach Lowen. Da er 1974
nicht zu der ndchsten Versammlung nach Accra (Ghana) reisen
konnte, schickte er mich als Ersatz. Ich verbrachte allerdings eine der
zwel Wochen, die die Konferenz dauerte, im Spital und war nachher
noch mehrere Monate ausser Gefecht. Bei der Vollversammlung von
Nairobi 1976 war etwas schiefgegangen: es wurde kein Altkatholik als
Mitglied der Kommission benannt. Als Verbindungsmann (liaison of-
ficer, d.h. kein Mitglied) wird im Bericht von Bangalore 1978 Prof.
Jan Visser erwidhnt, aber es war Prof. Christian Oeyen, der nach In-
dien ging. Er hat dariber ausfiihrlich in der IKZ berichtet'.

Als die Kommission in Lima tagte, schickte die IBK mich dorthin,
natiirlich wieder als Verbindungsmann. Bei der ersten Feier der Lima-
liturgie war ich Konzelebrant. Uber diese Konferenz habe ich der In-
ternationalen Bischofskonferenz einen Bericht erstattet und schrieb
auch noch einige Artikel2.

Die Theologenkonferenz hat sich — wie bekannt — ausfithrlich mit
den Texten iiber Taufe, Eucharistie und Amt befasst?.

"IKZ 69 (1979), 1. Heft, S.36-45.

? «Peru, geen land voor snoepreizigers», De Oud-Katholiek 98, 3. april 1982,
Nr.2513, 8.36/37;

«Rapport Wereldraad; Meer overeenstemming over doop, eucharistie en
ambt dan men voor mogelijk hield», De Oud-Katholiek 98, 28. August 1932,
Nr.2523, S.74-76;

«De Eenheid van de Kerk, van Colombo naar Lima», Kosmos + Oekumene
16 (1982), Nr.2, S.68-73;

«Een document voor de oecumenische praktijk», De Bazuin 67 Nr.13,
30.Mairz 1984, S.1-3.

3 Bericht vgl. IKZ 74 (1984), 1. Heft, S.30-40.

80



Nach der Vollversammlung von Vancouver wurde ich 1983 mit eini-
ger Mithe zum Mitglied der Kommission ernannt: Man fand, dass un-
sere Kirche offenbar wenig Interesse fiir die Arbeit der Kommission
habe. Das ist natiirlich nicht wahr. Wie das heutige altkatholische Mit-
glied des Zentralausschusses, Mr. Govaert Kok, bemerkte, ist «Faith
and Order» gerade die Abteilung des Weltrates, die die altkatholische
Kirche besonders interessiert. Aber die Geschichte der letzten Jahr-
zehnte zeigt, dass unsere Kirche doch mehr persénliche Kontinuitét in
der Kommission hitte zeigen miissen.

Deswegen mochte ich jetzt versuchen aufzuzeigen, wie wir alle an
der Arbeit der Kommission teilnehmen kénnen, damit die altkatholi-
sche Stimme in Zukunft besser gehort wird im theologischen Gre-
mium des Weltrates. Dies ist um so wichtiger, da fiir 1989 eine fiinfte
Weltkonferenz von «Faith and Order» vorbereitet wird — die erste seit
Montreal 1963 —, zu der mehrere Vertreter der Kirchen eingeladen
werden. Die Konferenz wird wahrscheinlich in Asien stattfinden. Wir
haben also noch vier Jahre Zeit, uns theologisch und auch finanziell
darauf vorzubereiten.

B. Lima und Stavanger

Es wiirde zu weit fiithren, die altkatholische Teilnahme an der Arbeit
von «Glaube und Kirchenverfassung» die Jahre hindurch zu bespre-
chen; dies allein wiirde schon ein ganzes Studium erfordern. Die alt-
katholischen Kirchen waren — wie oben gezeigt — von Anfang an dabei
und haben auch in den ersten Jahrzehnten starke Vertretungen zu den
Weltkonferenzen geschickt. Beschrinken wir uns also auf die Zeit
nach Lima und schauen voraus, was danach kommen wird.

1. Who s who in «Faith and Order» ?

Zunichst einige Personalia. Wer sind die Leute, die «Glaube und Kir-
chenverfassung» zu dem machen, was es ist?

In Lima trat zum ersten Mal seit vielen Jahren ein neuer Direktor
auf: der amerikanische Lutheraner William Lazareth. Leider bat er
nach Lima gleich wieder um seine Entlassung.

Hoffentlich wird sich der heutige Direktor, der deutsche Lutheraner
Giunther Gassmann, etwas mehr Sitzfleisch wachsen lassen. Abgese-
hen von anderen Qualitidten hat er eine mitgebracht, die bis heute un-

81



tervertreten war: Humor. Die Atmosphire der Tagung in Stavanger
wurde dadurch bestimmt freundlicher.

Eine weitere personelle Anderung betrifft den Vorsitzenden der
Kommission. Nach vielen Jahren seiner Tatigkeit trat Prof. Nikos Nis-
siotis zuriick. Sein Nachfolger wurde Prof. John Deschner, Methodist
aus Texas, der bis jetzt einer der Vizevorsitzenden war.

Noch grossere Anderungen ergaben sich in der Mitgliedschaft der
Kommission. Ziemlich viele der erfahrenen Theologen aus der vori-
gen Periode kehrten nicht zuriick. Zurzeit gibt es nur noch einen Na-
men, der seit 1927 vorkommt: Lewis Mudge, amerikanischer Presbyte-
rianer, dessen Vater, Lewis Mudge Sr., bei den ersten Konferenzen da-
bei war.

Was aber Prof. Oeyen iiber Bangalore vermerkte?, traf jetzt — wenn
moglich — noch starker zu: «Die Konferenz litt ... darunter, dass in der
neuen, vom Zentralausschuss des Okumenischen Rates der Kirchen
beschlossenen Zusammensetzung die eigentlichen Fachtheologen un-
terreprasentiert sind. Der Vorsatz, die Kirchen der Dritten Welt, die
Jugend und andere Organisationen starker zu Wort kommen zu las-
sen, bewirkte leider einen Qualitdtsverlust in der Besetzung.»

Jugend gab es in Stavanger allerdings immer noch wenig, und
Dritte-Welt-Vertreter nur insofern, wie sie bezahlbar waren. Doch
scheint man bei der Zusammensetzung der Kommission mit einer
computerartigen Formel zu arbeiten (mit den Bestandteilen: Geistli-
cher oder Laie, Mann oder Frau, schwarz oder weiss, orthodox oder
nicht-orthodox, Européer, Nordamerikaner oder aus der Dritten Welt
usw.), die Kirchen wie die altkatholische mit einer rein theologischen,
oder genauer gesagt, ekklesiologisch bestimmten Identitit in eine be-
stimmte Bedringnis geraten lésst.

Die Zeiten haben sich aber gedndert. Vielleicht wird es einmal mog-
lich sein, eine Kategorie «Rarity Value» (Seltenheitswert) einzufiih-
ren. Dann wird unser Platz in der Kommission besser gesichert sein.
Der heutige Direktor sagte Anfang des Jahres in einer kleinen Konfe-
renz in Frankreich, dass das Hauptanliegen von «Glauben und Kir-
chenverfassung» die Jahre hindurch immer gerade die Ekklesiologie
gewesen sel. Darum konnen wir gute Hoffnung haben, dass unsere
Kirche fiir die Kommission interessant genug bleiben wird. Aber das
gibt zugleich eine deutliche Verpflichtung fiir uns alle, die wir altka-

* Vgl. oben (Fn.1) S.44.

82



tholische Theologie betreiben, nicht nur fiir den zufilligen Delegier-
ten.

Die Perspektiven der Kommission haben sich in den letzten 25 Jah-
ren doch sehr stark verschoben. Das ist sicher nicht nur ein Nachteil.
Der klassische Theologiebetrieb wird 6fter in Frage gestellt von Kir-
chen aus Lindern, in denen die tdgliche Wirklichkeit ganz andere
Prioritidten erfordert. Dieses Problem der sozialen Wirklichkeit haben
auch theologische Neuansitze verursacht, wie ich unten noch zeigen
will. Aber wo mancher Delegierte nur noch auf dem Problem der Un-
gerechtigkeit in der Welt insistieren konnte, oder behauptete, Taufe,
Eucharistie und Amt seien exklusiv westliche Interessen — obwohl
man zu Hause vielleicht einander exkommuniziert hat, weil man ge-
genseitig Konvertiten wiedertaufte —, oder wo es jemand gab, der
keine Ahnung hatte, dass die Orthodoxen gegen die Frauenordination
sind, da werden auch Nachteile der heutigen Zusammensetzung der
Kommission erkennbar.

Freilich spielt das Sprachproblem hierbei eine grosse Rolle. Theore-
tisch spricht der Weltrat vier (westliche) Sprachen, aber praktisch kén-
nen nur die vorbereiteten Referate in Genf auf deutsch und franzo-
sisch iibersetzt werden. Alle an Ort und Stelle hergestellten Texte (und
das sind sehr viele), sind nur auf englisch zu erhalten. Hinzu kommt,
dass die Diskussionen an Zeitmangel leiden. Nicht alle Sprecher kon-
nen zu Wort kommen. Dabei muss man beriicksichtigen, dass sich so-
wieso nur die Hilfte der Anwesenden zu Wort meldet, ndmlich die,
die geniigend Kenntnisse und auch den Mut haben, sich auf englisch,
deutsch oder franzésisch auszudriicken.

Dieses Problem und die genannten Zustdnde sind sicherlich auch
Ursache dafiir, dass einige Mitglieder vielleicht etwas untheologischer
(im klassischen Sinn) erschienen, als sie in Wirklichkeit waren.

11. Die neuen Orthodoxen und die traditionelle okumenische
Methodologie

Mit dem Riicktritt von Prof. Nissiotis und der Ankunft einer neuen
Generation Orthodoxer ist die Arbeitsweise der Kommission nicht
leichter geworden. Es wurde mir klar, dass jene nicht nur unter sich
ofters uneinig sind, sondern dass sie vor allem die 6kumenische Me-
thodologie noch nicht alle verstehen.

Obwohl die Mitglieder der Kommission von ihren Kirchen ge-
schickt werden, miissen sie nicht unbedingt als deren Sprachrohre

83



funktionieren. Bei «Glauben und Kirchenverfassung» fithrt man nim-
lich keine direkten bilateralen Dialoge. Die Idee, dass das irgendwie
doch so wire, machte in Stavanger das Gespridch oOfters ziemlich
schwierig. «Faith and Order» will ja auch die Gelegenheit zum per-
sonlichen Theologisieren bieten.

Die erarbeiteten Papiere haben auch nicht den Anspruch, eine
Summe der verschiedenen kirchlichen Lehren zu sein. Wenn Texte
verabschiedet worden sind, fangt der Rezeptionsprozess innerhalb der
Kirchen erst an. Dies wird sehr deutlich bei der Rezeption des be-
kanntesten Ergebnisses von Lima, des Dokumentes iiber «Taufe, Eu-
charistie und Amt», auf englisch «BEM» abgekiirzt. Damit hat
«Lima», nach Dr. Gassmann, «wie kaum eine Sitzung zuvor einen fe-
sten Platz in der Geschichte der 6kumenischen Bewegung eingenom-
meny.

Aber BEM ist ein Konvergenztext. Auf orthodoxer Seite herrschte
in der Sitzung offenbar das Missverstindnis vor, dass alle erarbeiteten
Texte irgendwie die ostlich-orthodoxe Lehre ausdriicken sollten. Und
vielleicht trifft das fiir mehrere kritischen kirchlichen Reaktionen zu,
die es zu BEM zwischen Lima und Stavanger gegeben hat. Ein Kon-
vergenztext gibt die Position keiner Kirche wieder. Ebenso sind alle
Worte, die in der Kommission gesprochen, und alle Texte, die inner-
halb der Kommission geschrieben werden, die Wiedergabe keiner ein-
zigen offiziellen kirchlichen Lehre. Der Weltrat ist ja keine Superkir-
che, sondern eine Beratungsstelle.

Der neue Generalsekretidr, Emilio Castro, der auch zeitweise der
Tagung in Stavanger beiwohnte, machte einige treffende Bemerkun-
gen zu diesem Thema. Zugleich machte er dabei deutlich, dass sich
die hochsten Organe des Okumenischen Rates dieser Kommission ge-
geniiber wieder sehr positiv verhalten. Die Arbeit von «Glauben und
Kirchenverfassung», sagte er, ist eine Arbeit der Ubersetzung. Sie
konnte etwa mit der Arbeit der Bibelgesellschaften verglichen werden.
In dieser Kommission sucht man nach Wegen, Missverstindnisse, die
durch den Gebrauch von «magischen» Worten entstanden sind, zu
beenden.

Zur Erhellung seiner These wies Castro auf solch ein magisches
Wort hin, das in den letzten Tagen vor allem von orthodoxer Seite ge-
braucht worden war: «Erneuerung». Es wurde von orthodoxer Seite
gesagt, dass die Kirche niemals «erneuert» werden kdnnte, weil die
Kirche selber die neue Wirklichkeit isz. Die Kirche zu erneuern sei
dann so etwas wie eine contradictio in terminis. Aber auch in der or-

84



thodoxen Geschichte géibe es — nach Castro — Ereignisse, die andere
Kirchen «Erneuerung» nennen wiirden, z.B. wenn Kirchengebdude
wieder geodffnet wurden, Berufungen sich mehrten und neue Mdnche
sich meldeten. Es sei eine echte Erneuerung der Kirche, wenn die
Wirksamkeit des Geistes Gottes in der Geschichte offenbar wurde.
Vielleicht wire «Transfiguration» ein besseres Wort fiir den orthodo-
xen Sprachgebrauch? Kénnte man sich nur iiber die Wirklichkeit eini-
gen, die man beschreiben mochte, dann wire die Ausdrucksweise nur
noch eine Frage der Semantik. Darum haben Theologen in «Faith and
Order» die Aufgabe zu horen, welche Wirklichkeiten die unterschied-
lichen Kirchen zu beschreiben versuchen, und diese dann in die Spra-
chen der verschiedenen Kirchen zu iibersetzen.

I11. Das wandelnde Selbstverstiandnis von « Glaube und
Kirchenverfassung» |

Am letzten Tag der Stavanger-Tagung feierten wir den 75. Geburtstag
von «Faith and Order», also von dem Moment an gerechnet (19. Okto-
ber 1910), wo die Bewegung durch einen offiziellen Beschluss der
amerikanischen Episkopalkirche geboren wurde, «dass eine gemein-
same Kommission ernannt werden sollte zum Zweck der Vorbereitung
einer Konferenz fiir die Beratung von Fragen, die den Glauben und
die Kirchenverfassung betreffen, und dass alle christlichen Kirchen
der Welt, die unseren Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland be-
kennen, gebeten werden, sich mit uns zur Vorbereitung und Veranstal-
tung einer derartigen Konferenz zu vereinigen». Dieser Gedanke
wurde geboren von dem spiteren Vorsitzenden der Konferenz von
Lausanne, dem Episkopalbischof Charles Brent. Sein Geisteskind hat
sich beim Wachsen zu seinem heutigen reifen Alter in mancher Hin-
sicht verdndert, weil die 6kumenische Situation selber sich gedndert hat.
In seiner Eroffnungsansprache in Stavanger verwies der Vorsitzende,
John Deschner, auf die nachfolgenden vier grundsitzlichen Anderun-
gen hin: 1. Die neue Frage der Rezeption. 2. Das Aufkommen der
Frage der Apostolizitit. 3. Die Verbindung des Problems der kirchli-
chen Einheit mit dem der Einheit der Menschheit. 4. Die verdnderte
Rolle der Kommission selbst.

|. Das 6kumenische Gespriach in den zwanziger Jahren dieses Jahr-
hunderts hatte vor allem einen multilateralen Charakter und sah seine
Aufgabe in der Beseitigung der alten Missverstindnisse. Diese Auf-

85



gabe, so Deschner, sei heute zum grossten Teil erfiillt worden. Die
Kirchen kennen einander und nédhern sich gegenseitig an.

a) Durch diese Annidherung sind bilaterale Gespriache in Gang ge-
kommen, bei denen 6kumenische Probleme mit einer chirurgischen
Genauigkeit behandelt werden konnen, die in multilateralen Gespra-
chen unmoglich ist. Aber multilaterale und bilaterale Dialoge ergin-
zen einander gegenseitig, sie konkurrieren nicht. Der bilaterale Dialog
ist ein notwendiger Schritt beim Zusammentreffen der 6kumenischen
Situation mit der kirchlichen Autoritit. Sehr wichtig in diesem Prozess
sei auch das Eintreten der romisch-katholischen Kirche in diese Be-
wegung bilateraler Gespriche in den sechziger Jahren.

b) Inzwischen sei das dkumenische Gesprich in eine Situation ge-
kommen, wo sogenannte «Konvergenzen» aufgezeigt werden kdnnen,
d.h. die jeweilige Erkennung neuer Punkte der méglichen Einheit, die
die geteilten Kirchen als solche noch nicht erreicht haben, Punkte, die
aber von jeder Kirche erreicht werden konnen, getreu dem eigenen
Zeugnis zum apostolischen Glauben.

Solche Konvergenzen gébe es sowohl in multilateralen wie auch in
bilateralen Gespriachen. Damit ist die grundsétzliche Frage nicht mehr
«Was fiir Konvergenzen sind iiberhaupt moglich?», sondern « Was
machen wir mit den Konvergenzen, die es schon gibt?» Die Frage der
Rezeption stellt sich, wie oben schon erwidhnt, im Augenblick bei der
BEM-Studie, und sie ist erkennbar in den Fragen, die am Anfang des
Lima-Dokumentes an die Kirchen gestellt wurden.

¢) Bei der Rezeption taucht die Frage der Autoritidt in der Kirche
auf. Welches Recht hat jede Einzelkirche, bestimmte Konvergenz-
punkte, die noch vor dem eigenen Zeugnis liegen (wie z.B. die der
Kindertaufe oder Frauenordination), anzuerkennen als apostolische
Glaubenspunkte? Wir bemerken, dass Deschner nicht iiber die Mog-
lichkeit des ausdriicklichen Nichterkennens des apostolischen Glau-
bens in bestimmten Konvergenzpunkten spricht. Man kann sich fra-
gen, ob 6kumenische Konvergenz und Inspiration des Heiligen Gei-
stes hier nicht zu eng zusammengeriickt werden. Wichtig erscheint mir
auch, dass in der hier unten zu besprechenden neuen Studie des «apo-
stolischen Glaubens heute» das Problem der Rechtgldubigkeit und
Ketzerei nirgendwo thematisiert wird. Aber folgen wir Deschners
Erorterung. Das einzige, was eine Einzelkirche in dieser neuen Situa-
tion des Zusammenwachsens sagen konnte, wire — nach Deschner —
etwa: In der Konvergenz erkennen wir die Umrisse desselben aposto-
lischen Glaubens, der der Seinsgrund unserer Existenz als Kirche ist.

86



Dieser Seinsgrund, obwohl jeder Einzelkirche gegeben, ist aber kein
exklusiver Besitz einer einzigen Kirche. Im tiefsten Sinne ist es eine
multilaterale Sache. Darum konfrontieren die Konvergenzen im Be-
reich von Taufe, Eucharistie und Amt die Kommission mit der neuen
Frage: Wie gestalten wir eine relevante multilaterale Diskussion iiber die
Autoritat der Kirchen, den apostolischen Glauben zu lehren und zusam-
men zu entscheiden? BEM ist das Zeichen einer ganz neuen dkumeni-
schen Situation.

d) Eine weitere multilaterale Frage der Rezeption ist die Frage der
Ekklesiologie. War sie immer schon das Hauptanliegen von «Faith
and Order», so taucht sie jetzt in neuer Form wieder auf. Wenn die
Konvergenzen reell sind, d.h. verwurzelt im selben apostolischen
Glauben, wie konnen wir dann anfangen, eine gemeinsame Sicht des
Wesens der Kirche zu formulieren, die diese Konvergenzen ein-
schliesst?

Die Ekklesiologie des BEM-Dokumentes ist noch ganz implizit,
aber das ganze Dokument beruht auf einer Sicht der einen Kirche.
Dazu kommt, dass die erreichten Konvergenzen und die implizite Ek-
klesiologie von BEM mit der Ekklesiologie keiner einzigen Einzelkir-
che iibereinstimmen. BEM hat aber eine sehr grosse Verbreitung unter
den Kirchen gefunden, und in diesem Rezeptionsprozess wird die zu-
ndchst utopische Ekklesiologie des Dokumentes schon faktisch wirk-
sam. In manchen Kirchen wird das Dokument nicht nur im 6kumeni-
schen Gesprich, sondern auch in der Katechese gebraucht.

2. Nicht nur die neuen multilateralen Aufgaben haben das 6kume-
nische Gespriach gedndert. Die Teilnehmerschaft selbst ist sehr viel
breiter geworden. Vor allem aus dem katholischen und orthodoxen
Lager sind viele Teilnehmer hinzugekommen. Deswegen sind die Fra-
gen von «Faith and Order» heute weniger als frither die Fragen des
protestantischen 16.Jahrhunderts, sondern vor allem die nach dem
apostolischen Glauben, ausgedriickt in der Schrift und in den alten
Glaubensbekenntnissen.

Die Hauptfrage der achtziger Jahre ist die nach dem Bekennen des
apostolischen Glaubens in der heutigen Zeit. Die BEM-Studie stellt
sie so: In welchem Masse kénnen die Kirchen in diesem Text den
Glauben der Kirche durch die Jahrhunderte erkennen? Fiir diese neue
Studie wurde das Nizdnische Glaubensbekenntnis zum Ausgangs-
punkt genommen. Mehrere Konsultationen (Kleinkonferenzen) wur-
den schon abgehalten; ich selber war im Januar dazu in Chantilly
(Frankreich). Einige methodische Fragen blieben aber ofters unklar.

87



So wollte man keinen vollstidndigen historischen Kommentar zum Ni-
zdnum herstellen, aber irgendwie doch den Text als Ausgangspunkt
fiir das heutige Bekennen des apostolischen Glaubens anerkennen. Es
war mir klar, dass die Mitglieder der Kommission kein gemeinsames
Verstiandnis iiber den historischen Ursprung und die Entwicklung des
Nizdnums und dessen ekklesiologischen und soziologischen Kontext
hatten und dass man griindliche Meinungsverschiedenheiten iiber die
Beziehung der Geschichte des Nizinums zum biblischen Zeugnis und
zu unserer heutigen Situation hatte. Dieses Problem wurde ab und zu
von einem Sprecher erwédhnt, aber eigentlich nicht besonders deutlich
aufgenommen. Dabei ist die Tatsache, dass mancher aus der Dritten
Welt das Nizdnum als irrelevant beurteilte, offenbar die Konsequenz
dieses Problems. Losungen gibt es m. E. nur auf zweierlei Weise: ent-
weder lassen sich die «jungen» Kirchen in die Tradition der alten Kir-
che hineinnehmen und sie machen mit, oder das Nizdnum kann nicht
diskutiert werden und man geht gleich weiter zu den zeitgendssischen
Herausforderungen. Allerdings wiirde es sich im letzten Fall kaum
noch um eine Studie des apostolischen Glaubens handeln, eher um
eine Neubelebung der Studie «Rechenschaft iiber die Hoffnung» aus
den siebziger Jahren; aber diese Studie hatte damals ziemlich wenig
Echo im Weltrat. Ich meine also, wir sollten beim Nizdnum bleiben,
aber es auch als historischen Text ernst nehmen und nicht, wie in
Chantilly z. B. versucht wurde, die einzelnen Sitze im vélligen Wider-
spruch mit ihrer urspriinglichen Absicht auslegen. Es gibt bei «Faith
and Order» offensichtlich zu viele Hegelianer: Wenn nicht die Tatsa-
chen stimmen, um so schlimmer fiir die Tatsachen. (Hegel soll diesen
Satz allerdings in Beziehung auf irgendein naturwissenschaftliches
Problem gesagt haben, was dieses Adagium noch diimmer macht.) An-
dererseits ist es klar, dass wir nicht in eine Anbetung irgendeines,
wenn auch fast apostolischen, Status quo des Glaubens verfallen miis-
sen. Mit blosser Anerkennung des Nizdénums von allen Kirchen oder
einer Erweiterung des Fundamentes des Weltrates mit dem Nizdnum
1st wenig gewonnen.

3. Eine dritte grundsitzliche Anderung der 6kumenischen Situation
heute ist dadurch gegeben, dass in den letzten 25 Jahren die Einsicht
gewonnen wurde, die Arbeit von «Faith and Order» fiir die Einheit
der Kirche fiihrt zu Konsequenzen bei der Uberwindung der Trennun-
gen, die nicht bloss die kirchliche, sondern die ganze menschliche Ge-
meinschaft betreffen. Vor dem Krieg wurde noch ein Unterschied ge-
macht zwischen «Faith and Order» und «Life and Work». Jetzt ist das

88



Anliegen von «Life and Work» organisch mit dem von «Faith and Or-
der» verbunden worden.

Diese Entwicklung begann schon mit der Griindung des Weltrates,
aber erst seit Uppsala wurde von der «Katholizitdt» gesprochen als
Eigenschaft, die die Kirche zum Zeichen der kommenden Einheit der
Menschheit macht.

In den siebziger Jahren waren die Studien «Die Einheit der Kirche
und die Einheit der Menschheit», «Rechenschaft iiber die Hoffnung»,
spezielle Studien iiber den Rassismus und die Theologie, iiber «die
Gemeinschaft von Frauen und Minner in der Kirche» und iiber Be-
hinderte und die Kirche Ausdruck dieser Neuorientierung. Im Augen-
blick werden verschiedene dieser Studien in irgendeiner Form weiter-
gefiihrt, namentlich die Studie iiber «Die Einheit der Kirche und die
Erneuerung der menschlichen Gesellschaft». Diese Neuorientierung
von «Faith and Order» erklidrt manche Sachen, die ich oben als pro-
blematisch angedeutet habe. Aber es ist klar, dass ohne diese Neuori-
entierung «Faith and Order» zu einem 6kumenisch sehr viel weniger
relevanten Klub klassischer Fachtheologen geworden sein wiirde, und
dass die grossen Probleme der Welt, in der die Kirche Kirche ist, zu
wenig oder gar nicht angesprochen sein wiirden. Mir scheint, dass un-
sere altkatholischen Kirchen, die ihre Identitit vor allem in klassi-
schen theologischen Formen auszudriicken gewdhnt sind, der Frage
nachgehen sollten, inwieweit die Grundbestimmungen unserer Ver-
kiindigung in Hinsicht auf diese Studie Giberpriift werden sollten.

4. Eine weitere grundsiitzliche Anderung der 6kumenischen Situa-
tion betrifft die Rolle von «Faith and Order» selbst im 6kumenischen
Gesprach. Friher war «Faith and Order» der Ort, wo die Kirchen ihre
multilateralen Dialoge fiihrten. Heute kann man sagen, dass die Kom-
mission selbst mit den Kirchen im Dialog steht iiber die Konsequen-
zen des 6kumenischen Gesprichs. BEM war hier der methodische
Wendepunkt. Seit Lima, eigentlich schon seit Nairobi, gibt es einen
Dialog zwischen dem Okumenischen Rat und den Kirchen, wobei die
Autoritdt und die Initiative der Kirchen vollig respektiert werden,
aber wo den Kirchen stindig die Gelegenheit geboten wird, ihre dku-
menischen Beziehungen zu tberpriifen. Das ist etwas Neues. «Faith
and Order» ist nicht mehr bloss Gespriachsort der Kirchen, sondern
steht im Gespriach mit den Kirchen. Es muss aber von vorn herein klar
sein, dass die Autoritdt in Sachen des Glaubens und der Kirchenverfas-
sung nur den Kirchen selbst zukommt. « Faith and Order» hat keine Au-
toritdt, der Okumenische Rat hat keine Autoritit fiir die Verkiindi-

89



gung des Glaubens und fiir die Verfassung der Kirchen. Konkrete
Schritte zur christlichen Einheit miissen also von den Kirchen selbst
kommen. Aber die Kommission kann dazu Vorschlige geben und zu
bestimmten Schritten einladen, die die Kirchen in Gespriache und Stu-
dien einbeziehen. Das Verhiltnis zwischen der Kommission fiir Glau-
ben und Kirchenverfassung und den Kirchen ist wie das Verhiltnis ei-
ner Magd, die vielen Herrinnen dient, einer Magd, die in ithrem Leben
ziemlich erfolgreich bemiiht war, keine der Herrinnen zu hassen, aber
alle zu lieben.

C. Wie verstirken wir Altkatholiken die Grundbestimmungen unserer
Verkiindigung an der Arbeit von «Faith and Order»?

Die wichtigsten 6kumenischen Fragen unserer Zeit finden, wenigstens
zum Teil, ihren theologischen Ausdruck in der Arbeit der Kommission
fiir Glauben und Kirchenverfassung. Wenn wir als Altkatholiken also
tiber die Grundbestimmungen unserer Verkiindigung in der uns eige-
nen Verbindung von Katholizitit und Okumenizitit reden, konnen die
Aufgaben, die die Kommission sich gestellt hat, vielleicht thematische
und auch inhaltliche Orientierungspunkte sein.

I. Wir und BEM

Die BEM-Studie hat inhaltlich schon unsere Aufmerksamkeit gehabt,
und es ist zu hoffen, dass unsere Kirche jetzt auch bald auf die Fragen
der Rezeption inhaltlich reagieren wird. Dabei befinden wir uns als
kleine Weltkirche in einer besonderen Lage: In allen Lindern sind wir
eine Minderheit und doch haben wir unseren eigenen Platz im welt-
weiten Rezeptionsprozess. In der holldndischen Situation z.B., die ich
ja am besten kenne, ist eine ziemlich abweisende Reaktion gegeniiber
dem Amtstext vor allem von seiten der reformierten Kirchen zu erken-
nen. Die romisch-katholische Kirche hat natiirlich ihre eigenen
Schwierigkeiten. So konnte man vielleicht zu dem Eindruck gelangen,
dass die altkatholische Kirche als kleine Minderheit die wenigsten
Probleme mit der Richtung der BEM-Konvergenz hat.

Heisst das jetzt, dass sich die altkatholische Kirche im Konvergenz-
prozess als «katholischer» als alle andere erweisen wird (wir bean-
spruchen ja auch - oder beanspruchten wenigstens — die katholische

90



Kirche des Landes zu sein!), oder wire das ein bequemer Triumpha-
lismus aufgrund d6kumenischer Zufilligkeiten?

Sicher wird die Katholizitdt nicht von der Kommission in Lima ge-
macht. Aber wenn es so wire, und es sieht so aus, dass die Konver-
genzlinie, die in BEM ausgezeichnet wird, ein grosses Gewicht in
Richtung der zukiinftigen Einheit der Kirchen haben wird; was wiirde
das dann in diesem Beispiel, fiir die Rolle der altkatholischen Kirche
in der hollindischen Okumene bedeuten?

Das ist allerdings nur eine der Fragen, die BEM uns aufgibt. An-
dere Fragen liegen im Bereich der praktischen Konsequenzen, die wir
fiir unsere sakramentellen Beziehungen oder auch Nicht-Beziehungen
zu anderen Kirchen ziehen, Fragen nach den konkreten Annidherun-
gen oder auch Entfernungen in bezug auf andere Kirchen.

Interessant ist zu erwédhnen, wie Bischof Eric Kemp in der anglika-
nisch-altkatholischen Konferenz in Chichester, gerade vor der Stavan-
ger-Tagung von Glauben und Kirchenverfassung, bemerkte, es gibe
Leute, die mit BEM in der Hand behaupten, die Amtsfrage sei nun ge-
16st, weil BEM angibt, dass im Neuen Testament keine Norm fiir die
Amtsstruktur zu finden sei. Hierzu beziehen sich diese Leute auf Para-
graph 19 des Amtsdokumentes, wo steht, dass das Neue Testament
keine einheitliche Amtsstruktur beschreibt, die als Modell oder blei-
bende Norm fir jedes zukiinftige Amt in der Kirche dienen kdnnte.
So ein Gebrauch des BEM-Textes ist aber dusserst selektiv und ober-
flachlich. Denn wenige Zeilen spdter wird gesagt, dass der Heilige
Geist weiterhin die Kirche in Leben, Gottesdienst und Sendung lei-
tete, und dass so bestimmte Elemente aus der frithen Vielfalt weiter-
entwickelt wurden und schliesslich die mehr universale Struktur des
dreifachen Amtes bildeten! Ich méchte darauf jetzt nicht weiter einge-
hen, sondern noch zwei Projekte der Kommission beschreiben, die fiir
unsere theologische Besinnung sehr geeignet sein kénnten.

11. Das Projekt «Auf dem Weg zu einem gemeinsamen Ausdruck des
apostolischen Glaubens heute»

Praktisch hat sich die gesamte Arbeit von «Glauben und Kirchenver-
fassung» auf die eine oder andere Weise stets mit dem Glauben der
Christen befasst, dennoch wurde das gegenwirtige Studienprojekt
ausdriicklich von der Vollversammlung in Nairobi in Auftrag gege-
ben:

91



«Wir bitten die Kirchen, im gemeinsamen Bemiihen die christliche
Wahrheit und den christlichen Glauben, den uns die Apostel verkiin-
det haben und der uns durch die Jahrhunderte liberliefert worden ist,
je nach den Erfordernissen der Situation anzunehmen, sich wieder an-
zueignen und gemeinsam zu bekennen. Ein solches gemeinsames
Handeln, das aus der gemeinsam anerkannten Autoritit des Wortes
Gottes kommt, muss darauf abzielen, zu kldren und zu konkretisieren,
was Einheit und Vielfalt bedeuten, die dem Leben und der Mission
der Kirche entsprechen» (Bericht aus Nairobi 1975, S.34). «Faith and
Order» unternahm die ersten konkreten Schritte zur Verwirklichung
dieser Studie in Bangalore und Lima und auf mehr als zehn Konsulta-
tionen. Auf der Vollversammlung in Vancouver wurde das Studien-
projekt gebilligt und seine Bedeutung fiir die Einheit der Kirchen her-
vorgehoben. Es wurden besonders drei Dimensionen der Studie ver-
merkt, wie sie in Lima formuliert wurden: Anerkennung, Auslegung
und Bekenntnis. «... jeder gemeinsame Versuch der Kirchen, diesen
[apostolischen] Glauben auszudriicken, der alle heutigen Kirchen und
alle Glaubenden aller Zeiten mit der apostolischen Kirche vereinigt,
miisste von drei Voraussetzungen ausgehen: erstens von einer gemein-
samen Anerkennung des apostolischen Glaubens, wie er in den Glau-
bensbekenntnissen der ungeteilten Kirche, etwa im Apostolischen und
besonders im Nizidnischen Glaubensbekenntnis, zum Ausdruck
kommt; zweitens von einer gemeinsamen Erkldrung des Glaubens in
heute verstindlicher Formulierung, die als solche anerkannt wird, und
drittens von einem von den heutigen Kirchen gemeinsam abgelegten
Bekenntnis eben dieses apostolischen Glaubens im Blick auf die heuti-
gen Herausforderungen an das Evangelium» (Bericht aus Vancouver
1983, S.75).

Auf welche Weise konnte unsere Kirche nun in die Diskussion ein-
steigen? Nun, zunidchst durch Materialstudium. Kurz vor der Stavan-
ger-Tagung erschien dazu ein Handbuch, «Apostolic Faith Today»,
das bald auf deutsch erscheinen wird. Aber eine detaillierte Fragestel-
lung war auch fir die Organisatoren in Genf keine leichte Sache. Wir
konnen natiirlich sehr gut unsere eigenen Fragen formulieren in Be-
zichung auf den gemeinsamen Ausdruck des apostolischen Glaubens
heute in den Kirchen. Vielleicht niitzen auch die Fragen der Ge-
spriachsgruppen von Stavanger. Dort befassten sich drei Gruppen mit
der Auslegung der drei Artikel des Nizdnums, wie diese von drei Kon-
sultationstagungen 1985 gegeben war. Das ist also textuelles Studium.

Eine vierte Gruppe befasste sich mit der «Integritdt der Schopfung

92



im Lichte des apostolischen Glaubens». Hier wurde versucht, eine
Briicke zu schlagen zwischen den Kommissionen «Kirche und Gesell-
schaft» und «Glauben und Kirchenverfassung». «Kirche und Gesell-
schaft» befasst sich besonders mit der Studie des Okumenischen Ra-
tes iiber «Rechtfertigung, Frieden und die Integritit der Schopfung»,
in Vorbereitung auf eine Weltkonferenz iiber dieses Thema 1990. Das
Thema war nicht neu fiir «Glauben und Kirchenverfassung»: In Bri-
stol wurde 1967 iiber «Gott in Natur und Geschichte» gesprochen,
und auch die Studie «Rechenschaft iiber die Hoffnung» befasste sich
mit grundsétzlichen Fragen der Naturwissenschaft, des Glaubens und
der politischen Moral.

Eine fiinfte Gesprachsgruppe in Stavanger, in der ich das Sekreta-
riat fihrte, befasste sich mit Problemen, die vor allem «bekenntnis-
lose» Kirchen haben bei der Anerkennung des apostolischen Glau-
bens im Nizinum, und mit Bereichen fiir ein gemeinsames Bekennen
desselben in der heutigen Zeit, also Situationen und Herausforderun-
gen in der Welt, die ein gemeinsames Bekennen erforderlich machen.

I11. Die Einheit der Kirche und die Erneuerung der menschlichen
Gemeinschaft

Uber diese Studie wire vieles zu sagen. Es geht kurz darum, dass die
Okumenische Bewegung gelernt hat, dass Einheit und Erneuerung der
Kirche zusammengehoren, wobei das eine sowohl Bedingung als auch
Folge des anderen ist. Die Erneuerung der menschlichen Gemein-
schaft steht ihrerseits im Zusammenhang mit Gottes Willen fiir die
Einheit der ganzen Menschheit, die ihre Erfiillung erst im neuen Him-
mel und der neuen Erde finden wird, aber wofiir Gott die Menschen
heute schon zur Arbeit ruft. In dieses Studienprojekt brechen die Fra-
gen der heutigen Welt im vollen Masse herein. Der Ausgangspunkt ist
also der, dass es keine kirchliche Erneuerung und Einheit geben kann
ohne die Erneuerung und Einheit der Menschheit. Ich frage mich, ob
das auch eine Grundbestimmung der altkatholischen Verkiindigung
ist. Theoretisch vielleicht schon, aber praktisch ist es doch so, dass un-
sere Kirchen sich sehr mit der sozialen und politischen Lage unserer
Lander verbunden haben, die zwar nicht nur westliche, aber doch alle
nordliche Linder der Welt sind.

Oder anders gesagt: Altkatholiken gibt es nur in der Ersten und der
Zweiten Welt. Was heisst das fiir die Katholizitdt unserer Verkiindi-
gung? Kénnen wir unsere eigenen kirchlichen Situationen iiberstei-

93



gen? Inwiefern gibt es bei uns noch Propheten? Sicher sind dies unan-
genehme Fragen, und Projekte wie BEM und iiber den apostolischen
Glauben sind uns viel mehr auf die konfessionelle Haut geschrieben.
Doch wiirde es sehr zu begriissen sein, wenn wir auch mal versuchten,
in dieses Projekt von «Faith and Order» einzusteigen. Vielleicht tiber-
winden wir dann auch unsere eigene theologische Monomanie, die —
wenigstens kommt es mir so vor —, sich immer auf das Amt und die
Ekklesiologie konzentriert. Auch «Faith and Order» selbst tut sich
schwer mit einem Projekt, das Theologie und die Wirklichkeit unserer
Welt organisch verbinden soll. Aber bei uns versucht man solches nur
manchmal bei den internationalen Kongressen, und dann meistens in
ziemlich idealistischer Sprache. Konnen wir konkreter werden?

IV. Wir und die Weltkonferenz von 1989

Es scheint angebracht, dass wir im Jubildumsjahr der Utrechter Union
ein altkatholisches Zeugnis auf der geplanten Weltkonferenz von
«Faith and Order» horen lassen. Zur Vorbereitung kénnen wir uns
mit den genannten Studienprojekten befassen und dariiber dann aus-
fithrlich nach Genf Bericht erstatten.

Bei der Konferenz selbst sollten wir gut vertreten sein. So werden
wir mit unserem Verstindnis des apostolischen Glaubens beitragen
konnen zur Einheit, die wir suchen. Katholisch und 6kumenisch: die-
ser Ton der Verkiindigung sollte im Konvergenzprozess der Kirchen
gehort werden! Und unsere Vorbereitung auf diese Konferenz sollte
fiir uns selbst erneuernd wirken.

Am 28.Mai 1972, ich weiss das Datum noch genau, wurde ich zum
ersten Mal eingeladen, in der anglikanischen Kirche zu predigen, wo
ich spiter Kaplan werden sollte. Man kannte mich nicht, und die
Tochter des Pfarrers erzihlte mir spiter, dass, als sie horte, es wiirde
ein Old Catholic Priest kommen, sie erwartet hatte, einen alten Greis
mit langem Bart auf der Kanzel zu sehen.

Auch im Stavangerschen historischen Museum begegnete ich die-
sem Missverstindnis. Auf einem Flugblatt wurde The OId Catholic
Church Service, also der «Altkatholische», d.h. vorreformatorische
«Gottesdienst» beschrieben in Gegensatz zum «Protestantischen Pre-
digtdienst». Dieser wire «eine Ausstellung ausgehend vom Chor der
Kirche, wo der Priester und die Chorknaben lasen und sangen, Ker-
zen anziindeten und Weihrauchfasser schwangen. Alle Texte waren
auf Lateinisch. Die Gemeinde stand oder kniete auf Fussboden aus

94



gestampftem Dreck, Fliesen oder Holzplanken im Altarraum vor den
Chortiiren. Sitzpldatze wurden nur bereitet fiir die Alten, die Schwa-
chen und die Kranken, auf eingebauten Binken an den Wiénden ent-
lang.»

Solche Erfahrungen machen iiberraschend deutlich, wie notig es ist,
dass unsere Kirche sich in der heutigen Okumene deutlicher profiliert,
dass sie sich zeigt als eine Ecclesia Vetero-catholica semper refor-
mans. Und dann gilt: « What is in a name? That which we call a rose
by any other name would smell as sweet.» Oder, um es mit Emilio Ca-
stro zu sagen: es geht um die Wirklichkeit hinter den «magischen»
Worten. Auch bei dem Namen «altkatholisch».

Hilversum (Holland) Martien F. G. Parmentier

95



	Katholisch und ökumenisch : Grundbestimmungen unserer Verkündung

