
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 75 (1985)

Heft: 4

Artikel: Staat und Staatstheorie in der alten Kirche

Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Staat und Staatstheorie in der alten Kirche

«Von der alten Kirche reden, heisst
von der Kirche überhaupt reden.»

InstHeil 11

Vorbemerkung

Die nachstehenden Ausführungen können und wollen nur die
Grundgedanken, die leitenden Ideen des Themas «Staat und Staatstheorie in
der alten Kirche» ' herausarbeiten. Der Text selbst versucht, diese
Leitideen in knapper, thesenähnlicher Form darzustellen, alles andere
ist in die Anmerkungen verwiesen.

Aus dem Ozean der einschlägigen Literatur2 müsste eine Auswahl
getroffen werden, von der ich nur hoffen kann, dass sie als nicht zu

subjektiv empfunden wird.
Die «Dezimalgliederung» - in kleine Einheiten - wurde gewählt,

damit der-Text durch Einfügung neuer Abschnitte oder weitere
Untergliederung der bestehenden praktisch unbegrenzt ausgebaut werden
kann.

Abkürzungen der Literatur

AlKiStAC Kurt Aland. Kirche und Staat in der alten Christen¬
heit Kurt Aland - Wilhelm Schneemelcher

(Hrsg.), Kirche und Staat. Festschrift für Bischof
D.Hermann Kunst D.D. (Berlin 1967) 19-49

AltSt Berthold Altaner - Alfred Stuiber. Patrologie. Leben,
Schriften und Lehre der Kirchenväter (Freiburg
i.Br.-Basel-Wien 71966)

BerkKiKs Hendrik Berkhof. Kirche und Kaiser. Eine Untersu¬

chung der Entstehung der byzantinischen und der
theokratischen Staatsauffassung im vierten Jahr-

1 Für eine spätere Periode ist sehr aufschlussreich: Anton Michel. Die
Kaisermacht in der Ostkirche (843-1204) Ostkirchliche Studien 2 (1953) 1-35
und 89-109; 3 (1954) 1-28 und 133-63; 4 (1955) 1-42 und 221-60: 5 (1956)
1-32.

2 Vgl. auch die Literaturübersicht bei StockLeo X-XVIII.

237



hundert. Aus dem Holländischen übersetzt von
Gottfried W.Locher (Zollikon-Zürich 1947)

BiTüKG I Karl Bihlmeyer - Hermann Tüchle. Kirchengeschich¬
te I: Das christliche Altertum (Paderborn r1962)

DeGAK Alois Dempf Geistesgeschichte der altchristlichen
Kultur (Stuttgart 1964)

DörrSZKonst Hermann Dörries. Das Selbstzeugnis Kaiser Kon¬

stantins Abhandlungen der Akademie der
Wissenschaften in Göttingen, Dritte Folge, Nr. 34

(Göttingen 1954)

FranKIKG August Franzen. Kleine Kirchengeschichte Her¬

derbücherei 237 (Freiburg i. Br.-Basel-Wien 61976)

InstHeil Hans Ulrich Instinsky. Die alte Kirche und das Heil
des Staates (München 1963)

KöttChrOpp Bernhard Kötting, Christentum und heidnische Op¬

position in Rom am Ende des 4. Jahrhunderts
Schriften der Gesellschaft zur Förderung der
Westfälischen Wilhelms-Universität zu Münster

46 (Münster i.W. 1961)

KrEntw Heinz Kraft, Kaiser Konstantins religiöse Entwick¬

lung Gerhard Ebeling (Hrsg.), Beiträge zur
historischen Theologie 20 (Tübingen 1955)

MeyGAW II Hans Meyer. Geschichte der abendländischen Welt¬

anschauung II: Vom Urchristentum bis zu Augustin

(Würzburg 1947)

MorVerfolg Jacques Moreau. Die Christenverfolgung im römi¬

schen Reich Erich Fascher - Hans-Werner
Gensichen - Gustav Mensching - Geo Widengren
(Hrsg.), Aus der Welt der Religion. Forschungen
und Berichte. Neue Folge 2 (Berlin 1961)

RaAbKifr Hugo Rahner. Abendländische Kirchenfreiheit. Do¬

kumente über Kirche und Staat im frühen
Christentum Hans-Urs von Balthasar (Hrsg.),
Menschen der Kirche in Zeugnis und Urkunde 3 (Ein-
siedeln-Köln 1943)

RuhKonstW Gerhard Ruhbach (Hrsg.). Die Kirche angesichts der
konstantinischen Wende Wege der Forschung
306 (Darmstadt 1976)

SchneeKiStNT Wilhelm Schneemelcher. Kirche und Staat im Neuen
Testament Kurt Aland - Wilhelm Schneemel-

238



eher (Hrsg.), Kirche und Staat. Festschrift für
Bischof D. Hermann Kunst D. D. (Berlin 1967) 1-18

SchneeKiSt4Jh Wilhelm Schneemelcher. Kirche und Staat im 4. Jahr¬

hundert Bonner akademische Reden 37 (Bonn
1970)

SchnGCA Carl Schneider. Geistesgeschichte der christlichen
Antike (München 1970)

StauCuC Ethelbert Stauffer. Christus und die Cäsaren. Histo¬
rische Skizzen (Hamburg 1952)

StauStld Ethelbert Stauffer. Theologische und säkulare Staats¬

ideen in der Bibel Walther Peter Fuchs (Hrsg.),
Staat und Kirche im Wandel der Jahrhunderte

(Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1966) 9-20
StockLeo Peter Stockmeier. Leo I. des Grossen Beurteilung der

Kaiserlichen Religionspolitik Joseph Pascher -
Klaus Mörsdorf- Hermann Tüchle (Hrsg.),
Münchener Theologische Studien. I: Historische
Abteilung, 14. Band (München 1959)

VerChrys Stephan Verosta. Johannes Chrysostomus. Staatsphi¬

losoph und Geschichtstheologe (Graz-Wien-Köln
1960)

VittKonst Friedrich Vittinghoff Konstantin der Grosse und das

«Konstantinische Zeitalter» der Kirche Walther

Peter Fuchs (Hrsg.), Staat und Kirche im
Wandel der Jahrhunderte (Stuttgart-Berlin-Köln-
Mainz 1966) 21-33

VoeKiStift Ludwig Voelkl. Die Kirchenstiftungen des Kaisers
Konstantin im Lichte des römischen Sakralrechts

Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes
Nordrhein-Westfalen. Geisteswissenschaften.
Heft 117 (Köln-Opladen 1964)

ZiegPlat Leopold Ziegler. Von Piatons Staatheit zum christli¬
chen Staat (Ölten 1948)

ZippGStld Reinhold Zippelius. Geschichte der Staatsideen
Beck'sche Schwarze Reihe 72 (München 41980)

239



Urkirche und Staat

Die frühen Christen im römischen Staatswesen

1.1 Das frühe Christentum hat weder eine bestimmte eigene Staatsphilosophie

besessen noch ein eigenes dogmatisches Staatsethos entwik-
kelt. Es hat auch die zahllosen antiken Versuche, ein Bild des gerechten

Staates und des idealen Herrschers zu entwerfen3, zunächst nicht
fortgesetzt4. Ursprünglich hat es sich politisch wohl so wie z.B. die

Anhänger des Isiskultes verhalten, «die bei Stadtratswahlen für eine

bestimmte, ihnen wohlgesinnte Partei eintraten und im übrigen ähnlich

wie das Judentum Gebete für den römischen Kaiser, den Senat

und den Ritterstand rezitierten»5. Solange der einzelne Gläubige als

Christ nicht weiter «auffiel» und die Zahl der Christen insgesamt
noch nicht so gross war, dass sie einen beunruhigenden Faktor in der
Gesellschaftsstruktur gebildet hätten, wird der einzelne im Alltagsleben

und in seiner näheren Umgebung ohne grössere Schwierigkeiten
akzeptiert und integriert gewesen bzw. worden sein6.

Der Charakter des römischen Reiches als Hindernis einer christlichen

Stellungnahme zum Staat

1.2 Ausserdem ist zu bedenken, dass das Imperium Romanum ein sehr

vielschichtiges, buntes, in sich höchst komplexes Gebilde war, so dass

eine klare, eindeutig ausgerichtete Stellungnahme von christlicher

1 Vgl. die Übersicht bei ZippGStld 1-41.
4 Vgl. auch ZiegPlat 114-17, hier 114 f. : «Was aber den christlichen Staat

anlangt, so unterscheidet ihn grundsätzlich und wesenhaft das von dem Entwürfe
Piatons, dass ihn niemand als Eidos-Idea sichtbar und wissbar macht.
Nichtseiend in einem doppelten Begriffe, bringt er es weder zur geschichtlichen

Verwirklichung weltgültigen Ausmasses, noch zur geistigen Wesensschau,

die im Grund- und Aufriss seinen inneren Bauplan erkennen lässt.» In
der Sicht Zieglers gilt diese Aussage nicht nur für die Zeit der Urkirche.

5 SchnGCA 290 f.
6 Man denke zum Vergleich unter (rein) sozial-gesellschaftlichem Aspekt an

die Tatsache, dass der Künstlerische Generalsekretär des Burgtheaters
zugleich der Präsident und ordentliche Seelsorger der Kirche Jesu Christi der

Heiligen der Letzten Tage (Mormonen) in Österreich ist. - Über das
Zahlenverhältnis Christen zu Heiden ist immer wieder spekuliert worden, - es gibt
nur Schätzungsversuche, die alle problematisch bleiben müssen; vgl.
FranKIKG 32f. Wir werden uns damit abfinden müssen, hierüber keine
gesicherten Kenntnisse zu haben.

240



Seite zu diesem Phänomen «Staat» eigentlich von vorneherein
überhaupt nicht zu erwarten war7. Die frühe Kirche war auch keineswegs
so fest organisiert, dass sie - in der Bedrängnis der Zeit - so ohne
weiteres zu einer einheitlichen Aussage gerade auf dem Gebiet der
«politischen Ethik» gefunden hätte.

Wurzeln der patristischen Staatsauffassung

Ausrichtung am Neuen Testament und an der griechischen Staatslehre

2.1 Die Staatsauffassung der Kirchenväter8 und Kirchenschriftsteller8
orientierte sich im wesentlichen am neutestamentlichen Schrifttum
und an der griechischen, vor allem aristotelisch-stoischen9
Staatslehre10.

Jesus

2.2.1 Die Grundhaltung der neutestamentlichen Schriften traf sich mit
der griechischen Sozialphilosophie in der grundsätzlich positiven

7 Vgl. SchneeKiStNT 3 f.
8 Dieser Terminologie liegt eine klare und einfache Unterscheidung

zugrunde (vgl. auch AltSt 2-6; ähnlich FranKIKG 39f.):
I. Als die vier Merkmale eines Kirchenvaters gelten:

1. doctrina orthodoxa;
2. sanctitas vitae;
3. approbatio ecclesiae (nicht notwendigerweise: expressa):
4. antiquitas.

IL Kirchenschriftsteller sind alle theologischen Schriftsteller des Altertums
auch ohne die Merkmale 1 und 2.

III. Kirchenlehrer müssen nicht das Merkmal 4, dafür aber zwei weitere
Merkmale aufweisen:
5. eminens eruditio:
6. expressa ecclesiae approbatio.

Als die drei grossen orientalischen Kirchenlehrer des Altertums gelten: Basileios

d.Gr. (um 330-379), Gregor von Nazianz (329/30-um 390) und Johannes

Chrysostomos (344/54-407); ihnen entsprechen die vier grossen abendländischen

Kirchenlehrer des Altertums: Augustinus (354-430), Ambrosius (333/34
oder 339/40 bis 397), Hieronymus (um 347-419/20) und Gregor d.Gr. (um
540-604).

'Vgl. dazu die Zusammenfassung bei ZippGStld 18-31 und 33-41.
10 Vgl. MeyGAW II 135-37.

241



(wenn auch kritischen) Bewertung des Staates. Jesus selbst betrachtet
Gott und Kaiser als verschiedene Welten und befiehlt, dem Kaiser zu

geben, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist". Ethelbert Stauffer

bemerkt, dass Jesus mit dieser Aussage die Staatstheorie des Alten
Testaments entmythologisiert und enttheologisiert oder positiv
ausgedrückt: säkularisiert habe12, und fasst seine Überlegungen in der
Feststellung zusammen: «Jesus von Nazareth predigt politische Loyalität.
Aber die Loyalität, die er praktiziert und fordert, ist eine Loyalität
ohne Engagement, eine tiefgekühlte, nicht genug: eine kritische Loyalität»

13.

Paulus

2.2.2 Eindringlicher als die Evangelien hebt dann Paulus die Bedeutung

des sozialen Verbandes, des Staates, als der notwendigen Grundlage

für die Verwirklichung höchster Menschheitswerte und für die

Erreichung des menschlichen Lebenszweckes hervor14: Der Staat hat
für das Gemeinwohl zu sorgen und die Gerechtigkeit als die Grundlage

seiner eigenen Existenz zu sichern. Die soziale Natur des
Menschen verlangt ihrerseits aber auch den Gehorsam der einzelnen Glieder

gegen die gottgesetzte Obrigkeit als sittlich-religiöse Verpflichtung,

- allerdings unter Wahrung der Ansprüche Gottes an die
Menschen, unter Bewahrung der religiösen Verpflichtung gegen Gott15.

11 Matthäus und Markus fast gleichlautend: Mt 22, 21 : ùjióoote ovv rà Kai-
aapoç Kaiaapi /.ai rà rov SeoO rcp Deep; Mk 12, 17: rei: Kaioapoç ùjióoote
Kaiaapi xal tov Seov Tip 3ccp. Die Einheitsübersetzung (1980) hat für beide
Stellen: «So gebt dem Kaiser, was dem Kaiser gehört, und Gott, was Gott
gehört!» Vgl. dazu StauCuC 121-49; SchneeKiStNT 6-10.

12StauStId 11.

"StauStld 12.
14 Ethelbert Stauffer meint sogar (StauStld 18), gegenüber den Evangelien

habe Paulus die Restauration der Staatstheorie, die Theologisierung des

Steuerproblems (Röm 13, 6) betrieben und sei «an Jesus vorbei mit fliegenden
Fahnen in eine staatstheologische Zukunft» marschiert: vgl. weiter
SchneeKiStNT 11-16; ZiegPlat 158-60: Franz Joseph Dölger. Zur antiken und
frühchristlichen Auffassung der Herrschergewalt von Gottes Gnaden Antike
und Christentums (1932) 118-27.

15 Röm 13, 1 f.: «Jeder leiste den Trägern der staatlichen Gewalt den schuldigen

Gehorsam. Denn es gibt keine staatliche Gewalt, die nicht von Gott
stammt: jede ist von Gott eingesetzt. Wer sich daher der staatlichen Gewalt
widersetzt, stellt sich gegen die Ordnung Gottes, und wer sich ihm entgegenstellt,
wird dem Gericht verfallen.» Vgl. auch 1 Petr 2, 13-17.

242



Forderung eines Freiraumes für die Christen

2.2.3 Konkret heisst das, dass die Achtung der weltlichen Autorität
letztlich auf das Ziel ausgerichtet ist, dem Christen den Freiraum für
die Verwirklichung der ihm gestellten Aufgabe zu schaffen. Der
Gedankengang ist in etwa:

Die Christen achten die Autorität des Staates.

Daher muss diese Autorität (folgerichtig) den Christen als positiven
Elementen des Staates den erforderlichen Freiraum gewähren.

Mit diesem Freiraum haben die Christen die Möglichkeit - und auf
diese läuft schliesslich alles hinaus -, ihr Christsein ohne Beeinträchtigung

von aussen zu verwirklichen16.

Das Edikt des Galerius

2.2.4 Dieses Anliegen der Christen wird später sogar von staatlicher
Seite erkannt und ausdrücklich als berechtigt anerkannt, wenn Kaiser
Galerius (305-311) in seinem Toleranzedikt von 311 17 als eine der
zwei Intentionen des Gebetes der Christen für den Staat nennt: «ut
securi vivere in sedibus suis possint» '8.

Das Gebet der Kirche für den Staat

2.2.5 Das Gebet der Kirche für den Staat ist schon im l.Klemensbrief
Brief des Klemens von Rom an die Korinther) bezeugt, der an das

Ende des 1. Jahrhunderts gehört und damit noch an die Generation
der Apostel heranreicht19. In dem Text (60, 4-61, 3), der als das «älteste

Kirchengebet für den Staat» bezeichnet wird20, heisst es (61, 1):

«Gib ihnen [= den Herrschern], Herr, Gesundheit, Frieden, Eintracht
und sicheren Stand, damit sie das Herrscheramt, das du ihnen anvertraut

hast, untadelig verwalten.»

16 1 Tim 2, 1 f.: «Vor allem fordere ich zu Bitten und Gebeten, zu Fürbitte
und Danksagung auf, und zwar für alle Menschen, für die Herrscher und für
alle, die Macht ausüben, damit wir in aller Frömmigkeit und Rechtschaffenheit

ungestört und ruhig leben können.»
17 Wenige Tage vor seinem Tod zu Serdica (Serdikë/Sofia) in Mösien erlassen

und am 30. April 311 in Nikomedia veröffentlicht.
18 Vgl. InstHeil 14 und 62f.; BerkKiKs 47-50; DörrSZKonst 227f.: MorVer-

folg 113.

"Vgl. AltSt 45; vgl. dazu auch AlKiStAC 33 f.
20 InstHeil 42.

243



Jenseitssehnsucht und Zeitlichkeit

Die weitabgewandte Richtung

3.1 In der nachapostolischen Zeit setzte sich in jener Richtung, die

von einer sehnsuchtsvollen Jenseitsstimmung geprägt war, als Kehrseite

der Medaille eine weitabgewandte Haltung durch, die ein deutliches

Uninteressiertsein an dieser Zeitlichkeit21 zur Folge hatte, - so

sehr deutlich bei den Apostolischen Vätern Polykarp von Smyrna
(gest. 156) und Ignatios von Antiochien (gest. um 110).

Polykarp von Smyrna

3.1.1 Polykarp selbst nimmt nur einmal - und da recht distanziert -
auf die zeitlichen Gewalten Bezug22. Nach dem Bericht über sein

Martyrium hält er sich - in seiner Antwort an den Prokonsul - im
übrigen an die Linie, die die neutestamentlichen Schriften vorgezeichnet
haben23.

Ignatios von Antiochien

3.1.2 Deutlicher als bei Polykarp kommt die weltnegative Haltung bei

Ignatios von Antiochien zum Ausdruck24. Gegenüber dieser Abkehr
von weltlicher Macht misst er der kirchlichen Hierarchie eine um so

21 Hier ist das allgemeine antike Bewusstsein vom Zusammenhang des Heils
des einzelnen mit dem Heil des Ganzen weitgehend verdrängt; vgl. dazu InstHeil

22-26 und 51.
22 Brief an die Philipper 12: «Betet für alle Heiligen [= Christen], desgleichen

betet für die Könige, Mächte und Fürsten, für eure Verfolger und Hasser
und für die Feinde des Kreuzes, damit sich die Frucht, die ihr tragt, in allem
offenbare, und ihr in ihm [= Christus] vollendet sein möget.»

23 Rundschreiben der Kirche von Smyrna über das Martyrium des hl. Polykarp

10 (vgl. dazu MorVerfolg 54): «Dich halte ich würdig, dass ich dir die
Rechtfertigung über meinen Glauben erteile; denn wir sind belehrt, den Fürsten

und Obrigkeiten, die von Gott bestellt sind, die Ehre, die ihnen gebührt
und unserem Gewissen nicht zuwiderläuft, zu erweisen.»

24 Brief an die Römer 6: «Weder die Vergnügen der Welt noch die Reiche
dieser Erde haben für mich einen Reiz: Der Tod für Jesus Christus ist mir
erwünschter als eine Herrschaft über die Grenzen der Erde.»

244



überragendere Bedeutung bei25. In allen Briefen (den an die Römer
ausgenommen) mahnt Ignatios zur Einheit, die er im engen Anschluss
an die Hierarchie (Bischof, Priester, Diakon) verwirklicht sieht26.

Der Vorwurfder Staatsfeindlichkeit

3.2 Aus einer solchen weitabgewandten Haltung27 erwuchs dem
Christentum dann auch der Vorwurf der Staatsfeindlichkeit, mit dem es

sich immer wieder auseinanderzusetzen hatte28.

Das Bekenntnis zum Staat

Zwei Entwicklungsstadien

4.1 Die folgende Entwicklung verlief im grossen ganzen in zwei
Stadien29, die aber nicht unbedingt ein zeitliches Nacheinander bedeuten:

a) Die christenfeindliche Einstellung des römischen Staates löste

25 Die Briefe des Ignatios setzen an der Spitze der Gemeinden Einzelbischöfe

voraus und sehen in dem monarchischen Episkopat eine selbstverständliche
Einrichtung.

26 Brief an die Epheser 4: «Daher ziemt es sich, dass ihr mit der Gesinnung
des Bischofs so übereinstimmt, wie ihr es wirklich tut.» Brief an die Magnesier

6: «so erinnere ich euch, dahin zu streben, dass ihr alles in gottgefälliger
Eintracht unternehmt unter dem Vorsitz des Bischofs, der die Stelle Gottes
vertritt, und der Priester, die den Rat der Apostel vorstellen, und der mir
vorzüglich werten Diakone, denen der Dienst Jesu Christi anvertraut ist.» Brief
an die Smyrner8: «folget alle dem Bischof wie Jesus Christus dem Vater und
den Priestern wie den Aposteln.»

27 In diametralem Gegensatz dazu steht die Argumentation Tertullians: Die
Christen beten auch deshalb für den Fortbestand des Reiches, weil sie
legitimerweise um Aufschub der und Verschonung vor den schlimmsten Drangsalen

am Ende der Welt beten (vgl. Mt 24, 20; Mk 13, 18): das Ende der Welt
wird aber nur durch die Frist aufgehalten, die dem Imperium Romanum
gewährt ist; vgl. dazu InstHeil 52f.; RaAbKifr 37 und 49f.: StauCuC 254f.; Al-
KiStAC 35 f.

28 Zum juristischen Aspekt der Christenverfolgungen vgl. MorVerfolg
61-69.

29 Vgl. dazu MeyGAWII 136.

245



bei einem Teil der Christen Hemmungen aus, sich am Staatsleben zu

beteiligen30,
b) doch setzte sich die Tendenz zur Angleichung durch, und dies

um so leichter, als hinsichtlich des Anliegens: Gebet für das Heil des

Staates - zwischen Heiden und Christen kein Gegensatz bestand31.

Beide Seiten waren von der Notwendigkeit eines solchen Gebetes

überzeugt, - ein grundsätzlicher und unüberwindbarer Gegensatz
bestand nur in der Frage, an wen sich das Gebet richten sollte und unter
welchen kultischen Formen es zu vollziehen war32.

Die griechischen Apologeten

4.1.1 Die griechischen Apologeten führen die positive Tradition fort.
Justin, der «Philosoph und Märtyrer» (gest. um 165), Melito von Sardes

in Lydien (2.Jh.)33, Athenagoras, «christlicher Philosoph aus Athen»
(2. Jh.)34, Theophilos von Antiochien (2. Jh.)35 und selbst Tatian der As-

30 Darüber darf nicht vergessen werden, dass es auch vor Konstantin d.Gr.
viele Christen gab, «die sich dem Staat zur Verfügung stellten und freudig an
ihm mitarbeiteten»: SchGCA 291.

31 Vgl. dazu besonders InstHeil 41-45.
32 Reinhold Zippelius spricht hier (ZippGStld 46) von einem «Bruch mit

dem antiken Etatismus in Religionssachen».
33 In seiner an Mark Aurei gerichteten Apologie (um 172) ist vielleicht zum

erstenmal der Gedanke ausgesprochen, dass ein friedliches Verhältnis
zwischen Staat und Kirche der Normalzustand und für beide am segenbringend-
sten sei. Hugo Rahner meint (RaAbKifr 36), das wäre «nun freilich mehr
romantisch als realpolitisch gedacht vor dem Thron des Christenverächters
Mark Aurei und seines verkommenen Sohnes Commodus. Und doch gehörte
dieser unbesiegbaren christlichen Romfreudigkeit die Zukunft».

34 Auch bei ihm findet sich der Gedanke der «gegenseitigen Nützlichkeit»,
so in seiner Bittschrift für die Christen 37: «Denn welche eurer Untertanen
verdienen es, eher Erhörung ihrer Bitten zu finden als wir, die wir für eure
Herrschaft beten, damit die Regierung in gerechtester Erbfolge vom Vater auf
den Sohn übergehe und Euer Reich wachse und gedeihe, indem die ganze
Welt euch Untertan wird? Dies liegt auch in unserem Interesse, damit unser
Leben ruhig und ungestört verlaufe und wir alle Anordnungen bereitwillig
vollziehen können.»

35 In Abwehr des Apotheosegedankens sagt er in seiner Schrift Ad Autoly-
cum I 11 : «Ehre den Kaiser, indem du ihn liebst, ihm Untertan bist, für ihn
betest. Wenn du so handelst, erfüllst du den Willen Gottes» (zitiert bei: RaAbKifr

46).

246



syrer (2. Jh.)36 sprechen hier mit einer Stimme: Die Staatsgewalt ist auf
Gott zurückzuführen, die Christen sind zum Gehorsam gegen diese
Gewalt verpflichtet und zeichnen sich auch tatsächlich durch eine staatstreue

Gesinnung aus.

Schriftsteller des 3. und 4. Jahrhunderts

4.1.2 Auch Irenäus von Lyon, der wohl bedeutendste Theologe des

2. Jahrhunderts, Klemens von Alexandrien (gest. vor 215) und Origenes

(um 185-253/54) liegen ganz auf der Linie des positiven Bekenntnisses

zum Staat. Der im Jahre 244 entstandene Römerbriefkommentar
des Origenes ist ein eindrucksvolles Zeugnis dafür, dass die

kirchliche Wissenschaft sich nun zum erstenmal theoretisch mit dem
Problem «Kirche und Staat» (und damit mit dem Staat selbst)
befasst37. Zwar haben Minucius Felix (3.Jh.)38 und Laktanz (3./4.Jh.)39
eine wenig schöne Theorie über die Entstehung des römischen Staates

ausgebreitet, wenn sie ihn verbrecherischen Ursprungs sein lassen.

Doch haben auch sie die Bedeutung Roms anerkannt und konsequenterweise

die Auffassung vertreten, dass man für den Bestand des
römischen Reiches beten solle40. Und der polternde Tertullian (gest. nach

36 Der in seinem späteren Leben zum Eigenbrötler wurde: Als Vertreter der
Enkratiten (möglicherweise sogar als deren Stifter) verwarf er jede Ehe und
lehnte den Wein- und Fleischgenuss kompromisslos ab. Die Enkratiten
gebrauchten selbst beim Abendmahl nur Wasser und wurden daher später auch
Hydroparastaten oder Aquarier genannt; vgl. BiTüKG I 156.

3" Text bei: RaAbKifr 54-56.
38 Dialog Octavius 25, 1 f.: «Die berühmte und weltbekannte Gerechtigkeitsliebe

der Römer hat schon begonnen, als das werdende Reich in der Wiege
lag. Sind sie nicht bei ihrem Eintritt in die Weltgeschichte durch Verbrechen
zusammengeführt worden und unter dem Schutz ihrer grauenerregenden
Unmenschlichkeit herangewachsen. In einem Asyl [= die Freistätte zwischen den
beiden Kapitolinischen Kuppen] hat sich ja der erste Kern des Volkes
angesammelt. Es waren Taugenichtse, Verbrecher, Blutschänder, Meuchelmörder,
Verräter zusammengeströmt, und Romulus selbst beging einen Brudermord,
um als Herr und Gebieter sein Volk im Verbrecherhandwerk zu überbieten.
Das sind die ersten Anfänge dieses religiösen Staatswesens.»

39 Divinae institutiones II 6, VI 9 und VII 25.
40 Vgl. dazu auch MeyGAW II 136: «Besonders seitdem geschichtsphiloso-

phisch unter Zugrundelegung der Danielschen Lehre von den vier Weltreichen
das Römische Reich als das letzte Reich vor dem Erscheinen des Antichristen
galt, sein Bestand mit dem Bestand der Welt einig ging, war das Interesse an
diesem Reich stark gestiegen»; vgl. auch oben Anmerkung 27.

247



220), der die heidnische Götterwelt unerbittlich zerzaust und seinen

ganzen Sarkasmus über sie ausgiesst41, hat schliesslich mit einem

ebenso radikalen wie bestechenden Gedanken die Dinge einfach

umgekehrt: Der Kaiser gehört uns Christen, denn er ist von unserem Gott
eingesetzt42.

Konsens im Bekenntnis zum Staat

4.2 Beim Übergang vom dritten zum vierten Jahrhundert können wir
somit eindeutig ein breites Band des Konsenses im Bekenntnis zum
Staat konstatieren, - ein Band, das in sich freilich eine gewisse Spannweite

aufweist. Zwei Namen sind hervorzuheben, die an verschiedenen

Stellen dieses Konsensbandes angesiedelt sind und deshalb -
ohne gegensätzliche Positionen zu vertreten - eine jeweils verschiedene

Akzentsetzung erkennen lassen: der Theologe Eusebios gegenüber

dem Kirchenmann Athanasios.

Eusebios von Kaisareia

4.2.1.1 Eusebios von Kaisareia in Palästina (um 263-339), «weniger
ein grosser Theologe als ein bedeutender Historiker, der durch seine

geschickte und gewöhnlich auch kritische Quellenbenützung die

Grundlagen für die Kirchengeschichtsschreibung des Altertums
geschaffen hat»43, wurde in der Vergangenheit als serviler
«Hofbischof»44, «Staatsbischof», «Herold des Byzantinismus»45
geschmäht, - der Baseler Theologe Overbeck bezeichnete ihn sogar als

«hoftheologischen Friseur der kaiserlichen Perücke»46. Neuere
Untersuchungen lassen auch in diesem Fall die Korrektur eines geliebten
Feindbildes als notwendig erscheinen47. Folgende Punkte, die sich vor
allem aus Eusebios' Kirchengeschichte ergeben, sind wichtig:

41 Vgl. dazu Ernst Hammerschmidt. Die philosophische Begründung der
Gotteserkenntnis bei Tertullian Internationale Kirchliche Zeitschrift 49

(1959) 162-76.
42 Apologeticum 30, zitiert bei: RaAbKifr 50.
43 AltSt 218. Wilhelm Schneemelcher betont, dass es auch grundsätzlich

falsch ist, Eusebios als «Arianer» zu bezeichnen: RuhKonstW 283.
44 Vgl. SchneeKiSt4J 14.

45BerkKiKs 100.
46 Zitiert von Carl Schmitt in: RuhKonstW 220.
47 Zum folgenden vgl. Gerhard Ruhbach in: RuhKonstW 236-58.

248



1. Eusebios ist an dem Wechselspiel der politischen Geschichte so

gut wie gar nicht interessiert.
2. Das Verhältnis des Eusebios zu Konstantin d.Gr. (306-337) ist

keineswegs immer unverändert geblieben.
3. In keinem seiner Werke (die Vita Constantini und die Laus

Constantini 1-10 natürlich ausgenommen) spricht Eusebios ausführlich

von Konstantin, gelegentlich übergeht er ihn mit Schweigen.
4. Überhaupt geht Eusebios erst in seiner Kirchengeschichte

ausführlicher auf die Kaisergeschichte ein.
5. Er preist aber nicht eigentlich Konstantin, sondern die Heilszeit,

die mit dessen Regierung angebrochen ist, ohne dass er in Konstantin
den Bringer der Heilszeit sieht48.

Theologie des Eusebios

4.2.1.2 Die Sicht des Eusebios ist im Grunde heilsgeschichtlich
bestimmt. Dass die konstantinische Wende ein entscheidendes, prägendes

Erlebnis in seinem Leben war, ist wohl verständlich und nur
natürlich49. Und wenn Eusebios' Theologie - wie behauptet wurde - von
Konstantin und dessen Nachfolgern als Programm einer politischen
Theologie verstanden werden konnte, ist ihm diesbezüglich höchstens

vorzuwerfen, dass diese Theologie fast gänzlich kirchlich ausgerichtet
war und damit keine Gelegenheit bot, kirchliche Mitverantwortung
für das öffentliche Leben bewusst werden zu lassen. Positiv gesagt ist

Eusebios «der erste politische Theologe an der Schwelle der Weltkirche,

dessen Verdienst es ist, die Immanenz des Gottesreiches im Weltreich

zum ersten Mal klar formuliert zu haben»50.

48 So Ruhbach (RuhKonstW 249) gegen Berkhof (BerkKÀYJì 101). Eine
eingehende Auseinandersetzung mit Berkhof bei Kurt Aland in: RuhKonstW
42-73.

49 Das Aufwühlende dieser Wende wird noch später unmittelbar greifbar,
wenn Eusebios das Festbankett, das Konstantin zum-Abschluss des Konzils
von Nikaia am 25. Juli 325 gab, beschreibt (Vita Constantini III 15): Kein
Bischof habe an der Tafel des Kaisers gefehlt. «Jeder Beschreibung spottet, was
da geschah; denn Leibwächter und Trabanten wachten, die scharfen Schwerter

gezückt, rings um den Vorhof des kaiserlichen Palastes: mitten zwischen
ihnen aber konnten die Gottesmänner furchtlos einhergehen und bis ins Innerste
des Palastes gelangen. Da lagen nun die einen auf demselben Polster zu Tisch
wie der Kaiser, während die anderen auf Polstern zu beiden Seiten ruhten.
Leicht hätte man dies für ein Bild vom Reiche Christi halten oder wähnen
können, es sei alles nur ein Traum und nicht Wirklichkeit.»

50 Wilhelm Schneemelcher in: RuhKonstW 282.

249



Athanasios von Alexandrien

4.2.2 Einen viel schwierigeren Stand hatte Athanasios von Alexandrien

(295-373), der grosse Streiter für die kirchliche Trinitäts- und

Logoslehre. Dass es sich bei ihm um alles andere als einen
«Hofbischof» handelt, zeigt schon die einfache Tatsache, dass wir in
seinem Leben «Exil 1-5» zu unterscheiden gewohnt sind51. Aber obwohl
Athanasios - man möchte fast hinzufügen: selbstredend - einem
heidnischen Kaisertum auf religiösem Gebiet nicht die geringsten
Zugeständnisse macht und Staats- wie Kaiserkult kompromisslos ablehnt,
kann auch bei ihm von einer Staats- oder kaiserfeindlichen Gesinnung
keine Rede sein, - das Gegenteil ist der Fall: Wie sich besonders aus
seinen Königsgleichnissen ergibt, schätzt er Staat und Kaisertum als

notwendige Gewalten, die die für jedes menschliche Zusammenleben
erstrangige Aufgabe haben, Ordnung zu schaffen und zu bewahren52.
Dem navTOKpàicop im Himmel entspricht der ßaaiÄevc als koollo-
Kpäxcop auf Erden.

Die Sozialnatur des Menschen

Übereinstimmung der Väter

5.1 Die für jede Staatsidee grundlegende Frage nach der Natur des

Menschen wird von der Väterwelt einstimmig beantwortet: Der
Mensch ist sozialer Natur53. Die schon im Tierreich zu beobachtenden
sozialen Verbände sind ein Abbild dessen, was beim Menschen in
noch höherem Masse der Gewinnung materieller und geistiger Güter
dient. Den bisher genannten Autoren sind hier noch die drei Kappado-
kier54: Basileios d.Gr. (um 330-379), Gregor von Nazianz (329/30 bis

um 390) und Gregor von Nyssa (um 335-394) sowie Ambrosius (333/34
oder 339/40-397) und Augustinus (354-430) hinzuzufügen.

51 Vgl. AltSt 272; FranKIKG 80.
52 Vgl. dazu Karl Friedrich Hagel in: RubKonstW 273-75.
53 Vgl. MeyGAW II 136 f.
54 Die der durch Athanasios vertretenen neualexandrinischen theologischen

Richtung angehören.

250



Johannes Chrysostomos und Theodoret von Kyrrhos

5.2 Einen abweichenden Standpunkt in einer untergeordneten
Teilfrage nehmen nur Johannes Chrysostomos (344/54-407) und sein
Schüler Theodoret von Kyrrhos östlich von Antiochien (um 393 bis

um 466) ein55: Sie rechnen die Sozialnatur des Menschen nicht zum
primären, sondern erst zum sekundären Naturzustand56, d.h. dem
Zustand nach dem Sündenfall. Da erst nach dem Sündenfall der Staat
entstanden ist, ist die Sozialnatur ebenfalls erst dann als Element des

menschlichen Wesens notwendig geworden. In unserem Zusammenhang

ist dies insofern von Bedeutung, als damit der Gedanke verbunden

ist, dass ursprünglich alle Menschen in gleicher Ehre und Würde
(homotimia) erschaffen waren57 und Herrschaftsverhältnisse, d.h.
eben Unter- und Überordnung, erst durch die Sünde in diese Welt
gekommen sind58. Folgerichtig sieht Chrysostomos im Staat - als

Zwangsstaat - eine Sündenstrafe, ein wegen der Sünden der
Menschen notwendiges Übel, was auch für das römische Reich seiner Zeit
gilt. Diese Sicht führt zwangsläufig zu einem «Auseinandertreten von
Gesellschaft und Staat»59, - ein im Grunde unbefriedigender Ansatz
für eine Staatslehre.

Konstantin der Grosse

Die konstantinische Wende

6.1 Die bisher bereits vorhandene Bereitschaft, sich zum Staat zu
bekennen und in ihm als der differenziert gegliederten Ordnung menschlicher

Verhältnisse aktiv mitzuarbeiten, wird durch die konstantinische

Wende60 nur noch fester und entschiedener. Treffend skizziert

August Franzen die Stimmungslage in dieser Zeit: «Was dieser Wandel

in der höchsten weltlichen Führungsspitze für die Kirche bedeu-

55 Vgl. MeyGAW II 137; DeGAK 115.
56 Zu dieser Unterscheidung vgl. ausführlich VerChrys 41-68.
5" Vgl. VerChrys 53 f.
58 So auch Theodoret von Kyrrhos in der siebenten seiner De Providentia

divina orationes decern.
59 VerChrys 175.
60 Für eine wohlüberlegte Verwendung dieses Ausdrucks plädiert Paul Mika

t in: VoeKiStift 75.

251



tete, lässt sich heute kaum noch richtig ermessen. Bisher war sie

verboten, verfolgt und gequält; nun wurde sie plötzlich vom Staat begünstigt,

bevorrechtigt und verwöhnt. Sie sah sich vor eine völlig neue
Weltsituation gestellt. Um wieviel leichter konnte die Kirche, von
der kaiserlichen Sonne beschienen, nun ihre Aufgabe erfüllen»61. Von

grösster Bedeutung für die Kirche ist dabei die Entstehung der kaiserlichen

Synodalgewalt62, bei der das Selbstverständnis Konstantins als

ënioKcmoç tcov éfCTÓg63 eine wichtige Rolle gespielt hat64.

Gefahren dieser Wende

6.2 Dass diese neue Lage Gefahren in sich barg, liegt auf der Hand
und wurde schon von Zeitgenossen gesehen, die eine «Verweltlichung»

der Kirche befürchteten65. Für eine Beurteilung kann
allerdings nicht genug davor gewarnt werden, die Dinge unter unserem
heutigen Gesichtspunkt zu sehen (ein Fehler, der - trotz aller Beteuerungen

des Gegenteils - langsam zu einer Epidemie zu werden droht).
Das Selbstverständnis Konstantins als «Mitbischof» brachte der Kirche

auch bald neue Schwierigkeiten66, wie auch die heidnische Opposition

noch lange nicht überwunden war: Erst mit dem Sieg Theodo-
sius d.Gr. über den Usurpator Eugenius am Frigidus (Wippach) Ende
394 war die Widerstandskraft der Heiden als geschlossener Gruppe
gebrochen67.

61 FranKIKG 68 f.
62 Vgl. dazu SchneeKiSt4J 11-14; A.Kartaschow in: RuhKonstW 149-67;

Ernst Wölfin: RuhKonstW 168-86.
63 Vgl. Johannes Straub in: RuhKonstW 187-205; VittKonst 25 und 27 f.
64 Zu Konstantins Kirchenbegriff vgl. KrEntw 56-61 und 85-89.
65 Vgl. dazu FranKIKG 71-75.
66 Vgl. dazu zusammenfassend DörrSZKonst 407-09.
67 Kurt Aland bemerkt (AlKiStAC 39), dass das sogenannte konstantinische

Zeitalter nur «nach einer anscheinend unausrottbaren Vorstellung das Zeitalter

der christlichen Reichskirche gewesen ist. Nichts ist falscher als diese
Meinung. Erst 50 Jahre nach dem Tode Konstantins hat die christliche Kirche
annähernd diese Position erreicht, und auch danach besitzt das Heidentum, in
den untersten Schichten der Bevölkerung sowohl wie bei der adligen
Oberschicht, insbesondere des Westens, eine ansehnliche Macht»; vgl. auch
KöttChrOpp 29-31.

252



Ambrosius und Augustinus

Vorläufiger Abschluss der Entwicklung

7 Das Wirken von Ambrosius und Augustinus kann als ein (wenigstens

vorläufiger) Abschluss in der Entwicklung christlicher Ideen
über den Staat und die Staatsgewalt angesehen werden68.

Ambrosius von Mailand

7.1 Ambrosius von Mailand, dessen zahlreiche Schriften mehr durch
praktische Interessen bestimmt sind, führt die obrigkeitliche Gewalt
selbstverständlich auf Gott zurück, allerdings nicht direkt und
unmittelbar69. Auf Grund der Beobachtung der Natur (vor allem der
Lebensverhältnisse im Tierreich) gewinnt er Einsichten für die soziale
Struktur menschlicher Gemeinschaft, um die obrigkeitliche Gewalt
auf naturrechtlichem Wege in die Beziehung zu Gott einzubauen.
Aufschlussreich ist für diese Methode zuvörderst sein Hexaëmeron, das

voll glänzender Naturschilderungen ist, - und hier wieder das

5. Buch70.

Augustinus

7.2 Augustinus schliesslich verdanken wir ausführliche Stellungnahmen

zum christlichen Staatsbegriff71, wobei gleich gesagt werden

muss, dass seine Staatslehre nicht identisch ist mit seiner
Zwei-Reiche-Lehre und dass er den Staat keineswegs nur als Folgeerscheinung

68 Zur Tatsache, dass beide durch die heidnische Opposition mitgeformt
worden waren, vgl. KöttChrOpp 31 f.

69 Vgl. MeyGAW II 137.
70 So sagt er z.B. bei der Beschreibung der Bienen (V21, 68), die Bienenkönigin

werde durch den Hauptvorzug an einem König, die Charaktermilde,
gekennzeichnet: «Denn trägt sie auch einen Stachel, gebraucht sie ihn doch
nicht zur Bestrafung. Es gibt nämlich Naturgesetze, die nicht auf dem Papier
geschrieben, sondern dem sittlichen Bewusstsein eingegraben sind: darnach
sollten die, welche die höchste Macht innehaben, in der Bestrafung besonders
milde verfahren.»

1 Zusammenfassungen bei MeyGAW II 137-42, ZippGStld 48-52 und
AltSt 447 f.

253



der Sünde ansieht oder mit der civitas terrena schlechthin
gleichsetzt72.

Augustinische Staatslehre

7.2.1 Im geistesgeschichtlich bedeutendsten Werk des Augustinus, den
22 Büchern De civitate Dei (von 413 bis 426 stückweise veröffentlicht),

lassen sich folgende tragende Gedanken feststellen73, wobei die

Begriffsbestimmungen des Staates an Begriffe wie res publica, res

populi, res communis und civitas gebunden sind:
1. Augustinus ändert die ciceronianische Definition des Volkes ab

und erklärt nun: «Populus est coetus multitudinis rationalis, rerum

quas diligit concordi communione sociatus»74, womit die res populi
zur res publica wird75.

2. Gott ist mittelbar der Schöpfer des Staates76, da dieser auf einer
dem Menschen von Gott gegebenen Anlage beruht, sich mit anderen
in geordneter Weise zusammenzuschliessen77. Durch Struktur und

Verfassung wird das organisch gewachsene Volkstum dann zu einer
civitas.

72 Vgl. dazu Hans-Joachim Diesner (Hrsg.), Aurelius Augustinus: Ausgewählte

Briefe (Leipzig 1966) 38: «Zum (Gottesstaat) gehören alle Guten, zum
(Teufelsstaat) alle Bösen, und zwar im Diesseits wie im Jenseits. Während des

weltgeschichtlichen Prozesses sind die beiden (Reiche) nicht deutlich geschieden,

sondern durchdringen einander. Die Civitas terrena ist nicht mit irgendeinem

politischen Staat gleichzusetzen, und ebensowenig fällt die Civitas Dei mit
der Kirche zusammen (in der auch Böse und Verdammte irdisches Heimatrecht

besitzen).» Weiter MeyGAW II 142: «In Theorie und Praxis erkennt
Augustin einen eigenen Staatsbereich an, in den die Kirche nicht hineinzureden
hat (alia causa est provinciae, alia est ecclesiae), verlangt die Einhaltung der
Staatsgesetze und sagt ausdrücklich, dass die Staatsgewalt nicht von der Kirche

herkommt, sondern direkt von Gott stammt»; das «direkt» ist im Sinne
von unten 7.2.1 (Nr.2) zu interpretieren.

73 Seine Staatstheorie hat er aber schon in seinem frühen Hauptwerk De
libero arbitrio entwickelt; vgl. DeGAK 143f.

74 De civitate Dei XIX 24.
"s Vgl. De civitate Dei XIX 24: «Secundum istam definitionem nostram

Romanus populus, populus est, et res eius sine dubitatione res publica.»
76 De civitate Dei V 1 : «Prorsus divina Providentia regna constituuntur

fiumana.»
"7 Vgl. De civitate Dei XII 21 : «unum ac singulum creavit, non utique solum

sine humana societate deserendum, sed ut eo modo vehementius ei commen-
daretur ipsius societatis unitas vinculumque concordiae, si non tantum inter se

naturae similitudine, verum etiam cognationis affectu homines necterentur.»

254



3. In Übereinstimmung mit der Väterwelt"8 und auch mit der
griechischen Staatsphilosophie sieht Augustinus die Grundlegung des

Staates prinzipiell in der sozialen Natur des Menschen, die ihn in
besonderer Weise auszeichnet79.

4. Die Sozialnatur ist ein Konstitutivum im Wesen des Menschen,
der seinerseits ein Element des Staates ist so wie der Buchstabe ein
Element des Wortes80. Die Sozialnatur wäre dem Menschen auch
dann eigen gewesen, wenn er nicht in Sünde gefallen, sondern im
paradiesischen Stand erhalten geblieben wäre. Folgerichtig hätte es auch
dann einen Staat (sowie Ehe und Familie)81 und damit eine stufenartige

Ordnung (im Herrschen und Gehorchen)82 unter einem gemeinsamen

Oberhaupt gegeben83.
5. Der Staat ist aber niemals Selbstzweck, sondern hat bestimmte

Aufgaben zu erfüllen: die Schaffung und Erhaltung des Friedens in
der Ordnung, die ein einträchtiges Zusammenleben seiner Bürger
gewährleistet.

6. Dies kann der Staat nur auf der Grundlage der Gerechtigkeit
leisten: Ohne Gerechtigkeit gibt es keinen Frieden und kein Recht: «ubi

ergo iustitia vera non est, nec ius potest esse. Quod enim iure fit, pro-
fecto iuste Fit»84. Nur das, was aus der Quelle der Gerechtigkeit
geflossen ist, ist Recht. Ohne Gerechtigkeit sind auch Staaten nur grosse

78 Vgl. oben 5.1.
79 De civitate Dei XII 27: «Nihil enim est quam hoc genus tarn discordio-

sum vitio, tarn sociale natura.»
80 De civitate Dei IV 3: «Nam singulis quisque homo, ut in sermone littera,

ita quasi elementum est civitatis et regni.»
81 Contra Julianum VI 22; De Genesi ad litteram VIII 9.
82 Gegen die oben 5.2 skizzierte Sondermeinung einer ursprünglichen

Gleichheit aller Menschen; vgl. MeyGAW II 139: «Eine schlechthinige
Gleichheit aller Menschen hat Augustin so wenig wie die übrigen Kirchenväter

gelehrt. Die Leitung der Minderbegabten durch die höhere Vernunft, die
Ordnung des Gehorchens und des Befehlens, gehört [,] wie schon Piaton,
Aristoteles und die Stoiker gelehrt haben, zur natürlichen Ordnung. Augustin
setzt Familie und Staat nicht bloss in Parallele, sondern bezieht mit Aristoteles
die Familie auf das Ganze, dessen Teil sie ist, auf den Staat zurück. Staatsgewalt

ist in der natürlichen Ordnung, damit im Weltplan, im Willen Gottes
begründet.»

83 Vgl. De civitate Dei XIX 16: «satis apparet esse consequens, ut ad pacem
civicam pax domestica referatur, id est, ut ordinata imperandi obediendique
concordia cohabitantium referatur ad ordinatam imperandi obediendique con-
cordiam civium.»

84 De civitate Dei XIX 20.

255



Raubgesellschaften: «Remota itaque iustitia, quid sunt regna, nisi

magna latrocinia? quia et ipsa latrocinia quid sunt, nisi parva
regna?»85

7. Darüber hinaus hat der Staat auch eine religiös-sittliche Aufgabe:
Er hat dem Endzweck des Menschen zu dienen und ihm die Vorbereitung

auf das jenseitige Leben zu ermöglichen86. Höchste Forderung
und Ideal sind daher der christliche Staat, in dem die wahre Gerechtigkeit

verwirklicht und der eine wahre Gott verehrt wird87.

Religion und staatliche Zwangsgewalt

7.2.2 Damit ist auch die Frage der staatlichen Zwangsgewalt in
Glaubenssachen angeschnitten88. Augustinus selbst sagt, dass er früher der
Ansicht war, niemand solle zur Einheit Christi gezwungen werden, -
man müsse vielmehr das Wort wirken lassen, den Irrtum durch Erörterung

bekämpfen und durch Gründe besiegen89. Im Laufe der
Auseinandersetzungen mit den Donatisten, deren radikale Vertreter auch vor
Gewalttätigkeiten nicht zurückschreckten90, änderte er seine Meinung
und erkannte nun dem «Compelle intrare» (Lk 14, 23) gegenüber den
Schismatikern sein Recht zu, wobei seine Zustimmung zur Anwendung

von Gewalt gegen die Donatisten «lediglich eine verzögerte
Ausdehnung einer Politik, die er bereits gegen Heiden gebilligt hatte, auf
ihren Fall»91 sein dürfte. Wenn diese Wendung zur Zwangsanwendung

auch Teil seiner pastoralen Strategie war, wenn er sie auch als

eine Arznei sieht, die dem widerstrebenden Patienten zu seinem eigenen

Wohl eingegeben wird92, - es bleibt eine Tatsache, dass Augustinus

mit diesen Gedankengängen gewissen mittelalterlichen Vorstellungen

(auch bei Thomas von Aquin) in nicht unerheblicher Weise

vorgearbeitet hat.

Hamburg/Wien Ernst Hammerschmidt

85 De civitate Dei IV 4.
86 Ein ähnlicher Gedankengang wie oben 2.2.3.
87 Vgl. unter anderem De civitate Dei XIX 17. 27; Epistolae 155, 3, 12.
88 Vgl. dazu auch StockLeo 111-26.
89 Epistolae 93. 5, 17.

"Vgl. dazu BiTüKG I 271-74; FranKIKG 93-96; KrEntw 28-45: Hans-
Joachim Diesner. Das Vandalenreich. Aufstieg und Untergang Urban-Bü-
cher95 (Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1966) 34-42.

91 R.A.Markus in: RuhKonstW 344; vgl. auch BerkKiKs 117-22.
92 Epistolae 93, 1, 3.

256


	Staat und Staatstheorie in der alten Kirche

