
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 75 (1985)

Heft: 3

Artikel: La pastorale dans le jansénisme : la figure de Mgr Dominique-Marie
Varlet (1678-1742)

Autor: Thériault, Serge A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La pastorale dans le jansénisme:
la figure de Mgr Dominique-Marie Varlet (1678-1742)

Je développerai le sujet de la pastorale dans le jansénisme par rapport
à la figure de Mgr Dominique Varlet, dont les idées sur la cure d'âmes
sont au cœur de son travail missionnaire auprès des Indiens d'Amérique

et de son programme de réforme en faveur de l'Oud-Bisshoppe-
lijke Clerezij hollandais.

Voici comment je développerai la question:
a) je ferai une présentation générale de la méthode pastorale de

Mgr Varlet en précisant:
1. le cadre théorique où elle s'insère,
2. les principes généraux sur lesquels elle est assise,
3. les modalités pratiques de son application sous l'angle parti¬

culier de l'administration du sacrement de pénitence, qui est

le domaine où le point de vue varlétien est le plus explicite;
b) faisant usage de certains outils empruntés à la méthode pastorale

que je présente dans mon livre Pour que son Règne vienne1,
j'insisterai sur le thème de la «libération de l'individu» en faisant
voir que cet aspect est au centre des préoccupations pastorales
de Mgr Varlet.

Traitement de la question

Quelques mots d'abord sur le cadre idéologique où il faut insérer

Mgr Varlet. Ceci facilitera la compréhension du point a) sur sa

méthode de pastorale.

Cadre idéologique

Mgr Varlet, né en 1678, n'est pas à placer dans le premier jansénisme,
c'est-à-dire celui des Arnauld, Nicole, Pascal... Quand il commence
ses études théologiques au Séminaire Saint-Magloire, à Paris, on en

est au second jansénisme, celui laiciste des Juénin et Haber, qui prône
l'implication du bas-clergé et des laies dans le «faire l'Eglise». Bien

1

Serge A. Thériault, Pour que son Règne vienne. Etude sur la signification de

la relation pastorale, éditions Asticou, Coll. Université du Québec à Hull,
1981.

180



que les thèses fondamentales de Port-Royal soient maintenues
(primauté des Saintes-Ecritures, justification par la foi seule, rédemption
universelle, grâce et prédestination au salut), on se distingue des
premiers maîtres à penser (dans la mouvance des Réflexions morales sur le

Nouveau Testament du Père Pasquier Quesnel) par un souci (qu'on ne
trouve pas comme tel dans les ouvrages d'Arnauld et de Nicole) de

rendre le corps des pasteurs et des fidèles compétent à confirmer les

décisions doctrinales et à élire le clergé. Ceci, par un accès direct à la
Bible (enseignée en conformité avec la Tradition), un renforcement de

l'homélitique et une simplification du rite eucharistique (célébré dans
la langue vernaculaire) tel que l'a illustré un ami de Varlet, Jacques
Jubé, dans son «Rituel d'Asnières» (qui a été mis en pratique par les

deux archevêques d'Utrecht, Steenoven et Barchman Wuytiers). Ces

perspectives qui seront condamnées dans la bulle Unigenitus de 1713,

inquiétaient probablement davantage Rome que les questions de grâce
et de prédestination explicitement évoquées. La résistance à la bulle
«Unigenitus» de 1713, qu'on a qualifiée de «tierce jansénisme» (voir
Edmond Préclin, Les Jansénistes et la constitution civile du clergé) a

insisté en priorité sur les aspects énumérés ci-haut dans la lutte contre
les puissances conjuguées du pape, du roi et des évêques visant à

contenir les valeurs «modernes» telles que la liberté de conscience, le

respect des droits individuels et l'avènement de la démocratie2.
Voilà le cadre idéologique (esquissé dans ses composantes

générales) sans lequel il est difficile de saisir certains points de la méthode

pastorale de Mgr Varlet. Maintenant, nous abordons notre premier
point.

/. La méthode pastorale de Mgr Dominique-Marie Varlet

Deux éléments doivent être pris en considération dans cette méthode

avant de traiter, comme tel, des modalités de son application et du

processus de libération de l'individu qu'elle veut favoriser. Ces

éléments sont: le format (qui récupère les principes idéologiques dont

nous avons parlé) et le contenu (qui prolonge la théologie de Port-

Royal et du premier jansénisme). Allons d'abord à la théologie.

: Voir le chapitre que Préclin (op.cit.) consacre à la dimension politique de

jansénisme et la correspondance de Voltaire qui est particulièrement
éclairante.

181



1. Cadre théologique

C'est la question de l'économie du salut qui fonde la compréhension
pastorale du jansénisme. Elle a pour fondement la thèse de la rédemption

universelle par le mérite du Sang de Jésus-Christ et la prédestination

à entrer dans le Règne de Dieu par la poursuite des biens spirituels

en Eglise, lieu de l'Esprit. Ceci est clairement exposé dans la
Première Apologie de Mgr Varlet, lorsqu'il explique pourquoi il lui était

impossible de souscrire à la bulle Unigenitus. Une telle perspective
présente des parallèles avec le point de vue des réformateurs protestants,

Luther et Calvin3. Ces parallèles s'observent par l'importance
accordée à l'exégèse de l'épître de Paul aux Romains et la suspicion
envers l'accumulation de mérites personnels par les œuvres capitalisées

à la façon d'un compte bancaire. On voit tout de suite le genre de

conséquence que ceci peut avoir sur la pastorale. Mais nous y reviendrons.

C'est le sacrifice du Christ qui fait passer de l'injustice à la justice

et ce passage s'effectue par la foi. C'est par la foi, dira Varlet,
qu'Abraham a été justifié d'abord. Là-dessus se greffe la problématique

de la grâce. Elle a pour prémisse la corruption foncière de la
nature humaine et l'impossibilité, pour les créatures, d'accéder au salut

et à la justice sans la foi, source de la grâce. Il va sans dire que cette

position diverge de celle du jésuite Luis Molina qu'a fini par adopter
l'Église romaine et qui a été officialisée au Concile de Trente. C'est

sur la question de la pastorale pénitentielle que les différences entre
les deux approches sont les plus évidentes.

Les jansénistes disaient qu'on ne peut donner l'absolution
sacramentelle à un pénitent qui ne s'approche de la confession que par la

crainte des conséquences du péché. La vraie pénitence s'obtient dans

un commencement d'amour pour Dieu par-dessus tout. Ce que Varlet

appelait, avec d'autres jansénistes, «un changement de cœur et de

vie». Les molinistes, eux, concédaient que la crainte du châtiment
était déjà une raison suffisante pour accorder l'absolution, érigeant la

«probabilité» en critère pour le pardon des offenses4. Ceci, Mgr Varlet

le qualifie de «pharisaisme». C'est, à ses yeux, l'exemple-type de la

pastorale aliénante encouragée par le système ecclésiastique romain.
Il dit qu'une telle conception donne aux «musulmans» autant d'avan-

3 On a accusé les jansénistes de professer le calvinisme.
4 D'où le reproche de «probabilistes» que leur faisaient les jansénistes.

182



tages que les chrétiens car la crainte du châtiment a autant de mérite

que la foi qui, de pécheurs nous rend saints5.

2. Principes

Le molinisme jésuite est pour Varlet la consécration, dans l'agir pastoral,

de l'ecclésiocentrisme de Rome. Elle fait la preuve de l'incapacité
effective de ce système de faire entrer les âmes dans le Règne de Dieu.
Son objectif secret est de se maintenir comme appareil mondain au
détriment de l'avènement du Royaume auquel il fait obstacle par la

cupidité, source d'injustice. Encourageant l'attrition au lieu de la

contrition, Rome «jette des ténèbres sur la doctrine de la grâce» et
maintient les croyants dans une impuissance à exister fortement dans
le Christ en Eglise. Il faut, de dire Varlet, renverser ce «pharisaisme»
en mettant la Sainte-Ecriture à la portée des fidèles. Ceci pour nourrir
la véritable espérance qui doit les soutenir6.

Disons quelques mots ici de la réforme liturgique à laquelle s'est
associé Varlet. En accord avec Jacques Jubé, le curé d'Asnières, il a
travaillé à implanter dans sa paroisse de Conflans (en banlieue de Paris)
un nouveau rituel de la messe, dont l'objectif était de rendre les fidèles

co-participants avec le prêtre. Cette approche participative, inspirée
du Père Quesnel, avait sa source dans un renforcement du sacerdoce

général des baptisés. La messe célébrée à Conflans séparait la liturgie
de la Parole de celle proprement eucharistique. Le prêtre restait dans

le chœur pour la première partie de la messe. Il n'allait à l'autel que

pour l'offertoire. Statues et boiseries étaient enlevées de l'église et

remplacées par des fresques inspirées des Ecritures. D'autre part, le

rituel prévoyait une participation continue des paroissiens qui s'exprimait

par le répons «Amen» à toutes les sections de la messe, même à

la «secrète». Il n'y avait ni musique, ni chant pendant l'anaphore et le

célébrant ne récitait aucune prière à voix basse. Ceci, afin d'éviter que
les fidèles aient l'impression qu'il y a dans la messe des choses qui ne

concernent que le prêtre et Dieu".

5 C'est là une des thèses majeures de sa Première Apologie (Amsterdam,
1724).

6 Autre thèse centrale de la Première Apologie.
' Mgr Varlet s'objectait à ce qu'on fasse du prêtre un médiateur exclusif entre

Dieu et les fidèles.

183



Un tel parti pris par rapport à la célébration de la messe n'a pas
manqué d'attirer des ennuis au curé Varlet. Sa paroisse étant dans les

environs du Prieuré bénédictin de Sainte-Honorine (rattaché au Bec-

Helloin), les religieux ont eu vite fait de faire obstacle au jeune abbé.

La chose a atteint un tel paroxisme qu'il dût démissionner de sa cure.
C'est ainsi qu'il en est venu à s'adresser à la Société des Missions
Étrangères et qu'on le retrouvera comme missionnaire auprès des

Algonquins de lTllinois (Cahokia) en 1713.

3. Modalités d'application de la méthode pastorale de Mgr Varlet

C'est dans son travail missionnaire auprès des Indiens d'Amérique
(1713-1718) que Varlet s'est particulièrement distingué comme
homme d'Eglise. Quand il est arrivé aux Illinois, il se trouvait dans un
contexte de confusion générale par rapport au travail d'évangélisation
auprès des autochtones. Le Séminaire de Québec, qui formait les

futurs missionnaires, était impuissant à équiper les prêtres pour qu'ils
exercent une action efficace. Le problème principal était celui-ci. Les

Algonquins étaient semi-nomades. L'hiver, ils quittaient le village et

suivaient le gibier en forêt. Les missionnaires restaient seuls avec quelques

vieillards malades ou moribonds qui ne pouvaient accompagner
les autres. Ils y célébraient des offices religieux inadéquats dans une
chapelle aménagée au goût baroque européen. De plus, on sait par la

correspondance qu'ils ont laissée qu'ils ne parlaient pas la langue de

leurs fidèles. Varlet a innové en apprenant l'Amérindien et en
abandonnant sa chapelle l'hiver pour accompagner les Indiens en forêt,
adaptant son action pastorale au contexte nomade. Il est clair que ses

idées de réforme de la liturgie y étaient pour quelque chose. Son succès

fut si grand qu'il a complètement renouvelé l'approche du ministère

auprès des autochtones. Lors de son séjour d'un an au Séminaire
de Québec, en 1718, il s'était acquis une telle crédibilité qu'il a

pratiquement fait passer au jansénisme une portion importante du haut-
clergé de la Nouvelle-France. La chose est rapportée par l'histoirien
François-Xavier Garneau8. C'est sur la base de la popularité qu'il
s'était acquise en Nouvelle-France que le pape Clément XI l'a nommé

évêque pour l'Irak (siège latin de Babylone) au printemps de 1718. Et
c'est en tant que nouvel évêque qu'il administrera en Hollande, au

8 François-Xavier Garneau, Histoire du Canada, tome I, Librairie Félix Al-
can, Paris.

184



mois d'avril 1719, des confirmations qui ne lui seront jamais pardon-
nées par le Saint-Siège.

Nous ferons ici abstraction de l'histoire des démêlés du chapitre
d'Utrecht avec la Cour de Rome, qui n'est que trop connue, pour nous
arrêter à la signification pastorale de cet événement. Missionnaire
dans l'âme, Varlet a été scandalisé de découvrir à Amsterdam, dans

l'Europe christianisée, des âmes aussi «abandonnées» que les Indiens
d'Amérique9. C'est ce scandale qui l'a déterminé à se faire instrument
de libération en transmettant, en 1724, la succession apostolique à une
communauté locale qui en était privée à cause de la cupidité de

Rome10.

Il faut apporter ici certains éléments d'information qui montrent la
dimension pastorale du parti pris varlétien en faveur de l'Eglise
d'Utrecht. Rappelons que le contexte de la résistance à la bulle Unigenitus

était celui dit de la «défense de la Vérité» janséniste. Cette
défense, que Robert Kreyser a bien analysée dans son livre «Miracles,
Convulsions and Ecclesiastical Politics in 18th Century Paris» l2,

comprenait l'arrière-fond idéologique et les options théologiques dont
nous avons parlé. La conjonction des puissances civile et ecclésiastique13

avait pour conséquence de priver complètement de pouvoir les

catholiques non conformistes du début du 18e siècle. Ceci a dégénéré
dans la pathétique des convulsions et des miracles françaisl4. La chose

avait même atteint la Hollande. Soulignons qu'un tel pathétique récessif

est de l'ordre de l'instinct de mort. Mgr Varlet a renversé cette

vapeur en dotant les Hollandais de l'épiscopat, ce qui leur permettait
d'assumer la «défense de la vérité» en tant que sujets compétents à

faire l'Eglise. A l'objet du vouloir et à celui du savoir (les vérités
doctrinales et morales), il ajoutait celui du pouvoir. C'est là le grand
point. Sans la modalité du pouvoir, il ne peut y avoir de praxis compétente

et satisfaisante. Or, un tel parti pris (rendre le pouvoir) est au

5 Autre point important de sa Première Apologie.
10 En consacrant l'archevêque élu d'Utrecht, Mgr Varlet dotait du pouvoir

faire l'Eglise une communauté locale.
11 Dont le chapitre d'Utrecht était partie prenante.
12 Princeton University Press, 1978.
13 La bulle Unigenitus est devenue loi d'Etat en France après son adoption

par le parlement.
14 L'affaire des miracles attribués à l'intercession du diacre français François

de Paris. Des manifestations de nature convulsive furent observées sur sa

tombe située dans le cimetière Saint-Médard à Paris.

185



cœur de la démarche pastorale de Mgr Varlet. Analysons-la du point
de vue du processus qu'elle instaure.

77. Libérer l'individu: le processus engagé dans la pastorale varlétienne

Deux points ressortent des écrits de Mgr Varlet sur la pastorale: aimer
et affranchir de l'injustice. Le premier traduit la dynamique de la

foi; l'autre, l'être-en-Eglise. L'un et l'autre ont pour prémisse la lutte
contre la cupidité qui empêche d'exister fortement. L'acte d'amour
illumine toute sa compréhension de la Révélation. Avec les Pères

alexandrins", il voit l'acte rédempteur accompli par Jésus Christ
comme une transformation de l'homme. Le créé à l'image de Dieu16 a

perdu sa condition première. Il s'est identifié à ses sous-personnalités
et a perdu contact avec le «soi», son centre de pure conscience illuminée

par le YHWH-1'Etant ou l'Existant. Dans le Christ, qui lui fait
vivre le stade du miroir1", il voit ce qu'il pourrait avoir l'air comme
«transfiguré». Il passe de la «défiguration» à la «figurativisation» 18.

C'est la grande merveille. Désormais, en Jésus-Christ, il est possible
de paraître devant la face de l'«ÉTANT-YHWH». Il en résulte une
attitude nouvelle (nouveauté d'être) par rapport aux commandements19

qui sont radicalises dans l'Amour. Saint Paul a expérimenté pareille
merveille sur le chemin de Damas. Saint Augustin aussi, le maître à

penser de Varlet, qui a pu s'écrier, après sa conversion: «si vous saviez

le don20 de Dieu».
Toute la théologie de Varlet21 est marquée au coin par le salut envisagé

comme «refiguration» de l'homme. C'est à une vie d'amour
pardessus tout que Varlet nous voit conviés par l'être-dans-le-Christ.
Aussi, sa pastorale est fondée dans cette réalité fondamentale du salut

qui de pécheurs22 nous rend saints23. Là où Rome s'accommode d'une
relation à Dieu conditionnée par la crainte24, Varlet prône une entrée

15 Saint-Cyrille notamment.
16 La /demût/ de Dieu en araméen.
17 Stade où s'élabore la fonction «je» de la psychanalyse.
18 Recouvrement de la /demût/ de Dieu.
19 Les prescriptions de la Toràh.
20 C'est-à-dire la grâce de Dieu.
21 Fortement influencée par le christocentrisme des prêtres de l'Oratoire qui

l'ont formé au Séminaire Saint-Magloire de Paris.
22 Pécheur ou objet de l'injustice.
23 Saints ou justifiés par la grâce.
24 Ce qui, selon lui, favorise la domination cléricale.

186



dans le Règne conditionnée par l'amour. Ceci est dans la ligne des

techniques de pastorale actuelles qui misent sur une théologie de la
libération pour que Jésus Christ soit pour nous abondance de vie. «Je

suis venu, dit-il dans l'Evangile de Jean, pour que vous ayez la vie et

que vous l'ayez en abondance». L'enjeu, en Eglise comme ailleurs
dans nos vies, c'est d'exister «fortement» comme personnes intégrées,
c'est-à-dire capables d'entrer en relation nourrissante avec l'univers et

avec les autres. La chose apparaît clairement dans les Evangiles. Les

récits de la Passion font abstraction de tout dolorisme pour nous faire
atteindre à la vérité de derrière qui est qu'en Jésus Christ nous
sommes passés de l'empire des ténèbres25 à la lumière26.

Rendre les croyants compétents à faire régner Dieu en soi-même et

autour de soi dans l'Esprit qui fait changer dans l'amour. Ceci, en
référence au Christ qui a fait de nous une multitude de frères en Dieu.
Voilà ce qui résume la pastorale varlétienne. On ne peut mieux l'évoquer

qu'en rappelant les propos de Varlet dans son Apologie: le Dieu
«tremens» nous est devenu, en Jésus-Christ, le Dieu «fascinosum»
qu'on peut appeler «papa»27. Désormais, nous pouvons sans crainte
paraître devant sa face par la foi.

Le thème de l'adoption divine est central dans l'œuvre de Mgr Varlet,

qui est toute orientée vers le primat du Règne de Dieu dans les

âmes rachetées. Cette adoption s'obtient par le kérygme qui déclenche
la foi dans l'espace entre le déjà et le pas encore accompli des

promesses vétéro-testamentaires. La chose ressort de sa correspondance
avec le pape Benoît XIII. «Pourquoi, lui écrit-il, la Parole qui courait
avec tant de vitesse dans le monde a-t-elle été arrêtée et retenons-nous
la vérité de Dieu dans l'injustice?» A la façon d'Oscar Cullman, avec

lequel son œuvre exprime beaucoup d'affinités, c'est la prédication
missionnaire qui occupe l'espace entre la Résurrection et le retour du

Christ, alors qu'il établira toute justice. Sa pastorale vise un objectif:
faire la «communio sanctorum» au sens de Saint-Augustin. Or, ceci

s'obtient par la parénèse ou, pour reprendre son vocabulaire, la foi
traduite en actes. Ce que les théologiens de la libération expriment
aujourd'hui par «orthodoxie» et «orthopraxie». A cet égard, il faut
souligner la modernité des préoccupations pastorales de Mgr Varlet.

25 La cupidité qui nous ferme à l'illumination de la grâce.
26 Cette lumière correspond à l'illumination du «soi» conscient par le

YHWH.
27 II s'agit là d'une variation sur le thème de l'adoption divine qu'il a

développé dans son Commentaire de l'épître aux Romains.

187



Pour lui, l'agir ministériel ne pouvait être détaché d'une critique de

l'Eglise interpellée par la Parole. C'est le cadre de son enseignement
en faveur d'une Eglise non dominatrice et altéro-centrée. Au sacerdo-
talisme exclusif magnifié par l'ecclésiocentrisme romain, il oppose la

pleine assomption baptismale qui fait l'Eglise des saints. «Tous sont
prêtres en Jésus-Christ», affirme-t-il dans ses Annotations sur divers

sujets d'ordre historique, théologique et moral. Ceci a des retombées sur
l'exercice du ministère. Le ministre doit éviter d'être un écran entre
Dieu et les hommes. Or, pour ce faire, il lui faut devenir transparent.
La légitimité ministérielle vient de ce que l'agent pastoral soit capable
d'être canal privilégié de la Parole qui déclenche la foi et de l'Esprit,
force qui transforme en vue de la nouveauté d'être. Une telle préoccupation,

au début du 18e siècle, en des temps où la psychologie n'était
pas avancée comme aujourd'hui, donne aux concepts pastoraux de

Varlet une dimension d'actualité qu'il nous paraît utile de souligner.
Elle a des conséquences qui ne manquent pas de mettre en lumière les

spécialistes de la théologie pastorale et de la croissance religieuse.
Dieu ne s'impose pas: il se laisse saisir dans un geste libre de la

conscience. L'agent pastoral est celui qui a lui-même mesuré dans sa

vie l'impact de la sur-valeur du Règne rédemptionnel et qui consent à

prendre ses distances par rapport à ses instincts (de possession, de

domination...) pour entrer dans un accueil.

Hull/Québec (Canada) Serge A. Thériault


	La pastorale dans le jansénisme : la figure de Mgr Dominique-Marie Varlet (1678-1742)

