Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 75 (1985)

Heft: 3

Artikel: La pastorale dans le jansénisme : la figure de Mgr Dominique-Marie
Varlet (1678-1742)

Autor: Thériault, Serge A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404701

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La pastorale dans le jansénisme:
la figure de Mgr Dominique-Marie Varlet (1678-1742)

Je développerai le sujet de la pastorale dans le jansénisme par rapport
a la figure de Mgr Dominique Varlet, dont les idées sur la cure d’ames
sont au cceur de son travail missionnaire aupres des Indiens d’Améri-
que et de son programme de réforme en faveur de I’Oud-Bisshoppe-
lijke Clerezij hollandais.

Voict comment je développerai la question:

a) je ferai une présentation générale de la méthode pastorale de

Mgr Varlet en précisant:

1. le cadre théorique ou elle s’insére,

2. les principes généraux sur lesquels elle est assise,

3. les modalités bratiques de son application sous I’angle parti-
culier de I'administration du sacrement de pénitence, qui est
le domaine ou le point de vue varletien est le plus explicite;

b) faisant usage de certains outils empruntes a la methode pastorale
que je présente dans mon livre Pour que son Regne vienne', j’in-
sisterai sur le théme de la «libération de I'individu» en faisant
voir que cet aspect est au centre des préoccupations pastorales
de Mgr Varlet.

Traitement de la question

Quelques mots d’abord sur le cadre idéologique ou il faut insérer
Mgr Varlet. Ceci facilitera la compréhension du point a) sur sa meé-
thode de pastorale.

Cadre idéologique

Mgr Varlet, né en 1678, n’est pas a placer dans le premier jansénisme,
c’est-a-dire celui des Arnauld, Nicole, Pascal... Quand il commence
ses etudes théologiques au Séminaire Saint-Magloire, a Paris, on en
est au second jansénisme, celui laiciste des Juénin et Haber, qui prone
,I'implication du bas-clergeé et des laics dans le «faire I’Eglise». Bien

' Serge A.Theériault, Pour que son Régne vienne. Etude sur la signification de
la relation pastorale, editions Asticou, Coll. Université du Québec a Hull,
1981.

180



que les theéses fondamentales de Port-Royal soient maintenues (pri-
mauté des Saintes-Ecritures, justification par la foi seule, rédemption
universelle, grace et prédestination au salut), on se distingue des pre-
miers maitres a penser (dans la mouvance des Réflexions morales sur le
Nouveau Testament du Pére Pasquier Quesnel) par un souci (qu’on ne
trouve pas comme tel dans les ouvrages d’Arnauld et de Nicole) de
rendre le corps des pasteurs et des fidéles compétent a confirmer les
deécisions doctrinales et a élire le clergeé. Ceci, par un acces direct a la
Bible (enseignée en conformité avec la Tradition), un renforcement de
'lhomeélitique et une simplification du rite eucharistique (célébré dans
la langue vernaculaire) tel que I’a illustré un ami de Varlet, Jacques
Jubé¢, dans son «Rituel d’Asniéres» (qui a €té mis en pratique par les
deux archevéques d’Utrecht, Steenoven et Barchman Wuytiers). Ces
perspectives qui seront condamnées dans la bulle Unigenitus de 1713,
inquiétaient probablement davantage Rome que les questions de grace
et de prédestination explicitement évoquées. La résistance a la bulle
«Unigenitus» de 1713, qu’on a qualifiée de «tierce jansénisme» (voir
Edmond Préclin, Les Jansénistes et la constitution civile du clergé) a in-
sisté en priorité sur les aspects énumeérés ci-haut dans la lutte contre
les puissances conjuguées du pape, du roi et des évéques visant a
contenir les valeurs «modernes» telles que la liberté de conscience, le
respect des droits individuels et 'avénement de la démocratie 2.

Voila le cadre idéologique (esquissé dans ses composantes géne-
rales) sans lequel il est difficile de saisir certains points de la méthode
pastorale de Mgr Varlet. Maintenant, nous abordons notre premier
point.

1. La méthode pastorale de Mgr Dominique-Marie Varlet

Deux éléments doivent étre pris en considération dans cette méthode
avant de traiter, comme tel, des modalités de son application et du
processus de libération de l'individu qu’elle veut favoriser. Ces élé-
ments sont: le format (qui récupere les principes idéologiques dont
nous avons parlé) et le contenu (qui prolonge la théologie de Port-
Royal et du premier jansénisme). Allons d’abord a la théologie.

? Voir le chapitre que Préclin (op.cit.) consacre a la dimension politique de
jansénisme et la correspondance de Voltaire qui est particulierement éclai-
rante.

181



I. Cadre théologique

C’est la question de 1’économie du salut qui fonde la compréhension
pastorale du jansénisme. Elle a pour fondement la thése de la rédemp-
tion universelle par le mérite du Sang de Jésus-Christ et la prédestina-
tion a entrer dans le Régne de Dieu par la poursuite des biens spiri-
tuels en Eglise, lieu de I'Esprit. Ceci est clairement exposé dans la Pre-
miere Apologie de Mgr Varlet, lorsqu’il explique pourquoi il lui était
impossible de souscrire a la bulle Unigenitus. Une telle perspective
présente des paralléles avec le point de vue des réformateurs protes-
tants, Luther et Calvin®. Ces paralléles s’observent par I'importance
accordée a I’éxégese de I'épitre de Paul aux Romains et la suspicion
envers I'accumulation de mérites personnels par les ceuvres capitali-
sées a la fagon d’un compte bancaire. On voit tout de suite le genre de
conséquence que ceci peut avoir sur la pastorale. Mais nous y revien-
drons. C’est le sacrifice du Christ qui fait passer de I'injustice a la jus-
tice et ce passage s’effectue par la foi. Cest par la foi, dira Varlet,
qu’Abraham a été justifié d’abord. La-dessus se greffe la problémati-
que de la grace. Elle a pour prémisse la corruption fonciere de la na-
ture humaine et I'impossibilité, pour les créatures, d’acceder au salut
et a la justice sans la foi, source de la grace. Il va sans dire que cette
position diverge de celle du jésuite Luis Molina qu’a fini par adopter
I’Eglise romaine et qui a été officialisée au Concile de Trente. Cest
sur la question de la pastorale pénitentielle que les différences entre
les deux approches sont les plus évidentes.

Les jansénistes disaient qu’'on ne peut donner I’absolution sacra-
mentelle a un pénitent qui ne s’approche de la confession que par la
crainte des conséquences du péché. La vraie pénitence s’obtient dans
un commencement d’amour pour Dieu par-dessus tout. Ce que Varlet
appelait, avec d’autres jansénistes, «un changement de cceur et de
vier. Les molinistes, eux, concédaient que la crainte du chatiment
était déja une raison suffisante pour accorder I’absolution, érigeant la
«probabilité» en critere pour le pardon des offenses?. Ceci, Mgr Var-
let le qualifie de «pharisaisme». C’est, a ses yeux, I’exemple-type de la
pastorale aliénante encouragée par le systeme ecclésiastique romain.
I1 dit qu’une telle conception donne aux «musulmans» autant d’avan-

3 On a accusé les jansénistes de professer le calvinisme.
*D’ou le reproche de «probabilistes» que leur faisaient les jansénistes.

182



tages que les chretiens car la crainte du chatiment a autant de meérite
que la foi qui, de pécheurs nous rend saints?>.

2. Principes

Le molinisme jésuite est pour Varlet la consécration, dans I’agir pasto-
ral, de I’ecclésiocentrisme de Rome. Elle fait la preuve de I'incapacité
effective de ce systéme de faire entrer les ames dans le Régne de Dieu.
Son objectif secret est de se maintenir comme appareil mondain au
détriment de 'avénement du Royaume auquel il fait obstacle par la
cupidite, source d’injustice. Encourageant ['attrition au lieu de la
contrition, Rome «jette des ténebres sur la doctrine de la grace» et
maintient les croyants dans une impuissance a exister fortement dans
le Christ en Eglise. Il faut, de dire Varlet, renverser ce «pharisaisme»
en mettant la Sainte-Ecriture a la portée des fideles. Ceci pour nourrir
la veritable espérance qui doit les soutenir®.

Disons quelques mots ici de la réforme liturgique a laquelle s’est as-
socie Varlet. En accord avec Jacques Jube, le curé d’Asniéres, il a tra-
vaille a implanter dans sa paroisse de Conflans (en banlieue de Paris)
un nouveau rituel de la messe, dont I’objectif était de rendre les fidéles
co-participants avec le prétre. Cette approche participative, inspirée
du Pére Quesnel, avait sa source dans un renforcement du sacerdoce
genéral des baptisés. La messe célébrée a Conflans séparait la liturgie
de la Parole de celle proprement eucharistique. Le prétre restait dans
le cheeur pour la premiére partie de la messe. Il n’allait a I'autel que
pour l'offertoire. Statues et boiseries étaient enlevées de I'église et
remplacées par des fresques inspirées des Ecritures. D’autre part, le ri-
tuel prévoyait une participation continue des paroissiens qui s’expri-
mait par le répons «Amen» a toutes les sections de la messe, méme a
la «secréte». Il n’y avait ni musique, ni chant pendant I’anaphore et le
célébrant ne récitait aucune priere a voix basse. Ceci, afin d’éviter que
les fidéles aient I'impression qu’il y a dans la messe des choses qui ne
concernent que le prétre et Dieu’.

5 C’est 1a une des théses majeures de sa Premiére Apologie (Amsterdam,
1724).

6 Autre these centrale de la Premiére Apologie.

7 Mgr Varlet s’objectait a ce qu’on fasse du prétre un meédiateur exclusif en-
tre Dieu et les fidéles.

183



Un tel parti pris par rapport a la célébration de la messe n’a pas
manqueé d’attirer des ennuis au curé Varlet. Sa paroisse étant dans les
environs du Prieuré bénédictin de Sainte-Honorine (rattaché au Bec-
Helloin), les religieux ont eu vite fait de faire obstacle au jeune abbé.
La chose a atteint un tel paroxisme qu’il dut démissionner de sa cure.
C’est ainsi qu’il en est venu a s’adresser a la Société des Missions
Etrangéres et qu'on le retrouvera comme missionnaire aupreés des Al-
gonquins de I'Illinois (Cahokia) en 1713.

3. Modalités d’application de la méthode pastorale de Mgr Varlet

C’est dans son travail missionnaire aupres des Indiens d’Ameérique
(1713-1718) que Varlet s’est particulierement distingué comme
homme d’Eglise. Quand il est arrivé aux Illinois, il se trouvait dans un
contexte de confusion générale par rapport au travail d’évangélisation
aupres des autochtones. Le Séminaire de Québec, qui formait les fu-
turs missionnaires, €tait impuissant a équiper les prétres pour qu’ils
exercent une action efficace. Le probleme principal était celui-ci. Les
Algonquins étaient semi-nomades. L’hiver, ils quittaient le village et
suivaient le gibier en forét. Les missionnaires restaient seuls avec quel-
ques vieillards malades ou moribonds qui ne pouvaient accompagner
les autres. Ils y celébraient des offices religieux inadéquats dans une
chapelle aménagée au goiit baroque européen. De plus, on sait par la
correspondance qu’ils ont laissée qu’ils ne parlaient pas la langue de
leurs fideles. Varlet a innové en apprenant ’Amérindien et en aban-
donnant sa chapelle I’hiver pour accompagner les Indiens en forét,
adaptant son action pastorale au contexte nomade. Il est clair que ses
idées de réeforme de la liturgie y étaient pour quelque chose. Son suc-
ces fut si grand qu’il a complétement renouvelé I'approche du minis-
tere aupres des autochtones. Lors de son séjour d’un an au Séminaire
de Quebec, en 1718, il s’était acquis une telle crédibilité qu’il a prati-
quement fait passer au jansénisme une portion importante du haut-
clergé de la Nouvelle-France. La chose est rapportée par I’histoirien
Francois-Xavier Garneau® C’est sur la base de la popularité qu’il
s’était acquise en Nouvelle-France que le pape Clément XI I’a nomme
eveque pour I'lrak (siege latin de Babylone) au printemps de 1718. Et
c’est en tant que nouvel évéque qu’il administrera en Hollande, au

8 Francois-Xavier Garneau, Histoire du Canada, tome I, Librairie Félix Al-
can, Paris.

184



mois d’avril 1719, des confirmations qui ne lui seront jamais pardon-
nées par le Saint-Siege.

Nous ferons ici abstraction de I'histoire des démélés du chapitre
d’Utrecht avec la Cour de Rome, qui n’est que trop connue, pour nous
arréter a la signification pastorale de cet événement. Missionnaire
dans I’ame, Varlet a été scandalisé de découvrir a Amsterdam, dans
I’Europe christianisée, des ames aussi «abandonnées» que les Indiens
d’Ameérique’. C’est ce scandale qui I’a déterminé a se faire instrument
de libération en transmettant, en 1724, la succession apostolique a une
communauté locale qui en était privée a cause de la cupidité de
Rome '’

[l faut apporter ici certains ¢léments d’information qui montrent la
dimension pastorale du parti pris varlétien en faveur de I'Eglise
d’Utrecht. Rappelons que le contexte de la résistance a la bulle Unige-
nitus était celui dit de la «défense de la Veérité» janséniste. Cette dé-
fense, que Robert Kreyser a bien analysée dans son livre «Miracles,
Convulsions and Ecclesiastical Politics in 18th Century Paris» 2, com-
prenait 'arriere-fond idéologique et les options théologiques dont
nous avons parlé. La conjonction des puissances civile et ecclésiasti-
que '? avait pour conséquence de priver completement de pouvoir les
catholiques non conformistes du début du 18¢siecle. Ceci a dégeneére
dans la pathétique des convulsions et des miracles frangais'*. La chose
avait méme atteint la Hollande. Soulignons qu’un tel pathétique réces-
sif est de I'ordre de I'instinct de mort. Mgr Varlet a renversé cette va-
peur en dotant les Hollandais de I’épiscopat, ce qui leur permettait
d’assumer la «défense de la verité» en tant que sujets compétents a
faire ’Eglise. A I’objet du vouloir et a celui du savoir (les veérités doc-
trinales et morales), il ajoutait celui du pouvoir. C’est la le grand
point. Sans la modalité du pouvoir, il ne peut y avoir de praxis compeé-
tente et satisfaisante. Or, un tel parti pris (rendre le pouvoir) est au

® Autre point important de sa Premiére Apologie.

' En consacrant I'archevéque élu d’Utrecht, Mgr Varlet dotait du pouvoir
faire I’Eglise une communaute locale.

' Dont le chapitre d’Utrecht était partie prenante,

'2 Princeton University Press, 1978.

'3 La bulle Unigenitus est devenue loi d’Etat en France aprés son adoption
par le parlement.

14 Laffaire des miracles attribués a I'intercession du diacre francais Fran-
cois de Paris. Des manifestations de nature convulsive furent observées sur sa
tombe située dans le cimetiére Saint-Médard a Paris.

185



ceeur de la démarche pastorale de Mgr Varlet. Analysons-la du point
de vue du processus qu’elle instaure.

I1. Libérer l'individu: le processus engagé dans la pastorale varlétienne

Deux points ressortent des écrits de Mgr Varlet sur la pastorale: AIMER
et AFFRANCHIR DE L’INJUSTICE. Le premier traduit la dynamique de la
foi; l'autre, I'étre-en-Eglise. L’un et "autre ont pour prémisse la lutte
contre la cupidité qui empéche d’exister fortement. L’acte d’amour il-
lumine toute sa compréhension de la Révelation. Avec les Peres
alexandrins'®, il voit I'acte rédempteur accompli par Jésus Christ
comme une transformation de I’lhomme. Le créé a I'image de Dieu'® a
perdu sa condition premiere. Il s’est identifié¢ a ses sous-personnalités
et a perdu contact avec le «soi», son centre de pure conscience illumi-
née par le YHWH-I’Etant ou I’Existant. Dans le Christ, qui lui fait vi-
vre le stade du miroir!’, il voit ce qu’il pourrait avoir I'air comme
«transfiguré». Il passe de la «défiguration» a la «figurativisation» '8.
C’est la grande merveille. Désormais, en Jésus-Christ, il est possible
de paraitre devant la face de '« ETANT-YHWH». Il en résulte une at-
titude nouvelle (nouveauté d’étre) par rapport aux commandements '’
qui sont radicalisés dans I’Amour. Saint Paul a expérimenté pareille
merveille sur le chemin de Damas. Saint Augustin aussi, le maitre a
penser de Varlet, qui a pu s’écrier, apres sa conversion: «si vous saviez
le don?" de Dieu».

Toute la théologie de Varlet?!' est marquée au coin par le salut envi-
sagé comme «refiguration» de 'homme. C’est a une vie d’amour par-
dessus tout que Varlet nous voit conviés par I’étre-dans-le-Christ.
Aussi, sa pastorale est fondée dans cette réalité fondamentale du salut
qui de pécheurs?? nous rend saints?*. La ou Rome s’accommode d’une
relation a Dieu conditionnée par la crainte?*, Varlet prone une entree

15 Saint-Cyrille notamment.

6 La /demiit/ de Dieu en araméen.

17 Stade ou s’élabore la fonction «je» de la psychanalyse.

'8 Recouvrement de la /demiit/ de Dieu.

1 Les prescriptions de la Torah.

20 C’est-a-dire la grace de Dieu.

2t Fortement influencée par le christocentrisme des prétres de I’Oratoire qui
I'ont formé au Séminaire Saint-Magloire de Paris.

22 Pécheur ou objet de I'injustice.

23 Saints ou justifiés par la grace.

2 Ce qui, selon lui, favorise la domination cléricale.

186



dans le Regne conditionnée par 'amour. Ceci est dans la ligne des
techniques de pastorale actuelles qui misent sur une théologie de la li-
bération pour que Jésus Christ soit pour nous abondance de vie. «Je
suis venu, dit-il dans I’Evangile de Jean, pour que vous ayez la vie et
que vous l’ayez en abondance». L’enjeu, en Eglise comme ailleurs
dans nos vies, c’est d’exister «fortement» comme personnes intégrées,
c’est-a-dire capables d’entrer en relation nourrissante avec I'univers et
avec les autres. La chose apparait clairement dans les Evangiles. Les
récits de la Passion font abstraction de tout dolorisme pour nous faire
atteindre a la verité de derriere qui est qu’'en Jésus Christ nous
sommes passes de 'empire des ténebres?’ a la lumiére ?.

Rendre les croyants compétents a faire régner Dieu en soi-méme et
autour de soi dans I’Esprit qui fait changer dans ’amour. Ceci, en ré-
féerence au Christ qui a fait de nous une multitude de fréres en Dieu.
Voila ce qui résume la pastorale varletienne. On ne peut mieux I’évo-
quer qu’en rappelant les propos de Varlet dans son Apologie: le Dieu
«tremens» nous est devenu, en Jésus-Christ, le Dieu «fascinosum»
qu’on peut appeler «papa»?’. Désormais, nous pouvons sans crainte
paraitre devant sa face par la foi.

Le theme de l'adoption divine est central dans I'ceuvre de Mgr Var-
let, qui est toute orientée vers le primat du Régne de Dieu dans les
ames rachetées. Cette adoption s’obtient par le kérygme qui déclenche
la foi dans I’espace entre le déja et le pas encore accompli des pro-
messes vetéro-testamentaires. La chose ressort de sa correspondance
avec le pape Benoit XIII. «Pourquoi, lui écrit-il, la Parole qui courait
avec tant de vitesse dans le monde a-t-elle ét¢ arrétée et retenons-nous
la vérité de Dieu dans I'injustice?» A la fagon d’Oscar Cullman, avec
lequel son ceuvre exprime beaucoup d’affinités, c’est la prédication
missionnaire qui occupe l'espace entre la Résurrection et le retour du
Christ, alors qu’il établira toute justice. Sa pastorale vise un objectif:
faire la «communio sanctorum» au sens de Saint-Augustin. Or, ceci
s’obtient par la parénése ou, pour reprendre son vocabulaire, la foi tra-
duite en actes. Ce que les théologiens de la libération expriment
aujourd’hui par «orthodoxie» et «orthopraxie». A cet égard, il faut
souligner la modernité des préoccupations pastorales de Mgr Varlet.

25 La cupidité qui nous ferme a I'illumination de la grace.

% Cette lumiére correspond a Pillumination du «soi» conscient par le
YHWH.

27 [] s’agit 1a d’une variation sur le théme de I'adoption divine qu’il a déve-
loppé dans son Commentaire de I'épitre aux Romains.

187



Pour lui, 'agir ministériel ne pouvait étre détaché d’une critique de
I’Eglise interpellée par la Parole. C’est le cadre de son enseignement
en faveur d’une Eglise non dominatrice et altéro-centrée. Au sacerdo-
talisme exclusif magnifié par ’ecclésiocentrisme romain, il oppose la
pleine assomption baptismale qui fait I'Eglise des saints. «Tous sont
prétres en Jesus-Christ», affirme-t-il dans ses Annotations sur divers
sujets d’ordre historique, théologique et moral. Ceci a des retombées sur
I’exercice du ministére. Le ministre doit éviter d’étre un écran entre
Dieu et les hommes. Or, pour ce faire, il lui faut devenir transparent.
La legitimité ministérielle vient de ce que 'agent pastoral soit capable
d’étre canal privilégi¢ de la Parole qui déclenche la foi et de I’Esprit,
force qui transforme en vue de la nouveauté d’étre. Une telle préoccu-
pation, au début du 18¢siecle, en des temps ou la psychologie n’était
pas avancée comme aujourd’hui, donne aux concepts pastoraux de
Varlet une dimension d’actualité qu’il nous parait utile de souligner.
Elle a des conséquences qui ne manquent pas de mettre en lumiére les
specialistes de la théologie pastorale et de la croissance religieuse.
Dieu ne s'impose pas: il se laisse saisir dans un geste libre de la
conscience. L’agent pastoral est celui qui a lui-méme mesuré dans sa
vie I'impact de la sur-valeur du Régne redemptionnel et qui consent a
prendre ses distances par rapport a ses instincts (de possession, de do-
mination...) pour entrer dans un accueil.

Hull/Queébec (Canada) Serge A. Thériault

188



	La pastorale dans le jansénisme : la figure de Mgr Dominique-Marie Varlet (1678-1742)

