
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 75 (1985)

Heft: 3

Artikel: Der christozentrische Charakter der ökumenischen Bewegung

Autor: Visser 't Hooft, Willem A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404699

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der christozentrische Charakter der ökumenischen

Bewegung

Unsere Absicht ist die Darstellung des christozentrischen Charakters
der ökumenischen Bewegung.

Dazu bietet uns das Jahr 1900 einen willkommenen Einstieg. In
jenem Jahr erschienen nämlich zwei Bücher, die zwar punkto Inhalt
sehr verschieden waren, jedoch das eine gemeinsam hatten, dass sie

beide als Bannerträger von Denk- und Lebensrichtungen dienten, welche

die Situation der Kirchen vielerorts entscheidend beeinfiusst
haben.

Das eine war das Buch von Adolf von Harnack «Das Wesen des

Christentums». Harnack war nicht der erste, der das Evangelium so

interpretierte, dass Jesus zwar dessen Prediger, nicht aber dessen
Inhalt sei, dass der Vater allein, nicht aber der Sohn zum Evangelium
von Jesus gehöre, dass darum auch kein Platz für eine Christologie im
eigentlichen Sirine dieses Wortes sei. Weil aber Harnack weltweit
grosses Ansehen genoss, übte diese Auffassung auch einen
entsprechenden Einfluss aus. Es war zu erwarten, dass dadurch der absolute
Charakter der christlichen Offenbarung über kurz oder lang in Frage
gestellt würde. Ernst Troeltsch wurde einer der massgeblichen
Wortführer der Theorie, dass das Christentum die höchste Religion sei,
jedoch nur vorläufig. Er befürwortete christliche Missionstätigkeit,
verstand diese aber als Vermittlung der Errungenschaften christlicher
Zivilisation an Regionen der Welt, die in dieser Hinsicht weniger
entwickelt waren.

Das andere, ebenfalls im Jahre 1900 publizierte Buch, welches ich
erwähnen möchte, spricht eine völlig andere Sprache. Es wurde nicht
von einem berühmten Gelehrten verfasst, sondern vom jungen, fünf-
unddreissigjährigen Sekretär des YMCA (d.h. des Christlichen Vereins

Junger Männer), John R. Mott. Sein Titel lautete «The Evangelization

of the World in this Generation» (Die Evangelisation der Welt
in dieser Generation) und stellt die Losung des Studenten-Missions-
Bundes (Student Volunteer Movement for Missions) dar, welche dieser

seit einigen Jahren propagierte. Als Vorsitzender dieser Bewegung
erklärte darin Mott die Bedeutung dieser Losung und machte sie

allgemein bekannt. Sie war gedacht als eine kräftige Herausforderung an

alle, die bereit waren, dem Missionsbefehl zu folgen, zugleich aber

auch eine Anerkennung der universellen Bedeutung des Evangeliums
in dem Sinne, dass ohne Christus die Menschenmassen ohne Hoff-

133



nung sind und wenn die Menschen gerettet werden sollen, sie nur
durch Christus gerettet werden können, und dass darum jeder
einzelne Christ sich an dieser evangelistischen Aufgabe beteiligen sollte.
Dieser Aufruf fand einen ausserordentlichen Widerhall, hauptsächlich
in den Universitäten. So wurde beispielsweise der von Mott im Jahre
1895 gegründete Christliche Studenten-Weltbund (World Student
Christian Federation) führend in der Weltbewegung für Evangelisation.

Der Appell erfasste aber bald auch weitere Kreise. Es war nicht
zuletzt wegen der Begeisterung, welche diese Bewegung ausgelöst
hatte, dass J. R. Mott und J. H. Oldham die Weltmissionskonferenz von
Edinburg im Jahre 1910 organisieren konnten. So war das Edinburger
Treffen in dieser einfachen, vielleicht zu einfachen Weise christozen-
trisch. Die gemeinsame Basis von deren Initianten hiess eindeutig:
Christus ist der alleinige Retter. Ihre Spiritualität entsprach derjenigen
amerikanischer und englischer Erweckungsbewegungen und des

europäischen Pietismus. Sie hatte wenig gemeinsam mit der liberalen
Theologie, welche an vielen Universitäten gelehrt wurde.

Als nun im selben Jahr Bischof Charles H. Brent unter dem tiefen
Eindruck, den die Konferenz von Edinburg auf ihn gemacht hatte, die

Einberufung einer Kirchenkonferenz vorschlug mit dem Ziel, die

Möglichkeit einer Einheit in bezug auf Glauben und Kirchenverfassung

zu erörtern, ergab sich eine neue Situation. Konnte eine derartige
Diskussion überhaupt stattfinden, solange kein eindeutig formulierter
gemeinsamer Ansatzpunkt vorhanden war? Die protestantische
Episkopalkirche in den USA machte sich die folgende Resolution zu

eigen:

«Angesichts der Tatsache, dass heute unter allen Christen ein
zunehmendes Bedürfnis nach Erfüllung der Bitte unseres Herrn besteht,
alle Seine Jünger möchten Eins werden, damit die Welt glaube, dass

Gott Ihn gesandt hat, beschliessen wir, dass eine gemeinsame
Kommission zur Vorbereitung einer Konferenz gebildet werde, welche Fragen

hinsichtlich Glauben und Kirchenverfassung (Faith and Order)
behandeln soll, und dass alle christlichen Kirchen, welche unseren
Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland bekennen, eingeladen werden,

mit uns zusammen eine solche Konferenz vorzubereiten und
durchzuführen...»

Diese Formulierung «... welche unseren Herrn Jesus Christus als

Gott und Heiland bekennen ...» wurde dann bekannt als die Basis der

Bewegung für Glaube und Kirchenverfassung. Es ist nie ganz eindeutig

klar geworden, woher sie stammt. Bischof Manning, der die Reso-

134



lution eingebracht hatte, bestritt, dass man sie der in Paris aufgestellten

Basis des Weltbundes der Vereine Christlicher Männer entliehen
habe. Wichtiger jedoch ist die Frage, warum eine derartige Basis
überhaupt als notwendig erachtet wurde. Mir scheint, dass Robert Gardiner,

der Rechtsanwalt aus Boston, die bei weitem klarste Antwort auf
diese Frage gab, er, der so viel Zeit, Kraft und Geld für die «Faith and

Order»-Bewegung aufgewendet hatte. Im Jahre 1915 schrieb er nämlich:

«Der Grund, dass die Konferenz auf diejenigen
Glaubensgemeinschaften in der Welt beschränkt bleiben soll, welche unseren
Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland bekennen, muss klar
herausgestellt werden. Wir wollen nicht einfach versuchen, freundliche
Gefühle, gute Kameradschaft oder gar gute Werke zu fördern,
sondern alle Christen wieder zu vereinigen in dem Einen lebendigen
Leibe des Einen Herrn, der Gott und Mensch ist, Fleisch geworden,
gekreuzigt, begraben, auferstanden von den Toten und aufgefahren in
den Himmel, der heute als das Haupt über alle Dinge lebt für die Kirche,

welche Sein Leib ist, dessen Fülle alles in allem erfüllt.» '

Und im Jahre 1919 schrieb er:
«Wir haben den Eindruck, dass die Auffassung von christlicher

Einheit, wie diejenigen sie vertreten, welche diese Tatsache und Lehre

(d.h. die Inkarnation) anerkennen, völlig verschieden sein muss vom
Konzept derjenigen, die unseren Herrn nur als grossen religiösen Lehrer

betrachten. Zudem glauben wir, dass die alleinige Hoffnung für
die Zukunft der Welt in dieser sichtbaren Einheit der Christen liegt,
welche der Welt den fleischgewordenen Gott in der Person Seines

Sohnes, in Jesus Christus, kundgeben soll, der sich selber in nie
endender Liebe manifestiert, damit Sein neues Gebot, dass wir einander
so lieben sollen, wie Er uns geliebt hat, zur grundlegenden Verpflichtung

für die Menschheit in all ihren Beziehungen - seien sie auf
internationaler Ebene oder im sozialen oder industriellen Bereich -
werde.»2

Die Bedeutung dieser Aussagen liegt in der Tatsache begründet,
dass sie positiv sind. Sie besagen nicht: Wir müssen um jeden Preis

Unitarier oder Liberale ausschliessen, weil sie uns anstecken könnten.
Sie besagen nicht: Seien wir diplomatisch und tun wir nichts, was die

traditionalistischen und konservativen Kirchen schockieren könnte.

Zitiert in W.A. Visser 't Hooft. No Other Name (London 1963), S. 106.

Ebd., S. 106.

135



Es mag wohl sein, dass solche Gedanken eine Rolle spielten, sie waren

jedoch für die massgeblichen Männer nie ausschlaggebend. Für
sie bestand die raison d'être der Basis vielmehr darin, dass die Arbeit
für die Einheit im gemeinsamen Glauben an Christus, durch Den Gott
Sich ein für allemal geoffenbart und durch Den Er die Welt mit Sich

selber versöhnt hat, ein Unternehmen voller Hoffnung und Sinn war,
weil es nichts anderes ist als die Antwort auf Christi eigenes Wirken,
das darin besteht, Sein Volk zu sammeln.

Eine andere, ausserordentlich weitreichende Initiative ist diejenige,
welche Erzbischof Nathan Söderblom von Uppsala im Laufe des

Ersten Weltkriegs ergriffen hat. Sein Bemühen geht dahin, die Kirchen
zusammenzubringen, um auf dem Feld der sozialen und internationalen

Beziehungen gemeinsam Zeugnis abzulegen. Sein tatkräftiges
Unterfangen führt zur Einberufung der ersten grossen ökumenischen
Konferenz von Delegierten vieler Kirchen im Jahre 1925 in Stockholm,

die bekannte Weltkonferenz für Praktisches Christentum
(Universal Conference in Life and Work).

Es wurde zuweilen behauptet, «Faith and Order» habe eine klar
umschriebene theologische Basis und Richtung, während «Life and

Work» keine eindeutige Antwort gebe auf die Frage nach den Motiven

und dem Inhalt christlicher Einheit. Es trifft zu, dass «Life and

Work» im Hinblick auf die Dringlichkeit ihrer Aufgabe bemüht war,
die Diskussion kontroverser theologischer Probleme zu vermeiden.
Eine Zeitlang herrschte das Schlagwort: «Lehre trennt, Dienst eint».
Doch in Tat und Wahrheit gab es auch in Söderbloms Denken und
Handeln ein vorherrschendes theologisches Motiv. Und das war ganz
klar christozentrisch. Söderblom hatte einen pietistischen Hintergrund.

Er hatte ein Bekehrungserlebnis gehabt, das in der Bedeutung
des Kreuzes gründete. Und als er als junger Mann in die USA kam,
hatte er in der erweckerischen Atmosphäre eines Dwight L. Moody
Northfield und des jungen John R. Mott seine erste Vision von der
Einheit der Kinder Gottes. Der abschliessende Passus der Botschaft,
welche die Konferenz von Stockholm verabschiedete, bringt deutlich
zum Ausdruck, wie Söderblom den Auftrag der ökumenischen Bewegung

verstand: «Nur in dem Masse, als wir im Innersten eins werden,
werden wir eines Sinnes und Geistes werden. Je näher wir dem

Gekreuzigten kommen, desto näher kommen wir auch einander ungeachtet

der Vielfalt der Farben, in denen sich das Licht der Welt in unserem

Glauben reflektiert. Unter dem Kreuz Jesu Christi strecken wir
einander die Hände entgegen. Der Gute Hirte müsste sterben, damit

136



er die verstreuten Kinder Gottes sammeln kann. Im gekreuzigten und
auferstandenen Herrn allein liegt die Hoffnung der Welt.»3

Die nächste Stufe bildete die erste Weltkonferenz für Glaube und
Kirchenverfassung, welche 1927 in Lausanne stattfand. Wie zu erwarten

war, fiel es den Delegierten äusserst schwer, in bezug auf Themen
wie kirchliches Amt, Sakramente und den Stellenwert von
Glaubensbekenntnissen eine Übereinstimmung zu erzielen. Hingegen war man
sich erstaunlich einig über das Thema «Die Botschaft der Kirche an
die Welt: das Evangelium». Der Neutestamentier Adolf Deissmann,
der den Vorsitz jener Sektion innehatte, welche sich mit diesem
Thema befasste, und der auch den Entwurf des abschliessenden
Berichtes verfasste, erklärte bei dessen Vorlage in seinem einführenden
Votum unmissverständlich, dass er mit seinem Berliner Kollegen
Adolf von Harnack hinsichtlich der Existenz zweier Evangelien, d.h.
eines synoptischen Evangeliums von Jesus und eines paulinischen und
johanneischen Evangeliums über Jesus, nicht einiggehe. Aus diesem
Grunde setzt Deissmanns Entwurf mit der Inkarnation ein, indem es

heisst: «In der Fülle der Zeit ist Gottes ewiges Wort Fleisch und in
Jesus Christus Mensch geworden, Gottessohn und Menschensohn, voller

Gnade und Wahrheit.»
Dieser Bericht wurde von der Konferenz sehr positiv aufgenommen.

Besonders zu erwähnen ist die Tatsache, dass die orthodoxen
Delegierten in einer eigenen Stellungnahme erklärten, dies sei der
einzige Sektionsbericht, über den abzustimmen sie bereit seien und dessen

Annahme sie befürworten würden. Deissmann hatte auch gehofft,
dieser Bericht werde feierlich angenommen. Dies wäre wohl auch der
Fall gewesen, wenn die Verfahrensregeln der Konferenz nicht
dahingehend gelautet hätten, dass (um nicht den Eindruck zu erwecken,
man wolle auf die Kirchen Druck ausüben) alle Berichte nur zur
Entgegennahme und nicht zur Annahme vorgelegt werden. Doch in
diesem frühen Stadium der ökumenischen Bewegung war die allgemeine
Zustimmung zum Bericht doch äusserst ermutigend.

Der Tenor und Charakter des Berichtes sind in folgendem Passus

gut zum Ausdruck gebracht: «Jesus Christus als der Gekreuzigte und

Lebendige, als Heiland und Herr ist auch das Zentrum des weltweiten
Evangeliums der Apostel und der Kirche. Weil Er selbst das Evangelium

ist, ist das Evangelium die Botschaft der Kirche an die Welt. Es

3 George Kennedy Allen Bell. The Stockholm Conference 1925. The Official
Report of the Universal Christian Conference on Life and Work, August
19-30. 1925 (Oxford SCM Press. 1926), S.715.

137



ist mehr als eine philosophische Theorie, mehr als ein theologisches
System, mehr als ein Programm für materielle Verbesserung. Vielmehr
ist das Evangelium Gottes Geschenk einer neuen Welt an diese alte
Welt der Sünde und des Todes, die Offenbarung des ewigen Lebens in

Ihm, der die ganze Familie im Himmel und auf Erden in der Gemeinschaft

der Heiligen zusammengebracht hat, vereint in der Gemeinschaft

des Dienstes, des Gebetes und des Lobpreises».4
Nur wenige Monate nach Lausanne kam der Internationale

Missionsrat zu einer Konferenz in erweitertem Rahmen auf dem Ölberg in
Jerusalem zusammen. Auch hier wurde eine Botschaft verabschiedet.
William Temple, der den entsprechenden Ausschuss präsidierte und
auch den Entwurf der Botschaft verfasste, machte den Vorschlag, die
Botschaft von Lausanne solle in diejenige von Jerusalem eingearbeitet
werden. Diese beginnt wieder mit einem stark christozentrischen
Akzent: «Unsere Botschaft ist Jesus Christus. Er ist die Offenbarung dessen,

was Gott ist und was der Mensch durch Ihn werden soll. In ihm
werden wir mit der letztgültigen Wirklichkeit des Universums
konfrontiert. Er tut uns Gott als unseren Vater kund, vollkommen und
unendlich in Liebe und Gerechtigkeit, denn in Ihm finden wir den

fleischgewordenen Gott, die endgültige und dennoch ständig sich
entfaltende Offenbarung Gottes, in Dem wir leben, schweben und
sind.»5

Auf diesen Passus folgt der Text der «Botschaft der Kirche an die
Welt» der Lausanner Konferenz, von der gesagt wird: «Wir freuen

uns, dieselbe uns zu eigen zu machen.»
Wie kann aber diese Interpretation der frühen ökumenischen Bewegung

als einer im Grunde genommen christozentrischen Bewegung
wahr sein, wenn so viele ihrer Führer als Exponenten des theologischen

Liberalismus bekannt waren und wenn so viele zeitgenössische
Stimmen ihrer Besorgnis darüber Ausdruck gaben, die Bewegung
werde zu Relativismus und Indifferentismus führen?

Es stimmt tatsächlich, dass einige der einflussreichsten Führer der

Bewegung (und nicht etwa nur in «Life and Work», sondern auch in
«Faith and Order» und im Internationalen Missionsrat) Ansichten

vertraten, die man damals liberal nannte und die deswegen von kon-

4 Edward Sydney Woods. Lausanne 1927, An Interpretation of the World
Conference of Faith and Order (New York, George H. Doran Co.. 1927), S.5I.

5 Basil Joseph Mattews. Roads to the City of God (New York, Doubleday,
Doran and Company Inc., 1928), S.50.

138



servativeren Kreisen in ihren eigenen Kirchen kritisiert oder sogar
angegriffen wurden. Dies traf sogar für Leute wie Söderblom, William
Adams Brown und Temple zu. Auch Wilfred Monod hatte wie W. A.
Brown bei Harnack studiert. Söderblom und Deissmann hatten
freundschaftliche Beziehungen zu Harnack. Aber dies bedeutete

keineswegs, dass diese Männer mit Harnack einiggingen in der Frage, die

uns hier beschäftigt, nämlich: «Was ist das Wesen (im englischen Text
<essence>, d.Red.) des christlichen Glaubens und was muss daher das

Zentrum der christlichen Einheit sein?» Sie alle erklärten unmissver-
ständlich, dass sie eine christozentrische Theologie vertreten in dem

Sinne, dass die einmalige Erlösungstatsache und Offenbarung Gottes
in Christus das wahre Kriterium des christlichen Glaubens sei.
Söderblom spricht von der christlichen Religion als der Inkarnation, der

Selbst-Mitteilung Gottes in der Geschichte. William Adams Brown
sagt in seiner Autobiographie, in Christus sei Gott selber in die
Menschheit eingegangen in sich selbst hingebender Liebe. Als Deissmann

anlässlich der Lausanner Faith and Order-Konferenz die
Diskussion über «Die Botschaft der Kirche an die Welt: das Evangelium»

einleitete, wich er vom Thema ab, um seine Meinungsverschiedenheit

gegenüber «dem ehrwürdigen Senior unserer Berliner Theologischen

Fakultät, Adolf von Harnack, von dem wir so viel gelernt
haben» hinsichtlich der Theorie eines doppelten Evangeliums (eines
ohne Christologie und eines auf Christologie gegründet) zu unterstreichen.

Bemerkenswert ist weiter, dass Wilfred Monod, der nach Deissmann

das Wort ergriff, seine Interpretation der Botschaft der Kirche
in erster Linie auf den Prolog des Johannesevangeliums von der

Fleischwerdung des Wortes gründete. Der Verdacht, die ökumenische

Bewegung sei unterwegs zu einem allgemeinen Latitudinarismus (was
fast mit «Freidenkertum» gleichzusetzen ist, d.Red.) oder, wie es in
der päpstlichen Enzyklika «Mortalium Animos» formuliert wurde, zu

«Indifferentismus und zu den Irrtümern der Modernisten, welche
behaupten, dogmatische Wahrheiten seien nicht absolut, sondern relativ»,

war hauptsächlich auf die Tatsache zurückzuführen, dass so viele
Verfechter des Glaubens (Fundamentalisten, Konfessionalisten, Inte-
gristen) sich damals nicht vorstellen konnten, dass das gemeinsame
Bekenntnis zu Christus als «Gott-unter-uns» die Kirchen zusammenbringen

und zusammenhalten könnte, selbst wenn sie sich sonst
immer noch nicht einig waren6.

6 Ein Faktor, der sich erschwerend auswirkte, war die Tatsache, dass das
erste römisch-katholische Buch über die ökumenische Bewegung, nämlich Char-

139



Ende der zwanziger und zu Beginn der dreissiger Jahre begann das

theologische Klima sich nachhaltig zu ändern. Dies war natürlich vor
allem auf das Aufkommen der dialektischen Theologie zurückzuführen,

aber der Kontext war bedeutend weiter. Parallel der Wende von
Harnack zu Barth ging die Wende von Fosdick zu Niebuhr, und zwar
unter Einbezug sämtlicher theologischen Disziplinen. Die Art
neutestamentlicher Theologie, die ich zu Beginn der zwanziger Jahre in Leiden

gelehrt wurde und die streng zwischen der Verkündigung Christi
in den synoptischen Evangelien und der Religion über Christus in der

paulinischen und johanneischen Tradition unterschied, gab nun die
Bahn frei für eine pointierte Betonung der Einheitlichkeit des

neutestamentlichen Kerygmas. Es ist interessant, dass eines der Bücher,
welches diesen neuen Ansatz vertrat und dessen ökumenische Dimensionen

aufzeigte, das Ergebnis der Zusammenarbeit von deutschen
und britischen Theologen war, zu welcher der damalige Dean von
Canterbury, George Bell (der spätere Bischof von Chichester), und

Adolf Deissmann zur Zeit der Stockholmer Konferenz für Praktisches

Christentum die Initiative ergriffen hatten. Der Titel sowohl der
deutschen als auch der englischen Ausgabe lautete «Mysterium Christi»
(1931). Wir finden darin eine auffallende Übereinstimmung in bezug
auf die biblische Theologie. Sir Edwyn Hoskyns (der Übersetzer von
Barths Römerbrief), C. H. Dodd und andere britische Theologen taten
sich mit deutschen Theologen wie Gerhard Kittel (dem Begründer
und Herausgeber des Theologischen Wörterbuchs zum Neuen Testament)

und Paul Althaus zusammen, um eine streng christologische
Interpretation des Neuen Testaments zu erarbeiten. Das heisst jedoch
nicht, dass die christozentrische Theologie unangefochten blieb. Eine
der massivsten Herausforderungen kam von der sogenannten
«Laymen's Inquiry» in den USA. Es handelte sich um eine sehr eingehende
Studie über die amerikanischen Missionen, welche unter dem Vorsitz
von Prof. William Ernest Hocking im Jahre 1930 begonnen wurde und

les .lournets «L'Union des Eglises», sich nahezu allein auf die Interpretation
der Stockholm-Konferenz stützte, welche zwei Männer - Wilfred Monod und
Elie Gounelle - publiziert hatten. Diese Interpretation war äusserst einseitig
und gibt ein übertriebenes Bild von der Rolle, die Monod in Stockholm
spielte. Deissmann hat im Buch «Die Stockholm-Bewegung» nachgewiesen,
dass Monods Einfluss durch andere Stellungnahmen korrigiert wurde. Überdies

gab es - wie wir gesehen haben - nicht nur einen «liberalen», sondern
auch einen eher «konservativen» Monod.

140



mit einer Evaluation verbunden war, welche fundamentale Fragen
hinsichtlich des missionarischen Gesamtkonzeptes aufwarf. War nicht
die Zeit reif, um mit anderen Religionen zusammenzuarbeiten, deren

Offenbarungswahrheiten zu würdigen; sollten Missionen daher nicht
aufhören, Menschen ihrer bisherigen Religion zu entfremden und sie

zum Christentum zu bekehren, und ihre Tätigkeit eher im Sinne
gegenseitiger Bereicherung verstehen? Es ist klar, dass diese Auffassung
die Infragestellung der Einzigartigkeit Christi impliziert. Es ist indessen

aufschlussreich, dass eigentlich alle Missionsgesellschaften in den
USA diese neue Form von Relativismus ablehnten. Die Diskussion
blieb jedoch nicht auf die USA beschränkt. Als der Internationale
Missionsrat seine Weltkonferenz 1938 in Tambaram (Madras)
vorbereitete, beauftragten die Verantwortlichen Dr. Hendrik Kraemer, ein
Buch über die der Missionsbewegung zugrunde liegende Theologie zu
schreiben. Kraemer sagte später: «Mit der Bombe dieses Berichts (nl.
Layman's Inquiry) im Kopf wurde mein Buch The Christian Message
in a Non-Christian World (Die christliche Botschaft in einer
nichtchristlichen Welt) geschrieben und wirkte - zumindest für einen grossen

Teil der amerikanischen Missions-Welt - als eine weitere Bombe.»
Wir können ergänzend beifügen, dass dies keineswegs nur für Amerika

zutraf. Denn gleichzeitig zeigte Kraemer, wie gut er andere
Religionen kannte und schätzte, wie unerbittlich er aber auch war, wenn
es um die Einmaligkeit und Einzigartigkeit von Christus geht, und
lehnte jede Form von Synkretismus und Relativismus ab.

Die zweite Weltkonferenz für «Faith and Order» fand 1937 in Edinburg

statt. Die Eröffnungspredigt hielt Erzbischof William Temple,
der zum unbestrittenen Führer aller Sparten der ökumenischen Bewegung

geworden war. Welches waren seiner Meinung nach die der

Bewegung zugrunde liegenden Motive? Er sagte: «Die Einheit der Kirche,

auf die wir unseren Glauben und unsere Hoffnung setzen, gründet

in der Einheit Gottes und in der Einzigartigkeit Seines Erlösungshandelns

in Jesus Christus. Die Einheit der Kirche ist eine
immerwährende Tatsache; unsere Aufgabe besteht nicht darin, sie zu schaffen,

sondern sie zu zeigen. Die Kirche ist nicht eine Vereinigung
von Menschen, von denen jeder einzelne Christus sich zum Herrn
erwählt hat; sie ist eine Gemeinschaft von Menschen, deren jeden
einzelnen Christus mit Sich selbst vereinigt hat. Nicht wir sind es, die die

Wunden an Seinem Leibe heilen können. Wir beraten und überlegen,
und das ist gut so. Weder mit irgendwelchen Kunstgriffen noch durch

gegenseitige Anpassung können wir die Kirche Gottes vereinen. Nur

14!



indem wir Ihm näher kommen, können wir auch einander näher
kommen.»7

Die Konferenz nahm eine «Erklärung zur Einheit in Ergebung zu

unserem Herrn» an. Die Zustimmung erfolgte nomine contradicente.
Darin ist der nachfolgende Passus enthalten in bezug auf die Einheit,
welche die daran beteiligten Kirchen suchen:

«Wir sind eins im Glauben an unseren Herrn Jesus Christus, das

fleischgewordene Wort Gottes. Wir sind eins in der Ergebenheit zu
Ihm als dem Haupt der Kirche und als König der Könige und als dem

Herrn aller Herren. Wir bestätigen einmütig, dass diese Ergebenheit
vor jeder anderen, die an uns Anspruch machen könnte, den Vorrang
hat.

Diese Einheit besteht nicht in der Übereinstimmung unseres Geistes

oder im Konsens unseres Willens. Sie gründet vielmehr in Jesus Christus

selbst, der lebte, starb und wieder auferstand, um uns zum Vater

zu führen, und der durch den Heiligen Geist in Seiner Kirche wohnt.
Wir sind eins, weil wir alle Gegenstand der Liebe und Gnade Gottes
und von Ihm gerufen sind, in aller Welt Sein herrliches Evangelium zu

bezeugen. ...»8

Die beiden Weltkonferenzen «Life and Work» und «Faith and
Order» hatten 1937 dem Plan zugestimmt, den Kirchen die Schaffung
eines Weltrates der Kirchen (World Council of Churches) vorzuschlagen.

Im Jahre 1938 fand in Utrecht eine konstituierende Konferenz
statt, und diese müsste natürlich darüber befinden, ob der ÖRK eine
formulierte Basis haben und welches der Inhalt dieser Basis sein

sollte. Allgemein war man sich darin einig, dass ein Weltrat der
Kirchen unmöglich ohne ein klares Kriterium hinsichtlich der Frage,
welches der spezifische Charakter einer christlichen Kirche und welches
der Ursprung und die Motivation von deren Suche nach Einheit sei,

existieren könne. Persönlich hatte ich an William Temple geschrieben,
dass ich nicht Generalsekretär des neuen Rates werden möchte, wenn
dieser nicht eine derartige klare Orientierung erhalte. Doch was sollte
eine solche Basis beinhalten? Da «Life and Work» keine Basis hatte,
war diejenige von «Faith and Order» die einzige, welche bis jetzt in
der ökumenischen Bewegung der Kirchen verwendet worden war. Mit
wenigen Ausnahmen war sie von den Kirchen auch angenommen

7 Leonard Hodgson (Ed.), The Second World Conference on Faith and
Order, Edinburgh, August 3-18, 1937 (New York, The Macmillan Company
1938), S.l 5 ff.

8 Ebd., S.275.

142



worden. So wurde denn beschlossen, es sei für den ÖRK die folgende
Erklärung als erster Artikel seiner Verfassung vorzuschlagen: «a) Artikel

1 : Der Weltrat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die

unseren Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland bekennen.»9
William Temple wurde gebeten, ein «erklärendes Memorandum»

über den Plan zur Schaffung eines Weltrates zu schreiben. Darin
erläuterte er die Basis wie folgt: «b) Sie gründet in dem Glauben an
unseren Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland. Wie ihre Kürze
zeigt, ist die Basis eine Bestätigung des christlichen Glaubens der
beteiligten Kirchen und nicht ein Glaubens-Massstab, mit dem Kirchen
oder Einzelpersonen gemessen werden sollen. Sie ist eine Bestätigung
der Inkarnation und der Versöhnung. Der Rat wünscht eine Gemeinschaft

jener Kirchen zu sein, welche diese Wahrheiten anerkennen. Er
befasst sich aber nicht mit der Art und Weise, in welcher die Kirchen
sie interpretieren. Deshalb bleibt es der Verantwortung jeder einzelnen

Kirche überlassen, darüber zu entscheiden, ob sie auf dieser Basis

mitarbeiten kann.»10

In den zehn Jahren von 1938 bis 1948 - dem Zeitpunkt der ersten

Vollversammlung des ÖRK- gab es etliche Diskussionen hinsichtlich
der Frage, ob die vorgeschlagene Basisformel für den Rat angemessen
sei11. Aber nahezu alle Kirchen, welche sich zur Mitgliedschaft im
ÖRK entschlossen, zeigten sich zur Annahme der 1938 vorgeschlagenen

Basis bereit. So beschloss die erste Vollversammlung 1948 in
Amsterdam, diese Basis anzunehmen, den Zentralausschuss jedoch zu
ermächtigen, allfällige Änderungen, welche die Mitgliedkirchen als

wünschenswert erachten könnten, zu prüfen, allerdings unter der
einschränkenden Voraussetzung, dass er «seine Prüfung im Rahmen des

in der vorliegenden Basisformel enthaltenen christologischen Prinzips
halte». Mit anderen Worten: der christozentrische Charakter der

Bewegung sollte keinesfalls geschwächt werden, doch war man der
Auffassung, dass, wenn eine bessere Formulierung gefunden werden

sollte, um diesen Charakter zum Ausdruck zu bringen, ein neuer
Vorschlag in Erwägung gezogen werden könnte.

9 W.A. Visser 't Hooft. World Council of Churches in Process of Formation
(New York, WCC-Atnerican Committee, 1945), S. 182.

10 Ebd., S. 182.
11 Die Geschichte der Diskussion über die Basisformel ist detailliert dargestellt

in: Wolfgang Theurer. Die Trinitarische Basis des Ökumenischen Rates
der Kirchen (1967).

143



Diese Vollversammlung verabschiedete auch die erste Erklärung in

bezug auf das Selbstverständnis des ÖRK. Diese lautet: «Einheit
erwächst aus der Liebe Gottes in Jesus Christus, der dadurch, dass Er
die beteiligten Kirchen an Sich bindet, sie auch miteinander verbindet.
Es ist der dringende Wunsch des Rates, dass die Kirchen enger an
Christus und deshalb auch enger aneinander gebunden werden. Im
Bund Seiner Liebe werden sie unaufhörlich das Verlangen haben,
füreinander zu beten und sich gegenseitig zu stärken in Anbetung und

Zeugnis, und so werden sie eine der anderen Last tragen und dadurch
das Gesetz Christi erfüllen.»12

Diese Erklärung wurde im sogenannten «Toronto-Statement» vom
Jahre 1950 bekräftigt. Diese Erklärung von Toronto wurde in der

Folge allgemein begrüsst als die massgebende Definition der Bedeutung

und der Zielsetzung des Rates. Sie lautet:
«Die Mitgliedkirchen des Rates glauben, dass Gespräch,

Zusammenarbeit und gemeinsames Zeugnis der Kirchen in der gemeinsamen
Erkenntnis gründen, dass Christus das göttliche Haupt des Leibes ist.

Die Basis des Weltrates ist die Anerkennung der zentralen Tatsache,
dass <niemand einen anderen Grund legen kann als den, der gelegt ist

in Jesus Christus). Sie ist der Ausdruck der Überzeugung, dass der

Herr der Kirche Gott-unter-uns ist, der fortfährt Seine Kinder zu
sammeln und selber Seine Kirche zu bauen.

Deshalb kann keine Beziehung zwischen den Kirchen wesenhaft
oder verheissungsvoll sein, wenn sie nicht mit der gemeinsamen
Unterwerfung der Kirchen unter den Führungsanspruch Jesu Christi in
Seiner Kirche beginnt. Von unterschiedlichen Gesichtspunkten aus

fragen Kirchen <Wie können Menschen mit gegensätzlichen Überzeugungen

dem einen und selben Bund der Gläubigen angehören?) Auf
diese Frage gaben die orthodoxen Delegierten in Edinburg 1937

Antwort, als sie sagten: <Ungeachtet aller unserer Unterschiede haben wir
einen einzigen gemeinsamen Meister und Herrn - Jesus Christus, der

uns zu einer immer engeren Zusammenarbeit mit dem Ziel der
Auferbauung des Leibes Christi führen will). Die Tatsache des Führungsanspruchs

Christi über Sein Volk zwingt alle jene, die Ihn anerkennen, in
echte und enge Beziehung zueinander zu treten - auch wenn sie über
viele wichtige Punkte verschiedener Meinung sind.» "

12 The First Assembly of the World Council of Churches: The Official
Report (New York, Harper, 1949), S. 127/128.

13 The First Six Years 1948-1954, A report to the Central Committee of the

144



Als die dritte Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung
1952 in Lund tagte, hatten viele Delegierte das Gefühl, dass man auf
dem Wege zur Einheit nicht vorankomme, solange die Konferenzberichte

sich damit begnügten, einfach die verschiedenen Auffassungen
vom Kirchesein miteinander zu vergleichen. Deshalb wurde,
hauptsächlich unter der Führung von Bischof Anders Nygren, der Versuch

unternommen, eine substantielle gemeinsame Erklärung über das Wesen

der Kirche und ihre Einheit zu formulieren im Bestreben, die Kirche

im Lichte von Jesus Christus als Gott und Mensch und im Lichte
seines Todes und seiner Auferstehung zu verstehen.

Es war unverkennbar: dieser Bericht stellte eine wichtige Etappe in
der ökumenischen Diskussion dar. Er befasst sich mit Themen wie
«Der Glaube der Kirche an den Vater, den Sohn und den Heiligen
Geist», «Wesen und Sendung der Kirche» und «Die Kirche zwischen
der Ersten und Letzten Ankunft Christi», und fährt dann fort:

«Wir haben versucht, in diesen kurzen Abschnitten die untrennbare
Beziehung zwischen Christus und Seiner Kirche zu erklären. Zu diesen

Überzeugungen in bezug auf die Kirche kommen wir durch
unsern Glauben an Jesus Christus und durch die uns allen eigene
Anerkennung der Autorität der Heiligen Schrift. Wir können die Eine Kirche

nicht dadurch bauen, indem wir die Stücke unseres zerteilten
Erbes geschickt zusammenfügen. Gemeinsam zur Fülle und Einheit in
Christus können wir nur zusammenwachsen, indem wir gleichgestaltet
werden Ihm, der das Haupt Seines Leibes und Herr Seines Volkes ist.

Und Er manifestiert Seine Fülle, wie unvollkommen auch immer, in
den Gaben, die Er uns trotz unserer Gespaltenheit gegeben hat. Wo
immer zwei oder drei versammelt sind in Seinem Namen, da ist Er in
ihrer Mitte. Wo immer Menschen im Gehorsam gegen Ihn sich treffen,

da wird Er erkannt. Es ist möglich, dass Er sich bei denen befindet,

von denen wir getrennt sind, und inmitten jener, zu denen wir
gesandt sind.» 14

In den Jahren zwischen der ersten und der zweiten Vollversammlung

sind uns keine offiziellen Vorschläge für eine Änderung der
Basisformel zugegangen. Dagegen ritt Rudolf Bultmann 1952 eine heftige

Attacke gegen den Wortlaut der Basisformel. In Übereinstimmung

mit seinem existentialistischen Glaubensbegriff und seinem

WCC on the activities of the departments and secretariats of the Council
(Geneva, WCC, 1954), S.116.

14 Oliver Stratford Tomkins (Ed.), The Third World Conference on Faith and
Order held at Lund, August 15-28, 1952 (London, SCM Press, 1953), S.20-21.

145



Entmythologisierungsprogramm verwarf er die Formulierung der
ÖRK-Basis als objektivistisch und antiquiert. Doch diese Ansicht fand
in den Mitgliedkirchen kein Echo.

So nahm die zweite Vollversammlung in Evanston 1954 keinerlei
Änderung der ursprünglichen Formulierung vor, stimmte jedoch einer

Erklärung zu in bezug auf die Zielsetzung und die Funktion der
Basisformel, um eine Reihe von Fragen zu beantworten, welche in dieser

Richtung gestellt worden waren. Eine dieser Fragen war, ob denn der
ÖRK wirklich eine trinitarische Christologie als Grundlage habe. Eine
andere war, ob die Basisformel sich im Leben des ÖRK überhaupt
auswirke. Einige der Hauptpunkte in dieser Erklärung waren: «Die
Zustimmung zur Basisformel ist das grundlegende Kriterium, welches
eine Kirche, die dem Rat beitreten möchte, erfüllen muss. Die Grenzen

jeder Gesellschaft sind abhängig von deren Wesen. Indem die
Kirchen zusammenkommen, bemühen sie sich, auf den Ruf und das

Handeln ihres göttlichen Herrn zu antworten. Der Weltrat muss
deshalb aus Kirchen bestehen, die bekennen, dass der Herr die zweite
Person der Dreieinigkeit ist.

Die Basisformel ist einerseits weniger als ein Glaubensbekenntnis,
anderseits jedoch viel mehr als eine blosse Verständigungsformel. Sie

ist wirklich eine Grundlage für das Leben und Wirken des ÖRK. Und
der ÖRK muss sich immer wieder fragen, ob er seiner Basis auch treu
ist.»15

In der Zeit zwischen der zweiten und der dritten Vollversammlung
des ÖRK (1954-1960) wurde weiterhin über die Formulierung der Basis

des ÖRK diskutiert. Einer Anregung der Kirche von Norwegen
folgend, einigte man sich darüber, dass die Basisformel einen ausdrücklichen

Hinweis auf die Autorität der Bibel für alle Mitgliedkirchen
enthalten sollte. Schwieriger war es, die richtige Formulierung in englischer

Sprache für den trinitarischen Bezug zu finden. Die orthodoxen
Kirchen waren der Auffassung, dass ohne diesen Bezug die Basisformel

ganz unzureichend sei. Doch auch über diesen Punkt einigte man
sich. Die neue Basisformel behielt den christozentrischen Charakter
der alten bei, fasste ihn jedoch in einen trinitarischen Rahmen. Sie

wurde an der Vollversammlung von Neu-Delhi 1961 angenommen.
383 Delegierte stimmten dafür, 36 dagegen, und 7 enthielten sich der

Stimme.

15 The Evanston Report: The Second Assembly of the World Council of
Churches (London, SCM Press, 1955), S.306.

146



Die jetzt gültige Basisformel des ÖRK lautet daher wie folgt:
«Der Ökumenische Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von

Kirchen, die den Herrn Jesus Christus gemäss der Heiligen Schrift als
Gott und Heiland bekennen und darum gemeinsam zu erfüllen trachten,

wozu sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes
und des Heiligen Geistes.»16

Einer der wichtigsten Aspekte des Zweiten Vatikanischen Konzils,
das von Papst Johannes XXIII. einberufen worden war, bestand
darin, dass die römisch-katholische Kirche, welche bis dahin keine
aktive und positive Rolle in der ökumenischen Bewegung gespielt hatte,
sich jetzt bereit erklärte, ihren Teil ökumenischer Verantwortung zu
übernehmen. Dies geschah durch das Dekret über den Ökumenismus,
das im Jahre 1964 angenommen wurde. In diesem Dekret definiert das

Konzil die ökumenische Bewegung mit Worten, welche indirekt die
Basisformel des ÖRK zitieren:

«Unter unseren getrennten Brüdern ist unter der Einwirkung der
Gnade des Heiligen Geistes eine sich von Tag zu Tag ausbreitende

Bewegung zur Wiederherstellung der Einheit aller Christen entstanden.
Diese Einheitsbewegung, die man als ökumenische Bewegung
bezeichnet, wird von Menschen getragen, die den dreieinigen Gott anrufen

und Jesus als Herrn und Erlöser bekennen.»17

Der erste Entwurf zu diesem Text hatte sich ausdrücklich auf die
Basis des ÖRK bezogen. Die Tatsache, dass dieser ausdrückliche
Bezug dann fallengelassen wurde, ist vermutlich auf die Überlegung
zurückzuführen, dass die ökumenische Bewegung umfassender ist als

der ÖRK.
In einem anderen Kapitel des Dekrets findet sich eine eindeutige

Anerkennung der «Hierarchie der Wahrheiten», womit gesagt sein

soll, dass bestimmte Wahrheiten wichtiger sind als andere, weil sie

den eigentlichen Wesensgehalt des christlichen Glaubens zum
Ausdruck bringen. Im Dekret heisst es dann weiter: «20. Unser Geist wendet

sich zuerst den Christen zu, die Jesus Christus als Gott und Herrn
und einzigen Mittler zwischen Gott und den Menschen offen bekennen

zur Ehre des einen Gottes, des Vaters und des Sohnes und des

Heiligen Geistes. Wir wissen zwar, dass nicht geringe Unterschiede

gegenüber der Lehre der katholischen Kirche bestehen, insbesondere

16 The New Delhi Report: The Third Assembly of the World Council of
Churches, 1961 (New York, Association Press, 1962), S. 152.

17 Thomas Stransky. The Decree on Ecumenism, S.46.

147



über Christus als das fleischgewordene Wort Gottes und über das

Werk der Erlösung, sodann über das Geheimnis und den Dienst der
Kirche und über die Aufgabe Mariens im Heilswerk. Dennoch freuen
wir uns, wenn wir sehen, wie die getrennten Brüder zu Christus als

Quelle und Mittelpunkt der kirchlichen Gemeinschaft streben. Aus
dem Wunsch zur Vereinigung mit Christus werden sie notwendig dazu

geführt, die Einheit mehr und mehr zu suchen und für ihren Glauben
überall vor allen Völkern Zeugnis zu geben.»18

Dieses Zeugnis zu Christus als der Quelle und dem Zentrum kirchlicher

Einheit ist eine nicht zu übersehende Bestätigung des christozentrischen

Charakters der ökumenischen Bewegung. Etwas mehr als ein
halbes Jahrhundert hat es gebraucht, bis dieser Punkt erreicht war, wo
alle historischen Kirchen erkennen, dass die raison d'être der
ökumenischen Bewegung darin besteht, die Einheit zu verwirklichen, für die

Christus gebetet hat, als er sich in seinem Einssein mit dem Vater und
dem Geist zeigte, und die er schafft, indem er die Kinder Gottes rund
um das Kreuz versammelt. Daher haben die Kirchen keine Ausrede

mehr, wenn sie nicht zusammen voranschreiten auf dem Wege zu
einer vollen Manifestierung dieser Einheit.

Genf f Willem A. Visser 't Hooft

18 Ebd., S.78.

148


	Der christozentrische Charakter der ökumenischen Bewegung

