Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 75 (1985)

Heft: 3

Artikel: Der christozentrische Charakter der 6kumenischen Bewegung
Autor: Visser 't Hooft, Willem A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404699

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der christozentrische Charakter der 6kumenischen
Bewegung

Unsere Absicht ist die Darstellung des christozentrischen Charakters
der okumenischen Bewegung.

Dazu bietet uns das Jahr 1900 einen willkommenen Einstieg. In je-
nem Jahr erschienen ndmlich zwei Biicher, die zwar punkto Inhalt
sehr verschieden waren, jedoch das eine gemeinsam hatten, dass sie
beide als Bannertrager von Denk- und Lebensrichtungen dienten, wel-
che die Situation der Kirchen vielerorts entscheidend beeinflusst ha-
ben.

Das eine war das Buch von Adolf von Harnack «Das Wesen des
Christentums». Harnack war nicht der erste, der das Evangelium so
interpretierte, dass Jesus zwar dessen Prediger, nicht aber dessen In-
halt sei, dass der Vater allein, nicht aber der Sohn zum Evangelium
von Jesus gehore, dass darum auch kein Platz fiir eine Christologie im
eigentlichen Sinne dieses Wortes sei. Weil aber Harnack weltweit
grosses Ansehen genoss, iibte diese Auffassung auch einen entspre-
chenden Einfluss aus. Es war zu erwarten, dass dadurch der absolute
Charakter der christlichen Offenbarung iiber kurz oder lang in Frage
gestellt wiirde. Ernst Troeltsch wurde einer der massgeblichen Wort-
fiihrer der Theorie, dass das Christentum die hochste Religion sei, je-
doch nur vorldufig. Er befiirwortete christliche Missionstdtigkeit, ver-
stand diese aber als Vermittlung der Errungenschaften christlicher Zi-
vilisation an Regionen der Welt, die in dieser Hinsicht weniger ent-
wickelt waren.

Das andere, ebenfalls im Jahre 1900 publizierte Buch, welches ich
erwdhnen mdochte, spricht eine vollig andere Sprache. Es wurde nicht
von einem bertihmten Gelehrten verfasst, sondern vom jungen, fiinf-
unddreissigjdhrigen Sekretir des YMCA (d.h. des Christlichen Ver-
eins Junger Minner), John R.Mott. Sein Titel lautete «The Evangeli-
zation of the World in this Generation» (Die Evangelisation der Welt
in dieser Generation) und stellt die Losung des Studenten-Missions-
Bundes (Student Volunteer Movement for Missions) dar, welche die-
ser seit einigen Jahren propagierte. Als Vorsitzender dieser Bewegung
erkldarte darin Mott die Bedeutung dieser Losung und machte sie all-
gemein bekannt. Sie war gedacht als eine kriftige Herausforderung an
alle, die bereit waren, dem Missionsbefehl zu folgen, zugleich aber
auch eine Anerkennung der universellen Bedeutung des Evangeliums
in dem Sinne, dass ohne Christus die Menschenmassen ohne Hoff-

133



nung sind und wenn die Menschen gerettet werden sollen, sie nur
durch Christus gerettet werden kdonnen, und dass darum jeder ein-
zelne Christ sich an dieser evangelistischen Aufgabe beteiligen sollte.
Dieser Aufruf fand einen ausserordentlichen Widerhall, hauptsédchlich
in den Universitdten. So wurde beispielsweise der von Mott im Jahre
1895 gegriindete Christliche Studenten-Weltbund (World Student
Christian Federation) fithrend in der Weltbewegung fiir Evangelisa-
tion. Der Appell erfasste aber bald auch weitere Kreise. Es war nicht
zuletzt wegen der Begeisterung, welche diese Bewegung ausgeldst
hatte, dass J. R. Mott und J. H. Oldham die Weltmissionskonferenz von
Edinburg im Jahre 1910 organisieren konnten. So war das Edinburger
Treffen in dieser einfachen, vielleicht zu einfachen Weise christozen-
trisch. Die gemeinsame Basis von deren Initianten hiess eindeutig:
Christus ist der alleinige Retter. [hre Spiritualitit entsprach derjenigen
amerikanischer und englischer Erweckungsbewegungen und des euro-
pdischen Pietismus. Sie hatte wenig gemeinsam mit der liberalen
Theologie, welche an vielen Universitidten gelehrt wurde.

Als nun im selben Jahr Bischof Charles H. Brent unter dem tiefen
Eindruck, den die Konferenz von Edinburg auf ihn gemacht hatte, die
Einberufung einer Kirchenkonferenz vorschlug mit dem Ziel, die
Moglichkeit einer Einheit in bezug auf Glauben und Kirchenverfas-
sung zu erdrtern, ergab sich eine neue Situation. Konnte eine derartige
Diskussion tiberhaupt stattfinden, solange kein eindeutig formulierter
gemeinsamer Ansatzpunkt vorhanden war? Die protestantische Epi-
skopalkirche in den USA machte sich die folgende Resolution zu ei-
gen:

«Angesichts der Tatsache, dass heute unter allen Christen ein zu-
nehmendes Bediirfnis nach Erfiillung der Bitte unseres Herrn besteht,
alle Seine Jiinger mochten Eins werden, damit die Welt glaube, dass
Gott Thn gesandt hat, beschliessen wir, dass eine gemeinsame Kom-
mission zur Vorbereitung einer Konferenz gebildet werde, welche Fra-
gen hinsichtlich Glauben und Kirchenverfassung (Faith and Order)
behandeln soll, und dass alle christlichen Kirchen, welche unseren
Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland bekennen, eingeladen wer-
den, mit uns zusammen eine solche Konferenz vorzubereiten und
durchzufihren...»

Diese Formulierung «... welche unseren Herrn Jesus Christus als
Gott und Heiland bekennen ...» wurde dann bekannt als die Basis der
Bewegung fiir Glaube und Kirchenverfassung. Es ist nie ganz eindeu-
tig klar geworden, woher sie stammt. Bischof Manning, der die Reso-

134



lution eingebracht hatte, bestritt, dass man sie der in Paris aufgestell-
ten Basis des Weltbundes der Vereine Christlicher Minner entliehen
habe. Wichtiger jedoch ist die Frage, warum eine derartige Basis iiber-
haupt als notwendig erachtet wurde. Mir scheint, dass Robert Gardi-
ner, der Rechtsanwalt aus Boston, die bei weitem klarste Antwort auf
diese Frage gab, er, der so viel Zeit, Kraft und Geld fir die «Faith and
Order»-Bewegung aufgewendet hatte. Im Jahre 1915 schrieb er ndm-
lich: «Der Grund, dass die Konferenz auf diejenigen Glaubensge-
meinschaften in der Welt beschrinkt bleiben soll, welche unseren
Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland bekennen, muss klar her-
ausgestellt werden. Wir wollen nicht einfach versuchen, freundliche
Gefiihle, gute Kameradschaft oder gar gute Werke zu foérdern, son-
dern alle Christen wieder zu vereinigen in dem Einen lebendigen
Leibe des Einen Herrn, der Gott und Mensch ist, Fleisch geworden,
gekreuzigt, begraben, auferstanden von den Toten und aufgefahren in
den Himmel, der heute als das Haupt iiber alle Dinge lebt fir die Kir-
che, welche Sein Leib ist, dessen Fiille alles in allem erfiillt.»!

Und im Jahre 1919 schrieb er:

«Wir haben den Eindruck, dass die Auffassung von christlicher
Einheit, wie diejenigen sie vertreten, welche diese Tatsache und Lehre
(d.h. die Inkarnation) anerkennen, vollig verschieden sein muss vom
Konzept derjenigen, die unseren Herrn nur als grossen religiosen Leh-
rer betrachten. Zudem glauben wir, dass die alleinige Hoffnung fiir
die Zukunft der Welt in dieser sichtbaren Einheit der Christen liegt,
welche der Welt den fleischgewordenen Gott in der Person Seines
Sohnes, in Jesus Christus, kundgeben soll, der sich selber in nie en-
dender Liebe manifestiert, damit Sein neues Gebot, dass wir einander
so lieben sollen, wie Er uns geliebt hat, zur grundlegenden Verpflich-
tung fiir die Menschheit in all ihren Beziehungen — seien sie auf inter-
nationaler Ebene oder im sozialen oder industriellen Bereich -
werde.» ?

Die Bedeutung dieser Aussagen liegt in der Tatsache begriindet,
dass sie positiv sind. Sie besagen nicht: Wir miissen um jeden Preis
Unitarier oder Liberale ausschliessen, weil sie uns anstecken konnten.
Sie besagen nicht: Seien wir diplomatisch und tun wir nichts, was die
traditionalistischen und konservativen Kirchen schockieren konnte.

' Zitiert in W. A. Visser 't Hooft, No Other Name (London 1963), S.106.
= Ebd., 5. 106,

135



Es mag wohl sein, dass solche Gedanken eine Rolle spielten, sie wa-
ren jedoch fiir die massgeblichen Minner nie ausschlaggebend. Fir
sie bestand die raison d’étre der Basis vielmehr darin, dass die Arbeit
fiir die Einheit im gemeinsamen Glauben an Christus, durch Den Gott
Sich ein fiir allemal geoffenbart und durch Den Er die Welt mit Sich
selber versohnt hat, ein Unternehmen voller Hoffnung und Sinn war,
weil es nichts anderes ist als die Antwort auf Christi eigenes Wirken,
das darin besteht, Sein Volk zu sammeln.

Eine andere, ausserordentlich weitreichende Initiative ist diejenige,
welche Erzbischof Nathan S6derblom von Uppsala im Laufe des Er-
sten Weltkriegs ergriffen hat. Sein Bemiihen geht dahin, die Kirchen
zusammenzubringen, um auf dem Feld der sozialen und internationa-
len Beziehungen gemeinsam Zeugnis abzulegen. Sein tatkriftiges Un-
terfangen fithrt zur Einberufung der ersten grossen dkumenischen
Konferenz von Delegierten vieler Kirchen im Jahre 1925 in Stock-
holm, die bekannte Weltkonferenz fiir Praktisches Christentum (Uni-
versal Conference in Life and Work).

Es wurde zuweilen behauptet, «Faith and Order» habe eine klar
umschriebene theologische Basis und Richtung, wihrend «Life and
Work» keine eindeutige Antwort gebe auf die Frage nach den Moti-
ven und dem Inhalt christlicher Einheit. Es trifft zu, dass «Life and
Work» im Hinblick auf die Dringlichkeit ihrer Aufgabe bemiiht war,
die Diskussion kontroverser theologischer Probleme zu vermeiden.
Eine Zeitlang herrschte das Schlagwort: «Lehre trennt, Dienst eint».
Doch in Tat und Wahrheit gab es auch in Soéderbloms Denken und
Handeln ein vorherrschendes theologisches Motiv. Und das war ganz
klar christozentrisch. Soderblom hatte einen pietistischen Hinter-
grund. Er hatte ein Bekehrungserlebnis gehabt, das in der Bedeutung
des Kreuzes griindete. Und als er als junger Mann in die USA kam,
hatte er in der erweckerischen Atmosphire eines Dwight L. Moody
Northfield und des jungen John R.Mott seine erste Vision von der
Einheit der Kinder Gottes. Der abschliessende Passus der Botschaft,
welche die Konferenz von Stockholm verabschiedete, bringt deutlich
zum Ausdruck, wie Soderblom den Auftrag der 6kumenischen Bewe-
gung verstand: « Nur in dem Masse, als wir im Innersten eins werden,
werden wir eines Sinnes und Geistes werden. Je ndher wir dem Ge-
kreuzigten kommen, desto ndher kommen wir auch einander ungeach-
tet der Vielfalt der Farben, in denen sich das Licht der Welt in unse-
rem Glauben reflektiert. Unter dem Kreuz Jesu Christi strecken wir
einander die Hinde entgegen. Der Gute Hirte musste sterben, damit

136



er die verstreuten Kinder Gottes sammeln kann. Im gekreuzigten und
auferstandenen Herrn allein liegt die Hoffnung der Welt.»?

Die nichste Stufe bildete die erste Weltkonferenz fiir Glaube und
Kirchenverfassung, welche 1927 in Lausanne stattfand. Wie zu erwar-
ten war, fiel es den Delegierten dusserst schwer, in bezug auf Themen
wie kirchliches Amt, Sakramente und den Stellenwert von Glaubens-
bekenntnissen eine Ubereinstimmung zu erzielen. Hingegen war man
sich erstaunlich einig {iber das Thema «Die Botschaft der Kirche an
die Welt: das Evangelium». Der Neutestamentler Adolf Deissmann,
der den Vorsitz jener Sektion innehatte, welche sich mit diesem
Thema befasste, und der auch den Entwurf des abschliessenden Be-
richtes verfasste, erkliarte bei dessen Vorlage in seinem einfithrenden
Votum unmissverstindlich, dass er mit seinem Berliner Kollegen
Adolf von Harnack hinsichtlich der Existenz zweier Evangelien, d. h.
eines synoptischen Evangeliums von Jesus und eines paulinischen und
johanneischen Evangeliums iiber Jesus, nicht einiggehe. Aus diesem
Grunde setzt Deissmanns Entwurf mit der Inkarnation ein, indem es
heisst: «In der Fiille der Zeit ist Gottes ewiges Wort Fleisch und in Je-
sus Christus Mensch geworden, Gottessohn und Menschensohn, vol-
ler Gnade und Wahrheit.»

Dieser Bericht wurde von der Konferenz sehr positiv aufgenom-
men. Besonders zu erwihnen ist die Tatsache, dass die orthodoxen
Delegierten in einer eigenen Stellungnahme erklérten, dies sei der ein-
zige Sektionsbericht, iiber den abzustimmen sie bereit seien und des-
sen Annahme sie befiirworten wiirden. Deissmann hatte auch gehofft,
dieser Bericht werde feierlich angenommen. Dies wire wohl auch der
Fall gewesen, wenn die Verfahrensregeln der Konferenz nicht dahin-
gehend gelautet hétten, dass (um nicht den Eindruck zu erwecken,
man wolle auf die Kirchen Druck ausiiben) alle Berichte nur zur Ent-
gegennahme und nicht zur Annahme vorgelegt werden. Doch in die-
sem frithen Stadium der dkumenischen Bewegung war die allgemeine
Zustimmung zum Bericht doch dusserst ermutigend.

Der Tenor und Charakter des Berichtes sind in folgendem Passus
gut zum Ausdruck gebracht: «Jesus Christus als der Gekreuzigte und
Lebendige, als Heiland und Herr ist auch das Zentrum des weltweiten
Evangeliums der Apostel und der Kirche. Weil Er selbst das Evange-
lium ist, ist das Evangelium die Botschaft der Kirche an die Welt. Es

3 George Kennedy Allen Bell, The Stockholm Conference 1925. The Official
Report of the Universal Christian Conference on Life and Work, August
19-30, 1925 (Oxford SCM Press, 1926), S.715.

137



ist mehr als eine philosophische Theorie, mehr als ein theologisches
System, mehr als ein Programm fiir materielle Verbesserung. Vielmehr
ist das Evangelium Gottes Geschenk einer neuen Welt an diese alte
Welt der Stinde und des Todes, die Offenbarung des ewigen Lebens in
Ihm, der die ganze Familie im Himmel und auf Erden in der Gemein-
schaft der Heiligen zusammengebracht hat, vereint in der Gemein-
schaft des Dienstes, des Gebetes und des Lobpreises».*

Nur wenige Monate nach Lausanne kam der Internationale Mis-
sionsrat zu einer Konferenz in erweitertem Rahmen auf dem Olberg in
Jerusalem zusammen. Auch hier wurde eine Botschaft verabschiedet.
William Temple, der den entsprechenden Ausschuss présidierte und
auch den Entwurf der Botschaft verfasste, machte den Vorschlag, die
Botschaft von Lausanne solle in diejenige von Jerusalem eingearbeitet
werden. Diese beginnt wieder mit einem stark christozentrischen Ak-
zent: «Unsere Botschaft ist Jesus Christus. Er ist die Offenbarung des-
sen, was Gott ist und was der Mensch durch Thn werden soll. In ihm
werden wir mit der letztgiiltigen Wirklichkeit des Universums kon-
frontiert. Er tut uns Gott als unseren Vater kund, vollkommen und un-
endlich in Liebe und Gerechtigkeit, denn in Ihm finden wir den
fleischgewordenen Gott, die endgiiltige und dennoch stdndig sich ent-
faltende Offenbarung Gottes, in Dem wir leben, schweben und
sind.»?

Auf diesen Passus folgt der Text der «Botschaft der Kirche an die
Welt» der Lausanner Konferenz, von der gesagt wird: « Wir freuen
uns, dieselbe uns zu eigen zu machen.»

Wie kann aber diese Interpretation der frithen 6kumenischen Bewe-
gung als einer im Grunde genommen christozentrischen Bewegung
wahr sein, wenn so viele ihrer Fiithrer als Exponenten des theologi-
schen Liberalismus bekannt waren und wenn so viele zeitgendssische
Stimmen ihrer Besorgnis dariiber Ausdruck gaben, die Bewegung
werde zu Relativismus und Indifferentismus fithren?

Es stimmt tatsdchlich, dass einige der einflussreichsten Fithrer der
Bewegung (und nicht etwa nur in «Life and Work», sondern auch in
«Faith and Order» und im Internationalen Missionsrat) Ansichten
vertraten, die man damals liberal nannte und die deswegen von kon-

* Edward Sydney Woods, Lausanne 1927, An Interpretation of the World
Conference of Faith and Order (New York, George H. Doran Co., 1927), S.51.

5 Basil Joseph Mattews, Roads to the City of God (New York, Doubleday,
Doran and Company Inc., 1928), S.50.

138



servativeren Kreisen in ithren eigenen Kirchen kritisiert oder sogar an-
gegriffen wurden. Dies traf sogar fiir Leute wie S6derblom, William
Adams Brown und Temple zu. Auch Wilfred Monod hatte wie W. A.
Brown bei Harnack studiert. So6derblom und Deissmann hatten
freundschaftliche Beziehungen zu Harnack. Aber dies bedeutete kei-
neswegs, dass diese Mdnner mit Harnack einiggingen in der Frage, die
uns hier beschiftigt, ndmlich: « Was ist das Wesen (im englischen Text
<essencer, d. Red.) des christlichen Glaubens und was muss daher das
Zentrum der christlichen Einheit sein?» Sie alle erkldarten unmissver-
stindlich, dass sie eine christozentrische Theologie vertreten in dem
Sinne, dass die einmalige Erlosungstatsache und Offenbarung Gottes
in Christus das wahre Kriterium des christlichen Glaubens sei. S6-
derblom spricht von der christlichen Religion als der Inkarnation, der
Selbst-Mitteilung Gottes in der Geschichte. William Adams Brown
sagt in seiner Autobiographie, in Christus sei Gott selber in die
Menschheit eingegangen in sich selbst hingebender Liebe. Als Deiss-
mann anldsslich der Lausanner Faith and Order-Konferenz die Dis-
kussion iiber «Die Botschaft der Kirche an die Welt: das Evange-
lium» einleitete, wich er vom Thema ab, um seine Meinungsverschie-
denheit gegeniiber «dem ehrwiirdigen Senior unserer Berliner Theolo-
gischen Fakultdt, Adolf von Harnack, von dem wir so viel gelernt
haben» hinsichtlich der Theorie eines doppelten Evangeliums (eines
ohne Christologie und eines auf Christologie gegriindet) zu unterstrei-
chen. Bemerkenswert ist weiter, dass Wilfred Monod, der nach Deiss-
mann das Wort ergriff, seine Interpretation der Botschaft der Kirche
in erster Linie auf den Prolog des Johannesevangeliums von der
Fleischwerdung des Wortes griindete. Der Verdacht, die dkumenische
Bewegung sei unterwegs zu einem allgemeinen Latitudinarismus (was
fast mit «Freidenkertum» gleichzusetzen ist, d. Red.) oder, wie es in
der papstlichen Enzyklika « Mortalium Animos» formuliert wurde, zu
«Indifferentismus und zu den Irrtimern der Modernisten, welche be-
haupten, dogmatische Wahrheiten seien nicht absolut, sondern rela-
tivy, war hauptsichlich auf die Tatsache zuriickzufiihren, dass so viele
Verfechter des Glaubens (Fundamentalisten, Konfessionalisten, Inte-
gristen) sich damals nicht vorstellen konnten, dass das gemeinsame
Bekenntnis zu Christus als «Gott-unter-uns» die Kirchen zusammen-
bringen und zusammenhalten kénnte, selbst wenn sie sich sonst im-
mer noch nicht einig waren®.

5 Ein Faktor, der sich erschwerend auswirkte, war die Tatsache, dass das er-
ste romisch-katholische Buch iiber die kumenische Bewegung, ndmlich Char-

139



Ende der zwanziger und zu Beginn der dreissiger Jahre begann das
theologische Klima sich nachhaltig zu dndern. Dies war natiirlich vor
allem auf das Aufkommen der dialektischen Theologie zuriickzufiih-
ren, aber der Kontext war bedeutend weiter. Parallel der Wende von
Harnack zu Barth ging die Wende von Fosdick zu Niebuhr, und zwar
unter Einbezug sdmtlicher theologischen Disziplinen. Die Art neute-
stamentlicher Theologie, die ich zu Beginn der zwanziger Jahre in Lei-
den gelehrt wurde und die streng zwischen der Verkiindigung Christi
in den synoptischen Evangelien und der Religion iiber Christus in der
paulinischen und johanneischen Tradition unterschied, gab nun die
Bahn frei fiir eine pointierte Betonung der Einheitlichkeit des neute-
stamentlichen Kerygmas. Es ist interessant, dass eines der Biicher,
welches diesen neuen Ansatz vertrat und dessen 6kumenische Dimen-
sionen aufzeigte, das Ergebnis der Zusammenarbeit von deutschen
und britischen Theologen war, zu welcher der damalige Dean von
Canterbury, George Bell (der spdtere Bischof von Chichester), und
Adolf Deissmann zur Zeit der Stockholmer Konferenz fiir Praktisches
Christentum die Initiative ergriffen hatten. Der Titel sowohl der deut-
schen als auch der englischen Ausgabe lautete «Mysterium Christi»
(1931). Wir finden darin eine auffallende Ubereinstimmung in bezug
auf die biblische Theologie. Sir Edwyn Hoskyns (der Ubersetzer von
Barths Romerbrief), C. H. Dodd und andere britische Theologen taten
sich mit deutschen Theologen wie Gerhard Kittel (dem Begriinder
und Herausgeber des Theologischen Worterbuchs zum Neuen Testa-
ment) und Paul Althaus zusammen, um eine streng christologische In-
terpretation des Neuen Testaments zu erarbeiten. Das heisst jedoch
nicht, dass die christozentrische Theologie unangefochten blieb. Eine
der massivsten Herausforderungen kam von der sogenannten «Lay-
men’s Inquiry» in den USA. Es handelte sich um eine sehr eingehende
Studie iiber die amerikanischen Missionen, welche unter dem Vorsitz
von Prof. William Ernest Hocking im Jahre 1930 begonnen wurde und

les Journets «L'Union des Eglises», sich nahezu allein auf die Interpretation
der Stockholm-Konferenz stiitzte, welche zwei Minner — Wilfred Monod und
Elie Gounelle — publiziert hatten. Diese Interpretation war iusserst einseitig
und gibt ein Ubertriecbenes Bild von der Rolle, die Monod in Stockholm
spielte. Deissmann hat im Buch «Die Stockholm-Bewegung» nachgewiesen,
dass Monods Einfluss durch andere Stellungnahmen korrigiert wurde. Uber-
dies gab es — wie wir gesehen haben — nicht nur einen «liberalen», sondern
auch einen eher «konservativen» Monod.

140



mit einer Evaluation verbunden war, welche fundamentale Fragen
hinsichtlich des missionarischen Gesamtkonzeptes aufwarf. War nicht
die Zeit reif, um mit anderen Religionen zusammenzuarbeiten, deren
Offenbarungswahrheiten zu wiirdigen; sollten Missionen daher nicht
aufhoren, Menschen ihrer bisherigen Religion zu entfremden und sie
zum Christentum zu bekehren, und thre Titigkeit eher im Sinne ge-
genseitiger Bereicherung verstehen? Es ist klar, dass diese Auffassung
die Infragestellung der Einzigartigkeit Christi impliziert. Es ist indes-
sen aufschlussreich, dass eigentlich alle Missionsgesellschaften in den
USA diese neue Form von Relativismus ablehnten. Die Diskussion
blieb jedoch nicht auf die USA beschrinkt. Als der Internationale
Missionsrat seine Weltkonferenz 1938 in Tambaram (Madras) vorbe-
reitete, beauftragten die Verantwortlichen Dr. Hendrik Kraemer, ein
Buch tiber die der Missionsbewegung zugrunde liegende Theologie zu
schreiben. Kraemer sagte spiter: « Mit der Bombe dieses Berichts (nl.
Layman’s Inquiry) im Kopf wurde mein Buch The Christian Message
in a Non-Christian World (Die christliche Botschaft in einer nicht-
christlichen Welt) geschrieben und wirkte — zumindest fiir einen gros-
sen Teil der amerikanischen Missions-Welt — als eine weitere Bombe.»
Wir konnen erginzend beiftigen, dass dies keineswegs nur fiir Ame-
rika zutraf. Denn gleichzeitig zeigte Kraemer, wie gut er andere Reli-
gionen kannte und schitzte, wie unerbittlich er aber auch war, wenn
es um die Einmaligkeit und Einzigartigkeit von Christus geht, und
lehnte jede Form von Synkretismus und Relativismus ab.

Die zweite Weltkonferenz fiir «Faith and Order» fand 1937 in Edin-
burg statt. Die Eroffnungspredigt hielt Erzbischof William Temple,
der zum unbestrittenen Fithrer aller Sparten der 6kumenischen Bewe-
gung geworden war. Welches waren seiner Meinung nach die der Be-
wegung zugrunde liegenden Motive? Er sagte: «Die Einheit der Kir-
che, auf die wir unseren Glauben und unsere Hoffnung setzen, griin-
det in der Einheit Gottes und in der Einzigartigkeit Seines Erlosungs-
handelns in Jesus Christus. ... Die Einheit der Kirche ist eine immer-
wihrende Tatsache; unsere Aufgabe besteht nicht darin, sie zu schaf-
fen, sondern sie zu zeigen. ... Die Kirche ist nicht eine Vereinigung
von Menschen, von denen jeder einzelne Christus sich zum Herrn er-
withlt hat; sie ist eine Gemeinschaft von Menschen, deren jeden ein-
zelnen Christus mit Sich selbst vereinigt hat. Nicht wir sind es, die die
Wunden an Seinem Leibe heilen kdnnen. Wir beraten und iiberlegen,
und das ist gut so. Weder mit irgendwelchen Kunstgriffen noch durch
gegenseitige Anpassung konnen wir die Kirche Gottes vereinen. Nur

141



indem wir Ilhm nidher kommen, kénnen wir auch einander niher kom-
men.»’

Die Konferenz nahm eine «Erkldrung zur Einheit in Ergebung zu
unserem Herrn» an. Die Zustimmung erfolgte nomine contradicente.
Darin ist der nachfolgende Passus enthalten in bezug auf die Einheit,
welche die daran beteiligten Kirchen suchen:

«Wir sind eins im Glauben an unseren Herrn Jesus Christus, das
fleischgewordene Wort Gottes. Wir sind eins in der Ergebenheit zu
IThm als dem Haupt der Kirche und als Konig der Konige und als dem
Herrn aller Herren. Wir bestitigen einmiitig, dass diese Ergebenheit
vor jeder anderen, die an uns Anspruch machen konnte, den Vorrang
hat.

Diese Einheit besteht nicht in der Ubereinstimmung unseres Geistes
oder im Konsens unseres Willens. Sie griindet vielmehr in Jesus Chri-
stus selbst, der lebte, starb und wieder auferstand, um uns zum Vater
zu fiihren, und der durch den Heiligen Geist in Seiner Kirche wohnt.
Wir sind eins, weil wir alle Gegenstand der Liebe und Gnade Gottes
und von Thm gerufen sind, in aller Welt Sein herrliches Evangelium zu
bezeugeii. ...»*°

Die beiden Weltkonferenzen «Life and Work» und «Faith and Or-
der» hatten 1937 dem Plan zugestimmt, den Kirchen die Schaffung ei-
nes Weltrates der Kirchen (World Council of Churches) vorzuschla-
gen. Im Jahre 1938 fand in Utrecht eine konstituierende Konferenz
statt, und diese musste natiirlich dariiber befinden, ob der ORK eine
formulierte Basis haben und welches der Inhalt dieser Basis sein
sollte. Allgemein war man sich darin einig, dass ein Weltrat der Kir-
chen unmoglich ohne ein klares Kriterium hinsichtlich der Frage, wel-
ches der spezifische Charakter einer christlichen Kirche und welches
der Ursprung und die Motivation von deren Suche nach Einheit sei,
existieren konne. Persdnlich hatte ich an William Temple geschrieben,
dass ich nicht Generalsekretdr des neuen Rates werden mochte, wenn
dieser nicht eine derartige klare Orientierung erhalte. Doch was sollte
eine solche Basis beinhalten? Da «Life and Work» keine Basis hatte,
war diejenige von «Faith and Order» die einzige, welche bis jetzt in
der 6kumenischen Bewegung der Kirchen verwendet worden war. Mit
wenigen Ausnahmen war sie von den Kirchen auch angenommen

" Leonard Hodgson (Ed.), The Second World Conference on Faith and Or-
der, Edinburgh, August 3-18, 1937 (New York, The Macmillan Company
1938), S. I5ff.

& Ebd., 5.275.

142



worden. So wurde denn beschlossen, es sei fiir den ORK die folgende
Erkldrung als erster Artikel seiner Verfassung vorzuschlagen: «a) Arti-
kel 1: Der Weltrat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die
unseren Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland bekennen.»®

William Temple wurde gebeten, ein «erkldrendes Memorandum»
tiber den Plan zur Schaffung eines Weltrates zu schreiben. Darin er-
lduterte er die Basis wie folgt: «b) Sie griindet in dem Glauben an un-
seren Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland. Wie ihre Kiirze
zeigt, ist die Basis eine Bestdtigung des christlichen Glaubens der be-
teiligten Kirchen und nicht ein Glaubens-Massstab, mit dem Kirchen
oder Einzelpersonen gemessen werden sollen. Sie ist eine Bestidtigung
der Inkarnation und der Versohnung. Der Rat wiinscht eine Gemein-
schaft jener Kirchen zu sein, welche diese Wahrheiten anerkennen. Er
befasst sich aber nicht mit der Art und Weise, in welcher die Kirchen
sie interpretieren. Deshalb bleibt es der Verantwortung jeder einzel-
nen Kirche iiberlassen, dariiber zu entscheiden, ob sie auf dieser Basis
mitarbeiten kann.» '°

In den zehn Jahren von 1938 bis 1948 — dem Zeitpunkt der ersten
Vollversammlung des ORK — gab es etliche Diskussionen hinsichtlich
der Frage, ob die vorgeschlagene Basisformel fiir den Rat angemessen
sei!'. Aber nahezu alle Kirchen, welche sich zur Mitgliedschaft im
ORK entschlossen, zeigten sich zur Annahme der 1938 vorgeschlage-
nen Basis bereit. So beschloss die erste Vollversammlung 1948 in Am-
sterdam, diese Basis anzunehmen, den Zentralausschuss jedoch zu er-
michtigen, allfillige Anderungen, welche die Mitgliedkirchen als
wiinschenswert erachten konnten, zu priifen, allerdings unter der ein-
schrinkenden Voraussetzung, dass er «seine Priifung im Rahmen des
in der vorliegenden Basisformel enthaltenen christologischen Prinzips
halte». Mit anderen Worten: der christozentrische Charakter der Be-
wegung sollte keinesfalls geschwiicht werden, doch war man der Auf-
fassung, dass, wenn eine bessere Formulierung gefunden werden
sollte, um diesen Charakter zum Ausdruck zu bringen, ein neuer Vor-
schlag in Erwidgung gezogen werden kodnnte.

" W.A. Visser 't Hooft, World Council of Churches in Process of Formation
(New York, WCC-American Committee, 1945), S. 182.

W Bhd., 5. 182

" Die Geschichte der Diskussion iiber die Basisformel ist detailliert darge-
stellt in: Wolfgang Theurer, Die Trinitarische Basis des Okumenischen Rates
der Kirchen (1967).

143



Diese Vollversammlung verabschiedete auch die erste Erkldrung in
bezug auf das Selbstverstindnis des ORK. Diese lautet: «Einheit er-
wiachst aus der Liebe Gottes in Jesus Christus, der dadurch, dass Er
die beteiligten Kirchen an Sich bindet, sie auch miteinander verbindet.
Es 1st der dringende Wunsch des Rates, dass die Kirchen enger an
Christus und deshalb auch enger aneinander gebunden werden. Im
Bund Seiner Liebe werden sie unaufhdorlich das Verlangen haben, fiir-
einander zu beten und sich gegenseitig zu stirken in Anbetung und
Zeugnis, und so werden sie eine der anderen Last tragen und dadurch
das Gesetz Christi erfiillen.» !'?

Diese Erklarung wurde im sogenannten «Toronto-Statement» vom
Jahre 1950 bekréftigt. Diese Erklirung von Toronto wurde in der
Folge allgemein begriisst als die massgebende Definition der Bedeu-
tung und der Zielsetzung des Rates. Sie lautet:

«Die Mitgliedkirchen des Rates glauben, dass Gespriach, Zusam-
menarbeit und gemeinsames Zeugnis der Kirchen in der gemeinsamen
Erkenntnis griinden, dass Christus das gottliche Haupt des Leibes ist.

Die Basis des Weltrates ist die Anerkennung der zentralen Tatsache,
dass <niemand einen anderen Grund legen kann als den, der gelegt ist
in Jesus Christus>. Sie ist der Ausdruck der Uberzeugung, dass der
Herr der Kirche Gott-unter-uns ist, der fortfihrt Seine Kinder zu sam-
meln und selber Seine Kirche zu bauen.

Deshalb kann keine Beziehung zwischen den Kirchen wesenhaft
oder verheissungsvoll sein, wenn sie nicht mit der gemeinsamen Un-
terwerfung der Kirchen unter den Fiithrungsanspruch Jesu Christi in
Seiner Kirche beginnt. Von unterschiedlichen Gesichtspunkten aus
fragen Kirchen «Wie kénnen Menschen mit gegensitzlichen Uberzeu-
gungen dem einen und selben Bund der Gldubigen angehéren?> Auf
diese Frage gaben die orthodoxen Delegierten in Edinburg 1937 Ant-
wort, als sie sagten: <Ungeachtet aller unserer Unterschiede haben wir
einen einzigen gemeinsamen Meister und Herrn — Jesus Christus, der
uns zu einer immer engeren Zusammenarbeit mit dem Ziel der Aufer-
bauung des Leibes Christi fithren will>. Die Tatsache des Fiihrungsan-
spruchs Christi tiber Sein Volk zwingt alle jene, die Thn anerkennen, in
echte und enge Beziehung zueinander zu treten — auch wenn sie iiber
viele wichtige Punkte verschiedener Meinung sind.» "

"> The First Assembly of the World Council of Churches: The Official Re-
port (New York, Harper, 1949), S.127/128.
'3 The First Six Years 1948-1954, A report to the Central Committee of the

144



Als die dritte Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung
1952 in Lund tagte, hatten viele Delegierte das Gefiihl, dass man auf
dem Wege zur Einheit nicht vorankomme, solange die Konferenzbe-
richte sich damit begniigten, einfach die verschiedenen Auffassungen
vom Kirchesein miteinander zu vergleichen. Deshalb wurde, haupt-
sdchlich unter der Fiihrung von Bischof Anders Nygren, der Versuch
unternommen, eine substantielle gemeinsame Erkldrung iiber das We-
sen der Kirche und ihre Einheit zu formulieren im Bestreben, die Kir-
che im Lichte von Jesus Christus als Gott und Mensch und im Lichte
seines Todes und seiner Auferstehung zu verstehen.

Es war unverkennbar: dieser Bericht stellte eine wichtige Etappe in
der dkumenischen Diskussion dar. Er befasst sich mit Themen wie
«Der Glaube der Kirche an den Vater, den Sohn und den Heiligen
Geist», « Wesen und Sendung der Kirche» und «Die Kirche zwischen
der Ersten und Letzten Ankunft Christi», und fiahrt dann fort:

«Wir haben versucht, in diesen kurzen Abschnitten die untrennbare
Beziehung zwischen Christus und Seiner Kirche zu erkldaren. Zu die-
sen Uberzeugungen in bezug auf die Kirche kommen wir durch un-
sern Glauben an Jesus Christus und durch die uns allen eigene Aner-
kennung der Autoritidt der Heiligen Schrift. Wir konnen die Eine Kir-
che nicht dadurch bauen, indem wir die Stiicke unseres zerteilten Er-
bes geschickt zusammenfiigen. Gemeinsam zur Fiille und Einheit in
Christus kénnen wir nur zusammenwachsen, indem wir gleichgestaltet
werden lhm, der das Haupt Seines Leibes und Herr Seines Volkes ist.
Und Er manifestiert Seine Fiille, wie unvollkommen auch immer, in
den Gaben, die Er uns trotz unserer Gespaltenheit gegeben hat. Wo
immer zwei oder drei versammelt sind in Seinem Namen, da ist Er in
threr Mitte. Wo immer Menschen im Gehorsam gegen Thn sich tref-
fen, da wird Er erkannt. Es ist moglich, dass Er sich bei denen befin-
det, von denen wir getrennt sind, und inmitten jener, zu denen wir ge-
sandt sind.» !4 '

In den Jahren zwischen der ersten und der zweiten Vollversamm-
lung sind uns keine offiziellen Vorschlige fiir eine Anderung der Ba-
sisformel zugegangen. Dagegen ritt Rudolf Bultmann 1952 eine hef-
tige Attacke gegen den Wortlaut der Basisformel. In Ubereinstim-
mung mit seinem existentialistischen Glaubensbegriff und seinem

WCC on the activities of the departments and secretariats of the Council (Ge-
neva, WCC, 1954), S.116.

' Oliver Stratford Tomkins (Ed.), The Third World Conference on Faith and
Order held at Lund, August 15-28, 1952 (London, SCM Press, 1953), S.20-21.

145



Entmythologisierungsprogramm verwarf er die Formulierung der
ORK-Basis als objektivistisch und antiquiert. Doch diese Ansicht fand
in den Mitgliedkirchen kein Echo.

So nahm die zweite Vollversammlung in Evanston 1954 keinerlei
Anderung der urspriinglichen Formulierung vor, stimmte jedoch einer
Erkldrung zu in bezug auf die Zielsetzung und die Funktion der Basis-
formel, um eine Reihe von Fragen zu beantworten, welche in dieser
Richtung gestellt worden waren. Eine dieser Fragen war, ob denn der
ORK wirklich eine trinitarische Christologie als Grundlage habe. Eine
andere war, ob die Basisformel sich im Leben des ORK iiberhaupt
auswirke. Einige der Hauptpunkte in dieser Erklarung waren: «Die
Zustimmung zur Basisformel ist das grundlegende Kriterium, welches
eine Kirche, die dem Rat beitreten mdchte, erfiillen muss. Die Gren-
zen jeder Gesellschaft sind abhdngig von deren Wesen. Indem die
Kirchen zusammenkommen, bemiihen sie sich, auf den Ruf und das
Handeln ihres gottlichen Herrn zu antworten. Der Weltrat muss des-
halb aus Kirchen bestehen, die bekennen, dass der Herr die zweite
Person der Dreieinigkeit ist.

Die Basisformel ist einerseits weniger als ein Glaubensbekenntnis,
anderseits jedoch viel mehr als eine blosse Verstandigungsformel. Sie
ist wirklich eine Grundlage fiir das Leben und Wirken des ORK. Und
der ORK muss sich immer wieder fragen, ob er seiner Basis auch treu
18t 14

In der Zeit zwischen der zweiten und der dritten Vollversammlung
des ORK (1954-1960) wurde weiterhin tiber die Formulierung der Ba-
sis des ORK diskutiert. Einer Anregung der Kirche von Norwegen fol-
gend, einigte man sich dariiber, dass die Basisformel einen ausdriickli-
chen Hinweis auf die Autoritdt der Bibel fiir alle Mitgliedkirchen ent-
halten sollte. Schwieriger war es, die richtige Formulierung in engli-
scher Sprache fiir den trinitarischen Bezug zu finden. Die orthodoxen
Kirchen waren der Auffassung, dass ohne diesen Bezug die Basisfor-
mel ganz unzureichend sei. Doch auch tber diesen Punkt einigte man
sich. Die neue Basisformel behielt den christozentrischen Charakter
der alten bei, fasste ihn jedoch in einen trinitarischen Rahmen. Sie
wurde an der Vollversammlung von Neu-Delhi 1961 angenommen.
383 Delegierte stimmten dafiir, 36 dagegen, und 7 enthielten sich der
Stimme.

' The Evanston Report: The Second Assembly of the World Council of
Churches (London, SCM Press, 1955), S.306.

146



Die jetzt giiltige Basisformel des ORK lautet daher wie folgt:

«Der Okumenische Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kir-
chen, die den Herrn Jesus Christus gemiss der Heiligen Schrift als
Gott und Heiland bekennen und darum gemeinsam zu erfiillen trach-
ten, wozu sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes
und des Heiligen Geistes.» '

Einer der wichtigsten Aspekte des Zweiten Vatikanischen Konzils,
das von Papst Johannes XXIII. einberufen worden war, bestand
darin, dass die romisch-katholische Kirche, welche bis dahin keine ak-
tive und positive Rolle in der 6kumenischen Bewegung gespielt hatte,
sich jetzt bereit erkldrte, ihren Teil 6kumenischer Verantwortung zu
iibernehmen. Dies geschah durch das Dekret iiber den Okumenismus,
das im Jahre 1964 angenommen wurde. In diesem Dekret definiert das
Konzil die dkumenische Bewegung mit Worten, welche indirekt die
Basisformel des ORK zitieren:

«Unter unseren getrennten Briidern ist unter der Einwirkung der
Gnade des Heiligen Geistes eine sich von Tag zu Tag ausbreitende Be-
wegung zur Wiederherstellung der Einheit aller Christen entstanden.
Diese Einheitsbewegung, die man als 6kumenische Bewegung be-
zeichnet, wird von Menschen getragen, die den dreieinigen Gott anru-
fen und Jesus als Herrn und Erloser bekennen.» '’

Der erste Entwurf zu diesem Text hatte sich ausdriicklich auf die
Basis des ORK bezogen. Die Tatsache, dass dieser ausdriickliche Be-
zug dann fallengelassen wurde, ist vermutlich auf die Uberlegung zu-
riickzufiithren, dass die 0kumenische Bewegung umfassender ist als
der ORK.

In einem anderen Kapitel des Dekrets findet sich eine eindeutige
Anerkennung der «Hierarchie der Wahrheiten», womit gesagt sein
soll, dass bestimmte Wahrheiten wichtiger sind als andere, weil sie
den eigentlichen Wesensgehalt des christlichen Glaubens zum Aus-
druck bringen. Im Dekret heisst es dann weiter: «20. Unser Geist wen-
det sich zuerst den Christen zu, die Jesus Christus als Gott und Herrn
und einzigen Mittler zwischen Gott und den Menschen offen beken-
nen zur Ehre des einen Gottes, des Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes. Wir wissen zwar, dass nicht geringe Unterschiede
gegeniiber der Lehre der katholischen Kirche bestehen, insbesondere

'® The New Delhi Report: The Third Assembly of the World Council of
Churches, 1961 (New York, Association Press, 1962), S.152.
' Thomas Stransky, The Decree on Ecumenism, S.46.

147



tiber Christus als das fleischgewordene Wort Gottes und tiber das
Werk der Erlosung, sodann iiber das Geheimnis und den Dienst der
Kirche und iiber die Aufgabe Mariens im Heilswerk. Dennoch freuen
wir uns, wenn wir sehen, wie die getrennten Briider zu Christus als
Quelle und Mittelpunkt der kirchlichen Gemeinschaft streben. Aus
dem Wunsch zur Vereinigung mit Christus werden sie notwendig dazu
gefithrt, die Einheit mehr und mehr zu suchen und fiir thren Glauben
iberall vor allen Vélkern Zeugnis zu geben.» '8

Dieses Zeugnis zu Christus als der Quelle und dem Zentrum kirchli-
cher Einheit ist eine nicht zu iibersehende Bestdtigung des christozen-
trischen Charakters der 6kumenischen Bewegung. Etwas mehr als ein
halbes Jahrhundert hat es gebraucht, bis dieser Punkt erreicht war, wo
alle historischen Kirchen erkennen, dass die raison d’étre der dkume-
nischen Bewegung darin besteht, die Einheit zu verwirklichen, fiir die
Christus gebetet hat, als er sich in seinem Einssein mit dem Vater und
dem Geist zeigte, und die er schafft, indem er die Kinder Gottes rund
um das Kreuz versammelt. Daher haben die Kirchen keine Ausrede
mehr, wenn sie nicht zusammen voranschreiten auf dem Wege zu ei-
ner vollen Manifestierung dieser Einheit.

Genf T Willem A. Visser 't Hooft

8 Ebd.; S.78.

148



	Der christozentrische Charakter der ökumenischen Bewegung

