
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 75 (1985)

Heft: 2

Artikel: Le vieux-catholicisme de langue française en Amérique

Autor: Thériault, Serge A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le vieux-catholicisme de langue française en Amérique

Un aperçu historique à l'occasion du centenaire de son établissement

(1885-1985)

Le vieux-catholicisme a été implanté en Amérique en 1885. Comme ce

fut le cas en Europe, c'est parmi des résistants catholiques déjà organisés

en mouvement autonome qu'il a pris racines. Aussi, il importe de

situer l'œuvre par rapport à cette résistance, sans quoi on passe à côté
de la vague de fond qui en explique la genèse.

La résistance catholique sous l'Ancien Régime

La résistance catholique a une longue histoire en Amérique du Nord.
Elle est presque aussi vieille que l'Eglise de Nouvelle-France. En fait,
ses origines remontent à la fin du 17e siècle alors qu'un ancien aumônier

royal, Jean de Saint-Vallier, était évêque de Québec. Il suffit
d'évoquer certains traits pour faire saisir à quel champ d'appartenance

idéologique il faut le rattacher. Commençons par le régalisme
gallican1. C'est la donnée la plus claire qui ait circulé dans l'historiographie

religieuse québécoise. Selon cette doctrine ecclésiologique
propre à l'Ancien Régime, c'est le roi et non le pape qui préside aux
destinées temporelles de l'Eglise. L'objectif étant de limiter l'emprise
pontificale sur le royaume de France. Que Saint-Vallier se soit fait le

disciple déclaré de cette politique apparaît à l'évidence dans son
opposition à l'érection de vicariats apostoliques sur le sol colonial
néofrançais. Sa lettre à Louis XIV, écrite à l'occasion de la nomination de

Louis F. Duplessis de Mornay à la coadjutorerie de Québec, est un

1 On entend par «gallicanisme» le grand mouvement qui, pendant des
siècles, s'est employé à défendre les droits anciens de l'Eglise de France contre
les empiétements de la curie pontificale. Le mouvement atteignit son sommet
sous Louis XIV qui, en 1682, fit promulguer comme loi par un synode national
les quatre «articles gallicans» rédigés par J.B. Bossuet (1704). Ces articles
stipulent que: a) les princes ne sont pas soumis à l'autorité de l'Eglise dans les
choses temporelles; b) l'autorité du pape est limitée par celle des conciles
généraux dans les choses spirituelles; c) l'autorité du pape est limitée par les lois
et coutumes du roi (régalisme) et de l'Eglise de France; d) l'opinion du pape
n'est pas infaillible, à moins qu'elle ne soit confirmée par l'Eglise. Urs Küry,
Précis d'histoire de l'Eglise, éditions catholiques-chrétiennes, Allschwill 1968,

p. 24.

119



exemple typique d'érastianisme2. Après la capitulation de la

Nouvelle-France, le gouverneur anglais Carleton évoquera les convictions
régalistes des francophones pour faire pencher son monarque dans le

sens du maintien d'un catholicisme déjà peu enclin au papisme.
Un autre trait, et celui-là est peut-être encore davantage parlant,

c'est le jansénisme, qui transpire tout aussi bien dans le Rituel écrit

par Saint-Vallier sur le modèle de celui d'Alet que dans sa pastorale
pénitentielle anti-moliniste3. Il était connu en Europe que l'évêque de

Québec était, préalablement à sa nomination, un des fils spirituels de

Mgr Le Camus, l'évêque de Grenoble. On savait aussi qu'il avait été

formé à Paris, selon les principes augustiniens. C'est pourquoi les

jésuites canadiens ne perdirent pas de temps pour l'accuser de mauvaise
doctrine. Lors de la parution du Rituel, ils lui intentèrent un procès,
dont il n'a pu sortir indemne qu'en comptant sur les appuis qu'il avait
dans la Faculté de Paris. Opposant de la constitution Unigenitus4 (la
bulle n'a pas été acceptée à Québec du vivant de l'évêque), il a fait de

son diocèse un endroit de refuge pour les clercs réfractaires de France.
Y vinrent successivement: l'abbé de Merlac, qu'il nomma chanoine;
Dom Georges F. Poulet, à qui il donna autorisation de se construire
un ermitage près de Rivière-du-Loup; et Dominique M. Varlet, ancien
curé de Conflans en banlieue de Paris, qui devint son grand vicaire

pour la région qui correspond aujourd'hui aux Etats-Unis. L'historien
François X.Gameau est d'avis que ces ecclésiastiques, Varlet notamment,

ont répandu en Nouvelle-France les thèses jansénistes5. Il est

certain, en tout cas, qu'ils avaient des sympathisants aux séminaires de

2 Système qui consiste à soumettre l'Eglise à l'Etat. Son nom vient de Thomas

Lieber, dit Eraste, un théologien de Bàie (1524—1583), qui n'admettait pas
le pouvoir temporel de l'Eglise.

3 Le molinisme, du nom de Luis Molina, auteur de l'ouvrage De l'accord du
libre-arbitre avec la grâce et la prédestination (1588), tenait l'attrition ou peine
causée par la crainte des conséquences du péché comme suffisante pour recevoir

l'absolution sacramentelle. Les jansénistes ont combattu cette doctrine,
exigeant du pénitent qu'il ait la contrition, c'est-à-dire un commencement
d'amour pour Dieu par-dessus tout.

4 Prêtre de l'Oratoire, Pasquier Quesnel a publié, alors qu'il enseignait au
Séminaire Saint-Magloire, le livre Réflexions morales sur le Nouveau Testament

en 1671. Cent une propositions de cet ouvrage ont été condamnées comme
contraires à l'enseignement de l'Eglise dans la bulle Unigenitus de 1713. Exilé
en Hollande, le théologien a préparé la voie à l'avènement de l'Eglise
autonome d'Utrecht. Il est mort à Amsterdam en 1719.

5 F.X.Garneau, Histoire du Canada. Librairie Félix Alcan, Paris 1913, t.I,
p. 235.

120



Montréal et de Québec, parmi les membres du chapitre cathedral et

dans les communautés religieuses. La lecture de la correspondance
envoyée à Varlet, après son départ de Québec en 1718, est éclairante à

cet égard, particulièrement les lettres des directeurs du Séminaire de

Québec, Charles Glandelet et Thomas Thiboult.
A côté de la Nouvelle-France, un autre endroit de refuge pour les

clercs jansénistes français était la Hollande. Lorsque l'abbé Varlet
s'est rendu à Paris pour recevoir l'épiscopat, à l'automne de 1718 (on
l'avait nommé pour le diocèse de Bagdad en Irak), Dom Poulet,
l'ermite de Rivière-du-Loup, a fait le voyage avec lui sur le Mutine. Ce

dernier se rendait à Amsterdam, où se trouvait son maître à penser,
Pasquier Quesnel. Les pressions faites sur l'évêque de Québec pour
qu'il se range avec le roi du côté des acceptants de la bulle Unigenitus
inquiétaient les réfractaires. Les jésuites avaient le gros bout du baton
depuis que le Père Le Tellier SJ, confesseur royal, avait infléchi Louis
XIV dans le sens ultramontain. Régaliste, Saint-Vallier ne pouvait
aller à rencontre des politiques du roi. Après 1713, il se désolidarise des

jansénistes pour adopter les idéaux borroméens6 issus du Concile de

Trente, qui rejoignent ses préoccupations pastorales. Depuis lors, c'est
de façon diffuse que la résistance catholique s'est prolongée au
Canada jusqu'à l'avènement de la Réforme catholique-chrétienne du
Père Charles Chiniquy en 1858. Entre-temps, l'ancien vicaire général
Varlet et le bénédictin Poulet auront doté d'une structure ecclésiastique

les réformistes hollandais. Structure à laquelle les catholiques-
chrétiens franco-américains finiront par s'identifier à la fin du 19e siècle.

La Réforme catholique-chrétienne franco-américaine

Alors que l'Eglise québécoise, sous le régime anglais, s'enlisait
progressivement dans le papisme pour se démarquer de la religion du

conquérant, tel un petit feu dans le grand âtre, le réformisme galli-
cano-janséniste s'alimentait à même ses braises, attendant son heure.

Elle est venue le 11 avril 1858 lorsque 2000 Canadiens-français de

6 Charles Borromèe, archevêque de Milan, s'est employé à mettre en
application les décrets du Concile de Trente. Ses Instructions aux confesseurs l'ont
fait estimer des jansénistes pour le rigorisme de ses positions pastorales sur
l'administration du sacrement de pénitence. Sur les affinités borroméennes de

l'évêque de Québec, on lira Guy Plante, Le Rigorisme au 17e siècle. Mgr de

Saint-Vallier et le sacrement de pénitence, Duculot, Gembloux 1970.

121



Sainte-Anne, dans lTllinois, se sont détachés de l'obédience romaine
avec leur curé, Charles Chiniquy (1809-1899). Suspecté de mauvaise
doctrine par les jésuites, qui ne prisaient pas les accents évangéliques
avec lesquels il s'était distingué comme «apôtre de la tempérance»,
Chiniquy fut sommé par son évêque de préparer un texte marquant sa

soumission au pape. Se rendant à la demande, il écrivit qu'il s'y
soumettait pour autant que l'autorité papale concordait avec l'Evangile et

la Parole de Dieu. Les mots d'«Evangile» et de «Parole de Dieu»
apparaissant par trop suspects, on lui enjoignit de les effacer, ce à quoi il

s'objecta. En rupture de ban avec Rome, il poursuivit son ministère
sous l'autorité du Consistoire presbytérien de Chicago, s'identifiant
comme «catholique-chrétien». En 1860, l'œuvre aurait compté jusqu'à
6000 francophones. Ils étaient répartis entre lTllinois, le Michigan, le

Québec et le Wisconsin. C'est dans ce dernier état que deux disciples
du réformateur, Jean B.Gauthier et J.René Vilatte, sous l'influence du
Père Hyacinthe Loyson de Paris7, passèrent au vieux-catholicisme à la

fin du 19e siècle.

Du catholicisme-chrétien au vieux-catholicisme

C'est avec l'accord du Père Chiniquy que Gauthier et Vilatte ont
adhéré au vieux-catholicisme. Le Père avait réalisé, vers la fin de sa

vie, que le presbytéranisme anglo-saxon ne satisfaisait pas la sensibilité

liturgique de certains de ses sympathisants. Aussi, lorsque le Père

Loyson eût évoqué les antécédents français de la réforme hollandaise
ainsi que les liens qui, par Mgr Varlet, la rattachait à l'Eglise de Québec,

il n'en fallut pas plus pour déterminer le rapprochement avec
Utrecht.

Organisés en Eglise autonome par la consécration que Mgr Varlet
conféra à l'archevêque élu d'Utrecht, Cornelis Steenoven, le 15 octobre

1724, les Hollandais ont transmis la succession apostolique aux
catholiques allemands qui s'opposaient aux dogmes papaux de 1870.

De l'Allemagne, l'opposition s'est étendue à la Suisse, où s'est consti-

7 Le Père Loyson a fondé à Paris, en 1879, la Société de la Réforme catholique

sur la base des principes défendus par les vieux-catholiques. Le mouvement,

aujourd'hui rattaché au Siège métropolitain d'Utrecht, a toujours entretenu

d'étroites relations avec l'évêque catholique-chrétien de la Suisse. Voir
l'article de Jean-François Mayer, «Le vieux-catholicisme après Hyacinthe
Loyson», Internationale Kirchliche Zeitschrift. Berne, n° 1, 1983, pp. 27-64.

122



tuée, en 1876, une Eglise catholique-chrétienne. L'évêque, Mgr
Edouard Herzog, a été consacré dans la filiation de l'épiscopat transmis

au Siège d'Utrecht. C'est lui qui, à la demande du Père Loyson, a

ordonné Vilatte à la prêtrise le 7 juin 1885, de même que son confrère
Gauthier le 22 octobre 1889.

Placés sous l'autorité de l'évêque anglican de Fond-du-Lac, qui leur
servit d'ordinaire et les assista financièrement, les deux prêtres travaillèrent

avec fruit, utilisant la liturgie et les formulaires doctrinaux de

l'Eglise suisse. En 1891, on dénombrait quelques 700 fidèles répartis
en deux paroisses (Précieux-Sang de Gardner et Sainte-Mère-de-Dieu
de Dyckesville) et cinq stations missionnaires (Green Bay, La Grande
Baie, Marinette, Menominee, Robinsonville, Stevenson et Valin)8.
D'anciens prêtres romains (Ernest de Beaumont, Jean Lebourt et
Erasme Proth) vinrent prêter main forte aux missionnaires et se

regroupèrent avec eux dans un ordre religieux qui prit le nom d'Institut
des Pères du Précieux-Sang.

Se trouvant assez nombreux pour former un Ordinariat, clercs et
laïcs s'assemblèrent en synode en l'église Sainte-Mère-de-Dieu de

Dyckesville le 16 novembre 1889, et se dotèrent d'un évêque en la

personne du Père Vilatte. Mgr Herzog, très lié aux anglicans,
désapprouva cette élection et recommanda le maintien de la formule
existante, soit la circonscription uniate française à l'intérieur du diocèse
de Fond-du-Lac. L'archevêque d'Utrecht, Johannes Heykamp, qui ne
reconnaissait pas à l'époque la validité des ordres anglicans9, favorisait,

pour sa part, l'établissement d'une juridiction vieille-catholique
autonome. Ce différend au sein de l'épiscopat devait déterminer l'avenir

du mouvement vieux-catholique de langue française en Amérique.
Suivant l'avis de l'archevêque d'Utrecht, le Père Vilatte évita les

contacts avec l'évêque de Fond-du-Lac et avec l'appui des Hollandais,
chercha à recevoir la consécration episcopale. Mgr Herzog s'opposant
toujours à ce que les évêques vieux-catholiques lui imposent les

mains, et avec lui Mgr J.H.Reinkens d'Allemagne, qu'il avait fini par
rallier à son point de vue, le Père Vilatte se tourna vers l'Eglise ortho-

8 Ces données sont tirées du rapport soumis à Mgr Edouard Herzog par
l'évêque C.C.Grafton de Fond-du-Lac le 27 novembre 1890.

9 Ce n'est qu'en 1925 que l'Eglise vieille-catholique de Hollande a officiellement

reconnu la validité des ordres anglicans. On lira là-dessus la lettre de

l'archevêque d'Utrecht à l'archevêque de Cantorbéry, qui a été reproduite
dans 1TKZ d'avril de la même année, sous le titre «Reverendissimo Archiepiscopo

Cantuariensi Salutem in Domini».

123



doxe syrienne d'Antioche. Avec l'accord du patriarche Ignace-Pierre
III, il fut consacré à Colombo, Sri Lanka, le 29 mai 1892. Les tracasseries

ecclésiastiques que ce sacre entraîna se répercutèrent sur
l'œuvre10. Davantage préoccupé par le salut des âmes que par les

questions d'épiscopat et de droit canonique, le Père Gauthier se
désolidarisa de son confrère et s'intégra sans plus à l'Eglise episcopale
avec l'ensemble des fidèles11. Depuis lors, c'est dans la Communion
Anglicane que s'est poursuivi le mouvement vieux-catholique de langue

française en Amérique du Nord.

Du Wisconsin au Québec:
les vieux-catholiques francophones de rite anglican

Ayant formé des clercs pour lui succéder aux Etats-Unis12, le Père

Gauthier est venu implanter le rite vieux-catholique au Canada à l'été
de 1896. Placé sous l'autorité de l'évêque anglican de Québec, Mgr
A. H. Dunn, il a œuvré comme missionnaire dans le comté de Maskinongé,

exerçant une action pastorale à Sainte-Ursule et à Louiseville.
Cette région du Québec, située sur la rive nord du fleuve Saint-Laurent,

entre le lac Maskinongé et la rivière Saint-Maurice, avait subi
l'influence des Loyalistes américains13 venus s'y établir après 1790.

D'allégeance anglicane, ils y avaient fondé des paroisses que le phé-

10 Dénoncé par la «House of Bishops» de l'Eglise episcopale américaine et

rejeté par les autorités vieilles-catholiques européennes, Mgr Vilatte sombra
dans une sorte de «folie des grandeurs», dont il n'est jamais sorti. Abandonné
par ses prêtres et fidèles, qui ne lui reconnaissaient plus les charismes
d'enseignement et de direction d'Eglise pour lesquels ils l'avaient élu, il se transforma
en «episcopus vagans», ordonnant des prêtres et consacrant des évêques de sa

propre autorité aux Etats-Unis et en Europe. Mais cette phase sombre de sa

vie ne doit pas faire oublier le zèle apostolique avec lequel il a servi, comme
prêtre, la cause du vieux-catholicisme, de 1885 à 1892.

11 La dernière paroisse à s'intégrer au diocèse de Fond-du-Lac fut, en 1898,
celle de Sainte-Marie à Duvall, où le Père Vilatte avait fixé sa cathèdre en
1892.

12 Parmi ceux qu'il avait formés, on compte E.A.Côté, L.A.Fontaine et
J.Lebourt. Le premier dirigea la mission algonquine de Menominee; les deux
autres travaillèrent à la paroisse du Précieux-Sang de Gardner.

13 On entend par «loyalistes américains» ceux restés attachés à la Couronne
anglaise au moment de la Révolution. Beaucoup d'entre eux vinrent s'établir
en Ontario et au Québec.

124



nomène des inter-mariages et l'attraction linguistique du groupe social

majoritaire ont fini par rendre francophones14.
En 1896, année de l'arrivée du Père Gauthier, l'évêque avait autorisé

la construction d'une nouvelle église paroissiale à Sainte-Ursule.
Dédiée à la Toussaint, cette église a servi de centre à l'œuvre episcopale

française du comté de Maskinongé, de son inauguration par le

missionnaire jusqu'à sa démolition en 1963.

Sans prêtre de leur langue après 1933 15, les épiscopaliens francophones

de la région, peu nombreux, ont été desservis par des «Anglican

Clergymen» et ont célébré l'Eucharistie selon le Book of Common

Prayer^. Ce n'est qu'en 1977 que le rite vieux-catholique devait être
rétabli dans l'Eglise episcopale du Canada. La chose s'est faite à Hull,
dans la région de l'Outaouais, où Mgr William J.Robinson, évêque
d'Ottawa, a procédé à l'érection canonique de la paroisse Saint-Ber-
nard-de-Clairvaux. La messe y est célébrée selon le rituel vieux-catholique

de la Suisse en l'église St. James de la promenade du Portage.
Depuis Hull, une action pastorale est exercée à Ottawa, du côté on-

tarien, où des cultes domestiques sont célébrés sur une base périodique,

et dans la région métropolitaine de Montréal, où des communautés

vieilles-catholiques ont été organisés à partir de 1973 17.

L'intercommunion existant depuis 1931 entre la Communion Anglicane

et l'Union d'Utrecht, la communauté ecclésiale du Québec participe

au regroupement des Eglises vieilles-catholiques de langue
française avec les paroisses de France et de Suisse. Commencés sur une
base informelle en 1977, les rapports avec l'Europe ont pris un tour-

14 Relatant la visite qu'il avait effectuée à l'église anglicane de Saint-Ga-
briel-de-Brandon, une autre paroisse du comté de Maskinongé, au mois de

juillet 1896, le Père Gauthier écrit à Mgr C.C.Grafton que les gens ne parlent
pas un mot d'anglais. Lettre du 4 octobre 1896. Archives diocésaines de Fond-
du-Lac, Mission francophone.

15 Le dernier curé résident francophone de Sainte-Ursule fut le Père H.O.
Loiselle. Il est mort dans l'exercice de ses fonctions en 1933.

16 Entre 1933 et 1962, ils ont été desservis par les Rév. J.W.Harrison
(1933-1942), W. H. M. Church (1942-1944) et S.W.Williams (1944-1962), tous
trois Anglican Vicars of Shawinigan.

17 Relevant de la juridiction autocéphale de Mgr O'Neill M. Côté, les vieux-
catholiques de la métropole se sont associés à ceux de Hull pour former
l'Eglise episcopale du Québec. En 1978, d'entente avec l'Anglican Vicar de

Longueuil, ils ont eu leur culte dominical en l'église St. Oswald's. Depuis 1981,
les fidèles sont regroupés en une communauté de base (Saint-Vincent-de-Lé-
rins) qui est sous l'égide de la paroisse Saint-Bernard.

125



nant lors de la venue au Québec de l'évêque Léon Gauthier, secrétaire
de la Conférence episcopale de l'Union d'Utrecht, sur invitation du

primat de l'Eglise anglicane du Canada, au printemps de 1980. Depuis
lors, c'est ensemble que vieux-catholiques français, québécois et

suisses approfondissent leur héritage religieux et cherchent à répondre
au mieux à l'appel du Seigneur: «allez enseigner toutes les nations».

Hull/Québec (Kanada) Serge A. Thériault

126


	Le vieux-catholicisme de langue française en Amérique

