
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 75 (1985)

Heft: 2

Artikel: Mann und Frau in Schöpfung und Erlösung

Autor: Dekker, Aat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mann und Frau in Schöpfung und Erlösung

Einige theologische und anthropologische Bemerkungen

1. Ich freue mich, bei Ihnen zu sein und mit Ihnen zu arbeiten,
nachzudenken über Fragen, die wir nur zusammen, nur in der «koinonia»,
miteinander vielleicht ein wenig bewältigen können. Denn ich sehe

meinen Beitrag nur als eine - sei es auch eine etwas lang ausgefallene

- «Wortmeldung». In den Gesprächen, da, wo wir einander befragen
und ergänzen, geschieht das Geheimnis: voneinander zu lernen und
durcheinander belehrt zu werden. Wir sind ja in der Begegnung. Ich
selber bin ja Begegnung (so lesen wir heute wieder neu bei Buber, Ro-

senstock-Huessy und Lévinas).
Ihr Programm verspricht Ihnen einen Vortrag über «Die

Zweigeschlechtlichkeit in Schöpfung und Erlösung». Das ist etwas anders

formuliert, als seinerzeit bei mir angefragt wurde. Damals ging es um
«Mann und Frau». Ist das nur eine gleichgültige Änderung? Geht es

nur um Wörter? Oder sind wir hier gerade «in médias res»? Zeigt sich

hier, ganz unschuldig und mit bestem Willen umformuliert, dass wir
hierin den Haken des ganzen Problems dieser Tage haben? Ich
möchte das einmal - etwas herausfordernd - unterstellen, schon in

diesen Vorbemerkungen. Da haben wir den roten Faden - oder die

grosse Frage?
Denn es gibt systematisch-theologisch-anthropologisch gesehen

einen ganz auffallenden Unterschied zwischen den Themen «Mann und

Frau» und «Zweigeschlechtlichkeit» (in Schöpfung und Erlösung).
Ein Mensch ist nämlich mehr als seine Geschlechtlichkeit. Und ein

Mensch soll auch nicht an erster Stelle auf seine Geschlechtlichkeit
hin nachzuweisen sein. Das Thema, das Sie in diesen Tagen beschäftigt,

hat wenig mit Geschlechtlichkeit, aber alles mit Menschlichkeit zu

tun. So scheint es mir.
Nebenbei sei bemerkt, dass wir uns wieder den anthropologischen

Fragen zuwenden werden. Ich sagte schon, dass wir Buber, Rosenstock

und Lévinas nicht auslassen können. Ich vermute aber, dass wir
nicht nur bei den deutschsprechenden Theologen, sondern auch bei

den angelsächsischen, den amerikanischen Theologen etwas finden
können. Auch dort sind ja immer wieder die Fragen nach den
Menschen gestellt worden.

2. Nach diesen kurzen Vorbemerkungen - wobei wir dennoch plötzlich

mitten in das Problem eingestiegen sind - fange ich wieder an:

84



Mann und Frau in Schöpfung und Erlösung.
Einige theologische und anthropologische Notizen.
a) Ich habe - wie Sie gesehen haben - keine Literaturangaben zum

Vorstudium angegeben. Nicht nur, weil ich diesen Auftrag kurz vor
den Ferien bekam, sondern auch weil es m. E. nicht gerade um die
Anthropologie an sich oder über den Menschen geht. Darüber wäre vieles

zu sagen: Bild Gottes usw. Darüber sind viele Bücher geschrieben
worden.

b) Ich meine, dass wir uns mit einer anderen Frage beschäftigen
sollen: Wie verhalten sich die Männlichkeit und die Weiblichkeit des
Menschen (in Schöpfung und Erlösung) als - und das ist die Spitze -
normative Elemente?

Wenn wir z. B. über das ordinierte Amt sprechen wollen, gibt es

dann normative Impulse aus der «Zweigeschlechtlichkeit» als Spezifi-
kum, als Spezimen in der Geschichte des Heils, in der Geschichte der
Kirche? Gerade darüber ist meines Wissens wenig geschrieben worden.

Also suchen wir unsere eigenen Wege. Und wenn Sie dennoch
Literatur haben wollen, so nehmen wir alle die Heilige Schrift selbst.

c) Zusammengefasst: Die Frage, die uns beschäftigt, lautet also
dekodiert und genau gestellt: Inwiefern ist der Unterschied zwischen

Mann und Frau (in Schöpfung und Erlösung) normativ für das
Funktionieren, für das Menschsein, speziell in der Gemeinde Christi? Für
mich steht in dieser Frage die Normativität zentral.

d) Eine erste Frage ist dann die der biblischen Hermeneutik. Wie
lässt sich die Bibel lesen oder verwenden? Vieles wäre darüber zu
sagen. Deutlich ist, dass nur biblizistisch - also Text für Text ohne
Unterschied - mit der Heiligen Schrift nicht umzugehen ist. Was dann
und dort, damals kulturgebunden gesagt und geschrieben wurde, wird
auch hier wieder kulturgebunden gehört und gelesen. Alle biblischen
Texte auf gleiche Ebene zu stellen, scheint mir genau so falsch zu sein,
wie alle zu eliminieren. Es gibt eine Spannung, weil wir mit unseren
Wörtern versuchen, das Unsagbare auszusagen. Deshalb plädiere ich

für eine kritisch-inspirativ-ethische Responztheorie. Sie bedeutet: Ich
glaube, dass wir die Verantwortlichkeit, die die Menschen damals auf
sich nahmen, unter verschiedenen Umständen in ihren verschiedenen

Entscheidungen «abhören», belauschen müssen, um sie dann aufs

Heute modifiziert zu transponieren.
e) Dazu kommt als zweite Frage der Punkt nach dem Verhältnis

zwischen Form und Inhalt. Wir haben auch in kirchlichen Sachen, z. B.

wenn wir über menschliche Verhältnisse sprechen, zu lange nur mit

85



Formen gearbeitet und zuwenig darüber nachgedacht und gesprochen,
was dahintersteckt oder -stecken soll. Es gibt eine Verantwortungsethik,

die wir heute wieder entdecken sollen. Auch hier wäre vieles
noch zu sagen. Ich kann nur einige Ansätze geben. Gehen wir weiter.

Es gibt hier zwei wichtige Nebenfragen:
Was ist Mündigkeit und wie ist in all diesen Fragen das Problem der

Macht verteilt, untergebracht, sogar untergeschoben? Wir alle reden

von Mündigkeit, wir sind ja mündige Menschen. Aber Mündigkeit an

sich ist eine leere Phrase. Die ethische Frage lautet: Können wir diese

Mündigkeit auch ausüben Kann man Mündigkeit zusagen, ohne
ihnen die Möglichkeit zu bieten, sie auch auszuüben, politisch,
gesellschaftlich, vielleicht auch kirchlich? Das wäre meine Frage.

Und gleich dahinter steckt dann die Frage der Macht. Oder
versteckt sie sich dort? Wie ist in allen menschlichen Verhältnissen, auch

zwischen Menschen einer guten Verbindung, in einer Zweiergemeinschaft

z.B., aber vielleicht auch in der Gemeinde Christi, die Macht
eigentlich verteilt? Wer herrscht über wen? Und warum? Und wozu?

(Als Zwischenspiel und Divertimento bemerke ich: Ethik lässt sich

weiterhelfen anhand von fünf «w»-Fragen: Wer sagt/tut was, wann,

warum [Ursache] und wozu [Ziel]? Wir kommen weiter, wenn wir
fragen nach den Fragen hinter den Fragen, nach dem Grund hinter den

Gründen. Auch wenn das heikel sein kann, es kommt mit den
theologischen und ethischen Fragen einfach mit.)

f) Die Frage der Normativität meldet sich m. E. speziell in den

Gegebenheiten: Natur, Ordnung, Schöpfungsordnung. Dazu wäre zu
bemerken:

1. Auch wenn die Reformatoren die Ordnungen in der Schöpfung
zu sehen meinten, so ist seitdem zu vieles passiert, um hier nicht mit
äusserster Vorsicht weiterzugehen. Gibt Gott neben seinem Wort noch

weitere Gebote/Verbote/Hinweise, die die Natur uns notwendigerweise

vorzeichnet, wie von Gott gegeben? Und gleich erinnern wir uns

an das Pauluswort aus dem 1. Korintherbrief 11 : «Lehrt die Natur
nicht!» Damit ist zuviel Negatives ausgesagt, um es nur ganz schüchtern

und leise zu sagen.
2. Leider spüren wir in der profanen Geschichte - aber auch in der

Theologiegeschichte -, dass Wörter wie Ordnung und die daraus
folgende Normativität gebunden sind und waren an die Mehrheit der

Menschen, an einen bestimmten Ort und in einer bestimmten Zeit.
Also wieder die Frage der Macht! Moral hat mit Mehrheit und also mit

Macht zu tun. Nebenbei sei bemerkt: Abnormal ist ein soziologischer

86



und statistischer Ausdruck. Das heisst: Nicht so sein, nicht so handeln
wie die Mehrheit. Er ist aber ethisch schnell negativ gefüllt worden.
Das soll uns warnen. Was ist denn Normativität? Wir können wohl
viele Sachen aufgrund der Bibel behaupten, aber zuerst melden sich
viele bewusste oder unbewusste Prozesse. Oder es melden sich Fragen
hinter den Fragen. Da sollen wir vielleicht zuerst psychologisch,
soziologisch suchen.

(Zum Beispiel: Wenn uns die Statistiker und Futurologen heute
vorrechnen, dass im Jahr 2000 die Mehrheit der Menschen entweder
alleinlebend oder nichtregistriert zusammenlebend [sei es heterosexuell,
sei es homosexuell] sein wird, dann droht die Moral «umzukippen»,
wenn wir nicht heute schon mehr achtgeben auf den Inhalt unserer
Formen.)

3. Nach diesen einführenden Fragen als Gesprächsansätze,
Gedankenstriche, wenden wir uns der Heiligen Schrift zu.

A. Altes Testament: Leitsatz: l.Mose 1,27 (Genesis 1,27)
a) Genesis, jedenfalls Genesis 1-11 (ab Kap. 12 fängt die «Real-Ge-

schichte» an) wurde (vielleicht) geschrieben in Babylon - Israel in
Auschwitz. Die mündliche Überlieferung war bedroht. Die Geschichte
sollte aufgeschrieben werden für mögliche spätere Generationen. Es

ist also geschrieben worden gegen die vielen Mächte und Abgötter.
Deshalb ist es ein Credo, ein Bekenntnis! Am Anfang stehen nicht die
göttlichen Sterne oder Mächte, sondern da steht Gott! Von Rad und
von Seims - Alttestamentier mit grossen Namen - haben darauf
hingewiesen, dass hier am Anfang die Verschiedenartigkeit - sprich: die

Zweigeschlechtlichkeit - noch keine dominierende Rolle spielte. Der
Mensch ist da in Sicht.

b) Dann wird auch klar, dass der Mensch als Mann und Frau auf
der Erde ist. Aber nicht an erster Stelle in einer normativen und exklusiven

Zweieinheit.
Der Mensch ist immer Mitmensch. Er kann nicht ohne die Mitmenschen

leben. Oder ohne den Mitmenschen. Das wird ausgesagt!
Wie ich schon andeutete: Die «Zweigeschlechtlichkeit» hat am

Anfang der Schöpfungsgeschichte noch keinen spezifischen Wert. Es gibt
z.B. Vergleiche mit dem älteren Gilgamesch-Epos: Der Mensch
bekommt dort einen Freund - männlich also - als Mitmenschen.

In der biblischen Urgeschichte treten Menschen als Mitmenschen
auf. Dabei wird mehr festgestellt als angeordnet, dass sich auf dieser
Erde anscheinend Männer und Frauen befinden, die nur zusammen
die eine Menschheit und also das Bild Gottes formen. Ganz unschul-

87



dig hat der Verfasser des Genesisberichtes notiert, dass der erste
Mensch einen Freund - ézer - bekam, wiewohl die weibliche Form -
ézra - schon bestand. Das ist nun wieder keine Verteidigungsrede für
Homosexualität (die braucht nicht verteidigt zu werden; dass
Menschen einander lieben, kann doch in dieser kalten Welt unmöglich ein
Problem sein!), sondern die Feststellung, dass Menschsein nur als Mit-
Menschsein verstanden werden kann.

Natürlich bewegt sich etwas später im Alten Testament die menschliche

Geschichte und die menschliche Beziehung auf das Ehemodell

zu, als die Geschichte weitergeht und die Familie zum Überleben

gezwungen wird. Fortpflanzung wird eine Notwendigkeit.
Die Menschheit besteht bis heute aus Männern und Frauen, die

zusammen das Bild des Menschen machen (formen). Das ist keine
normative Aussage an sich, sondern eine ethisch-neutral-anthropologische

Beobachtung. Dann lässt sich auch kein normatives Ehemodell
als Raster auf alle Formen von menschlichen Beziehungen legen.

Es ist klar, dass dann damals - eine Gestaltung und eine Ordnung
der Familie stattfand: Es gab keine Altersfürsorge. Es gab Grossfamilien,

Grossbetriebe. Vielleicht gab es eine hohe Rate von Kindern, die
früh starben. Der Messias sollte noch kommen. Sein Geborenwerden
ist ein heilsgeschichtliches Motiv. Man sehe die Pein der Kinderlosigkeit

bei Hanna und Elisabeth.
c) Wie ich schon andeutete: Das Verhältnis zwischen Mann und

Frau trägt in der Schöpfungsgeschichte in sich noch keine normative
Bedeutung. Wie könnte es auch? Man findet sich als Mann und Frau,
findet sich selber so als Mensch.

Die ganze «Geschichte der Mitmenschlichkeit» «landet» nun aber

in einer patriarchalisch strukturierten Kultur. Das alttestamentliche
sozial-ethische Verhalten ist deutlich patriarchalisch geprägt. Aber
nicht wegen Schöpfungsordnungen. In Genesis 1 wird m. E. nicht -
wie ich schon sagte - die Einehe als die einzig mögliche Form der
Mitmenschlichkeit eingeführt. Es ist ein Modell, aus dem man heute noch

etwas übernehmen kann. Ein Lebensmodell von Liebe und Treue, das

sich verwenden lässt für all diejenigen, die als Mitmenschen ihre
zwischenmenschlichen Verhaltensweisen sichtbar machen wollen. Weiter
verweise ich auf das, was ich vorher schon als Frage über Form und

Inhalt andeutete.
Die Gleichrangigkeit ist klar. Unterschiede gibt es aus der Kultur.

Theologisch gesehen werden Mann und Frau nicht wegen ihrer
Geschlechtlichkeit, sondern wegen ihrer Mitmenschlichkeit geschaffen. Des-



halb hat die theologische Anthropologie es an dieser Stelle nicht mit
den Geschlechtskennmerkmalen, sondern mit den Menschen als
Mitmenschen zu tun. Das ist der Kern der Sache. Christliche Theologie ist
so auch vom Alten Testament her eine Befreiungstheologie. Gott wählt
nicht aufgrund der Geschlechtlichkeit, sondern er wählt den
Menschen als sein Geschöpf.

B. Neues Testament: Leitsatz: Gal. 3,28 (I.Kor. 11,1; I.Kor. 7,39
usw.)

a) Wir entdecken eine deutliche Übernahme des patriarchalen
Verhältnisses. Das ist selbstverständlich, weil das Evangelium im Judentum

landete. Man findet z.B. in den vielen Stellen, in denen Paulus
über das Verhältnis von Mann und Frau spricht, mindestens zwei
Linien. Wenn man darauf achtet, kann man viele Missverständnisse
ausräumen.

Paulus ist immer derjenige, der in der rabbinischen Tradition
aufgewachsen ist. Weil er das bestimmt nicht leugnen kann und will, finden
wir in seinen Briefen viele Stellen, wo man jüdisch-patriarchalischhierarchische

Verhältnisse entdeckt. Wiewohl er - wie neuere
Untersuchungen beschreiben - immer etwas kritisch übernommen hat, um
es zu integrieren im Bundesverhältnis zwischen Gott und Mensch. Ich
brauche Ihnen das nicht alles in Erinnerung zu bringen: Die Frau soll
dem Mann Untertan sein, schweigen in der Gemeinde usw.

Doch weiss Paulus auch um den Unterschied zwischen dem, was er
selber sagt, und dem, was des Herrn Wort ist. Weiter kennt er die
ziemlich einfache Formulierung, die wir heute nicht übernehmen können:

«Lehrt die Natur nicht» (I.Kor. 11,14). So dürfen wir heute

nicht mehr anfangen, weil wir wissen, wieviel Unglück dieser Satz
gemacht hat, sei es mit Langhaarigen, sei es mit Homosexuellen, sei es

mit der Frau in der Gesellschaft und in der Kirche. Eine ganze
Geschichte von Fehlinterpretationen liegt hinter uns. So einfach sind die

Aussagen von dem Apostel Paulus nicht auf einen Nenner zu bringen.
Deutlich ist aber wohl, dass darüber hinweg - auch wenn sich Paulus

manchmal den alttestamentlichen Traditionen anschliesst und sie

manchmal übernimmt - eine eschatologische Relativierung aufkommt,
die doch das letzte Wort hat. Was bedeutet das nun inhaltlich?

1. Es kann sein, dass Paulus eine eschatologische Relativierung -
ganz neu also - einführt wegen des nahen oder des kommenden
Endes. Die sogenannte Naherwartung. Wir kennen die bekannten Stellen:
«to schéma tou kosmou toutou...» (I.Kor. 7,29-31), «Denn das Äussere

dieser Welt wird verschwinden».

89



2. Es kann eine eschatologische Relativierung sein wegen des
chaotischen Charakters der Endzeit. In der Geschichte wiederholt sich das

oft. Ordnung muss - sicher in der Gemeinde - bleiben.
So kann man die Aussagen von Paulus interpretieren.
Meines Erachtens ist die einzige gute Erklärung, dass die eschatologische

Deutung der Zeit und des Lebens aus den bekannten Wörtern
und Begriffen stammt: «en Christo», «in Christo» (Gal. 3,28).

Die verschiedenen Argumente oder Interpretationen dürfen alle

stimmen, wahr sein. Sie haben gemeinsam, dass sie vorsichtig gewogen,

angewendet werden sollen. Wenn es aber wirklich «tief» geht,
dann überstimmt und übernimmt das «in Christus» alles, was wir bisher

gefunden haben - auch wenn es auf irgendeine Weise normativ
sein könnte.

Man soll weiter theologisch-anthropologisch dem locus classicus

Eph. 5,23 ff. kritisch gegenüberstehen. Die dort genannte Hierarchie
ist nicht aktuell. Wenn man nämlich weiterliest, dann werden der

Mann und die Frau voneinander geschieden: Der Mann steht auf der
Seite von Christus und die Frau auf der der Gemeinde. So bestehen

zwei Parteien. Unhaltbar! Mann und Frau stehen beide auf der einen
Seite und Christus auf der anderen.

Wenn man sich die Mühe nimmt, noch etwas weiterzulesen, dann

wird ein allzu schneller Appell an den locus classicus (Eph. 5,23)
nicht mehr so selbstverständlich. «Das Geheimnis ist gross» (Vers 32),

sowohl in der Einheit zwischen Mann und Frau als in dem zwischen
Christus und der Gemeinde. Aber aus den gleichen Argumenten folgt
dann, dass die Frau weiter in der Hierarchie unter dem Mann steht.

Also: Gott - Christus - Mann - Frau. Hier meldet sich wieder die

Frage der Macht. (Wie Sie vielleicht bemerkt haben, habe ich die
Typologie Emil Brunners in seinem Buch «Der Mensch als Rebell» völlig

weggelassen: «Der Mann ist der Herrschende, die Frau ist die

Dienende, der Mann ist der Stärkere, die Frau ist die Schwache»

usw.)
Resümieren wir: Im Alten Testament, jedenfalls in den Schöpfungsberichten,

meine ich, keine normativen Elemente entdecken zu

können, die nur einigermassen den Unterschied zwischen Mann und Frau

rechtfertigen, sofern es um ethische Sachen geht. Der Mann hat weder

einen Primatanspruch noch einen Exklusivanspruch. Menschen sind da

- und das ist das Wichtigste - als Mitmenschen. Das ist der anthropologische

Grund für eine dann folgende koinonia-Ethik, eine kommunikative

Ethik. Paulus übernimmt vieles vom Alten Testament. Auch er

90



hat manchmal patriarchale Ansätze, wenn es um Menschen, speziell
um das Verhältnis Mann und Frau, geht.

Dennoch. Auch hier kommt, wie im Alten Testament, der ganze
heilsgeschichtliche Ruf über Jahrtausende hin zu uns, nicht wegen der
Geschlechtlichkeit, sondern weil ein Mensch ein Mensch Gottes ist
mit Verantwortlichkeit und Solidarität dem anderen gegenüber.

Wenn man nun meinen könnte, dass ich die Schöpfungsordnungen
zu schnell weggeworfen habe, dann antworte ich: Also gut, nehmen
wir einmal hypothetisch an, dass sie bestehen. Dennoch gilt als letztes,
höchstes und tiefstes Argument, dass alle schon angedeuteten Verhältnisse

und Beratungen und Unterschiede im eschatologischen Moment
aufgehoben sind. Die Erlösung korrigiert in dieser Hinsicht die Schöpfung.

Sie verneint sie aber nicht. Gal. 3,28 spricht nicht vom
Aufgehobenwerden, damit es einmal keine Männer und Frauen mehr geben
würde im «heutigen Eschaton»! Das wäre eine Verneinung der
Schöpfung und keine Relativierung der möglichen normativen
Elemente. (Der Mann hat nicht mehr den Primatanspruch noch den
Exklusivanspruch.) Das ist die eschatologische Struktur, und darum geht
es. Und deswegen dieses ganze Referat.

Und wo soll man das am deutlichsten und am klarsten sehen? In
der Gemeinde Christi!

Ich bin damals nicht als Mann vom männlichen Geschlecht berufen
worden, zuerst ins Pfarramt in Holland, später ins Lehramt, sondern
als Mensch mit einem Herzen, das von diesem Ruf betroffen war. Und
nicht als Mann, sondern als dieser Mensch mit diesem Herzen habe

ich zugesagt.
In Christus sind alle Dinge anders geworden. Wir können ruhig

über Unterteile verschiedene Meinungen haben. Ich kann Fehler
machen und lasse mich auch gerne belehren. Riesenhaft steht für mich

(und wie ich hoffe, auch für Sie) das Eschatologische: Wir sind eins in
Christus. Und darum soll weder Schwarz noch Weiss, weder Gross

noch Klein, weder Mann noch Frau einen ersten, exklusiven
Anspruch haben, weder in der Gesellschaft noch in der Gemeinde. Der,
der uns verbindet, ist der Herr. So feiern wir nicht den Unterschied.

sondern unsere Einheit. Denn: «Ihr alle seid ja einig in Christus
Jesus» (Gal. 3,28).

Kampen (Niederlande) Dr. Aat Dekker

91


	Mann und Frau in Schöpfung und Erlösung

