Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 75 (1985)

Heft: 1

Artikel: Die sechste Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen in
Vancouver (Kanada)

Autor: Frei, Hans A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404691

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die sechste Vollversammlung des Okumenischen Rates der
Kirchen in Vancouver (Kanada)
24.Juli bis 10. August 1983
(Schluss)

Nachdem der erste Teil dieses Berichtes! vor allem die thematischen
Vorarbeiten, die organisatorischen Dispositionen und die Struktur
dieser jiingsten Vollversammlung des ORK dargestellt hat, wenden
wir uns nunmehr ihrer Thematik und damit der eigentlichen Sache zu:

Jesus Christus — das Leben der Welt

Wer die Themen der bisherigen Vollversammlungen betrachtet, ver-
mag aus ihnen ohne grosse Schwierigkeit das jeweilige zeitgeschichtli-
che (oder — wie im Falle derjenigen von Neu-Delhi 1961 - das kultu-
rell-religiose) Umfeld zu erraten, auf das eine jede von ihnen vom
Evangelium von Jesus Christus her wie auf eine aktuelle Herausforde-
rung Antwort zu geben versuchte?. Dies trifft in ganz besonderem
Masse auch fiir Vancouver zu. Als im Zentralausschuss die Diskussion
tiber das Thema der 6.Vollversammlung anlief, war man sich sehr
bald einig, dass es angesichts der vielféltigen todlichen Bedrohungen
der Schopfung Gottes darum gehen miisse, ein moglichst eindeutiges
«Wort des Lebens» zu sagen, wiirde man doch in einer Zeit zusam-
menkommen, da weltweites Wettriisten mit stindiger Vergrosserung
der konventionellen und atomaren Waffenarsenale, aber auch Hunger
und die sich immer deutlicher abzeichnende Zerstorung der elementa-
ren Lebensgrundlagen fiir Pflanzen, Tiere und Menschen wie ein kos-
misches Damoklesschwert iiber der Menschheit hingen. Auf diesem
Hintergrund will das Generalthema «Jesus Christus — das Leben der
Welt» gesehen und verstanden werden. Obwohl es langst keine Re-
gion auf Erden mehr gibt, die nicht so oder anders ihre Uberlebens-
problematik kennt, war es doch aufschlussreich, dass gerade der vor-

'Vgl. IKZ 1/1984, S.41-56, wo auch die entsprechenden Literaturhinweise
zu finden sind.

> Amsterdam 1948 «Die Unordnung der Welt und Gottes Heilsplan» /
Evanston USA 1954 «Christus — die Hoffnung der Welt» / Neu-Delhi 1961
«Jesus Christus — das Licht der Welt» / Uppsala 1968 «Siehe, ich mache alles
neu» / Nairobi 1975 «Jesus Christus befreit und eint».

35



geschlagenen Formulierung bis zuletzt Widerstand vor allem aus den
Reihen asiatischer Vertreter erwuchs. Diese flirchteten ndmlich, in ih-
rer iiberwiegend nichtchristlichen Umgebung konnte gerade dieses
Thema als triumphalistisch empfunden werden und darum negative
Erinnerungen an westlichen Uberlegenheitsdiinkel der Kolonialzeit
wachrufen. Nicht zuletzt dieses Bedenken war dann mitverantwortlich
dafiir, dass vor dem Plenum in Vancouver, als es um die grundlegende
Einfithrung in das Thema der Tagung ging, Vertreter auch der ande-
ren Weltreligionen zu Worte kamen, um sich von deren geistig-religio-
sem Standort aus — Judentum, Islam, Hinduismus, Buddhismus, Sikh,
Naturreligionen — zum Thema «Leben» zu &dussern’®. Einmal mehr
sollte damit deutlich gemacht werden, dass die im ORK zusammenge-
schlossenen Kirchen nicht den anmassenden Anspruch erheben, fiir
die grossen Probleme unserer Gegenwart allein die richtigen Antwor-
ten und fiir die Zukunft die einzig mogliche Therapie zu kennen. Der
herablassende Paternalismus des westlichen Christentums gegentiber
den Mitmenschen in der Dritten Welt gehdrt endgiiltig der Vergangen-
heit an (auch wenn zuweilen die Ansprachen des derzeitigen reiselu-
stigen Papstes Johannes Pauls II. den Eindruck erwecken, als habe
man in Rom die Zeichen der Zeit noch nicht recht erkannt).

Als der Zentralausschuss sich dann auf seiner Tagung in Genf 1980
nach Priifung zahlreicher Vorschlige — alle kreisten um den Begriff

3 Diese aktive Beteiligung an der geistigen Arbeit dieser Konferenz war ganz
im Sinne des Dialogs, wie ihn der ORK nun schon seit Jahren fiihrt. Denn in
diesem Dialog ging und geht es nicht — wie dem ORK und seinen Organen
entweder aus volliger Unkenntnis oder aus bewusst tendenzids-verzerrter Dar-
stellung des wirklichen Sachverhaltes vor allem von evangelikal-fundamentali-
stischen Kreisen immer wieder vorgeworfen wird — um eine Nivellierung des
christlichen Glaubenszeugnisses oder gar um Verrat am Evangelium. Denn bei
diesem «Dialog zwischen Christen und Vertretern anderer Weltreligionen» —
wie die offizielle Bezeichnung lautet — handelt es sich nicht um Glaubensge-
spriche. Das wird sofort klar, wenn man weiss, was den Anstoss zu dieser Art
von Dialog gegeben hat: Nach dem Korea-Krieg organisierten die Kirchen in
den USA ein sofortiges Wiederaufbau- und Hilfsprogramm fiir Siidkorea. Als
sie dasselbe mit Hilfe der einheimischen koreanischen Kirchen, die in ihrem
Land eine Minoritit sind, realisieren wollten, mussten sie feststellen, dass
ostasiatische Christen zwar dasselbe Evangelium haben und denselben Jesus
Christus als Herrn und Erl6éser bekennen, jedoch diesem Glauben in ihrer ge-
schichtlich und kulturell vollig anders geprigten Welt durch ihr Handeln auch
anders Ausdruck geben als westliche Christen. Aber was noch wichtiger war:
die amerikanischen Christen hatten gar nicht daran gedacht, dass das in die
Wege geleitete Wiederaufbauprogramm ja fiir das gesamte kriegsversehrte

36



«Leben» — fiir «Jesus Christus — das Leben der Welt» entschied, lag es
an dem mit der geistigen Weiterarbeit betrauten Vorbereitungsaus-
schuss, dieses Thema zunidchst einmal nach allen Seiten hin auszu-
leuchten, um es dann so zu entfalten, dass seine wichtigsten Aspekte
im Tagungsprogramm Aufnahme fanden. Gleichzeitig mussten sich
die Mitglieder dieses Ausschusses immer wieder den aktuellen Her-
ausforderungen der Gegenwart stellen und sich fragen, welche Priori-
titen diese schliesslich in der Tagesordnung von Vancouver erhalten
sollen. Da in diesem Ausschuss alle grossen Konfessionsfamilien,
aber auch alle geographischen Regionen der Welt vertreten waren, ge-
staltete sich dieser Werdeprozess zwar manchmal mithsam, aber zu-
gleich fiir alle Beteiligten und vor allem fiir die Vollversammlung auch
sehr fruchtbar. Dass dem so war, darf nicht zuletzt als das personliche
Verdienst der Vorsitzenden, der methodistischen Laientheologin Pau-
line Webb (England), bezeichnet werden. Deshalb war es ein gliickli-
cher Gedanke, ihr auch die Predigt im Er6ffnungsgottesdienst von
Sonntag, 24. Juli, in dem von Teilnehmern und Giésten iiberquellenden
Gottesdienstzelt anzuvertrauen. Ausgehend vom Text 1.Joh. 1.1, liess
sie den Geist spiiren, von dem sich der Ausschuss in seiner Arbeit
hatte leiten lassen. Die Zuhorer erahnten aber zugleich auch etwas
von der Vision, welche seine Mitglieder in ihren Beratungen immer
wieder neu befliigelte. Vor allem drei Punkte nannte P. Webb, mit de-
nen sich die Delegierten in den kommenden Tagen speziell befassen

Volk Siidkoreas und also nicht bloss fiir die kleine christliche Minderheit be-
stimmt war. Zum Gliick hatten diese den Mut, rechtzeitig auf diesen Umstand
aufmerksam zu machen und vorzuschlagen, dass Vertreter der Kirchen mit Re-
prasentanten der nichtchristlichen Mehrheit sich zusammensetzten, um die
sich im Zusammenhang mit der materiellen Hilfeleistung stellenden Probleme
gemeinsam zu bereden, Priorititen aufgrund siidkoreanischer Mentalitit zu
setzen und auf diesem Wege ein von allen gutgeheissenes und mitgetragenes
Aktionsprogramm zu verabschieden.

Dieser erstmalige grundlegende Lernprozess aufseiten der Reprdsentanten
christlicher Kirchen fithrte zur Einsicht, dass auch die noch viel umfassende-
ren Menschheitsprobleme nur aufgrund analoger Gespriche von Vertretern al-
ler Weltreligionen angegangen, diskutiert und vielleicht eines Tages auch ge-
16st werden kdnnen. B

Wer diesen konkreten Horizont, in welchem der Dialog zwischen ORK und
Vertretern der anderen Weltreligionen vor sich geht, nicht wirklich zur Kennt-
nis nimmt, wird immer — ob er nun aus Angst vor dem Verrat am Evangelium
Kritik iibt oder ob er in der euphorischen Erwartung einer «pan-religiosen
Okumene» ihn befiirwortet — an der Sache vorbeigehen, um die es sich in die-
sem Dialog in Tat und Wahrheit handelt.

37



sollten: 1. Das Wort des Lebens muss zum lebendigen Zeugnis wer-
den. «Das Wort, das wirklich zdhlt, ist das, was sich unter uns ereig-
net, was in unserem Leben Gestalt annimmt und Wirklichkeit wird,
wenn wir dem Wort des Lebens selbst begegnen.» 2. Das Wort des Le-
bens hat durch die Fleischwerdung in Jesus Christus menschliche Ge-
stalt angenommen. Diese Inkarnation des Wortes Gottes setzt sich
fort, «wenn wir unser Leben in Gemeinschaft mit anderen teilen». 3.
«Unser Thema ist das Wort des Lebens, ein Wort, das durch den Leib
vermittelt wird und das mit Blut geschrieben ist.» Das Blut Jesu Chri-
sti und das Blut Abels, das Blut der Mirtyrer und die Blutung jeder
Frau sind Symbole fiir Tod und Zerstorung ebenso wie fiir Schopfung
und Leben. P. Webb schloss ihre eindriickliche Verkiindigung mit den
folgenden Worten, die im ganzen Zusammenhang nicht nur wie eine
blosse Erwartung klangen, sondern fast so etwas wie eine wegwei-
sende Beauftragung aller Anwesenden sein sollten: « Wir werden im
Verlauf dieser Vollversammlung auf viele verschiedene Weisen dem
Leben begegnen, es bejahen, es wihlen und feiern. Wir werden am
Schluss dieser Vollversammlung Menschen sein, die anders sind als
die, die wir am Anfang waren. Denn in dieser Begegnung mit dem
Wort des Lebens, wie wir es voneinander und von den Menschen ho-
ren, die wir aus anderen Glaubensgemeinschaften in unserer Mitte
willkommen heissen, werden wir selber neues Leben empfangen. Dass
wir hier gewesen sind, wird selbst schon ein lebensverdnderndes Er-
eignis sein.»

Es waren aber nicht nur solche Worte, welche die Teilnehmer aus
dem Eroffnungsgottesdienst in die Konferenzarbeit der folgenden
Tage mitnahmen, sondern auch die Erinnerung an die «Symbole des
Lebens», welche im Laufe der Feier aus verschiedenen Kulturen auf
dem Altar und seinen Stufen niedergelegt wurden. Am einpridgsam-
sten war jene Szene, deren Bild dann rund um die Erde ging: die aus
Simbabwe stammende Delegierte Sithembiso Nyoni brachte ihr sechs-
monatiges Tochterchen nach vorne und legte es fiir einige Augen-
blicke in die Arme des Generalsekretidrs Dr. Philip Potter — eine Geste,
welche die vieltausendkopfige Gemeinde mit spontanem und langan-
haltendem Beifall begleitete. — Personlich war ich allerdings nicht we-
niger beeindruckt von einer anderen zeichenhaften Handlung, die in
den unzdhligen seither in aller Welt publizierten Berichten m.W.
kaum erwdhnt wurde: zu Beginn des Eroffnungsgottesdienstes lagen
den drei geschlossenen Seiten des Zeltes entlang zusammengerollt
flaggenartige Filzstreifen (75 x 28 ¢cm), und zwar im immer sich wie-

38



derholenden Farbspektrum des Regenbogens. Jede «Flagge» trug den
Namen einer der 303 Mitgliedkirchen und wurde von einem Delegier-
ten kurz nach Gottesdienstbeginn entrollt und anschliessend zusam-
men mit allen andern an den drei Winden befestigt, wo sie Tag fir
Tag sichtbar an die 6kumenische Gemeinschaft erinnerten, zugleich
aber auch Zeichen und Hinweis auf den «Lebensschwur des lebendi-
gen Gottes» waren, mit dem der Schopfer sich im Regenbogen dem
menschlichen Geschlecht gegeniiber fiir den Fortbestand des Lebens
aller von ihm geschaffenen Wesen verbiirgt hat. Beim Schlussgottes-
dienst lagen diese rund 300 Flaggen dann wieder zusammengerollt
wahllos auf den Sitzen verteilt, und wen es zufillig traf, konnte nach
Abschluss noch ein zusitzliches «Souvenir» mit nach Hause nehmen.

Nachdem der Eréffnungsgottesdienst in eingidngiger Weise den
Grundton der Lebensthematik angeschlagen hatte, war man natiirlich
gespannt auf das, was die verschiedenen Referenten im Plenum vor-
tragen wiirden. Schon das Programm liess erkennen, dass uns neben
wissenschaftlichen Erdrterungen aus Sachgebieten, die es in ausge-
priagter Weise mit dem Phdnomen «Leben» zu tun haben, offenbar
auch konkrete Erlebnisberichte und persdnliche Zeugnisse zum Ta-
gungsthema erwarteten, letztere vor allem durch Vertreter aus solchen
Regionen der Erde, wo das Leben in akuter Weise bedroht oder in sei-
ner menschenwiirdigen Entfaltung behindert wird. Es ist natiirlich un-
moglich, im Rahmen dieses Berichtes auf alle Einzelheiten einzuge-
hen. Wir miissen uns damit begniigen, auf die uns wichtig scheinen-
den Aussagen punktuell hinzuweisen und so einen Gesamtiiberblick
tiber die Arbeit der Konferenz zu vermitteln, in der Hoffnung, dass
dadurch beim Leser der Wunsch geweckt werde, sich anhand der offi-
ziellen Dokumente in «Bericht aus Vancouver '83»* ein umfassendes
Bild zu machen.

Die beiden Hauptvortrige

Ausgehend vom sog. Johannes-Prolog (d.h. Joh. 1.1-5; 9-14; 16-18),
den er die ganze Zuhorerschaft stehend in dem zum Plenarsaal herge-
richteten « War Memorial Gymnasium» — also in der Turn- und Sport-

) 4 Offizieller «Bericht aus Vancouver 83», hrsg. von Dr. W.Miiller-Rémheld,
ORK, Verlag Otto Lembeck, Frankfurt a. M. 1983.

30



halle der UBC (University of British Columbia) — laut rezitieren liess
mit der Aufforderung: « Wir wollen nun gemeinsam mit den Heiligen
aller Zeiten und aller Orte «Jesus Christus — das Leben der Welt> be-
kennen», gab der griechisch-orthodoxe Theologe Prof. Dr. Theodore
Stylianopoulos, Dozent fiir Neues Testament am St. Vladimir Ortho-
dox Seminary New York, eine Einfiihrung in das Thema. Ausgehend
von der orthodoxen Osternacht-Liturgie mit threr Licht- und Lebens-
Symbolik, entfaltete er dessen trinitarische Dimension, wie dies vor al-
lem ein Passus seines Vortrags deutlich zeigt: «Der Prolog wie der ge-
samte Inhalt des Johannesevangeliums besingen zwar die Bedeutung
des menschgewordenen Wortes fiir die Welt als schopferische, erlo-
sende und heiligende Gegenwart des dreieinigen Gottes, im Mittel-
punkt aber steht die Erhabenheit der Person Christi, dessen Herrlich-
keit <eine Herrlichkeit als des eingeborenen Sohnes vom Vater> ist
(Joh.1.14). Christus lehrt oder vermittelt nicht nur Leben, Licht und
Wahrheit, er ist auch all dies» 3. — Obwohl der tiefgriindige Vortrag ein
Musterbeispiel orthodox-theologischer Denkweise und darum vor al-
lem fiir Laien und Vertreter von sogenannten «jungen Kirchen» aus
der Dritten Welt nicht leicht verstdndlich war, sorgte der Referent wie-
derholt fiir konkretisierende Veranschaulichung seiner Darlegungen,
indem er darauf hinwies, wie sich die gewonnenen religiésen Einsich-
ten im Leben und Handeln einzelner orthodoxer Heiliger und Beken-
ner — z.B. Johannes von Kronstadt — unmittelbar «leibhaftig» ausge-
wirkt haben. Damit nicht nur seine personlichen Gedanken zum
Thema, sondern die gesamte geistige Arbeit dieser Konferenz in glei-
cher Weise Friichte trage, schloss er seine Ausfithrungen mit den Wor-
ten: «Die Aussage, dass Christus das Leben der Welt ist, bedeutet vor
allem einen Aufruf an die Christen selbst zu radikaler Busse, geistli-
cher Erneuerung, zur Beschleunigung auf dem Weg zur Einheit, zu ge-
meinsamem Zeugnis, zu prophetischem Handeln, zur Bereitschaft, in
Christi Namen fiir andere zu sterben. Dann — und nur dann — wird un-
ser Bekenntnis zu Christus, dem Leben der Welt, iiberzeugend. Chri-
stus ist nicht gekommen, um die Welt zu richten, sondern um sie zu
retten. So er will, ist dies auch unsere Aufgabe.»®

Den zweiten Hauptvortrag hielt der farbige reformierte Studen-
tenpfarrer Dr. Allan Boesak (Stidafrika), seit 1982 Pridsident des Re-
formierten Weltbundes. Schon die ersten Sitze machten deutlich, dass

*A.a.0,, S5.232.
8 A8.0., 5,233,

40



hier ein wenn auch nicht extrem-radikaler (wie etwa der Nobelpreis-
trager Bischof Desmond Tutu u.a.) sog. «Befreiungstheologe» Afrikas
sich an die Konferenz wandte, d.h. ein Theologe, der zunichst ganz
personlich in der eigenen Situation menschenunwiirdiger Unterdriik-
kung die befreiende Kraft des Evangeliums von Jesus Christus erfah-
ren hat und dadurch seine christliche Identitdt finden durfte, die ihm
seither so wichtig und entscheidend geworden ist, dass er nicht anders
kann, als seinen Christus-Glauben in den von Unterdriickung, Unge-
rechtigkeit und fortwdhrender Missachtung der elementaren Men-
schenrechte geprédgten Verhéltnissen in ungebrochener Solidaritiat mit
allen Betroffenen als befreiende Kraft nicht nur immer neu zu bezeu-
gen, sondern im tdglichen Handeln auch zu manifestieren, koste es,
was es wolle — ein Mensch, der als ein vom Licht des Evangeliums Er-
leuchteter Augen hat fiir die Finsternisse dieser Welt, in der er lebt
und seinen christlichen Auftrag zu erfiillen trachtet. Als Allan Boesak
in der Einleitung von «Gewalt, Habgier und ddmonischer Verzerrung
der menschlichen Werte» sprach, «die weiterhin Gottes Welt und sein
Volk zerstoren», und feststellte: «Angesichts der offenen Unterstiit-
zung durch so viele westliche Regierungen erscheint die Apartheid
heute stirker und der Traum der siidafrikanischen Schwarzen von Ge-
rechtigkeit und Menschenwiirde weiter entfernt denn je»’, war man-
cher seiner Zuhorer innerlich bereits auf eine kritische Abrechnung
mit dem Regime in Stidafrika und mit der hinldnglich bekannten miss-
lichen Lage gefasst, die fiir alle Nichtweissen trotz gegenteiliger Be-
hauptungen weiterhin entwiirdigend bleibt. Um so beeindruckender
war es, wie dieser Referent es verstand, seine vom eigensten Erleben
gepragten Ausfithrungen in den 6kumenischen Horizont zu heben, in-
dem er beispielsweise die Frage stellte: «Gilt ... dieses Bekenntnis,
dass Jesus Christus das Leben der Welt ist, wirklich fiir die Millionen,
die leiden und sterben, die unterdriickt werden und ohne jede Hoff-
nung in der heutigen Welt leben? Als ich mit einer Gruppe aus meiner
Gemeinde iiber dieses Thema diskutierte, sagte eine Frau ganz ruhig,
fast verzweifelt: «Mir scheint, dass man weiss und reich sein muss, um
dies zu glauben>.»® — Weil es vielleicht auch im Plenum dieser Voll-
versammlung einige gab, die von diesem Argwohn noch nicht restlos
befreit waren, gab er selber auch gleich die — wie mir schien — richtige
Antwort, indem er fortfuhr, zweierlei gelte es dabei zu bedenken: «Er-

T Aa 0, 8,235,
8A.a.0., S.236.

41



stens ist diese Aussage im Evangelium nie ein triumphalistischer
Kampfschrei. Es ist nie ein auf Macht und Stidrke basierender Leit-
spruch. Es ist ein Bekenntnis inmitten von Schwiche, Leiden und
Tod. Es ist die stille, auf Verdnderung dringende Frommigkeit, auf
die die christliche Kirche nicht verzichten kann. Zweitens miissen wir
uns daran erinnern, dass sich diese Aussage in der Bibel an Menschen
richtet, die arm, unterdriickt und schwach waren. Es waren Menschen,
die auf der Schattenseite der Geschichte lebten. Und diese Menschen
waren aufgerufen, die Wahrheit zu bezeugen: Jesus Christus ist das
Leben der Welt.»® An dieser Stelle lud Allan Boesak — gleich seinem
Vorredner Th. Stylianopoulos — alle Teilnehmer ein, gemeinsam den
Text Joh.4.5-14 — das Gesprich Jesu mit der Samariterin am Jakobs-
brunnen - laut zu lesen, auf den seine weiteren Ausfithrungen dann
Bezug nahmen. Boesak sah in dieser Frau aus Samaria «das Muster-
beispiel fiir die Verachteten, Schwachen und Unterdriickten» ... «und
gerade zu ihr spricht Jesus von diesen unergriindlichen Dingen: vom
lebenspendenden Wasser und dem Wasser des Lebens»'?. Parallel
dazu weist der Referent im Buche der Offenbarung hin auf die
«schwache, zerstreute Untergrundkirche, die schwer unter der Verfol-
gung eines unbarmherzigen Tyrannen leidet», bestehend aus «Leuten
ohne Zukunft, ohne Gesetzesschutz, ohne Verbindungen zu hohen,
einflussreichen Stellen, ohne politische oder wirtschaftliche Macht»
und dennoch Adressatin der Botschaft «Ich bin der Erste und der
Letzte und der Lebendige», was ihr die Gewissheit gab: «Jesus Chri-
stus und nicht der César (trotz all seiner Macht!) ist das Leben der
Welt.» ' Indem die Kirche sich zu dem Lebendigen bekennt, ihm ver-
traut und sich nicht den Todesgodtzen der Welt beugt, ist sie auch stark
mitten in aller Schwachheit. Weil aber Jesus Christus das Leben der
Welt ist und seine Sorge nicht nur der Kirche gilt, kann die Kirche zu
den Ungerechtigkeiten in der Welt nicht schweigen. Obwohl der Ubel
viele sind — Boesak nannte Militarismus, Materialismus, Habsucht,
Rassismus —, ist er iiberzeugt, «dass die Friedensfrage, wie sie sich uns
heute stellt, im Zentrum des Evangeliums steht»'2. An diesen Ab-
schnitt schloss sich jener Passus an, der vor allem européische und
nordamerikanische Delegierte aufhorchen liess, weil er als unverhiillte

’ Ebd.

X Ebd.

1 A.a.0, 5.237.
A8, 5,238 L

42



Warnung sich vor allem an sie richtete: «Doch ich muss hier noch et-
was anderes anfiigen. Als August vergangenen Jahres der Reformierte
Weltbund in Ottawa tagte, verbrachten wir viel Zeit damit, eine Erkla-
rung zum Frieden zu diskutieren. Im Verlauf der Debatte machte ein
Delegierter aus Afrika eine Bemerkung, die einige der Spannungen,
die heute in der 6kumenischen Bewegung um dieses Problem beste-
hen, in aller Schirfe deutlich werden liess. Er sagte: <In diesem Doku-
ment kommt mehrfach das Wort ’atomar* vor; das Wort "Hunger* je-
doch finde ich nirgends. In meinem Dorf verstehen die Leute das
Wort ’atomar’ nicht, aber sie wissen alles iiber Hunger und Armut.
Woriiber er eigentlich sprach, war die Sorge vieler Christen in der
Dritten Welt, dass die Friedensproblematik von der Problematik der
Gerechtigkeit getrennt und hauptsichlich zu einer nordatlantischen
Sache gemacht wird. Das sollte nicht geschehen.» '* Weil in der Bibel
Frieden und Gerechtigkeit immer zusammengehoren, «darf man nicht
die Friedensfrage benutzen, um den Problemen der Ungerechtigkeit,
der Armut, des Hungers und des Rassismus aus dem Wege zu ge-
hen» 4. Abschliessend sagte der Referent, die der Kirche zur Verkiin-
digung aufgetragene und anvertraute Wahrheit, dass Jesus Christus
das Leben der Welt ist, liege begriindet in dem «Sieg der Heiligen»,
von dem das Buch der Offenbarung kiindet, einem «Sieg nicht durch
irdische Michte errungen», sondern «sie haben ihn (Satan) iiberwun-
den durch des Lammes Blut und durch das Wort ihres Zeugnisses und
haben ihr Leben nicht geliebt bis an den Tod» (Off.12.11). «Diese
Wahrheit ist das Fundament, auf dem die Kirche steht. Sie ist der
Kern des Zeugnisses, das die Kirche in der Welt ablegt. Sie ist der
Kern des Bekenntnisses: Jesus Christus ist das Leben der Welt. Die
Kirche kann dies nur sagen, wenn wir bereit sind, unser Leben fiir die
Welt hinzugeben. Wir kénnen dies nur sagen, wenn wir anzuerkennen
bereit sind, dass das Uberleben der Kirche gegeniiber dem Uberleben
der Welt zweitrangig ist. Wir konnen dies nur sagen, wenn wir wahr-
haft glauben, dass es Dinge gibt, die uns so teuer, die so wertvoll und
so ewig wahr sind, dass es sich lohnt, dafiir zu sterben. Und fiir die
Wahrheit, dass Jesus Christus das Leben der Welt ist, lohnt es sich,
sein Leben hinzugeben.» ' Dieses mutige Zeugnis, von dem man
spiirte, dass es unter dem steten Druck der Solidaritit mit Unterdriick-

Y A.a.0., S.239.
H Ebd,

¥ A.a. 0., S.240.

43



ten, Entrechteten und ihrer Wiirde Beraubten geformt worden war,
miindete dann aus in jene sechs Antithesen, die im vollen Wortlaut
hier zitiert seien:

«Es stimmt nicht, dass diese Welt und ihre Menschen dem Tod und dem
Untergang geweiht sind —

wahr ist: Denn so sehr hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen eingebore-
nen Sohn gab, auf dass alle, die an ihn glauben, nicht verloren werden, son-
dern das ewige Leben haben.

Es stimmt nicht, dass wir Unmenschlichkeit und Diskriminierung, Hunger
und Armut, Tod und Zerstérung hinnehmen miissen -

wahr ist: Ich bin gekommen, dass sie das Leben und volle Geniige haben
sollen.

Es stimmt nicht, dass Gewalt und Hass das letzte Wort haben miissen und
dass Krieg und Zerstorung immer bleiben werden —

wahr ist: Denn uns ist ein Kind geboren, ein Sohn ist uns gegeben, und die
Herrschaft ruht auf seiner Schulter; und er heisst Wunder-Rat, Gott-Held,
Ewig-Vater, Friede-Fiirst.

Es stimmt nicht, dass wir einfach den Michten des Bosen, die die Welt zu
beherrschen suchen, ausgeliefert sind -

wahr ist: Mir ist alle Macht gegeben, im Himmel und auf Erden; und siehe,
ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende.

Es stimmt nicht, dass wir auf die besonders Begnadeten, auf die sogenann-
ten Propheten der Kirche, warten miissen, bevor wir irgend etwas unterneh-
men kdénnen -

wahr ist: Ich will meinen Geist ausgiessen iiber alles Fleisch, und eure
S6hne und Tochter sollen weissagen, eure Alten sollen Trdaume haben.

Es stimmt nicht, dass unsere Traume von der Befreiung der Menschheit,
von Gerechtigkeit, Menschenwiirde und vom Frieden nicht dieser Zeit und
dieser Welt gelten —

wahr ist: Aber es kommt die Zeit und ist schon jetzt, dass die wahrhaftigen
Beter den Vater im Geist und in der Wahrheit anbeten werden...»

Als Allan Boesak geendet hatte, herrschte fiir kurze Augenblicke be-
troffenes Schweigen, doch dann erhob sich spontan die ganze Ver-
sammlung und dankte mit langanhaltendem Beifall.

Das Hauptthema wird entfaltet

Unterthema I: « Leben — ein Geschenk Gottes»

Bereits die im vorbereitenden Material enthaltene Einfiihrung deutete
die Richtung an, in der die Referenten gehen werden. Denn da hiess
es u.a.: «Leben ist Erbteil aller Schépfung. Leben ist fiir uns durch
Christus von Gott geschenkt, und es wird durch ihn unter den Men-

44



schen und der ganzen Schopfung erhalten. Die Kirche ist aufgerufen,
der lebendige Leib Christi zu sein, in ihr werden die Christen aufge-
fordert, das neue und dynamische Leben des auferstandenen Herrn zu
erfahren. Und doch miissen wir bekennen, dass Christen an der Miss-
achtung und Verletzung des Lebens in ihren verschiedenen Formen
teilnehmen. Wir miissen Gottes Bestimmung fiir diese Welt verstehen
und neu verkiindigen und uns als verantwortliche Haushalter ihrer
Naturschétze und in einer grosseren Achtung vor dem Leben bewih-
ren.» Als erster Referent nahm Erzbischof Dr. John Vikstrom (Finn-
land) den Schépfungsgedanken im Sinne der personalen Gegenwart
Gottes in der Welt als die Kraft der Liebe auf und sagte u.a.: «Die Vi-
sion vom schopferischen Werk des dreieinigen Gottes ist eine Vision
tiberschwenglicher und {iberstromender Gliickseligkeit und Liebe.»
Das bezeugen auch die Psalmen, die von der Schépfung vor allem in
der Form des Lobliedes (z. B. Psalm 148) sprechen. Durch die Selbst-
sucht des Menschen, die schon zum Brudermord Kains an Abel, aber
auch zum Turmbau von Babel fiihrte, wurde die urspriingliche Har-
monie zerstort. Die zunehmende Distanzierung von Gott, vom Bruder,
von sich selbst und vom rechten Verhiltnis zur Natur war die kata-
strophale Folge und bewirkte, dass unsere Welt zunehmend vom Bo6-
sen besetzt wurde, was den stindigen Kampf zwischen Gott und den
widergottlichen Michten des Hasses und der Gewalt nach sich zog. In
dieser Situation wirkte und wirkt heute noch die Botschaft des Evan-
geliums, «dass der rechtméssige Konig in diese unsere besetzte Welt
gekommen ist», geradezu revolutiondr. « Natiirlich ist er in Verhiillung
erschienen, was erkldrt, dass ihn nicht jedermann erkennt; doch ist er
hier, und zwar als Anfiihrer einer wachsenden Widerstandsbewe-
gung... Wir, die wir hier auf dieser Vollversammlung in Vancouver zu-
sammengefunden haben, sind Mitglieder dieser Widerstandsbewe-
gung. Unser Leben als Christen «ist verborgen mit Christus in Gott»
(Kol.3.3... Sich zu Christus zu bekehren heisst mit ihm vereinigt zu
werden, «durch den alles geschaffen ist» (Nicinum; Kol.1.16) — mit
thm, der der rechtmissige Herrscher des Himmels und der Erde ist,
«der Fiirst des Lebens» (Mt.28.28; Apg.3.13)»'. Hierzu bemerkt
K.Raiser zu Recht: «Das provozierende Stichwort von der Wider-
standsbewegung ist zwar ausdriicklich nicht wieder aufgegriffen wor-
den. Und doch erwies sich der Widerstand gegen die Michte des Bo-

e Okumenische Impressionen Vancouver, Verlag O.Lembeck, Frankfurt
a.M. 1983, S.125.

45



sen als eine der iibereinstimmenden Konsequenzen, welche die Voll-
versammlung aus dem Bekenntnis zu Jesus Christus als dem Leben
der Welt gezogen hat.» 7

Der nédchste Referent zum ersten Unterthema war der britische Na-
turwissenschafter John M. Francis. Aus Zeitgriinden verzichtete er,
das im Wortlaut vervielféltigte und in den offiziellen Konferenzspra-
chen iibersetzte Referat, das jeder Delegierte dementsprechend nach
der Pause an seinem Platz vorfand, in extenso vorzutragen — eine Un-
zukdmmlichkeit, wie ich finde, die auch in Vancouver nicht die Aus-
nahme blieb —. Statt dessen resiimierte er gewisse Teile, andere iiber-
ging er vollstindig, und nur partienweise hielt er sich an den gedruck-
ten Text. Das erschwerte es enorm, auf Anhieb immer seinem Gedan-
kengang genau zu folgen. Immerhin wurde deutlich, dass der Referent
zu denjenigen Wissenschaftern unserer Zeit gehort, die nicht nur von
den ungeahnten Maoglichkeiten moderner Naturwissenschaft und
Technologie berauscht sind, sondern die auch ganz niichtern deren
Grenzen sehen. Wie die Menschheit als Ganzes steht auch die Wissen-
schaft am Scheideweg, doch verfiel er nicht der Gefahr eines resignie-
renden Pessimismus, sondern «sah in seinem hellen Zukunftsbild die
Notwendigkeit, eine gerechtere und vor allem lebensfidhige Gesell-
schaft zu gestalten» 7. «Im Bemiihen der Weltwirtschaft um Gesun-
dung miissen wir uns dariiber klar werden, ob wir uns bei neuen Tech-
nologien zugunsten des <lebenssteigernden» Komplexes entscheiden,
bei dem unser Wissen auf 6kologischem Gleichgewicht und erneuer-
baren Kreisldufen der Energiegewinnung und -verwendung aufbaut,
oder der «lebensvernichtenden> Entscheidungen, die uns in Richtung
auf weitere Waffen der Massenvernichtung fithren. Hier liegt die Saat
der grossen Katastrophe.» '* Zum Schluss appellierte J. M. Francis an
die Kirchen, mit Forschern und Erfindern den Dialog, den der ORK
ja bekanntlich schon seit Jahren fiihrt und der in der Weltkonferenz
«Glaube, Wissenschaft und Zukunft» vom Jahre 1979 im Massachu-
setts Institute of Technology, Cambridge, USA'" seinen vorldufigen
Hohepunkt gefunden hat, fortzusetzen und zu intensivieren, und zwar
im Hinblick auf die gewaltige Aufgabe, die wahre Macht von Wissen-

17 Bericht aus Vancouver '83, S.48.

' Ebd.

19 Faith and Science in an Unjust World. Report of the World Council of
Churches’ Conference on Faith, Science and the Future. Hrsg. von Church and
Society WCC, Geneva 1980. Vol. | edited by Roger L.Shinn: Plenary Presenta-
tions / Vol.2 edited by Paul Abrecht: Reports and Recommendations.

46



schaft und Technik dafiir zu mobilisieren, der Welt den Frieden zu er-
halten, die Hungrigen zu ernédhren und die Kranken zu heilen.

Nun trat Frau Sithembiso Nyoni (Simbabwe) mit ihrem Todchter-
chen im Arm ans Mikrophon und machte sich zur Sprecherin aller
afrikanischen Frauen, schilderte deren Angste und Gefihrdungen, in-
dem Missernte, Diirre und Nahrungsmittelmangel die Geburt von
Kindern gefdhrden, mysteriose und bekannte Krankheiten deren Le-
ben bedrohen. Und dann rief sie jene Worte aus, die wohl vielen, die
sie damals horten, immer wieder einfallen, wenn sie seither Schrek-
kensbilder von den verhungernden Menschen in Afrika zu Gesicht be-
kommen: «Was ist die Zukunft meiner Kinder? Gebire ich zukiinftige
Soldaten? Werden sie von Diirre und drohenden Krankheiten betrof-
fen sein? ... Wenn sie ins Leben treten, werden sie Teil der 20% privi-
legierten Wenigen meines Landes sein, die sich nach Macht dringen
und um sie kidmpfen? Werden sie dem Staat niitzlich sein und die
Dinge fiir alle zum Besseren wenden?»?° Die Referentin schilderte
dann das stindige Dilemma, in dem sie sich zwischen den Mutter-
pflichten und den gesellschaftlichen Herausforderungen an eine Frau,
die eine Ausbildung genossen hat, hin- und hergerissen fiihlt. Trotz-
dem iiberwiege der Auftrag der Mutterschaft, deren Schonheit nur er-
fahren und gelebt werden konne. Mrs. S. Nyoni endete ihre bewegen-
den Ausfithrungen mit dem Loblied der Elternschaft, die eine beson-
dere Moglichkeit darstelle, um Gott behilflich zu sein, seinen Willen
auf Erden durch das Geschenk des Lebens zu erfiillen.

Nachdem sich der ORK schon seit Jahren an die Seite der Urein-
wohner auch Kanadas im Kampf um ihre Landrechte gestellt hatte,
war es gegeben, dass ein Vertreter auch dieser Ureinwohner im Ple-
num zu Worte kam, als es um das Thema «Leben — ein Geschenk Got-
tes» ging. Bekanntlich hatte eine Gruppe des indianischen Musquea-
Stammes, der das Gelinde der Universitit von Britisch-Kolumbien,
auf dem unsere Konferenz tagte, bis auf den heutigen Tag als Erbbe-
sitz fiir sich beansprucht, nach Tagesanbruch des 24.Juli — also noch
vor dem offiziellen Er6ffnungsgottesdienst — in einer feierlichen Zere-
monie auf diesem Gelidnde ein Feuer entziindet als Symbol der Ge-
meinschaft. Dieses Feuer wurde dann wéhrend der ganzen Tagung
rund um die Uhr unterhalten von Stammesangehorigen, die auch je-
derzeit zum Gesprich mit den Teilnehmern der Vollversammlung be-
reit waren. Erbhduptling Roderick A. Robinson sen. vom Nishga-Volk

20 Bericht aus Vancouver "83, S.48.

47



im Norden der Provinz beniitzte diese seltene Gelegenheit, um einmal
vor Abkémmlingen der einstigen «Eroberer» Kanadas die «Entdek-
kung» der Heimat seiner Vorfahren durch weisse Europier aus der
Sicht der betroffenen Ureinwohner darzustellen. Indem er dem Mus-
quea-Volk gemiss dem Brauch dieser Ureinwohner zugleich fiir die
Moglichkeit dankte, «mit Thnen auf ithrem Geldnde zu konferieren»,
erteilte er eine eindriickliche Lektion der Briiderlichkeit, des gegensei-
tigen Respektes und der Hochachtung vor dem andern Volk. Doch
dann kam er rasch zum Thema des Tages, indem er fortfuhr: «Unsere
Geschichte beginnt in der geistigen Welt vor Tageslicht, unsere
Menschlichkeit haben wir vom Akt unserer Schépfung und dadurch,
dass wir durch Gott auf unser angestammtes Land gesetzt wurden.
Unser Land ist heiliges Land, und unsere Identitdt ist davon nicht zu
trennen. Ein Nishga existiert nicht in der Fiille seines Seins, ohne dass
er in seinem Land, seiner Sprache, seinen Gesetzen, Stammeskulturen
und geistlichen Werten aufgeht. Die tiefe integrierende Macht einer
ganzheitlichen Existenz lag fiir uns immer im Glauben an Gott. Seit-
dem die Missionare uns das Evangelium brachten, war das Christen-
tum das verbindende und zentrale Element unserer Gesellschaft. Die
weiterbestehende Suche nach Gott in der Einheit des Leibes Christi
bringt unsere Gemeinschaft zusammen und gibt unserer Kultur und
unserem Stammessystem Macht und Stédrke.» Der Referent schilderte
in der Folge den Weg, den sein Volk im Kampf um die eigene Identi-
tat im Laufe der letzten 400 Jahre zuriicklegen musste, angefangen
von der Feststellung Papst Pauls I11., der im Jahre 1537 erklirt hatte,
Indianer seien «wirklich Menschen» und hitten deshalb Rechte im
Rahmen der bestehenden Gesetze, bis hin zur Landrechtsfrage, tiber
die seit sieben Jahren mit der kanadischen Regierung verhandelt wird,
wobei die Ureinwohner von den Kirchen Kanadas aktiv unterstiitzt
werden. Mit der Aufforderung an uns Delegierte, die Sache seines
Volkes zu unterstiitzen und die Frage der Wiirde seines Volkes zu der
nach der eigenen Wiirde zu machen, weil wir «eins sind in seiner
Wahrheit und seiner Liebe», schloss Hauptling Robinson sen. sein be-
eindruckendes Votum?'. — Im spiteren Verlauf verabschiedete die
Vollversammlung dann auch eine «Resolution zu den Rechten der Ur-
volker Kanadas» 2.

2 Ebd.
2 A.a.0, 5.193.

438



Nun folgten die kurzen Beitrdge von Vertretern anderer Weltreligio-
nen. Als erster sprach der japanische Buddhist Masuo Nezu, Mitglied
der grossen buddhistischen Sekte der Rissokoseikai, der zu dem uns
beschiftigenden Thema aus der Sicht seiner Religion sagte: «Der
Buddhismus bestitigt die Heiligkeit alles Lebens. Sein Ziel ist, alle Le-
bewesen aus irdischer Not zu befreien, so dass sie die «(Freude des
Friedens> erlangen konnen. Friede und Befreiung stehen allen Lebe-
wesen zu, denn vor dem Dharma sind alle gleich; die Botschaft von
der Befreiung ist daher an alle gerichtet und fillt wie Regen auf sie
nieder, damit ihr Leben erblithe und Friichte trage.» 2> Mit der Zitie-
rung eines Lotus Sutra, in dem diese Gedanken poetisch zum Aus-
druck gebracht werden, schloss er sein Votum ab.

Als Vertreter des Hinduismus wies Shri Shrivatsa Gotswami darauf
hin, dass Krieg, Ausbeutung der Natur und Unterdriickung von Men-
schen eine Folge unserer Abwendung von Gott sind, und er gab dabei
folgendes zu bedenken: «Gott hat uns Verstand gegeben, damit wir
die Leiden anderer verstehen, und den freien Willen, Nein dazu sagen
zu konnen, auch den freien Willen, gewaltlos angesichts von Gewalt
zu sterben. Die Welt, wie sie von Gott geschaffen wurde, ist schon.
Das Herz sollte von Freude fiir das Schone erfiillt sein, wie auch fir
den Schmerz iiber das Leiden anderer. Wir haben uns aber aus Igno-
ranz von Gott abgewandt. Wir fiihlen uns der Natur entfremdet. Wir
empfinden Feindschaft gegeniiber unseren Mitmenschen und Mitge-
schopfen. Wegen dieser Entfremdung wird unser Ego immer méchti-
ger. Dieser Egoismus ist die Perversion der géttlichen Natur, namlich
das Verstdndnis des Ichs als eines eigenen Seins im Widerspruch zu
Gott. Dieser Egoismus verursacht den Verlust einer Verwirklichung
des Reiches Gottes, die auf unserer Einheit in der Anbetung Gottes
beruht. Statt dessen haben zahllose getrennte Ichs, die sich mit einer
Rasse, einer bestimmten Sprache, einem Geschlecht, einer Klasse oder
einem Staat identifizieren, diese grundlegende Einheit zersplittert.» >
Ein Hindu-Gebet schloss diesen Beitrag ab.

Scheich Jusuf Khan Schakirov sprach als ein sowjetischer Muslim
zum Plenum. Auch im Islam hidngt alles Leben von Gott als dem
Schopfer ab. « Wir glauben an erster Stelle, dass Allah der lebendige
Gott ist, der sein eigenes Leben lebt, der von niemandem abhingig ist
und von niemandem geleitet wird. Ein anderer wichtiger Aspekt des

2 A.a.0., S.49.
** Ebd.

49



Lebens in islamischer Sicht ist, dass Gott nicht nur Herrschaft tiber
das Leben selbst, sondern auch iiber das Lebensende, d.h. den Tod,
ausiibt. Gott gibt Leben, und niemand ausser ihm kann Leben geben.
Gott beendet das Leben, und niemand ausser ihm kann Leben neh-
men. Alles ist in seiner Macht, alles gehort ihm. Das Leben ist fiir
Muslime das grosste Geschenk Gottes. Der Islam wird daher zu Recht
als lebensbejahende Religion bezeichnet. Er fordert respektvolle Hal-
tung gegeniiber dem Leben. Einem Lebewesen sein von Gott gegebe-
nes Leben zu nehmen, ist eine schwere Siinde, die Allah, der Allméch-
tige, nie vergeben wird. Allah aber gibt uns nicht nur Leben, sondern
auch alles, was zu seiner Entfaltung und Fortfiihrung notwendig ist.»
Die Sicht des Lebens, wie Muslime sie haben, beinhalte auch korperli-
che und geistige Aspekte, und das Leben werde nur in ithnen verstan-
den, fiigte der Sprecher noch bei?.

Es war peinlich, dass die Versammlung ausgerechnet in einem Mo-
ment, da diese Giste zu Worte kommen durften, unter Zeitdruck ge-
riet, so dass schon die Vorredner des letzten Sprechers ihre Botschaf-
ten nur in komprimierter Form vortragen konnten, was jedoch nicht
zu verhindern vermochte, dass dem letzten, Rabbi Marc H.Tanen-
baum, gerade nur noch drei Minuten (!) verblieben. Er griisste «als der
Stamm des Olivenbaums die Zweige» und niitzte die wenigen Minu-
ten zum flammenden Appell fiir Gemeinsamkeit in der heutigen Frage
nach dem Leben, auch wenn er mit dem christologischen Aspekt nicht
konform gehe. Die fundamentale Frage sei das Uberleben der Welt.
Jeder Mensch ist nach Gottes Ebenbild geschaffen, keiner ist entbehr-
lich. Die Bitte an Gott um Frieden und Gerechtigkeit zwischen Israel
und seinen Nachbarn beschloss diesen Kurzbeitrag?S.

Den Abschluss dieses ganz dem ersten Unterthema gewidmeten
Nachmittags bildete die tdnzerische Interpretation der Begegnung
Jesu mit der Samariterin am Brunnen im Stile des klassischen Bhara-
tha-Natyam-Tanzes durch Frau Shobara Jeyasing von der sidindi-
schen Kirche.

Ergidnzend sei noch erwihnt, dass am darauffolgenden Tag auch
noch der schon in Nairobi 1975 als Gast an der Vollversammlung teil-
nehmende Sikh?” Gopal Singh namens aller Vertreter der anderen

2% A.a.0., S.50.

26 Fbil.

27 Wer sind eigentlich die Sikhs? Da sie gerade in jlingster Zeit in Indien
weltweit von sich reden machten, sei das Wichtigste hier kurz erwahnt. Die Be-
zeichnung «Sikh» leitet sich vom Sanskrit-Wort «sisya» her und bedeutet ur-

50



Weltreligionen, deren Dank fiir die an sie ergangene Einladung er
zum Ausdruck brachte, das Wort ergriff. Dabei legte er die Bedeutung
von Jesus Christus aus der Sicht seiner Glaubensrichtung dar: «Sie
nennen Jesus Christus Licht und Leben der Welt. Ich ehre sein An-
denken ebenso wie Sie. Er ist fiir uns kein Fremder. Werden Sie
schockiert sein, wenn ich lhnen sage, dass er ein Mann des Ostens
war, arm wie die meisten von uns hier, und nur von seiner Hinde Ar-
beit lebte? Er hatte weder blondes Haar noch blaue Augen, wie Sie
ihn so gerne malen, und er sprach weder Englisch noch Franzdsisch
noch Deutsch oder Spanisch — die vier offiziellen Sprachen des ORK
auf dieser heiligen Vollversammlung. (Hier vergass der Sprecher, dass
auch Russisch — und in Vancouver ad hoc sogar noch Griechisch
ebenfalls offizielle Sprachen waren. D.V.) Vielleicht war er ein
Schwarzer, aber er hatte den erforderlichen Intelligenzquotienten und
die moralische Autoritit, die Welt durch die Jahrhunderte zu erschiit-
tern. Wir im Osten erkannten ihn — drei weise Méanner aus dem Osten
— schon bei seiner Geburt als den Sohn Gottes, zusammen mit einem
von Staunen ergriffenen Stern, der in beredtem Schweigen iiber ihm
stand und nicht weiterziehen wollte, da er etwas sah, was er noch nie
gesehen hatte. Doch Sie erkannten ihn nicht einmal nach seiner Kreu-
zigung, sondern erst nach seiner Auferstehung von den Toten — und

spriinglich «Schiiler, Jinger». Die Bewegung der Sikhs geht auf den um 1440
in der Nihe von Benares geborenen indischen Dichter Kabir zuriick. In einer
Muslimfamilie aufgewachsen, schloss er sich spater einem Hindu-Guru na-
mens Ramdas an. In seinen Psalmen, die heute noch gleichermassen von Hin-
dus, Muslims und Sikhs gesungen werden, wird sein Herkommen aus dem Is-
lam deutlich, in dem er die Verehrung des einen Gottes betont, gegen leer und
abergldubisch gewordene Rituale und Zeremonien predigt und Anklage gegen
Missbrauche des Kastenwesens erhebt. Da er einen grossen Kreis von Schii-
lern hatte, war es unvermeidlich, dass diese Gedanken aufgenommen und
durch einzelne dieser Jiinger zum Anstoss fiir Hindu-Reformbewegungen ge-
macht wurden. Unter diesen ragte der Guru Nanak heraus, der als Griinder
der Sikhs gilt. 1449 bei Lahore (Pakistan) in einer Hindufamilie geboren, ver-
liess er spiter Frau und Kinder. Als Wallfahrer durchzog er ganz Indien und
pilgerte sogar nach Mekka. Sein Glaube wurde durch Hindus und muslimi-
sche Sufis, besonders aber durch seinen Meister Kabir gepréagt. Als er starb,
verehrten ihn Hindus wie Muslim als Heiligen und religiosen Lehrer. Schon
vor seinem Tod hatte er seinen Schiiler Lehna als Nachfolger eingesetzt, der
sich dann als Guru Angad (= Teil) bezeichnete, so dass es im Adi Granth -
dem heiligen Buch der Sikhs — jetzt heisst: «Durch Angad, seinen (nédmlich
Nanaks) Teil, wirkt Nanak selbst als Guru.» Mit Angad nahm die Folge von
zehn Gurus ihren Anfang, die sich alle als Nanak bezeichneten, so «wie eine

51



auch das erst drei Jahrhunderte spiter, als Rom das Christentum an-
nahm. Aber wir in Indien akzeptierten ihn schon 67 Jahre nach seiner
Geburt, als der Apostel Thomas an der Kiiste Keralas in Siidindien
landete.» Singh sprach dann vom Einfluss des Christentums im Guten
und im Schlechten auf den Osten, der nun jedoch voriiber sei, und
fuhr fort: «Wir haben heute Religion, aber keinen Glauben, Ge-
schwindigkeit, aber keine Richtung, Leidenschaft, aber kein Mitleid,
mehr Wissen, aber nicht mehr Weisheit. Jeder wirtschaftliche Fort-
schritt bringt neues moralisches Leiden. In Threm wissenschaftlichen
Ubereifer haben Sie uns bis zur Landung auf dem Mond gebracht,
aber noch nie waren die Menschen weiter voneinander entfernt als
heute... Das Leben hat seinen Sinn verloren. Hier kénnten wir einan-
der helfen, um den Frauen und Minnern dieser Erde ihre alte Wiirde
und Herrlichkeit zuriickzugeben. Wir alle beschiftigen uns mit dem
Kirchenbesuch am Sonntag, mit Ritualen und Dogmen, wiahrend die
Gesellschaft um uns herum zerfillt. Es ist Zeit, dass wir einander un-

Lampe von einer andern entziindet wird». Eine Glaubensformel der Sikhs lau-
tet: Alle zehn Gurus sind Offenbarung des einen Lichts und der einen Form. —
Angads Nachfolger Amar Das fiihrte die gemeinsame Kiiche ein, wie sie heute
noch in den Sikh-Heiligtiimern existiert. Die gemeinsamen Mahlzeiten sollten
praktisch die Kasten-Unterschiede unter den Sikhs aufheben. — Das vierte
Oberhaupt der Sikhs, Guru Ram Das (1534-1581), Schwiegersohn seines Vor-
gingers, griindete die Stadt Amritsar und legte die Fundamente fiir den Golde-
nen Tempel. Mit seinem Sohn Arjun wurde die Fithrung der Gemeinschaft in
der direkten ménnlichen Linie erblich, und unter dessen fihiger Leitung er-
starkte die Gemeinschaft und gewann rasch auch an politischem Einfluss.
Dies wurde Arjun zum Verhdngnis, indem Kaiser Jehangir ihn 1606 in Lahore
zu Tode foltern liess. Mit erst 11 Jahren folgte sein Sohn Har Govind, der als
Guru eine eigentliche Armee aufbaute, die von dessen Sohn dann noch ver-
stirkt wurde. Das hatte wiederum zur Folge, dass 1675 der nachfolgende Guru
Teg Bahadur vom Kaiser Aurangzeb in Delhi enthauptet wurde.

Der wohl bedeutendste Guru nach dem Griinder Nanak war der zehnte,
Govind Singh (1666-1708). Dieser griindete die besondere Bruderschaft der
«Reinen» (Khalsa), die in Zukunft die weltliche Herrschaft ausiiben sollte.
Denn nach ihm sollte inskiinftig der Adi Granth, das Heilige Buch, die Stelle
des Guru einnehmen, sodass Govind Singh tatsidchlich der letzte Guru war. Er
gab allen Minnern der «Reinen » den Titel «Singh» (Léwe) und fiihrte als
dussere Zeichen des Sikh die bekannten fiinf «K» ein: ungeschorenes Kopf-
und Barthaar (Kesh), Kamm (kangh), Armreif (Kara), Kniehose (kacch) und
das Schwert (kirpan). An diesen Zeichen kann man noch heute die strengglidu-
bigen Sikhs erkennen, denen schon Govind Singh den Tabak- und Alkoholge-
nuss untersagt hat.

Manches in der Lehre der Sikhs, wie zum Beispiel die Unterwerfung unter

52



sere heiligen Hinde reichen, um den Menschen ihre Menschlichkeit
in Gottes eigenem Namen zuriickzugeben.» 2%

Unterthema I1: « Leben und Tod — Konfrontation und Uberwindung»

Im Vorbereitungstext fand sich der Satz: «Christus ist von den Toten
auferstanden, und wir glauben an die Auferstehung inmitten von
Siinde und Kriften von Tod und Zerstdérung.» Damit wurde ausge-
sprochen, was die Kirche lehrt und was Christen bis auf den heutigen
Tag glauben, jedoch oft ohne zu wissen, was das konkret bedeutet. In
Vancouver wurde uns dies im Ineinander einer Tonbildschau und von
mehreren Zeugnissen aus verschiedenen Regionen der Erde unmittel-
bar zum Bewusstsein gebracht. Die tschechische Theologin Dr. An-
ezka Ebertowa (Hussiten-Kirche) blieb in ihren Ausfithrungen, auch
wenn sie im zweiten Teil ihres Referates die Schrecken der beiden
Weltkriege beschwor und die Bemithungen um «den Aufbau einer so-
zialistischen Gesellschaft und den Wiederaufbau unserer durch den
Krieg zerstorten Stadte» schilderte, auf die biblische Botschaft bezo-
gen. — Bischof Misaeri Kauma (Kirche von Uganda) schilderte die
wechselvolle Geschichte seines schon wiederholt durch «das Tal des
Todes» gefiihrten Volkes vom Anfang der Mission bis zu den blutigen
Machtkdmpfen der Gegenwart. Sein erschiitterndes Zeugnis schloss
der Bischof mit den Worten: « Die Ugander miissen ihr Kreuz bis zum
bittern Ende tragen, dann wird die Auferstehung folgen. <Ich bin die
Auferstehung und das Leben», sagt Jesus. Ohne den Tod gibt es keine
Auferstehung. Beten Sie fiir Uganda.»?* Nach dem Afrikaner hatte
die australische Kinderirztin Dr. Helen Caldicott das Wort, die seit

den gottlichen Willen, erinnert an islamische Glaubensquellen. Anderseits
steht der ausgeprigte Glaube an Karma und Wiedergeburt und die Sicht der
Unwirklichkeit dieser Welt durchaus in der Hindu-Tradition. Im gemeinsamen
Kampf gegen die muslimische Mogulherrschaft ist die Sikh-Gemeinschaft oh-
nehin den Hindus nahegeblieben. Bei der Teilung des Subkontinents sind je-
denfalls die Sikhs aus dem neuen Staat Pakistan nach Indien gekommen. Die
Sikhs schiitzen es zwar nicht, wenn man sie einfach als Hindus bezeichnet —
doch eigentlich religiose Griinde zur gegenseitigen Verfolgung gibt es nicht
(dieser Ubersicht liegt ein Artikel von Hubert Hinggi in der Vierteljahr-Publi-
kation JHS 1/1985 zugrunde, in dem dann auch noch auf die komplexen Hin-
tergriinde politischer und wirtschaftlicher Natur der gegenwartigen anhalten-
den Spannungen eingegangen wird).

8 Bericht aus Vancouver '83, S.34.

¥ A.a.0., S.51.

53



Jahren vor allem im pazifischen Raum als Vorkdmpferin gegen den
Atomkrieg bestens bekannt ist. Das Bild eines méglichen atomaren
Holocausts unterlegte sie mit einer Fiille statistischen Materials in be-
zug auf die irrsinnige Aufriistung in aller Welt. Auf diesem schreck-
haften Hintergrund verstand man, dass sie nationales Denken als ei-
nen Anachronismus abqualifizierte und alle Menschen dazu aufrief,
miteinander leben zu lernen. Ihre Uberzeugung fasste sie in die Worte
zusammen: «Gottes Schopfung liegt in unserer Hand. Diese Genera-
tion wird sich entweder tdtig entschliessen, sie zu retten, oder sich
durch passives Komplizentum zerstéren.»*® Die nédchste Referentin,
Domitila Barrios de Chungara, Frau eines bolivianischen Minenarbei-
ters, gab Einblick in die Zusammenhinge, die schliesslich zum zivilen
Ungehorsam und zu dem von ihr angefiihrten Streik fiithrten, der sich
gegen diejenigen richtete, welche als Ausbeuter die Hauptschuld an
den armseligen Existenzbedingungen bolivianischer Kinder und Er-
wachsener tragen. Mit dem abschliessenden Aufruf zur Unterstiitzung
fiir Guatemala machte sie deutlich, dass das eigene Elend diese Men-
schen nicht hindert, grenziiberschreitend solidarisch zu werden mit
denen, die ebenso in Not sind. — Wieder ein anderes und in seiner Art
eher noch erschiitternderes Zeugnis gab Frau Frieda Haddad (Grie-
chisch-Orthodoxes Patriarchat von Antiochien). Denn ihr Kurzbericht
wuchs heraus aus dem Erlebnis einer Bombenexplosion am Ostermor-
gen in Beirut, das fiir sie zum unvergesslichen Gleichnis fiir die Erfah-
rung des Todes mitten im Leben wie fiir das Aufleuchten des Lebens
im Gegeniiber zum Tod wurde. «Das Kreuz ist die Ankunft des Rei-
ches Gottes inmitten von Siinde und Tod» — wer das so schlicht be-
zeugen kann, nachdem ihm derart Schreckliches widerfahren ist, ge-
hort — so meine ich — zu denen, die schon hier und jetzt «vom Tode ins
Leben hiniibergeziigelt» sind (Joh.5.24). — Wer angenommen hatte,
diese Schildérungen christlichen Leidens in einer todbedrohten Welt
seien nicht mehr zu tiberbieten, musste spitestens seine Meinung revi-
dieren, als der Koreaner Hyung Kyu Park (Presbyterianische Kirche)
jenen Ostermorgen schilderte, an dem christliche Studenten im An-
schluss an den Gottesdienst die Auferstehung Jesu im politischen Le-
ben des Landes verkiindigen wollten. Doch beim Erscheinen der Po-
lizei flohen sie und versteckten sich. Er schilderte die Scham iiber das
Versagen, aber auch, was er als Einzelhaftling und Angeklagter vor
Gericht durchzumachen hatte. Um so erstaunlicher war sein Fazit:

% Ebd.

54



«Das Gericht wurde fiir uns der geeignetste Ort fiir die Verkiindigung
des Evangeliums von eben dem Jesus Christus, der mit den Armen
und Unterdriickten lebte, der am Kreuz fiir die Freiheit der Menschen
starb und fiir die Freiheit der Menschen in der Welt auferstand.» 3!

Unterthema I11: « Leben in seiner ganzen Fiille»

Von Anfang an war klar, dass dieses Unterthema fiir die inhaltliche
Entfaltung am meisten Schwierigkeiten bieten werde. Denn worin be-
steht «die Fiille des Lebens», die uns Menschen zu bringen Jesus
Christus in diese Welt gekommen ist? Werden wir dieser Fiille schon
hier auf Erden teilhaftig oder aber erst im Reiche Gottes, in der Herr-
lichkeit? — Bereits im Vorbereitungstext konnte diese Spannung zwar
aufgezeigt, aber nicht gelost werden, wenn es dort heisst: «Christus
verheisst Leben in Fiille, neues und ewiges Leben. Wir bestétigen,
dass wir hier und jetzt am Leben des auferstandenen Christus teilha-
ben, wenn wir uns durch den Heiligen Geist ihm zuwenden und als
seine Jiinger an seinem Leiden teilnehmen. Die Kirche ist aufgerufen,
sein Evangelium aller Welt durch Wort und Leben zu verkiinden und
den Weg des Kreuzes zu gehen. Wir miissen aber bekennen, dass wir
gegeniiber seinem Ruf in einer Welt des Leidens und der Entbehrung
ungehorsam waren. Weil wir einen Vorgeschmack seiner Fiille des Le-
bens haben, vollenden wir unsere Freude, wenn wir unser Bemiihen
um Gerechtigkeit und Schalom fiir alle teilen.»

Die ganze Spannweite des inhaltlichen Bogens.dieses dritten Unter-
themas kam schon in den Personlichkeiten der beiden Hauptreferen-
tinnen zum Ausdruck: einerseits Frau Dr. Dorothee S6lle (BRD), Pro-
tagonistin der gesellschaftskritischen Christen, Initiatorin und lang-
jdhrige Mittrigerin des «politischen Nachtgebets» in Koéln, und Mut-
ter Euphrasia vom Kloster Dealu der Ruminisch-Orthodoxen Kirche,
Reprisentantin  kldsterlichen Frommigkeitslebens und orthodoxer
Spiritualitit. Um das Auftreten von D.Sélle hatte es im Vorfeld von
Vancouver iibrigens eine innerdeutsche Kontroverse gegeben, indem
die offiziellen Instanzen der Kirche sie zwar in der Sache wohl fiir
kompetent, kirchlich aber nicht als reprisentativ betrachteten. Trotz
starker Vorbehalte blieb der Vorbereitungsausschuss bei seiner Einla-
dung, und was Frau Solle in ihrem Referat ausfiihrte, bestitigte die

TAa.0, S.52.

55



Richtigkeit dieses Entscheides. Immerhin wire es trotz der vorange-
gangenen internen Querelen nicht nétig gewesen, dass sie ithren Vor-
trag in englischer (und nicht in deutscher!) Sprache hielt (was sie zwar
hinterher als eine Konzession an die kanadischen Fernsehzuschauer
bezeichnete, weil zumindest die Verhandlungen im Plenum wéhrend
der ganzen Tagung vom kanadischen Fernsehen live iibertragen wur-
den). Zudem war die Schirfe ihrer Angriffe auf ihre eigene Kirche
und auf die Bundesrepublik wohl wenigstens teilweise dem erwidhnten
«Wirbel» zuzuschreiben. Aber auch ohne diese «Nebengerdusche»
konnte ihren Ausfithrungen, in denen sie die materielle Wohlstands-
Diesseitigkeit der westlichen Uberflussgesellschaft geisselte, die Be-
rechtigung nicht abgesprochen werden, wenn sie u.a. sagte: «...auch
innerhalb der ersten, reichen Welt gibt es wenig erfiilltes Leben und
statt dessen eine sich immer weiter ausbreitende innere Leere. Nicht
materielle Verelendung, sondern psychische Leere schiebt sich hier
zwischen Christus und die Mittelklasse der ersten Welt. Das sinnlose
Leben, von vielen einzelnen seit dem Beginn der Industrialisierung
wahrgenommen, ist heute eine Massenerfahrung der Menschen in der
ersten Welt: Nichts freut, nichts schmerzt ihn tief, die Beziehungen zu
anderen sind oberflachlich und austauschbar, die Hoffnungen und
Wiinsche reichen gerade noch zur nidchsten Urlaubsreise. Die Arbeit
der meisten ist sinnlos und langweilig.» 3> Anhand des Gleichnisses
vom reichen Jiingling versuchte sie die Schritte zu einem «Leben in
Fiille» konkret aufzuzeigen: « Wir konnen die innere Leere nicht ein-
fach mit Gott fiillen, wie manche es sich von einer Art kostenloser Spi-
ritualitdt ertriumen, wir mussen erst dusserlich leer werden von all
dem, was uns erfiillt. Leerwerden fiir Gott ist ein Sich-leer-Machen
und alle Besitztimer unserer Welt aufgeben bzw. einschrianken: Geld
und Gewalt. Armer werden und mit weniger Gewalt auskommen, das
ist die Umkehr zur Fiille des Lebens. ... Der Reichtum des Menschen
liegt in seinen Beziehungen zu anderen, in seinem Dasein-fiir-andere.
Die Fille des Lebens wird nicht weniger, wenn wir sie miteinander
teilen, sondern sie vermehrt sich so wunderbar wie fiinf Brote und
zwel Fische sich vermehrten.»? In solcher «Selbstentleerung», ja
Selbstaufgabe und im Teilen des Lebens in Liebe lag der gemeinsame
Angelpunkt beider Referate, indem auch die ruminische Abtissin
Mutter Euphrasia von der Askese, der freiwilligen Abkehr des Men-

32 Ebd.
33 Ebd.

56



schen von dieser Welt und der volligen Hingabe an Gott sprach. Das
Leben in klosterlicher Gemeinschaft komme all denen entgegen, wel-
che auf der Suche «nach authentischer Lebensweise» sind. Sie legte
dar, in welcher Weise die orthodoxen Kloster diese Aufgabe im Rah-
men der Tradition ihrer Kirche zu erfiillen trachten, und wies auf den
komplementdren Charakter des kontemplativen und des aktiven Le-
bens. «Das Einssein mit Gott ist der Hohepunkt des geistlichen Le-
bens. Doch wir wissen, dass die <theosis» in ithrer ganzen Fiille ein Ge-
heimnis der kiinftigen Welt ist. Das Wissen iiber die Gegenwart, un-
scharf und bruchstiickhaft wie das Bild, das uns ein Spiegel zuriick-
wirft, wird dereinst deutlich und verstidndlich vor uns stehen (1. Kor.
13.12). Diese eschatologische Realitdt wird in dieser Welt vorbereitet
und antizipiert, ebenso wie die Verkldrung die Auferstehung antizi-
piert und wie die Kirche Zeichen und Sakrament des Reiches ist.
Diese Vorbereitung hat begonnen mit der Menschwerdung Jesu Chri-
sti, welche nur ein Ziel hatte, ndmlich sein Leben zu teilen.» Die Refe-
rentin kam abschliessend auf die im Kloster gebotene Moglichkeit
ganzheitlichen Lebens zu sprechen: «Das Klosterleben, das in friihe-
ren Zeiten eine sehr wichtige liturgische, spirituelle, kulturelle und ge-
sellschaftliche Rolle spielte — die Kloster waren die Universitdten —,
hat heute die Aufgabe, das Geheimnis des Lebens in Gott, der das Le-
ben in seiner Fiille ist, offenbar zu machen. Es geht nicht nur darum,
von diesem in Gott verhiillten Leben zu sprechen, sondern auch
darum, ihm durch unsere Spiritualitdt und unser Zeugnis Ausdruck zu
geben. Jesus Christus, das Leben der Welt, ist in der monastischen
Spiritualitidt das Leben eines jeden menschlichen Wesens.» **

Wo «die Fiille des Lebens» im Raume der christlichen Kirche eror-
tert wurde, durften natiirlich auch die Zeugnisse derer nicht fehlen,
die nicht miide werden zu betonen, dass ihnen diese Fiille bereits ge-
schenkt sei — einerseits die Vertreter der charismatisch breitgefacher-
ten Pfingstbewegung und anderseits die fundamentalistischen Evange-
likalen. So trat von der ersten Gruppe der bekannte Dr. David Du
Plessis vor das Plenum, fiihrte sich als den grdssten pfingstkirchlichen
«ecumeniac» (Okumeniker) vor und gab einen Abriss einer «Einfiih-
rung in das Leben im Heiligen Geist», indem er die Neugeburt des
Menschen durch das Wasser der Taufe anhand der Begegnung Jesu
mit der Samariterin am Jakobsbrunnen interpretierte und die Einheit
der Gldubigen im Geiste Gottes beschwor. Als Evangelikaler schil-

“A.a.0., S.53.

57



derte der Jugoslawe Dr. Peter Kuzmic den Kernpunkt seiner personli-
chen Bekehrung mit den Worten: «Die innere Freude und die Gewiss-
heit, von Gott angenommen zu sein, schufen eine vorher nicht vorhan-
dene Hochschitzung der Bibel als des Wortes Gottes, die Liebe Got-
tes und die Sorge um den Mitmenschen.»** Ein dhnlich bewegendes
Zeugnis personlicher Glaubenserfahrung gab Teresa Porcile Santino
(Uruguay, Mitglied der romisch-katholischen Beobachter-Delegation).
Weil gerade bei diesem Unterthema die Stimme auch der Jugend
wichtig war, horte man besonders aufmerksam, wie Mr. Keith Branch
von der anglikanischen Kirche Westindiens «Leben in Fiille» auf-
grund seiner Erfahrungen in Guayana angesichts von Menschen-
rechtsverletzungen, des Massenselbstmordes der «Gemeinschaft des
Volkstempels» in Johnstown und anderer schrecklicher Erlebnisse in-
terpretierte. Die abschliessende Kurzbetrachtung der amerikanischen
Jugenddelegierten Helen Hempfling (Disciples of Christ, USA) {iber
das bekannte Wort Jesu Joh. 3.8: «Der Geist weht, wo er will...» wagte
es, den Ton der Hoffnung anzuschlagen, indem sie u.a. sagte: «Ich er-
fahre seine (ndmlich des Geistes) Macht, wenn ich mich umsehe und
das Wunder dieser Vollversammlung erlebe, das Wunder, dass wir alle
unter einem Dach versammelt sind, um miteinander auf eine Vision
des Gottesreiches hinzuarbeiten, das uns verheissen ist. Der Wind, der
geheimnisvolle Wind des Heiligen Geistes... Der Wind, der Leben
und Tod schenkt und erhilt, die seinen Atem verspiiren. Der Wind,
der die besondere Gabe der Hoffnung mit sich bringt.» 3

Unterthema 1V : « Leben in Einheit»

Dieses letzte einfiihrende Thema — so sagte es der als einer der Mento-
ren im Vorbereitungsausschuss mitwirkende damalige stellvertretende
Generalsekretir des ORK, Dr. Konrad Raiser — «hatte im Duktus der
Entfaltung des Hauptthemas die Funktion, die innere Einheit von
Schopfung, Inkarnation und Heiligung im Geheimnis der gottlichen
Trinitit, der Gemeinschaft, der Liebe zwischen Vater, Sohn und Heili-
gem Geist zu verdeutlichen und so die drei vorangegangenen Unter-
themen erneut mit dem Hauptthema zu verkniipfen»?’. Wer wire zur
Losung dieser Aufgabe berufener gewesen als ein Theologe derjenigen

¥ Ebd.
¥ Ebd.
37 Okumenische Impressionen Vancouver, S.128.

58



Kirche, die wie keine andere das trinitarische Denken nicht so sehr in
der Dogmatik verankert, sondern es in ihrem gottesdienstlich-liturgi-
schen Leben manifestiert, ndmlich der orthodoxen? Dass die Wahl
auf Protopresbyter Vitaly M. Borovoy von der russischen Kirche fiel,
war noch in einer anderen Hinsicht zu begriissen. Denn dieser Theo-
loge war viele Jahre hindurch im Genfer Stab des ORK fiir «Glaube
und Kirchenverfassung» tdtig gewesen und hatte massgeblich dazu
beigetragen, dass orthodoxes Denken und 6stliche Spiritualitit das
geistige Klima innerhalb des ORK spiirbar zu bereichern begannen.
Auch in Vancouver zeigte sich V.Borovoy nicht so sehr als der origi-
nelle Denker, der er auch ist, sondern in erster Linie als der treue An-
walt der theologischen Tradition der Orthodoxie. Gespannt, ja gera-
dezu fasziniert folgten die Zuhorer seinen Ausfithrungen zum Unter-
thema «Leben in Einheit», wozu er bemerkte: «Am besten dussert
sich diese Einheit, diese Gabe und Aufgabe des Lebens, in der Kirche
in der hl. Eucharistie und durch die hl. Eucharistie.» Und dann entfal-
tete er eine Lehre der Eucharistie in orthodoxer Sicht, wie ich selber
und mit mir wohl die meisten sie in derartiger Dichte noch nie zu ho-
ren bekommen hatten. Doch das Uberraschendste sollte erst noch fol-
gen! Denn bevor er aus den lehrhaften Darlegungen konkrete Schluss-
folgerungen fiir das Leben der Christen und der Kirchen in der heuti-
gen Welt zog, fasste er das Gesagte in die Worte zusammen: «So ist
die Fiille des Lebens und die Fiille der Einheit der Menschen, iiberge-
hend in die vollige Verkldrung der gesamten Schopfung und in die
Vergottlichung des Menschen in seiner vollstindigen und ewigen Ge-
meinschaft mit Gott in Jesus Christus nach der Gnade des Heiligen
Geistes, wenn Gott wahrlich alles in allem wird, und ein Unterpfand
und ein Zeichen dafiir ist die hl. Kirche, und herausgestellt wird das in
der hl. Eucharistie.» Und dann kam eben das verbliiffende Einge-
stindnis: «Alles bis hierher Gesagte enthidlt kein einziges Wort von
mir selbst. Es ist eine getreue und genaue Darlegung der Lehre vom
Leben in Einheit — in der hl. Kirche — durch die hl. Eucharistie — wie
diese Lehre in der Alten Kirche gelebt und empfunden wurde.»*® Im
weiteren wollte dann Borovoy gestehen, dass er sich bei seinen Darle-
gungen vor allem auf «den bedeutenden russischen orthodoxen Theo-
logen, einen von den Vitern des urspriinglichen Okumenismus, Vater
Georgi Florovskij» (1893-1979) stiitze, einen «von der Plejade glin-

% Alle Zitate stammen aus dem vervielfiltigten Text des Dokumentes TH-4,
das allen Teilnehmern im Plenum vorlag.

59



zender russischer Theologen und religiésen Denker, Griinder der 6ku-
menischen Bewegung» ... «Ich mochte, dass dieser mein Beitrag als
unser aller dankbarer Tribut zu seinem Gedenken aufgenommen
wird.» Mit ihm beschwor er die Schar zahlreicher anderer russischer
Theologen und Denker, die (was Borovoy in seinem Text allerdings
nicht explizit erwdhnte!) nach der Oktober-Revolution 1917 ins westli-
che Exil gingen, was nach Borovoys Auffassung der Tatsache zuzu-
schreiben ist, dass «sie sich oft und tragisch irrten beim Verstindnis
des Geschehens ihrer eigenen Zeit und in der Bewertung geschichtli-
cher Perspektiven und der Aufgaben des christlichen Zeugnisses in
der modernen Welt». Indessen attestierte er ihnen, dass sie das Beste
der russischen Theologie und der religiosen Philosophie bewahrten
und «dieses grosse Erbe in der neuen Situation ihres Lebens im We-
sten und ihres Wirkens in der Griindungszeit der 6kumenischen Bewe-
gung trugen, interpretierten und entwickelten». — Wenn ich vorhin
schrieb, «Borovoy wollte gestehen...», dann deshalb, weil er ausge-
rechnet diesen Passus mit einer « Hommage» an die russischen Exil-
theologen beim Vortrag ausliess, und die Frage ist berechtigt, ob dies
vielleicht nicht nur aus Zeitgriinden geschehen sei?

Erstaunlich war dann auch, wie Borovoy als Quintessenz seiner
theologischen Erorterungen sechs «Imperative der Orthopraxis»
nannte, die hier stichwortartig erwidhnt seien:

1. Uberwindung der geschichtlichen Kirchentrennungen durch Wie-
dervereinigung in der Einen, Heiligen, Allgemeinen und Apostoli-
schen Kirche.

2. Kampf gegen Hunger, Elend, Armut, Krankheit und alle Erschei-
nungen sozialer Ungerechtigkeit.

3. Unvereinbar mit der Einheit mit Christus durch die hl. Euchari-
stie sind jede Feindschaft, Diskriminierung und Trennung zwischen
Menschen nach Rasse, Nationalitit ethnischer, sprachlicher oder kul-
tureller Zugehorigkeit, nach Geschlecht, Alter oder sozialem Status.

4. Wo der «Kelch des Friedens» in der Eucharistie gereicht wird,
besteht auch die Pflicht zum Friedensdienst fiir jeden Christen.

5. Insofern die Kirche der Ort der «Erneuerung der menschlichen
Gemeinschaft» ist, folgt daraus auch die Zusammenarbeit und der
Dialog mit Menschen anderen Glaubens und anderer Ideologien.

6. Insofern die hl. Eucharistie und das durch sie vermittelte Heil
eine eschatologische Dimension haben, eignet ihnen neben dem
menschlichen — geschichtlichen und ekklesiologischen — auch ein kos-

mischer Aspekt: «In der Eucharistie werden nicht nur Anfinge des

60



Stoffes (Getreide und Friichte) konsekriert, sondern es wird auch die
letztliche Befreiung von der Knechtschaft des vergidnglichen Wesens
zur Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes, der ganzen Kreatur,
der gesamten kosmischen Existenz vorweggenommen. Und hier wer-
den <oikonomia> und <oikologia> (d.h. verniinftige, planméssige und
zielbewusste, auf das allgemeine Wohl gerichtete Fiihrung der Welt-
wirtschaft, der Weltékonomie) und Fragen der Steuerung der Natur
und des Kosmos (d.h. Fragen der Okologie, des Umweltschutzes, des
Schutzes der uns umgebenden weltweiten Natur und des Weltraums)
zu unmittelbaren Fragen der christlichen Fiirsorge fiir die <Einheit des
Lebens> und das <Leben in Einheit>. Dies sind nur einige verhaltnis-
maissig wichtige Schlussfolgerungen und Aufgaben fiir die christliche
«Orthopraxia>, die direkt und imperativ aus der christlichen «Orthodo-
xie> folgen...»

An dieses Referat schloss sich eine Bildmeditation iiber die be-
kannte Dreifaltigkeits-Ikone von A. Rublev (1411) an, wobei Borovoys
vorhergehende Gedanken wesentlich mithalfen, die meditativ gege-
bene Interpretation nachzuvollziehen.

Die Ausfithrungen des stellvertretenden Direktors der UNCTAD,
Dr. Jan Pronk (Holland), — in Uppsala 1968 selber noch Jugenddele-
gierter! — konfrontierten uns dann schonungslos mit den dkonomi-
schen Problemen der Gegenwart, die er im einen Satz zum Ausdruck
brachte: «Der Anfang der achtziger Jahre ist gekennzeichnet von we-
niger Arbeit und weniger Brot fiir mehr Menschen.» Er ermutigte die
Kirchen, sich dezidiert an der Uberwindung der Krise zu beteiligen,
ob dies nun durch eine neue internationale Wirtschaftsordnung, einen
internationalen demokratischen Sozialismus, durch Leben in Einheit
oder die vom ORK geforderte gerechte, partizipatorische und iiberle-
bensfihige Gesellschaft geschehe: «Arbeit und Brot miteinander und
mit der ungeborenen Generation zu teilen, ist ein dkumenischer ethi-
scher Auftrag. Er war es immer. Ob aber der Auftrag erfiillt wurde, hat
in der Vergangenheit keine Konsequenzen fiir das Uberleben gehabt,
dagegen hat sie das jetzt.» *°

In der «Miihle» der Fachgruppen

Zusammen mit dem jedem Delegierten schon Monate vor Konferenz-
beginn zugestellten Dossier « Problembereiche» (Issues) war damit der

¥ A.a.0., S.56.

61



«Rohstoff» bereitgestellt, den es dann im zweiten Teil der Tagung in
den acht Fachgruppen zu verarbeiten und aufgrund der intensiven
Diskussionen in zahlreichen weiteren Unterausschiissen zu entspre-
chenden Berichten samt Empfehlungen zuhanden der Mitgliedkirchen
umzusetzen galt. Wir geben hier lediglich die Themen dieser acht Pro-
blembereiche, verweisen jedoch fiir deren je etwa 10 Druckseiten um-
fassende Berichte und die insgesamt gegen 140 Empfehlungen auf den
offiziellen «Bericht aus Vancouver '83»:

1. Zeugnis in einer gespaltenen Welt.

2. Schritte auf dem Weg zur Einheit.
In Richtung auf mehr Partizipation.
Das Leben in Gemeinschaft teilen und heil machen.
Den Bedrohungen des Friedens und Uberlebens begegnen.
Fiir Gerechtigkeit und Menschenwiirde kdmpfen.
Lernen in Gemeinschatft.
. Glaubwiirdige Kommunikation.*°

Aus Raumgriinden muss darauf verzichtet werden, auch all das an-
dere zu erwdhnen, was im Laufe dieser achtzehn Tage in Vancouver
an zusitzlicher Information, an tdglichen Gottesdiensten, aber auch
im Rahmen eines dichten Besucher-Programms alles geboten wurde.
Der Erinnerung besonders eingeprédgt bleiben die Friedensnacht vom
5. auf den 6.August zur Erinnerung an Hieroshima mit der mitter-
nachtlichen Ankunft des siidafrikanischen Bischofs Desmond Tutu —
dem inzwischen der Friedens-Nobelpreis verliehen wurde —, das sog.
«Pazifik-Plenum» von Samstag, 30.Juli, zu dessen Beginn alle Dele-
gierten sich gegenseitig mit Muschel- und Blumenketten schmiicken
durften und in dessen Verlauf sie aus dem Munde unmittelbar Betrof-
fener vernahmen, welche Folgen es fiir die Bewohner jener Gebiete
hat, dass die Atommaéchte diese Region eigenmichtig zum nuklearen
Laboratorium usurpiert haben, vor allem aber der aufgrund der sog.
Lima-Liturgie am 31.Juli gefeierte Gottesdienst.

Wenn das Gultigkeit hat, was K. Raiser im Vorwort zu seiner Schrift
«Okumenische Impressionen Vancouver» schreibt, dass «die Vollver-
sammlung erst ans Ziel kommt, wenn ihre Beschliisse, Berichte und
Empfehlungen in den Kirchen und Gemeinden besprochen und auf-
genommen werden» (S.8), dann gehdort «Vancouver 1983» nicht der
Vergangenheit an, sondern hat kaum erst begonnen.

© N oL B W

Bern Hans A. Frei

40 Ebd., S.57-~156.

62



	Die sechste Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Vancouver (Kanada)

