
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 75 (1985)

Heft: 1

Artikel: Die sechste Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in
Vancouver (Kanada)

Autor: Frei, Hans A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die sechste Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen in Vancouver (Kanada)

24. Juli bis 10. August 1983

(Schluss)

Nachdem der erste Teil dieses Berichtes1 vor allem die thematischen
Vorarbeiten, die organisatorischen Dispositionen und die Struktur
dieser jüngsten Vollversammlung des ÖRK dargestellt hat, wenden
wir uns nunmehr ihrer Thematik und damit der eigentlichen Sache zu:

Jesus Christus - das Leben der Welt

Wer die Themen der bisherigen Vollversammlungen betrachtet,
vermag aus ihnen ohne grosse Schwierigkeit das jeweilige zeitgeschichtliche

(oder - wie im Falle derjenigen von Neu-Delhi 1961 - das

kulturell-religiöse) Umfeld zu erraten, auf das eine jede von ihnen vom
Evangelium von Jesus Christus her wie auf eine aktuelle Herausforderung

Antwort zu geben versuchte2. Dies trifft in ganz besonderem
Masse auch für Vancouver zu. Als im Zentralausschuss die Diskussion
über das Thema der O.Vollversammlung anlief, war man sich sehr
bald einig, dass es angesichts der vielfältigen tödlichen Bedrohungen
der Schöpfung Gottes darum gehen müsse, ein möglichst eindeutiges
«Wort des Lebens» zu sagen, würde man doch in einer Zeit
zusammenkommen, da weltweites Wettrüsten mit ständiger Vergrösserung
der konventionellen und atomaren Waffenarsenale, aber auch Hunger
und die sich immer deutlicher abzeichnende Zerstörung der elementaren

Lebensgrundlagen für Pflanzen, Tiere und Menschen wie ein
kosmisches Damoklesschwert über der Menschheit hängen. Auf diesem

Hintergrund will das Generalthema «Jesus Christus - das Leben der
Welt» gesehen und verstanden werden. Obwohl es längst keine
Region auf Erden mehr gibt, die nicht so oder anders ihre
Überlebensproblematik kennt, war es doch aufschlussreich, dass gerade der vor-

1 Vgl. IKZ 1/1984, S.41-56, wo auch die entsprechenden Literaturhinweise
zu finden sind.

2 Amsterdam 1948 «Die Unordnung der Welt und Gottes Heilsplan» /
Evanston USA 1954 «Christus - die Hoffnung der Welt» / Neu-Delhi 1961

«Jesus Christus - das Licht der Welt» / Uppsala 1968 «Siehe, ich mache alles
neu» / Nairobi 1975 «Jesus Christus befreit und eint».

35



geschlagenen Formulierung bis zuletzt Widerstand vor allem aus den

Reihen asiatischer Vertreter erwuchs. Diese fürchteten nämlich, in
ihrer überwiegend nichtchristlichen Umgebung könnte gerade dieses

Thema als triumphalistisch empfunden werden und darum negative
Erinnerungen an westlichen Überlegenheitsdünkel der Kolonialzeit
wachrufen. Nicht zuletzt dieses Bedenken war dann mitverantwortlich
dafür, dass vor dem Plenum in Vancouver, als es um die grundlegende
Einführung in das Thema der Tagung ging, Vertreter auch der anderen

Weltreligionen zu Worte kamen, um sich von deren geistig-religiösem

Standort aus - Judentum, Islam, Hinduismus, Buddhismus, Sikh,
Naturreligionen - zum Thema «Leben» zu äussern3. Einmal mehr
sollte damit deutlich gemacht werden, dass die im ÖRK zusammengeschlossenen

Kirchen nicht den anmassenden Anspruch erheben, für
die grossen Probleme unserer Gegenwart allein die richtigen Antworten

und für die Zukunft die einzig mögliche Therapie zu kennen. Der
herablassende Paternalismus des westlichen Christentums gegenüber
den Mitmenschen in der Dritten Welt gehört endgültig der Vergangenheit

an (auch wenn zuweilen die Ansprachen des derzeitigen reiselustigen

Papstes Johannes Pauls IL den Eindruck erwecken, als habe

man in Rom die Zeichen der Zeit noch nicht recht erkannt).
Als der Zentralausschuss sich dann auf seiner Tagung in Genf 1980

nach Prüfung zahlreicher Vorschläge - alle kreisten um den Begriff

1 Diese aktive Beteiligung an der geistigen Arbeit dieser Konferenz war ganz
im Sinne des Dialogs, wie ihn der ÖRK nun schon seit Jahren führt. Denn in
diesem Dialog ging und geht es nicht - wie dem ÖRK und seinen Organen
entweder aus völliger Unkenntnis oder aus bewusst tendenziös-verzerrter
Darstellung des wirklichen Sachverhaltes vor allem von evangelikal-fundamentali-
stischen Kreisen immer wieder vorgeworfen wird - um eine Nivellierung des

christlichen Glaubenszeugnisses oder gar um Verrat am Evangelium. Denn bei

diesem «Dialog zwischen Christen und Vertretern anderer Weltreligionen» -
wie die offizielle Bezeichnung lautet - handelt es sich nicht um Glaubensgespräche.

Das wird sofort klar, wenn man weiss, was den Anstoss zu dieser Art
von Dialog gegeben hat: Nach dem Korea-Krieg organisierten die Kirchen in
den USA ein sofortiges Wiederaufbau- und Hilfsprogramm für Südkorea. Als
sie dasselbe mit Hilfe der einheimischen koreanischen Kirchen, die in ihrem
Land eine Minorität sind, realisieren wollten, mussten sie feststellen, dass

ostasiatische Christen zwar dasselbe Evangelium haben und denselben Jesus

Christus als Herrn und Erlöser bekennen, jedoch diesem Glauben in ihrer
geschichtlich und kulturell völlig anders geprägten Welt durch ihr Handeln auch

anders Ausdruck geben als westliche Christen. Aber was noch wichtiger war:
die amerikanischen Christen hatten gar nicht daran gedacht, dass das in die

Wege geleitete Wiederaufbauprogramm ja für das gesamte kriegsversehrte

36



«Leben» - für «Jesus Christus - das Leben der Welt» entschied, lag es

an dem mit der geistigen Weiterarbeit betrauten Vorbereitungsaus-
schuss, dieses Thema zunächst einmal nach allen Seiten hin
auszuleuchten, um es dann so zu entfalten, dass seine wichtigsten Aspekte
im Tagungsprogramm Aufnahme fanden. Gleichzeitig mussten sich
die Mitglieder dieses Ausschusses immer wieder den aktuellen
Herausforderungen der Gegenwart stellen und sich fragen, welche Prioritäten

diese schliesslich in der Tagesordnung von Vancouver erhalten
sollen. Da in diesem Ausschuss alle grossen Konfessionsfamilien,
aber auch alle geographischen Regionen der Welt vertreten waren,
gestaltete sich dieser Werdeprozess zwar manchmal mühsam, aber
zugleich für alle Beteiligten und vor allem für die Vollversammlung auch
sehr fruchtbar. Dass dem so war, darf nicht zuletzt als das persönliche
Verdienst der Vorsitzenden, der methodistischen Laientheologin Pauline

Webb (England), bezeichnet werden. Deshalb war es ein glücklicher

Gedanke, ihr auch die Predigt im Eröffnungsgottesdienst von
Sonntag, 24. Juli, in dem von Teilnehmern und Gästen überquellenden
Gottesdienstzelt anzuvertrauen. Ausgehend vom Text l.Joh. 1.1, liess
sie den Geist spüren, von dem sich der Ausschuss in seiner Arbeit
hatte leiten lassen. Die Zuhörer erahnten aber zugleich auch etwas

von der Vision, welche seine Mitglieder in ihren Beratungen immer
wieder neu beflügelte. Vor allem drei Punkte nannte P. Webb, mit
denen sich die Delegierten in den kommenden Tagen speziell befassen

Volk Südkoreas und also nicht bloss für die kleine christliche Minderheit
bestimmt war. Zum Glück hatten diese den Mut, rechtzeitig auf diesen Umstand
aufmerksam zu machen und vorzuschlagen, dass Vertreter der Kirchen mit
Repräsentanten der nichtchristlichen Mehrheit sich zusammensetzten, um die
sich im Zusammenhang mit der materiellen Hilfeleistung stellenden Probleme
gemeinsam zu bereden, Prioritäten aufgrund südkoreanischer Mentalität zu
setzen und auf diesem Wege ein von allen gutgeheissenes und mitgetragenes
Aktionsprogramm zu verabschieden.

Dieser erstmalige grundlegende Lernprozess aufseiten der Repräsentanten
christlicher Kirchen führte zur Einsicht, dass auch die noch viel umfassenderen

Menschheitsprobleme nur aufgrund analoger Gespräche von Vertretern
aller Weltreligionen angegangen, diskutiert und vielleicht eines Tages auch
gelöst werden können.

Wer diesen konkreten Horizont, in welchem der Dialog zwischen ÖRK und
Vertretern der anderen Weltreligionen vor sich geht, nicht wirklich zur Kenntnis

nimmt, wird immer - ob er nun aus Angst vor dem Verrat am Evangelium
Kritik übt oder ob er in der euphorischen Erwartung einer «pan-religiösen
Ökumene» ihn befürwortet - an der Sache vorbeigehen, um die es sich in diesem

Dialog in Tat und Wahrheit handelt.

37



sollten: 1. Das Wort des Lebens muss zum lebendigen Zeugnis werden.

«Das Wort, das wirklich zählt, ist das, was sich unter uns ereignet,

was in unserem Leben Gestalt annimmt und Wirklichkeit wird,
wenn wir dem Wort des Lebens selbst begegnen.» 2. Das Wort des
Lebens hat durch die Fleischwerdung in Jesus Christus menschliche
Gestalt angenommen. Diese Inkarnation des Wortes Gottes setzt sich

fort, «wenn wir unser Leben in Gemeinschaft mit anderen teilen». 3.

«Unser Thema ist das Wort des Lebens, ein Wort, das durch den Leib
vermittelt wird und das mit Blut geschrieben ist.» Das Blut Jesu Christi

und das Blut Abels, das Blut der Märtyrer und die Blutung jeder
Frau sind Symbole für Tod und Zerstörung ebenso wie für Schöpfung
und Leben. P. Webb schloss ihre eindrückliche Verkündigung mit den

folgenden Worten, die im ganzen Zusammenhang nicht nur wie eine

blosse Erwartung klangen, sondern fast so etwas wie eine wegweisende

Beauftragung aller Anwesenden sein sollten: «Wir werden im
Verlauf dieser Vollversammlung auf viele verschiedene Weisen dem

Leben begegnen, es bejahen, es wählen und feiern. Wir werden am
Schluss dieser Vollversammlung Menschen sein, die anders sind als

die, die wir am Anfang waren. Denn in dieser Begegnung mit dem

Wort des Lebens, wie wir es voneinander und von den Menschen

hören, die wir aus anderen Glaubensgemeinschaften in unserer Mitte
willkommen heissen, werden wir selber neues Leben empfangen. Dass

wir hier gewesen sind, wird selbst schon ein lebensveränderndes
Ereignis sein.»

Es waren aber nicht nur solche Worte, welche die Teilnehmer aus

dem Eröffnungsgottesdienst in die Konferenzarbeit der folgenden
Tage mitnahmen, sondern auch die Erinnerung an die «Symbole des

Lebens», welche im Laufe der Feier aus verschiedenen Kulturen auf
dem Altar und seinen Stufen niedergelegt wurden. Am einprägsamsten

war jene Szene, deren Bild dann rund um die Erde ging: die aus

Simbabwe stammende Delegierte Sithembiso Nyoni brachte ihr
sechsmonatiges Töchterchen nach vorne und legte es für einige Augenblicke

in die Arme des Generalsekretärs Dr. Philip Potter- eine Geste,

welche die vieltausendköpfige Gemeinde mit spontanem und
langanhaltendem Beifall begleitete. - Persönlich war ich allerdings nicht
weniger beeindruckt von einer anderen zeichenhaften Handlung, die in
den unzähligen seither in aller Welt publizierten Berichten m.W.
kaum erwähnt wurde: zu Beginn des Eröffnungsgottesdienstes lagen
den drei geschlossenen Seiten des Zeltes entlang zusammengerollt
flaggenartige Filzstreifen (75 x 28 cm), und zwar im immer sich wie-

38



derholenden Farbspektrum des Regenbogens. Jede «Flagge» trug den
Namen einer der 303 Mitgliedkirchen und wurde von einem Delegierten

kurz nach Gottesdienstbeginn entrollt und anschliessend zusammen

mit allen andern an den drei Wänden befestigt, wo sie Tag für
Tag sichtbar an die ökumenische Gemeinschaft erinnerten, zugleich
aber auch Zeichen und Hinweis auf den «Lebensschwur des lebendigen

Gottes» waren, mit dem der Schöpfer sich im Regenbogen dem
menschlichen Geschlecht gegenüber für den Fortbestand des Lebens
aller von ihm geschaffenen Wesen verbürgt hat. Beim Schlussgottesdienst

lagen diese rund 300 Flaggen dann wieder zusammengerollt
wahllos auf den Sitzen verteilt, und wen es zufällig traf, konnte nach
Abschluss noch ein zusätzliches «Souvenir» mit nach Hause nehmen.

Nachdem der Eröffnungsgottesdienst in eingängiger Weise den
Grundton der Lebensthematik angeschlagen hatte, war man natürlich
gespannt auf das, was die verschiedenen Referenten im Plenum
vortragen würden. Schon das Programm liess erkennen, dass uns neben
wissenschaftlichen Erörterungen aus Sachgebieten, die es in
ausgeprägter Weise mit dem Phänomen «Leben» zu tun haben, offenbar
auch konkrete Erlebnisberichte und persönliche Zeugnisse zum
Tagungsthema erwarteten, letztere vor allem durch Vertreter aus solchen

Regionen der Erde, wo das Leben in akuter Weise bedroht oder in seiner

menschenwürdigen Entfaltung behindert wird. Es ist natürlich
unmöglich, im Rahmen dieses Berichtes auf alle Einzelheiten einzugehen.

Wir müssen uns damit begnügen, auf die uns wichtig scheinenden

Aussagen punktuell hinzuweisen und so einen Gesamtüberblick
über die Arbeit der Konferenz zu vermitteln, in der Hoffnung, dass

dadurch beim Leser der Wunsch geweckt werde, sich anhand der
offiziellen Dokumente in «Bericht aus Vancouver '83»4 ein umfassendes

Bild zu machen.

Die beiden Hauptvorträge

Ausgehend vom sog. Johannes-Prolog (d.h. Joh. 1.1-5; 9-14; 16-18),
den er die ganze Zuhörerschaft stehend in dem zum Plenarsaal
hergerichteten «War Memorial Gymnasium» - also in der Turn- und Sport-

4 Offizieller «Bericht aus Vancouver 83», hrsg. von Dr. W.Müller-Römheld,
ÖRK, Verlag Otto Lembeck, Frankfurt a.M. 1983.

39



halle der UBC (University of British Columbia) - laut rezitieren liess

mit der Aufforderung: «Wir wollen nun gemeinsam mit den Heiligen
aller Zeiten und aller Orte <Jesus Christus - das Leben der Welt>

bekennen», gab der griechisch-orthodoxe Theologe Prof. Dr. Theodore
Stylianopoulos, Dozent für Neues Testament am St. Vladimir Orthodox

Seminary New York, eine Einführung in das Thema. Ausgehend
von der orthodoxen Osternacht-Liturgie mit ihrer Licht- und Lebens-

Symbolik, entfaltete er dessen trinitarische Dimension, wie dies vor
allem ein Passus seines Vortrags deutlich zeigt: «Der Prolog wie der ge:
samte Inhalt des Johannesevangeliums besingen zwar die Bedeutung
des menschgewordenen Wortes für die Welt als schöpferische,
erlösende und heiligende Gegenwart des dreieinigen Gottes, im Mittelpunkt

aber steht die Erhabenheit der Person Christi, dessen Herrlichkeit

<eine Herrlichkeit als des eingeborenen Sohnes vom Vaten ist

(Joh. 1.14). Christus lehrt oder vermittelt nicht nur Leben, Licht und

Wahrheit, er ist auch all dies»5. - Obwohl der tiefgründige Vortrag ein

Musterbeispiel orthodox-theologischer Denkweise und darum vor
allem für Laien und Vertreter von sogenannten «jungen Kirchen» aus

der Dritten Welt nicht leicht verständlich war, sorgte der Referent
wiederholt für konkretisierende Veranschaulichung seiner Darlegungen,
indem er darauf hinwies, wie sich die gewonnenen religiösen Einsichten

im Leben und Handeln einzelner orthodoxer Heiliger und Beken-

ner - z.B. Johannes von Kronstadt - unmittelbar «leibhaftig» ausgewirkt

haben. Damit nicht nur seine persönlichen Gedanken zum
Thema, sondern die gesamte geistige Arbeit dieser Konferenz in
gleicher Weise Früchte trage, schloss er seine Ausführungen mit den Worten:

«Die Aussage, dass Christus das Leben der Welt ist, bedeutet vor
allem einen Aufruf an die Christen selbst zu radikaler Busse, geistlicher

Erneuerung, zur Beschleunigung auf dem Weg zur Einheit, zu
gemeinsamem Zeugnis, zu prophetischem Handeln, zur Bereitschaft, in

Christi Namen für andere zu sterben. Dann - und nur dann - wird unser

Bekenntnis zu Christus, dem Leben der Welt, überzeugend. Christus

ist nicht gekommen, um die Welt zu richten, sondern um sie zu

retten. So er will, ist dies auch unsere Aufgabe.»6
Den zweiten Hauptvortrag hielt der farbige reformierte

Studentenpfarrer Dr. Allan Boesak (Südafrika), seit 1982 Präsident des

Reformierten Weltbundes. Schon die ersten Sätze machten deutlich, dass

5 A.a.O., S.232.
6 A.a.O., S.233.

40



hier ein wenn auch nicht extrem-radikaler (wie etwa der Nobelpreisträger

Bischof Desmond Tutu u.a.) sog. «Befreiungstheologe» Afrikas
sich an die Konferenz wandte, d.h. ein Theologe, der zunächst ganz
persönlich in der eigenen Situation menschenunwürdiger Unterdrük-
kung die befreiende Kraft des Evangeliums von Jesus Christus erfahren

hat und dadurch seine christliche Identität finden durfte, die ihm
seither so wichtig und entscheidend geworden ist, dass er nicht anders

kann, als seinen Christus-Glauben in den von Unterdrückung,
Ungerechtigkeit und fortwährender Missachtung der elementaren
Menschenrechte geprägten Verhältnissen in ungebrochener Solidarität mit
allen Betroffenen als befreiende Kraft nicht nur immer neu zu bezeugen,

sondern im täglichen Handeln auch zu manifestieren, koste es,

was es wolle - ein Mensch, der als ein vom Licht des Evangeliums
Erleuchteter Augen hat für die Finsternisse dieser Welt, in der er lebt
und seinen christlichen Auftrag zu erfüllen trachtet. Als Allan Boesak
in der Einleitung von «Gewalt, Habgier und dämonischer Verzerrung
der menschlichen Werte» sprach, «die weiterhin Gottes Welt und sein
Volk zerstören», und feststellte: «Angesichts der offenen Unterstützung

durch so viele westliche Regierungen erscheint die Apartheid
heute stärker und der Traum der südafrikanischen Schwarzen von
Gerechtigkeit und Menschenwürde weiter entfernt denn je»7, war mancher

seiner Zuhörer innerlich bereits auf eine kritische Abrechnung
mit dem Regime in Südafrika und mit der hinlänglich bekannten
misslichen Lage gefasst, die für alle Nichtweissen trotz gegenteiliger
Behauptungen weiterhin entwürdigend bleibt. Um so beeindruckender
war es, wie dieser Referent es verstand, seine vom eigensten Erleben

geprägten Ausführungen in den ökumenischen Horizont zu heben,
indem er beispielsweise die Frage stellte: «Gilt dieses Bekenntnis,
dass Jesus Christus das Leben der Welt ist, wirklich für die Millionen,
die leiden und sterben, die unterdrückt werden und ohne jede Hoffnung

in der heutigen Welt leben? Als ich mit einer Gruppe aus meiner
Gemeinde über dieses Thema diskutierte, sagte eine Frau ganz ruhig,
fast verzweifelt: <Mir scheint, dass man weiss und reich sein muss, um
dies zu glauben).»8 - Weil es vielleicht auch im Plenum dieser

Vollversammlung einige gab, die von diesem Argwohn noch nicht restlos

befreit waren, gab er selber auch gleich die - wie mir schien - richtige
Antwort, indem er fortfuhr, zweierlei gelte es dabei zu bedenken: «Er-

A.a.O., S.235.
; A.a.O., S.236.

41



stens ist diese Aussage im Evangelium nie ein triumphalistischer
Kampfschrei. Es ist nie ein auf Macht und Stärke basierender
Leitspruch. Es ist ein Bekenntnis inmitten von Schwäche, Leiden und
Tod. Es ist die stille, auf Veränderung drängende Frömmigkeit, auf
die die christliche Kirche nicht verzichten kann. Zweitens müssen wir
uns daran erinnern, dass sich diese Aussage in der Bibel an Menschen
richtet, die arm, unterdrückt und schwach waren. Es waren Menschen,
die auf der Schattenseite der Geschichte lebten. Und diese Menschen

waren aufgerufen, die Wahrheit zu bezeugen: Jesus Christus ist das

Leben der Welt.»9 An dieser Stelle lud Allan Boesak - gleich seinem
Vorredner Th.Stylianopoulos - alle Teilnehmer ein, gemeinsam den

Text Joh. 4.5-14 - das Gespräch Jesu mit der Samariterin am
Jakobsbrunnen - laut zu lesen, auf den seine weiteren Ausführungen dann

Bezug nahmen. Boesak sah in dieser Frau aus Samaria «das Musterbeispiel

für die Verachteten, Schwachen und Unterdrückten» «und
gerade zu ihr spricht Jesus von diesen unergründlichen Dingen: vom
lebenspendenden Wasser und dem Wasser des Lebens»10. Parallel
dazu weist der Referent im Buche der Offenbarung hin auf die

«schwache, zerstreute Untergrundkirche, die schwer unter der Verfolgung

eines unbarmherzigen Tyrannen leidet», bestehend aus «Leuten
ohne Zukunft, ohne Gesetzesschutz, ohne Verbindungen zu hohen,
einflussreichen Stellen, ohne politische oder wirtschaftliche Macht»
und dennoch Adressatin der Botschaft «Ich bin der Erste und der
Letzte und der Lebendige», was ihr die Gewissheit gab: «Jesus Christus

und nicht der Cäsar (trotz all seiner Macht!) ist das Leben der
Welt.» " Indem die Kirche sich zu dem Lebendigen bekennt, ihm
vertraut und sich nicht den Todesgötzen der Welt beugt, ist sie auch stark
mitten in aller Schwachheit. Weil aber Jesus Christus das Leben der
Welt ist und seine Sorge nicht nur der Kirche gilt, kann die Kirche zu
den Ungerechtigkeiten in der Welt nicht schweigen. Obwohl der Übel
viele sind - Boesak nannte Militarismus, Materialismus, Habsucht,
Rassismus -, ist er überzeugt, «dass die Friedensfrage, wie sie sich uns
heute stellt, im Zentrum des Evangeliums steht»12. An diesen
Abschnitt schloss sich jener Passus an, der vor allem europäische und
nordamerikanische Delegierte aufhorchen liess, weil er als unverhüllte

» Ebd.
10 Ebd.
11 A.a.O., S.237.
12 A.a.O., S.238L

42



Warnung sich vor allem an sie richtete: «Doch ich muss hier noch
etwas anderes anfügen. Als August vergangenen Jahres der Reformierte
Weltbund in Ottawa tagte, verbrachten wir viel Zeit damit, eine Erklärung

zum Frieden zu diskutieren. Im Verlauf der Debatte machte ein

Delegierter aus Afrika eine Bemerkung, die einige der Spannungen,
die heute in der ökumenischen Bewegung um dieses Problem bestehen,

in aller Schärfe deutlich werden liess. Er sagte: <In diesem Dokument

kommt mehrfach das Wort 'atomar' vor; das Wort 'Hunger'
jedoch finde ich nirgends. In meinem Dorf verstehen die Leute das

Wort 'atomar' nicht, aber sie wissen alles über Hunger und Armut.)
Worüber er eigentlich sprach, war die Sorge vieler Christen in der
Dritten Welt, dass die Friedensproblematik von der Problematik der
Gerechtigkeit getrennt und hauptsächlich zu einer nordatlantischen
Sache gemacht wird. Das sollte nicht geschehen.»13 Weil in der Bibel
Frieden und Gerechtigkeit immer zusammengehören, «darf man nicht
die Friedensfrage benutzen, um den Problemen der Ungerechtigkeit,
der Armut, des Hungers und des Rassismus aus dem Wege zu
gehen» 14. Abschliessend sagte der Referent, die der Kirche zur Verkündigung

aufgetragene und anvertraute Wahrheit, dass Jesus Christus
das Leben der Welt ist, liege begründet in dem «Sieg der Heiligen»,
von dem das Buch der Offenbarung kündet, einem «Sieg nicht durch
irdische Mächte errungen», sondern «sie haben ihn (Satan) überwunden

durch des Lammes Blut und durch das Wort ihres Zeugnisses und
haben ihr Leben nicht geliebt bis an den Tod» (Off. 12.11). «Diese
Wahrheit ist das Fundament, auf dem die Kirche steht. Sie ist der
Kern des Zeugnisses, das die Kirche in der Welt ablegt. Sie ist der
Kern des Bekenntnisses: Jesus Christus ist das Leben der Welt. Die
Kirche kann dies nur sagen, wenn wir bereit sind, unser Leben für die

Welt hinzugeben. Wir können dies nur sagen, wenn wir anzuerkennen
bereit sind, dass das Überleben der Kirche gegenüber dem Überleben
der Welt zweitrangig ist. Wir können dies nur sagen, wenn wir wahrhaft

glauben, dass es Dinge gibt, die uns so teuer, die so wertvoll und

so ewig wahr sind, dass es sich lohnt, dafür zu sterben. Und für die

Wahrheit, dass Jesus Christus das Leben der Welt ist, lohnt es sich,
sein Leben hinzugeben.»15 Dieses mutige Zeugnis, von dem man
spürte, dass es unter dem steten Druck der Solidarität mit Unterdrück-

13 A.a.O., S.239.
14 Ebd.
15 A.a.O., S.240.

43



ten, Entrechteten und ihrer Würde Beraubten geformt worden war,
mündete dann aus in jene sechs Antithesen, die im vollen Wortlaut
hier zitiert seien:

«Es stimmt nicht, dass diese Welt und ihre Menschen dem Tod und dem
Untergang geweiht sind -

wahr ist: Denn so sehr hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen eingeborenen

Sohn gab, auf dass alle, die an ihn glauben, nicht verloren werden,
sondern das ewige Leben haben.

Es stimmt nicht, dass wir Unmenschlichkeit und Diskriminierung, Hunger
und Armut, Tod und Zerstörung hinnehmen müssen -

wahr ist: Ich bin gekommen, dass sie das Leben und volle Genüge haben
sollen.

Es stimmt nicht, dass Gewalt und Hass das letzte Wort haben müssen und
dass Krieg und Zerstörung immer bleiben werden -

wahr ist: Denn uns ist ein Kind geboren, ein Sohn ist uns gegeben, und die
Herrschaft ruht auf seiner Schulter; und er heisst Wunder-Rat, Gott-Held,
Ewig-Vater, Friede-Fürst.

Es stimmt nicht, dass wir einfach den Mächten des Bösen, die die Welt zu
beherrschen suchen, ausgeliefert sind -

wahr ist: Mir ist alle Macht gegeben, im Himmel und auf Erden; und siehe,
ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende.

Es stimmt nicht, dass wir auf die besonders Begnadeten, auf die sogenannten

Propheten der Kirche, warten müssen, bevor wir irgend etwas unternehmen

können -
wahr ist: Ich will meinen Geist ausgiessen über alles Fleisch, und eure

Söhne und Töchter sollen weissagen, eure Alten sollen Träume haben.
Es stimmt nicht, dass unsere Träume von der Befreiung der Menschheit,

von Gerechtigkeit, Menschenwürde und vom Frieden nicht dieser Zeit und
dieser Welt gelten -

wahr ist: Aber es kommt die Zeit und ist schon jetzt, dass die wahrhaftigen
Beter den Vater im Geist und in der Wahrheit anbeten werden...»

Als Allan Boesak geendet hatte, herrschte für kurze Augenblicke
betroffenes Schweigen, doch dann erhob sich spontan die ganze
Versammlung und dankte mit langanhaltendem Beifall.

Das Hauptthema wird entfaltet

Unterthema I: «Leben - ein Geschenk Gottes»

Bereits die im vorbereitenden Material enthaltene Einführung deutete
die Richtung an, in der die Referenten gehen werden. Denn da hiess

es u.a.: «Leben ist Erbteil aller Schöpfung. Leben ist für uns durch
Christus von Gott geschenkt, und es wird durch ihn unter den Men-

44



sehen und der ganzen Schöpfung erhalten. Die Kirche ist aufgerufen,
der lebendige Leib Christi zu sein, in ihr werden die Christen
aufgefordert, das neue und dynamische Leben des auferstandenen Herrn zu
erfahren. Und doch müssen wir bekennen, dass Christen an der
Missachtung und Verletzung des Lebens in ihren verschiedenen Formen
teilnehmen. Wir müssen Gottes Bestimmung für diese Welt verstehen
und neu verkündigen und uns als verantwortliche Haushalter ihrer
Naturschätze und in einer grösseren Achtung vor dem Leben bewähren.»

Als erster Referent nahm Erzbischof Dr. John Vikström (Finnland)

den Schöpfungsgedanken im Sinne der personalen Gegenwart
Gottes in der Welt als die Kraft der Liebe auf und sagte u.a.: «Die
Vision vom schöpferischen Werk des dreieinigen Gottes ist eine Vision
überschwenglicher und überströmender Glückseligkeit und Liebe.»
Das bezeugen auch die Psalmen, die von der Schöpfung vor allem in
der Form des Lobliedes (z.B. Psalm 148) sprechen. Durch die Selbstsucht

des Menschen, die schon zum Brudermord Kains an Abel, aber
auch zum Turmbau von Babel führte, wurde die ursprüngliche
Harmonie zerstört. Die zunehmende Distanzierung von Gott, vom Bruder,
von sich selbst und vom rechten Verhältnis zur Natur war die
katastrophale Folge und bewirkte, dass unsere Welt zunehmend vom Bösen

besetzt wurde, was den ständigen Kampf zwischen Gott und den

widergöttlichen Mächten des Hasses und der Gewalt nach sich zog. In
dieser Situation wirkte und wirkt heute noch die Botschaft des

Evangeliums, «dass der rechtmässige König in diese unsere besetzte Welt
gekommen ist», geradezu revolutionär. «Natürlich ist er in Verhüllung
erschienen, was erklärt, dass ihn nicht jedermann erkennt; doch ist er
hier, und zwar als Anführer einer wachsenden Widerstandsbewegung...

Wir, die wir hier auf dieser Vollversammlung in Vancouver
zusammengefunden haben, sind Mitglieder dieser Widerstandsbewegung.

Unser Leben als Christen «ist verborgen mit Christus in Gott»
(Kol.3.3... Sich zu Christus zu bekehren heisst mit ihm vereinigt zu

werden, «durch den alles geschaffen ist» (Nicänum; Kol. 1.16) - mit
ihm, der der rechtmässige Herrscher des Himmels und der Erde ist,
«der Fürst des Lebens» (Mt. 28.28; Apg. 3.13)»l6. Hierzu bemerkt
K.Raiser zu Recht: «Das provozierende Stichwort von der

Widerstandsbewegung ist zwar ausdrücklich nicht wieder aufgegriffen worden.

Und doch erwies sich der Widerstand gegen die Mächte des Bö-

16 Ökumenische Impressionen Vancouver, Verlag O.Lembeck, Frankfurt
a.M. 1983, S.125.

45



sen als eine der übereinstimmenden Konsequenzen, welche die
Vollversammlung aus dem Bekenntnis zu Jesus Christus als dem Leben
der Welt gezogen hat.»17

Der nächste Referent zum ersten Unterthema war der britische
Naturwissenschafter John M. Francis. Aus Zeitgründen verzichtete er,
das im Wortlaut vervielfältigte und in den offiziellen Konferenzsprachen

übersetzte Referat, das jeder Delegierte dementsprechend nach
der Pause an seinem Platz vorfand, in extenso vorzutragen - eine Un-
zukömmlichkeit, wie ich finde, die auch in Vancouver nicht die
Ausnahme blieb -. Statt dessen resümierte er gewisse Teile, andere überging

er vollständig, und nur partienweise hielt er sich an den gedruckten

Text. Das erschwerte es enorm, auf Anhieb immer seinem
Gedankengang genau zu folgen. Immerhin wurde deutlich, dass der Referent

zu denjenigen Wissenschaftern unserer Zeit gehört, die nicht nur von
den ungeahnten Möglichkeiten moderner Naturwissenschaft und
Technologie berauscht sind, sondern die auch ganz nüchtern deren
Grenzen sehen. Wie die Menschheit als Ganzes steht auch die Wissenschaft

am Scheideweg, doch verfiel er nicht der Gefahr eines resignierenden

Pessimismus, sondern «sah in seinem hellen Zukunftsbild die

Notwendigkeit, eine gerechtere und vor allem lebensfähige Gesellschaft

zu gestalten»17. «Im Bemühen der Weltwirtschaft um Gesundung

müssen wir uns darüber klar werden, ob wir uns bei neuen
Technologien zugunsten des <lebenssteigernden> Komplexes entscheiden,
bei dem unser Wissen auf ökologischem Gleichgewicht und erneuerbaren

Kreisläufen der Energiegewinnung und -Verwendung aufbaut,
oder der <lebensvernichtenden> Entscheidungen, die uns in Richtung
auf weitere Waffen der Massenvernichtung führen. Hier liegt die Saat

der grossen Katastrophe.»18 Zum Schluss appellierte J.M.Francis an
die Kirchen, mit Forschern und Erfindern den Dialog, den der ÖRK
ja bekanntlich schon seit Jahren führt und der in der Weltkonferenz
«Glaube, Wissenschaft und Zukunft» vom Jahre 1979 im Massachusetts

Institute of Technology, Cambridge, USA19 seinen vorläufigen
Höhepunkt gefunden hat, fortzusetzen und zu intensivieren, und zwar
im Hinblick auf die gewaltige Aufgabe, die wahre Macht von Wissen-

17 Bericht aus Vancouver '83, S. 48.
18 Ebd.
19 Faith and Science in an Unjust World. Report of the World Council of

Churches' Conference on Faith. Science and the Future. Hrsg. von Church and

Society WCC, Geneva 1980. Vol. 1 edited by Roger L.Shinn: Plenary Presentations

/ Vol.2 edited by Paul Abrecht: Reports and Recommendations.

46



schaft und Technik dafür zu mobilisieren, der Welt den Frieden zu
erhalten, die Hungrigen zu ernähren und die Kranken zu heilen.

Nun trat Frau Sithembiso Nyoni (Simbabwe) mit ihrem Töchterchen

im Arm ans Mikrophon und machte sich zur Sprecherin aller
afrikanischen Frauen, schilderte deren Ängste und Gefährdungen,
indem Missernte, Dürre und Nahrungsmittelmangel die Geburt von
Kindern gefährden, mysteriöse und bekannte Krankheiten deren
Leben bedrohen. Und dann rief sie jene Worte aus, die wohl vielen, die
sie damals hörten, immer wieder einfallen, wenn sie seither Schrek-
kensbilder von den verhungernden Menschen in Afrika zu Gesicht
bekommen: «Was ist die Zukunft meiner Kinder? Gebäre ich zukünftige
Soldaten? Werden sie von Dürre und drohenden Krankheiten betroffen

sein? Wenn sie ins Leben treten, werden sie Teil der 20%
privilegierten Wenigen meines Landes sein, die sich nach Macht drängen
und um sie kämpfen? Werden sie dem Staat nützlich sein und die

Dinge für alle zum Besseren wenden?»20 Die Referentin schilderte
dann das ständige Dilemma, in dem sie sich zwischen den
Mutterpflichten und den gesellschaftlichen Herausforderungen an eine Frau,
die eine Ausbildung genossen hat, hin- und hergerissen fühlt. Trotzdem

überwiege der Auftrag der Mutterschaft, deren Schönheit nur
erfahren und gelebt werden könne. Mrs. S. Nyoni endete ihre bewegenden

Ausführungen mit dem Loblied der Elternschaft, die eine besondere

Möglichkeit darstelle, um Gott behilflich zu sein, seinen Willen
auf Erden durch das Geschenk des Lebens zu erfüllen.

Nachdem sich der ÖRK schon seit Jahren an die Seite der
Ureinwohner auch Kanadas im Kampf um ihre Landrechte gestellt hatte,
war es gegeben, dass ein Vertreter auch dieser Ureinwohner im
Plenum zu Worte kam, als es um das Thema «Leben - ein Geschenk Gottes»

ging. Bekanntlich hatte eine Gruppe des indianischen Musquea-
Stammes, der das Gelände der Universität von Britisch-Kolumbien,
auf dem unsere Konferenz tagte, bis auf den heutigen Tag als Erbbesitz

für sich beansprucht, nach Tagesanbruch des 24. Juli - also noch

vor dem offiziellen Eröffnungsgottesdienst - in einer feierlichen
Zeremonie auf diesem Gelände ein Feuer entzündet als Symbol der
Gemeinschaft. Dieses Feuer wurde dann während der ganzen Tagung
rund um die Uhr unterhalten von Stammesangehörigen, die auch
jederzeit zum Gespräch mit den Teilnehmern der Vollversammlung
bereit waren. Erbhäuptling Roderick A. Robinson sen. vom Nishga-Volk

20 Bericht aus Vancouver '83, S. 48.

47



im Norden der Provinz benützte diese seltene Gelegenheit, um einmal

vor Abkömmlingen der einstigen «Eroberer» Kanadas die «Entdek-
kung» der Heimat seiner Vorfahren durch weisse Europäer aus der
Sicht der betroffenen Ureinwohner darzustellen. Indem er dem Mus-
quea-Volk gemäss dem Brauch dieser Ureinwohner zugleich für die

Möglichkeit dankte, «mit Ihnen auf ihrem Gelände zu konferieren»,
erteilte er eine eindrückliche Lektion der Brüderlichkeit, des gegenseitigen

Respektes und der Hochachtung vor dem andern Volk. Doch
dann kam er rasch zum Thema des Tages, indem er fortfuhr: «Unsere
Geschichte beginnt in der geistigen Welt vor Tageslicht, unsere
Menschlichkeit haben wir vom Akt unserer Schöpfung und dadurch,
dass wir durch Gott auf unser angestammtes Land gesetzt wurden.
Unser Land ist heiliges Land, und unsere Identität ist davon nicht zu

trennen. Ein Nishga existiert nicht in der Fülle seines Seins, ohne dass

er in seinem Land, seiner Sprache, seinen Gesetzen, Stammeskulturen
und geistlichen Werten aufgeht. Die tiefe integrierende Macht einer

ganzheitlichen Existenz lag für uns immer im Glauben an Gott. Seitdem

die Missionare uns das Evangelium brachten, war das Christentum

das verbindende und zentrale Element unserer Gesellschaft. Die
weiterbestehende Suche nach Gott in der Einheit des Leibes Christi
bringt unsere Gemeinschaft zusammen und gibt unserer Kultur und
unserem Stammessystem Macht und Stärke.» Der Referent schilderte
in der Folge den Weg, den sein Volk im Kampf um die eigene Identität

im Laufe der letzten 400 Jahre zurücklegen müsste, angefangen
von der Feststellung Papst Pauls III., der im Jahre 1537 erklärt hatte,
Indianer seien «wirklich Menschen» und hätten deshalb Rechte im
Rahmen der bestehenden Gesetze, bis hin zur Landrechtsfrage, über
die seit sieben Jahren mit der kanadischen Regierung verhandelt wird,
wobei die Ureinwohner von den Kirchen Kanadas aktiv unterstützt
werden. Mit der Aufforderung an uns Delegierte, die Sache seines

Volkes zu unterstützen und die Frage der Würde seines Volkes zu der
nach der eigenen Würde zu machen, weil wir «eins sind in seiner

Wahrheit und seiner Liebe», schloss Häuptling Robinson sen. sein
beeindruckendes Votum21. - Im späteren Verlauf verabschiedete die

Vollversammlung dann auch eine «Resolution zu den Rechten der Ur-
völker Kanadas»22.

21 Ebd.
22 A.a.O., S. 193.

48



Nun folgten die kurzen Beiträge von Vertretern anderer Weltreligionen.

Als erster sprach der japanische Buddhist Masuo Nezu, Mitglied
der grossen buddhistischen Sekte der Rissokoseikai, der zu dem uns
beschäftigenden Thema aus der Sicht seiner Religion sagte: «Der
Buddhismus bestätigt die Heiligkeit alles Lebens. Sein Ziel ist, alle
Lebewesen aus irdischer Not zu befreien, so dass sie die < Freude des

Friedens) erlangen können. Friede und Befreiung stehen allen
Lebewesen zu, denn vor dem Dharma sind alle gleich; die Botschaft von
der Befreiung ist daher an alle gerichtet und fällt wie Regen auf sie

nieder, damit ihr Leben erblühe und Früchte trage.»23 Mit der Zitierung

eines Lotus Sutra, in dem diese Gedanken poetisch zum
Ausdruck gebracht werden, schloss er sein Votum ab.

Als Vertreter des Hinduismus wies Shri Shrivatsa Gotswami darauf
hin, dass Krieg, Ausbeutung der Natur und Unterdrückung von
Menschen eine Folge unserer Abwendung von Gott sind, und er gab dabei
folgendes zu bedenken: «Gott hat uns Verstand gegeben, damit wir
die Leiden anderer verstehen, und den freien Willen, Nein dazu sagen
zu können, auch den freien Willen, gewaltlos angesichts von Gewalt
zu sterben. Die Welt, wie sie von Gott geschaffen wurde, ist schön.
Das Herz sollte von Freude für das Schöne erfüllt sein, wie auch für
den Schmerz über das Leiden anderer. Wir haben uns aber aus Ignoranz

von Gott abgewandt. Wir fühlen uns der Natur entfremdet. Wir
empfinden Feindschaft gegenüber unseren Mitmenschen und
Mitgeschöpfen. Wegen dieser Entfremdung wird unser Ego immer mächtiger.

Dieser Egoismus ist die Perversion der göttlichen Natur, nämlich
das Verständnis des Ichs als eines eigenen Seins im Widerspruch zu
Gott. Dieser Egoismus verursacht den Verlust einer Verwirklichung
des Reiches Gottes, die auf unserer Einheit in der Anbetung Gottes
beruht. Statt dessen haben zahllose getrennte Ichs, die sich mit einer
Rasse, einer bestimmten Sprache, einem Geschlecht, einer Klasse oder
einem Staat identifizieren, diese grundlegende Einheit zersplittert.»24
Ein Hindu-Gebet schloss diesen Beitrag ab.

Scheich Jusuf Khan Schakirov sprach als ein sowjetischer Muslim
zum Plenum. Auch im Islam hängt alles Leben von Gott als dem

Schöpfer ab. «Wir glauben an erster Stelle, dass Allah der lebendige
Gott ist, der sein eigenes Leben lebt, der von niemandem abhängig ist

und von niemandem geleitet wird. Ein anderer wichtiger Aspekt des

23 A.a.O., S.49.
24 Ebd.

49



Lebens in islamischer Sicht ist, dass Gott nicht nur Herrschaft über
das Leben selbst, sondern auch über das Lebensende, d.h. den Tod,
ausübt. Gott gibt Leben, und niemand ausser ihm kann Leben geben.
Gott beendet das Leben, und niemand ausser ihm kann Leben
nehmen. Alles ist in seiner Macht, alles gehört ihm. Das Leben ist für
Muslime das grösste Geschenk Gottes. Der Islam wird daher zu Recht
als lebensbejahende Religion bezeichnet. Er fördert respektvolle
Haltung gegenüber dem Leben. Einem Lebewesen sein von Gott gegebenes

Leben zu nehmen, ist eine schwere Sünde, die Allah, der Allmächtige,

nie vergeben wird. Allah aber gibt uns nicht nur Leben, sondern
auch alles, was zu seiner Entfaltung und Fortführung notwendig ist.»
Die Sicht des Lebens, wie Muslime sie haben, beinhalte auch körperliche

und geistige Aspekte, und das Leben werde nur in ihnen verstanden,

fügte der Sprecher noch bei25.

Es war peinlich, dass die Versammlung ausgerechnet in einem
Moment, da diese Gäste zu Worte kommen durften, unter Zeitdruck
geriet, so dass schon die Vorredner des letzten Sprechers ihre Botschaften

nur in komprimierter Form vortragen konnten, was jedoch nicht
zu verhindern vermochte, dass dem letzten, Rabbi Marc H.Tanen-
baum, gerade nur noch drei Minuten verblieben. Er grüsste «als der
Stamm des Olivenbaums die Zweige» und nützte die wenigen Minuten

zum flammenden Appell für Gemeinsamkeit in der heutigen Frage
nach dem Leben, auch wenn er mit dem christologischen Aspekt nicht
konform gehe. Die fundamentale Frage sei das Überleben der Welt.
Jeder Mensch ist nach Gottes Ebenbild geschaffen, keiner ist entbehrlich.

Die Bitte an Gott um Frieden und Gerechtigkeit zwischen Israel
und seinen Nachbarn beschloss diesen Kurzbeitrag26.

Den Abschluss dieses ganz dem ersten Unterthema gewidmeten
Nachmittags bildete die tänzerische Interpretation der Begegnung
Jesu mit der Samariterin am Brunnen im Stile des klassischen Bhara-

tha-Natyam-Tanzes durch Frau Shobara Jeyasing von der südindischen

Kirche.
Ergänzend sei noch erwähnt, dass am darauffolgenden Tag auch

noch der schon in Nairobi 1975 als Gast an der Vollversammlung
teilnehmende Sikh27 Gopal Singh namens aller Vertreter der anderen

"A.a.O., S.50.
26 Ebd.
27 Wer sind eigentlich die Sikhs? Da sie gerade in jüngster Zeit in Indien

weltweit von sich reden machten, sei das Wichtigste hier kurz erwähnt. Die
Bezeichnung «Sikh» leitet sich vom Sanskrit-Wort «sisya» her und bedeutet ur-

50



Weltreligionen, deren Dank für die an sie ergangene Einladung er
zum Ausdruck brachte, das Wort ergriff. Dabei legte er die Bedeutung
von Jesus Christus aus der Sicht seiner Glaubensrichtung dar: «Sie

nennen Jesus Christus Licht und Leben der Welt. Ich ehre sein
Andenken ebenso wie Sie. Er ist für uns kein Fremder. Werden Sie

schockiert sein, wenn ich Ihnen sage, dass er ein Mann des Ostens

war, arm wie die meisten von uns hier, und nur von seiner Hände
Arbeit lebte? Er hatte weder blondes Haar noch blaue Augen, wie Sie

ihn so gerne malen, und er sprach weder Englisch noch Französisch
noch Deutsch oder Spanisch - die vier offiziellen Sprachen des ÖRK
auf dieser heiligen Vollversammlung. (Hier vergass der Sprecher, dass

auch Russisch - und in Vancouver ad hoc sogar noch Griechisch
ebenfalls offizielle Sprachen waren. D.V.) Vielleicht war er ein

Schwarzer, aber er hatte den erforderlichen Intelligenzquotienten und
die moralische Autorität, die Welt durch die Jahrhunderte zu erschüttern.

Wir im Osten erkannten ihn - drei weise Männer aus dem Osten

- schon bei seiner Geburt als den Sohn Gottes, zusammen mit einem

von Staunen ergriffenen Stern, der in beredtem Schweigen über ihm
stand und nicht weiterziehen wollte, da er etwas sah, was er noch nie

gesehen hatte. Doch Sie erkannten ihn nicht einmal nach seiner
Kreuzigung, sondern erst nach seiner Auferstehung von den Toten - und

sprünglich «Schüler, Jünger». Die Bewegung der Sikhs geht auf den um 1440

in der Nähe von Benares geborenen indischen Dichter Kabir zurück. In einer
Muslimfamilie aufgewachsen, schloss er sich später einem Hindu-Guru
namens Ramdas an. In seinen Psalmen, die heute noch gleichermassen von Hindus,

Muslims und Sikhs gesungen werden, wird sein Herkommen aus dem
Islam deutlich, in dem er die Verehrung des einen Gottes betont, gegen leer und
abergläubisch gewordene Rituale und Zeremonien predigt und Anklage gegen
Missbräuche des Kastenwesens erhebt. Da er einen grossen Kreis von Schülern

hatte, war es unvermeidlich, dass diese Gedanken aufgenommen und
durch einzelne dieser Jünger zum Anstoss für Hindu-Reformbewegungen
gemacht wurden. Unter diesen ragte der Guru Nanak heraus, der als Gründer
der Sikhs gilt. 1449 bei Lahore (Pakistan) in einer Hindufamilie geboren, ver-
liess er später Frau und Kinder. Als Wallfahrer durchzog er ganz Indien und
pilgerte sogar nach Mekka. Sein Glaube wurde durch Hindus und muslimische

Sufis, besonders aber durch seinen Meister Kabir geprägt. Als er starb,
verehrten ihn Hindus wie Muslim als Heiligen und religiösen Lehrer. Schon

vor seinem Tod hatte er seinen Schüler Lehna als Nachfolger eingesetzt, der
sich dann als Guru Angad Teil) bezeichnete, so dass es im Adi Granth -
dem heiligen Buch der Sikhs -jetzt heisst: «Durch Angad, seinen (nämlich
Nanaks) Teil, wirkt Nanak selbst als Guru.» Mit Angad nahm die Folge von
zehn Gurus ihren Anfang, die sich alle als Nanak bezeichneten, so «wie eine

51



auch das erst drei Jahrhunderte später, als Rom das Christentum
annahm. Aber wir in Indien akzeptierten ihn schon 67 Jahre nach seiner
Geburt, als der Apostel Thomas an der Küste Keralas in Südindien
landete.» Singh sprach dann vom Einfluss des Christentums im Guten
und im Schlechten auf den Osten, der nun jedoch vorüber sei, und
fuhr fort: «Wir haben heute Religion, aber keinen Glauben,
Geschwindigkeit, aber keine Richtung, Leidenschaft, aber kein Mitleid,
mehr Wissen, aber nicht mehr Weisheit. Jeder wirtschaftliche
Fortschritt bringt neues moralisches Leiden. In Ihrem wissenschaftlichen
Übereifer haben Sie uns bis zur Landung auf dem Mond gebracht,
aber noch nie waren die Menschen weiter voneinander entfernt als

heute... Das Leben hat seinen Sinn verloren. Hier könnten wir einander

helfen, um den Frauen und Männern dieser Erde ihre alte Würde
und Herrlichkeit zurückzugeben. Wir alle beschäftigen uns mit dem
Kirchenbesuch am Sonntag, mit Ritualen und Dogmen, während die
Gesellschaft um uns herum zerfällt. Es ist Zeit, dass wir einander un¬

Lampe von einer andern entzündet wird». Eine Glaubensformel der Sikhs lautet:

Alle zehn Gurus sind Offenbarung des einen Lichts und der einen Form. -
Angads Nachfolger Amar Das führte die gemeinsame Küche ein, wie sie heute
noch in den Sikh-Heiligtümern existiert. Die gemeinsamen Mahlzeiten sollten
praktisch die Kasten-Unterschiede unter den Sikhs aufheben. - Das vierte

Oberhaupt der Sikhs, Guru Ram Das (1534-1581), Schwiegersohn seines

Vorgängers, gründete die Stadt Amritsar und legte die Fundamente für den Goldenen

Tempel. Mit seinem Sohn Arjun wurde die Führung der Gemeinschaft in
der direkten männlichen Linie erblich, und unter dessen fähiger Leitung
erstarkte die Gemeinschaft und gewann rasch auch an politischem Einfluss.
Dies wurde Arjun zum Verhängnis, indem Kaiser Jehangir ihn 1606 in Lahore
zu Tode foltern liess. Mit erst 11 Jahren folgte sein Sohn Har Govind, der als

Guru eine eigentliche Armee aufbaute, die von dessen Sohn dann noch
verstärkt wurde. Das hatte wiederum zur Folge, dass 1675 der nachfolgende Guru
Teg Bahadur vom Kaiser Aurangzeb in Delhi enthauptet wurde.

Der wohl bedeutendste Guru nach dem Gründer Nanak war der zehnte,
Govind Singh (1666-1708). Dieser gründete die besondere Bruderschaft der
«Reinen» (Khalsa), die in Zukunft die weltliche Herrschaft ausüben sollte.
Denn nach ihm sollte inskünftig der Adi Granth, das Heilige Buch, die Stelle
des Guru einnehmen, sodass Govind Singh tatsächlich der letzte Guru war. Er

gab allen Männern der «Reinen » den Titel «Singh» (Löwe) und führte als

äussere Zeichen des Sikh die bekannten fünf «K» ein: ungeschorenes Kopf-
und Barthaar (Kesh), Kamm (kangh), Armreif (Kara), Kniehose (kacch) und
das Schwert (kirpan). An diesen Zeichen kann man noch heute die strenggläubigen

Sikhs erkennen, denen schon Govind Singh den Tabak- und Alkoholge-
nuss untersagt hat.

Manches in der Lehre der Sikhs, wie zum Beispiel die Unterwerfung unter

52



sere heiligen Hände reichen, um den Menschen ihre Menschlichkeit
in Gottes eigenem Namen zurückzugeben.»28

Unterthema II: «Leben und Tod - Konfrontation und Überwindung»

Im Vorbereitungstext fand sich der Satz: «Christus ist von den Toten
auferstanden, und wir glauben an die Auferstehung inmitten von
Sünde und Kräften von Tod und Zerstörung.» Damit wurde
ausgesprochen, was die Kirche lehrt und was Christen bis auf den heutigen
Tag glauben, jedoch oft ohne zu wissen, was das konkret bedeutet. In
Vancouver wurde uns dies im Ineinander einer Tonbildschau und von
mehreren Zeugnissen aus verschiedenen Regionen der Erde unmittelbar

zum Bewusstsein gebracht. Die tschechische Theologin Dr. An-
ezka Ebertowa (Hussiten-Kirche) blieb in ihren Ausführungen, auch

wenn sie im zweiten Teil ihres Referates die Schrecken der beiden

Weltkriege beschwor und die Bemühungen um «den Aufbau einer
sozialistischen Gesellschaft und den Wiederaufbau unserer durch den

Krieg zerstörten Städte» schilderte, auf die biblische Botschaft bezogen.

- Bischof Misaeri Kauma (Kirche von Uganda) schilderte die
wechselvolle Geschichte seines schon wiederholt durch «das Tal des

Todes» geführten Volkes vom Anfang der Mission bis zu den blutigen
Machtkämpfen der Gegenwart. Sein erschütterndes Zeugnis schloss
der Bischof mit den Worten: «Die Ugander müssen ihr Kreuz bis zum
bittern Ende tragen, dann wird die Auferstehung folgen. <Ich bin die

Auferstehung und das Leben), sagt Jesus. Ohne den Tod gibt es keine

Auferstehung. Beten Sie für Uganda.»29 Nach dem Afrikaner hatte
die australische Kinderärztin Dr. Helen Caldicott das Wort, die seit

den göttlichen Willen, erinnert an islamische Glaubensquellen. Anderseits
steht der ausgeprägte Glaube an Karma und Wiedergeburt und die Sicht der
Unwirklichkeit dieser Welt durchaus in der Hindu-Tradition. Im gemeinsamen
Kampf gegen die muslimische Mogulherrschaft ist die Sikh-Gemeinschaft
ohnehin den Hindus nahegeblieben. Bei der Teilung des Subkontinents sind
jedenfalls die Sikhs aus dem neuen Staat Pakistan nach Indien gekommen. Die
Sikhs schätzen es zwar nicht, wenn man sie einfach als Hindus bezeichnet -
doch eigentlich religiöse Gründe zur gegenseitigen Verfolgung gibt es nicht
(dieser Übersicht liegt ein Artikel von Hubert Hänggi in der Vierteljahr-Publikation

JHS 1/1985 zugrunde, in dem dann auch noch auf die komplexen
Hintergründe politischer und wirtschaftlicher Natur der gegenwärtigen anhaltenden

Spannungen eingegangen wird).
28 Bericht aus Vancouver '83, S. 34.
29 A.a.O.. S.51.

53



Jahren vor allem im pazifischen Raum als Vorkämpferin gegen den

Atomkrieg bestens bekannt ist. Das Bild eines möglichen atomaren
Holocausts unterlegte sie mit einer Fülle statistischen Materials in
bezug auf die irrsinnige Aufrüstung in aller Welt. Auf diesem schreckhaften

Hintergrund verstand man, dass sie nationales Denken als

einen Anachronismus abqualifizierte und alle Menschen dazu aufrief,
miteinander leben zu lernen. Ihre Überzeugung fasste sie in die Worte
zusammen: «Gottes Schöpfung liegt in unserer Hand. Diese Generation

wird sich entweder tätig entschliessen, sie zu retten, oder sich
durch passives Komplizentum zerstören.»30 Die nächste Referentin,
Domitila Barrios de Chungara, Frau eines bolivianischen Minenarbeiters,

gab Einblick in die Zusammenhänge, die schliesslich zum zivilen
Ungehorsam und zu dem von ihr angeführten Streik führten, der sich

gegen diejenigen richtete, welche als Ausbeuter die Hauptschuld an
den armseligen Existenzbedingungen bolivianischer Kinder und
Erwachsener tragen. Mit dem abschliessenden Aufruf zur Unterstützung
für Guatemala machte sie deutlich, dass das eigene Elend diese
Menschen nicht hindert, grenzüberschreitend solidarisch zu werden mit
denen, die ebenso in Not sind. - Wieder ein anderes und in seiner Art
eher noch erschütternderes Zeugnis gab Frau Frieda Haddäd (Grie-
chisch-Orthodoxes Patriarchat von Antiochien). Denn ihr Kurzbericht
wuchs heraus aus dem Erlebnis einer Bombenexplosion am Ostermor-

gen in Beirut, das für sie zum unvergesslichen Gleichnis für die Erfahrung

des Todes mitten im Leben wie für das Aufleuchten des Lebens
im Gegenüber zum Tod wurde. «Das Kreuz ist die Ankunft des
Reiches Gottes inmitten von Sünde und Tod» - wer das so schlicht
bezeugen kann, nachdem ihm derart Schreckliches widerfahren ist,
gehört - so meine ich - zu denen, die schon hier und jetzt «vom Tode ins

Leben hinübergezügelt» sind (Joh. 5.24). - Wer angenommen hatte,
diese Schilderungen christlichen Leidens in einer todbedrohten Welt
seien nicht mehr zu überbieten, müsste spätestens seine Meinung
revidieren, als der Koreaner Hyung Kyu Park (Presbyterianische Kirche)
jenen Ostermorgen schilderte, an dem christliche Studenten im
Anschluss an den Gottesdienst die Auferstehung Jesu im politischen
Leben des Landes verkündigen wollten. Doch beim Erscheinen der
Polizei flohen sie und versteckten sich. Er schilderte die Scham über das

Versagen, aber auch, was er als Einzelhäftling und Angeklagter vor
Gericht durchzumachen hatte. Um so erstaunlicher war sein Fazit:

30 Ebd.

54



«Das Gericht wurde für uns der geeignetste Ort für die Verkündigung
des Evangeliums von eben dem Jesus Christus, der mit den Armen
und Unterdrückten lebte, der am Kreuz für die Freiheit der Menschen
starb und für die Freiheit der Menschen in der Welt auferstand.»31

Unterthema III: «Leben in seiner ganzen Fülle»

Von Anfang an war klar, dass dieses Unterthema für die inhaltliche
Entfaltung am meisten Schwierigkeiten bieten werde. Denn worin
besteht «die Fülle des Lebens», die uns Menschen zu bringen Jesus

Christus in diese Welt gekommen ist? Werden wir dieser Fülle schon
hier auf Erden teilhaftig oder aber erst im Reiche Gottes, in der
Herrlichkeit? - Bereits im Vorbereitungstext konnte diese Spannung zwar
aufgezeigt, aber nicht gelöst werden, wenn es dort heisst: «Christus
verheisst Leben in Fülle, neues und ewiges Leben. Wir bestätigen,
dass wir hier und jetzt am Leben des auferstandenen Christus teilhaben,

wenn wir uns durch den Heiligen Geist ihm zuwenden und als

seine Jünger an seinem Leiden teilnehmen. Die Kirche ist aufgerufen,
sein Evangelium aller Welt durch Wort und Leben zu verkünden und
den Weg des Kreuzes zu gehen. Wir müssen aber bekennen, dass wir
gegenüber seinem Ruf in einer Welt des Leidens und der Entbehrung
ungehorsam waren. Weil wir einen Vorgeschmack seiner Fülle des
Lebens haben, vollenden wir unsere Freude, wenn wir unser Bemühen

um Gerechtigkeit und Schalom für alle teilen.»
Die ganze Spannweite des inhaltlichen Bogens,dieses dritten

Unterthemas kam schon in den Persönlichkeiten der beiden Hauptreferen-
tinnen zum Ausdruck: einerseits Frau Dr. Dorothée Solle (BRD),
Protagonistin der gesellschaftskritischen Christen, Initiatorin und
langjährige Mitträgerin des «politischen Nachtgebets» in Köln, und Mutter

Euphrasia vom Kloster Dealu der Rumänisch-Orthodoxen Kirche,
Repräsentantin klösterlichen Frömmigkeitslebens und orthodoxer

Spiritualität. Um das Auftreten von D. Solle hatte es im Vorfeld von
Vancouver übrigens eine innerdeutsche Kontroverse gegeben, indem
die offiziellen Instanzen der Kirche sie zwar in der Sache wohl für
kompetent, kirchlich aber nicht als repräsentativ betrachteten. Trotz
starker Vorbehalte blieb der Vorbereitungsausschuss bei seiner Einladung,

und was Frau Solle in ihrem Referat ausführte, bestätigte die

31 A.a.O., S.52.

55



Richtigkeit dieses Entscheides. Immerhin wäre es trotz der
vorangegangenen internen Querelen nicht nötig gewesen, dass sie ihren Vortrag

in englischer (und nicht in deutscher!) Sprache hielt (was sie zwar
hinterher als eine Konzession an die kanadischen Fernsehzuschauer
bezeichnete, weil zumindest die Verhandlungen im Plenum während
der ganzen Tagung vom kanadischen Fernsehen live übertragen
wurden). Zudem war die Schärfe ihrer Angriffe auf ihre eigene Kirche
und auf die Bundesrepublik wohl wenigstens teilweise dem erwähnten
«Wirbel» zuzuschreiben. Aber auch ohne diese «Nebengeräusche»
konnte ihren Ausführungen, in denen sie die materielle Wohlstands-
Diesseitigkeit der westlichen Überflussgesellschaft geisselte, die
Berechtigung nicht abgesprochen werden, wenn sie u.a. sagte: «...auch
innerhalb der ersten, reichen Welt gibt es wenig erfülltes Leben und
statt dessen eine sich immer weiter ausbreitende innere Leere. Nicht
materielle Verelendung, sondern psychische Leere schiebt sich hier
zwischen Christus und die Mittelklasse der ersten Welt. Das sinnlose
Leben, von vielen einzelnen seit dem Beginn der Industrialisierung
wahrgenommen, ist heute eine Massenerfahrung der Menschen in der
ersten Welt: Nichts freut, nichts schmerzt ihn tief, die Beziehungen zu
anderen sind oberflächlich und austauschbar, die Hoffnungen und
Wünsche reichen gerade noch zur nächsten Urlaubsreise. Die Arbeit
der meisten ist sinnlos und langweilig.»32 Anhand des Gleichnisses

vom reichen Jüngling versuchte sie die Schritte zu einem «Leben in
Fülle» konkret aufzuzeigen: «Wir können die innere Leere nicht
einfach mit Gott füllen, wie manche es sich von einer Art kostenloser
Spiritualität erträumen, wir müssen erst äusserlich leer werden von all
dem, was uns erfüllt. Leerwerden für Gott ist ein Sich-leer-Machen
und alle Besitztümer unserer Welt aufgeben bzw. einschränken: Geld
und Gewalt. Ärmer werden und mit weniger Gewalt auskommen, das

ist die Umkehr zur Fülle des Lebens. Der Reichtum des Menschen

liegt in seinen Beziehungen zu anderen, in seinem Dasein-für-andere.
Die Fülle des Lebens wird nicht weniger, wenn wir sie miteinander
teilen, sondern sie vermehrt sich so wunderbar wie fünf Brote und
zwei Fische sich vermehrten.»33 In solcher «Selbstentleerung», ja
Selbstaufgabe und im Teilen des Lebens in Liebe lag der gemeinsame
Angelpunkt beider Referate, indem auch die rumänische Äbtissin

Mutter Euphrasia von der Askese, der freiwilligen Abkehr des Men-

Ebd.
Ebd.

56



sehen von dieser Welt und der völligen Hingabe an Gott sprach. Das
Leben in klösterlicher Gemeinschaft komme all denen entgegen, welche

auf der Suche «nach authentischer Lebensweise» sind. Sie legte
dar, in welcher Weise die orthodoxen Klöster diese Aufgabe im Rahmen

der Tradition ihrer Kirche zu erfüllen trachten, und wies auf den

komplementären Charakter des kontemplativen und des aktiven
Lebens. «Das Einssein mit Gott ist der Höhepunkt des geistlichen
Lebens. Doch wir wissen, dass die <theosis> in ihrer ganzen Fülle ein
Geheimnis der künftigen Welt ist. Das Wissen über die Gegenwart,
unscharf und bruchstückhaft wie das Bild, das uns ein Spiegel zurückwirft,

wird dereinst deutlich und verständlich vor uns stehen (I.Kor.
13.12). Diese eschatologische Realität wird in dieser Welt vorbereitet
und antizipiert, ebenso wie die Verklärung die Auferstehung antizipiert

und wie die Kirche Zeichen und Sakrament des Reiches ist.
Diese Vorbereitung hat begonnen mit der Menschwerdung Jesu Christi,

welche nur ein Ziel hatte, nämlich sein Leben zu teilen.» Die
Referentin kam abschliessend auf die im Kloster gebotene Möglichkeit
ganzheitlichen Lebens zu sprechen: «Das Klosterleben, das in früheren

Zeiten eine sehr wichtige liturgische, spirituelle, kulturelle und
gesellschaftliche Rolle spielte - die Klöster waren die Universitäten -,
hat heute die Aufgabe, das Geheimnis des Lebens in Gott, der das
Leben in seiner Fülle ist, offenbar zu machen. Es geht nicht nur darum,
von diesem in Gott verhüllten Leben zu sprechen, sondern auch

darum, ihm durch unsere Spiritualität und unser Zeugnis Ausdruck zu

geben. Jesus Christus, das Leben der Welt, ist in der monastischen

Spiritualität das Leben eines jeden menschlichen Wesens.»34

Wo «die Fülle des Lebens» im Räume der christlichen Kirche erörtert

wurde, durften natürlich auch die Zeugnisse derer nicht fehlen,
die nicht müde werden zu betonen, dass ihnen diese Fülle bereits
geschenkt sei - einerseits die Vertreter der charismatisch breitgefächerten

Pfingstbewegung und anderseits die fundamentalistischen Evangelikalen.

So trat von der ersten Gruppe der bekannte Dr. David Du
Plessis vor das Plenum, führte sich als den grössten pfingstkirchlichen
«ecumeniac» (Ökumeniker) vor und gab einen Abriss einer «Einführung

in das Leben im Heiligen Geist», indem er die Neugeburt des

Menschen durch das Wasser der Taufe anhand der Begegnung Jesu

mit der Samariterin am Jakobsbrunnen interpretierte und die Einheit
der Gläubigen im Geiste Gottes beschwor. Als Evangelikaler schil-

34 A.a.O., S.53.

57



derte der Jugoslawe Dr. Peter Kuzmic den Kernpunkt seiner persönlichen

Bekehrung mit den Worten: «Die innere Freude und die Gewissheit,

von Gott angenommen zu sein, schufen eine vorher nicht vorhandene

Hochschätzung der Bibel als des Wortes Gottes, die Liebe Gottes

und die Sorge um den Mitmenschen.»35 Ein ähnlich bewegendes
Zeugnis persönlicher Glaubenserfahrung gab Teresa Porcile Santino

(Uruguay, Mitglied der römisch-katholischen Beobachter-Delegation).
Weil gerade bei diesem Unterthema die Stimme auch der Jugend

wichtig war, hörte man besonders aufmerksam, wie Mr. Keith Branch

von der anglikanischen Kirche Westindiens «Leben in Fülle»
aufgrund seiner Erfahrungen in Guayana angesichts von
Menschenrechtsverletzungen, des Massenselbstmordes der «Gemeinschaft des

Volkstempels» in Johnstown und anderer schrecklicher Erlebnisse
interpretierte. Die abschliessende Kurzbetrachtung der amerikanischen

Jugenddelegierten Helen Hempfling (Disciples of Christ, USA) über
das bekannte Wort Jesu Joh.3.8: «Der Geist weht, wo er will...» wagte
es, den Ton der Hoffnung anzuschlagen, indem sie u.a. sagte: «Ich
erfahre seine (nämlich des Geistes) Macht, wenn ich mich umsehe und
das Wunder dieser Vollversammlung erlebe, das Wunder, dass wir alle

unter einem Dach versammelt sind, um miteinander auf eine Vision
des Gottesreiches hinzuarbeiten, das uns verheissen ist. Der Wind, der

geheimnisvolle Wind des Heiligen Geistes... Der Wind, der Leben
und Tod schenkt und erhält, die seinen Atem verspüren. Der Wind,
der die besondere Gabe der Hoffnung mit sich bringt.»36

Unterthema IV: «Leben in Einheit»

Dieses letzte einführende Thema - so sagte es der als einer der Mentoren

im Vorbereitungsausschuss mitwirkende damalige stellvertretende
Generalsekretär des ÖRK, Dr. Konrad Raiser - «hatte im Duktus der

Entfaltung des Hauptthemas die Funktion, die innere Einheit von

Schöpfung, Inkarnation und Heiligung im Geheimnis der göttlichen
Trinität, der Gemeinschaft, der Liebe zwischen Vater, Sohn und Heiligem

Geist zu verdeutlichen und so die drei vorangegangenen
Unterthemen erneut mit dem Hauptthema zu verknüpfen»37. Wer wäre zur

Lösung dieser Aufgabe berufener gewesen als ein Theologe derjenigen

35 Ebd.
36 Ebd.
37 Ökumenische Impressionen Vancouver, S. 128.

58



Kirche, die wie keine andere das trinitarische Denken nicht so sehr in
der Dogmatik verankert, sondern es in ihrem gottesdienstlich-liturgischen

Leben manifestiert, nämlich der orthodoxen? Dass die Wahl
auf Protopresbyter Vitaly M. Borovoy von der russischen Kirche fiel,
war noch in einer anderen Hinsicht zu begrüssen. Denn dieser Theologe

war viele Jahre hindurch im Genfer Stab des ÖRK für «Glaube
und Kirchenverfassung» tätig gewesen und hatte massgeblich dazu

beigetragen, dass orthodoxes Denken und östliche Spiritualität das

geistige Klima innerhalb des ÖRK spürbar zu bereichern begannen.
Auch in Vancouver zeigte sich V. Borovoy nicht so sehr als der originelle

Denker, der er auch ist, sondern in erster Linie als der treue
Anwalt der theologischen Tradition der Orthodoxie. Gespannt, ja geradezu

fasziniert folgten die Zuhörer seinen Ausführungen zum Unterthema

«Leben in Einheit», wozu er bemerkte: «Am besten äussert
sich diese Einheit, diese Gabe und Aufgabe des Lebens, in der Kirche
in der hl. Eucharistie und durch die hl. Eucharistie.» Und dann entfaltete

er eine Lehre der Eucharistie in orthodoxer Sicht, wie ich selber
und mit mir wohl die meisten sie in derartiger Dichte noch nie zu hören

bekommen hatten. Doch das Überraschendste sollte erst noch
folgen! Denn bevor er aus den lehrhaften Darlegungen konkrete
Schlussfolgerungen für das Leben der Christen und der Kirchen in der heutigen

Welt zog, fasste er das Gesagte in die Worte zusammen: «So ist
die Fülle des Lebens und die Fülle der Einheit der Menschen, übergehend

in die völlige Verklärung der gesamten Schöpfung und in die

Vergöttlichung des Menschen in seiner vollständigen und ewigen
Gemeinschaft mit Gott in Jesus Christus nach der Gnade des Heiligen
Geistes, wenn Gott wahrlich alles in allem wird, und ein Unterpfand
und ein Zeichen dafür ist die hl. Kirche, und herausgestellt wird das in
der hl. Eucharistie.» Und dann kam eben das verblüffende
Eingeständnis: «Alles bis hierher Gesagte enthält kein einziges Wort von
mir selbst. Es ist eine getreue und genaue Darlegung der Lehre vom
Leben in Einheit - in der hl. Kirche - durch die hl. Eucharistie - wie
diese Lehre in der Alten Kirche gelebt und empfunden wurde.»38 Im
weiteren wollte dann Borovoy gestehen, dass er sich bei seinen

Darlegungen vor allem auf «den bedeutenden russischen orthodoxen
Theologen, einen von den Vätern des ursprünglichen Ökumenismus, Vater

Georgi Florovskij» (1893-1979) stütze, einen «von der Plejade glän-

38 Alle Zitate stammen aus dem vervielfältigten Text des Dokumentes TH-4,
das allen Teilnehmern im Plenum vorlag.

59



zender russischer Theologen und religiösen Denker, Gründer der
ökumenischen Bewegung»... «Ich möchte, dass dieser mein Beitrag als

unser aller dankbarer Tribut zu seinem Gedenken aufgenommen
wird.» Mit ihm beschwor er die Schar zahlreicher anderer russischer

Theologen und Denker, die (was Borovoy in seinem Text allerdings
nicht explizit erwähnte!) nach der Oktober-Revolution 1917 ins westliche

Exil gingen, was nach Borovoys Auffassung der Tatsache
zuzuschreiben ist, dass «sie sich oft und tragisch irrten beim Verständnis
des Geschehens ihrer eigenen Zeit und in der Bewertung geschichtlicher

Perspektiven und der Aufgaben des christlichen Zeugnisses in
der modernen Welt». Indessen attestierte er ihnen, dass sie das Beste

der russischen Theologie und der religiösen Philosophie bewahrten
und «dieses grosse Erbe in der neuen Situation ihres Lebens im
Westen und ihres Wirkens in der Gründungszeit der ökumenischen Bewegung

trugen, interpretierten und entwickelten». - Wenn ich vorhin
schrieb, «Borovoy wollte gestehen...», dann deshalb, weil er
ausgerechnet diesen Passus mit einer «Hommage» an die russischen
Exiltheologen beim Vortrag ausliess, und die Frage ist berechtigt, ob dies

vielleicht nicht nur aus Zeitgründen geschehen sei?

Erstaunlich war dann auch, wie Borovoy als Quintessenz seiner

theologischen Erörterungen sechs «Imperative der Orthopraxis»
nannte, die hier stichwortartig erwähnt seien:

1. Überwindung der geschichtlichen Kirchentrennungen durch
Wiedervereinigung in der Einen, Heiligen, Allgemeinen und Apostolischen

Kirche.
2. Kampf gegen Hunger, Elend, Armut, Krankheit und alle Erscheinungen

sozialer Ungerechtigkeit.
3. Unvereinbar mit der Einheit mit Christus durch die hl. Eucharistie

sind jede Feindschaft, Diskriminierung und Trennung zwischen
Menschen nach Rasse, Nationalität ethnischer, sprachlicher oder
kultureller Zugehörigkeit, nach Geschlecht, Alter oder sozialem Status.

4. Wo der «Kelch des Friedens» in der Eucharistie gereicht wird,
besteht auch die Pflicht zum Friedensdienst für jeden Christen.

5. Insofern die Kirche der Ort der «Erneuerung der menschlichen
Gemeinschaft» ist, folgt daraus auch die Zusammenarbeit und der

Dialog mit Menschen anderen Glaubens und anderer Ideologien.
6. Insofern die hl. Eucharistie und das durch sie vermittelte Heil

eine eschatologische Dimension haben, eignet ihnen neben dem

menschlichen - geschichtlichen und ekklesiologischen - auch ein
kosmischer Aspekt: «In der Eucharistie werden nicht nur Anfänge des

60



Stoffes (Getreide und Früchte) konsekriert, sondern es wird auch die
letztliche Befreiung von der Knechtschaft des vergänglichen Wesens

zur Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes, der ganzen Kreatur,
der gesamten kosmischen Existenz vorweggenommen. Und hier werden

<oikonomia> und <oikologia> (d.h. vernünftige, planmässige und
zielbewusste, auf das allgemeine Wohl gerichtete Führung der
Weltwirtschaft, der Weltökonomie) und Fragen der Steuerung der Natur
und des Kosmos (d.h. Fragen der Ökologie, des Umweltschutzes, des

Schutzes der uns umgebenden weltweiten Natur und des Weltraums)
zu unmittelbaren Fragen der christlichen Fürsorge für die <Einheit des

Lebens) und das <Leben in Einheit). Dies sind nur einige verhältnismässig

wichtige Schlussfolgerungen und Aufgaben für die christliche
(Orthopraxia), die direkt und imperativ aus der christlichen (Orthodoxie)

folgen...»
An dieses Referat schloss sich eine Bildmeditation über die

bekannte Dreifaltigkeits-Ikone von A. Rublev (1411) an, wobei Borovoys
vorhergehende Gedanken wesentlich mithalfen, die meditativ gegebene

Interpretation nachzuvollziehen.
Die Ausführungen des stellvertretenden Direktors der UNCTAD,

Dr. Jan Pronk (Holland), - in Uppsala 1968 selber noch Jugenddelegierter!

- konfrontierten uns dann schonungslos mit den ökonomischen

Problemen der Gegenwart, die er im einen Satz zum Ausdruck
brachte: «Der Anfang der achtziger Jahre ist gekennzeichnet von
weniger Arbeit und weniger Brot für mehr Menschen.» Er ermutigte die

Kirchen, sich dezidiert an der Überwindung der Krise zu beteiligen,
ob dies nun durch eine neue internationale Wirtschaftsordnung, einen
internationalen demokratischen Sozialismus, durch Leben in Einheit
oder die vom ÖRK geforderte gerechte, partizipatorische und
überlebensfähige Gesellschaft geschehe: «Arbeit und Brot miteinander und
mit der ungeborenen Generation zu teilen, ist ein ökumenischer
ethischer Auftrag. Er war es immer. Ob aber der Auftrag erfüllt wurde, hat
in der Vergangenheit keine Konsequenzen für das Überleben gehabt,
dagegen hat sie das jetzt.»39

In der «Mühle» der Fachgruppen

Zusammen mit dem jedem Delegierten schon Monate vor Konferenzbeginn

zugestellten Dossier «Problembereiche» (Issues) war damit der

"A.a.O., S.56.

61



«Rohstoff» bereitgestellt, den es dann im zweiten Teil der Tagung in
den acht Fachgruppen zu verarbeiten und aufgrund der intensiven
Diskussionen in zahlreichen weiteren Unterausschüssen zu
entsprechenden Berichten samt Empfehlungen zuhanden der Mitgliedkirchen
umzusetzen galt. Wir geben hier lediglich die Themen dieser acht
Problembereiche, verweisen jedoch für deren je etwa 10 Druckseiten
umfassende Berichte und die insgesamt gegen 140 Empfehlungen auf den

offiziellen «Bericht aus Vancouver '83»:
1. Zeugnis in einer gespaltenen Welt.
2. Schritte auf dem Weg zur Einheit.
3. In Richtung auf mehr Partizipation.
4. Das Leben in Gemeinschaft teilen und heil machen.
5. Den Bedrohungen des Friedens und Überlebens begegnen.
6. Für Gerechtigkeit und Menschenwürde kämpfen.
7. Lernen in Gemeinschaft.
8. Glaubwürdige Kommunikation.40
Aus Raumgründen muss darauf verzichtet werden, auch all das

andere zu erwähnen, was im Laufe dieser achtzehn Tage in Vancouver
an zusätzlicher Information, an täglichen Gottesdiensten, aber auch
im Rahmen eines dichten Besucher-Programms alles geboten wurde.
Der Erinnerung besonders eingeprägt bleiben die Friedensnacht vom
5. auf den 6. August zur Erinnerung an Hieroshima mit der
mitternächtlichen Ankunft des südafrikanischen Bischofs Desmond Tutu -
dem inzwischen der Friedens-Nobelpreis verliehen wurde -, das sog.
«Pazifik-Plenum» von Samstag, 30.Juli, zu dessen Beginn alle
Delegierten sich gegenseitig mit Muschel- und Blumenketten schmücken
durften und in dessen Verlauf sie aus dem Munde unmittelbar Betroffener

vernahmen, welche Folgen es für die Bewohner jener Gebiete
hat, dass die Atommächte diese Region eigenmächtig zum nuklearen
Laboratorium usurpiert haben, vor allem aber der aufgrund der sog.

Lima-Liturgie am 3I.Juli gefeierte Gottesdienst.
Wenn das Gültigkeit hat, was K. Raiser im Vorwort zu seiner Schrift

«ÖkumeniscHe Impressionen Vancouver» schreibt, dass «die
Vollversammlung erst ans Ziel kommt, wenn ihre Beschlüsse, Berichte und

Empfehlungen in den Kirchen und Gemeinden besprochen und

aufgenommen werden» (S.8), dann gehört «Vancouver 1983» nicht der

Vergangenheit an, sondern hat kaum erst begonnen.

Bern Hans A. Frei

40 Ebd., S. 57-156.

62


	Die sechste Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Vancouver (Kanada)

