Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 2

Artikel: Altkatholisch, einmal abgesehen von den Papstdogmen
Autor: Frei, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404681

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Altkatholisch, einmal abgesehen von den Papstdogmen

Pfarrer Otto Gilg hat mich seinerzeit aus seiner Gemeinde ins Theolo-
giestudium entlassen mit der Ermunterung zu einer positiven Arbeit
im Dienst eines «biblisch gelduterten Katholizismus». Zur besondern
Mahnung hat er mir eine Anekdote aus der Zeit der altkatholischen
Viter mitgegeben, die er zweifellos von seinem eigenen Vater, Pfarrer
Karl Gilg, tiberkommen hatte: In den siebziger Jahren des vorigen
Jahrhunderts meldeten sich eines Tages drei Theologen vor dem Him-
melstor und begehrten Einlass. Petrus fragt den ersten, was er denn
sei, dass er sich das Paradies zutraue. Der antwortet keck: «Ich bin ro-
misch-katholisch.» Der Apostelfiirst aber kennt dergleichen nicht und
muss es sich erst erkldren lassen. « Wir glauben», erhélt er zur Ant-
wort, «dass der Papst als dein Nachfolger in Glaubens- und Sittensa-
chen der unfehlbare Stellvertreter Christi auf Erden sei — und ihm ge-
horchen wir». Petrus macht ein bedenkliches Gesicht, geht in den
Himmel zuriick, um fiir den heiklen Fall Order zu holen, kommt aber
freundlich gestimmt wieder und heisst den Mann, sehr zum Erstaunen
der beiden andern, eintreten. Darauf wendet er sich zum zweiten und
erfihrt, dass dieser protestantisch sei. « Was ist denn das nun wieder?»
will Petrus wissen und bekommt zu héren: «Wir halten uns fiir den
ohne des Gesetzes Werke rechtfertigenden Glauben in allem an die
Autoritit der Heiligen Schrift als an die authentische Quelle der Of-
fenbarung.» Petrus muss sich auch dariiber im Himmel nidher erkun-
digen. Als er jedoch erneut am Tor erscheint, ldsst er auch diesen
zweiten ein und wendet sich zum verbleibenden letzten: « Was bist du
fiir einer?» «Ich bin altkatholisch!» «Und was glaubst denn du?»
«Wir glauben nicht, dass der Papst der unfehlbare und bischéflich all-
gewaltige Stellvertreter Christi auf Erden sei, und wir glauben auch
nicht, dass die Heilige Schrift die einzige Autoritidt in Glaubenssachen
sein konne.» Petrus ist verdutzt und sagt: «Ich habe dich nicht ge-
fragt, was ihr nicht glaubt, sondern was ihr glaubt!» Der Altkatholik
wird verlegen und gesteht: «Das ist noch nicht ausgemacht!» — worauf
Petrus unmittelbar sicher ist, dass er einen solchen Christen vor dem
Himmelstor lassen muss...

Man wird iiber diese Anekdote lachen, vielleicht gerade weil ihre
Wahrheit bei uns im allgemeinen so schlecht beachtet wurde: mit ei-
ner geisttotenden Monotonie reitet man seit 100 Jahren auf den
Papstdogmen herum, die interimistische Flucht in die dialektische
Theologie des Protestantismus ausgenommen, die diese billige Pole-

65



mik zu umgehen suchte. Liest man freilich aufmerksam (und oft genug
auch zwischen den Zeilen) in jenen lokalhistorischen Studien, die das
Entstehen einzelner christkatholischer Gemeinden erhellen wie z. B.
Otto Gilgs «Christkatholizismus in Luzern», die Beitrdge verschiede-
ner Autoren, die Wilhelm Fliickiger und Carlo Jenzer zum 100-Jahr-
Jubilium der Christkatholischen Kirchgemeinde Solothurn heraus-
brachten, Josef Fridolin Waldmeiers «Christkatholizismus im Aar-
gau» usw. — so kann einem nicht entgehen, dass in den Kreisen jener,
die nach dem ersten Vatikanum am alten Glauben der ungeteilten Kir-
che festzuhalten gedachten, in der Tat eine eigene Geistigkeit wach
gewesen ist, welche die Ablehnung der neuen Papstdogmen erst er-
moglicht hat.

Da diese Geistigkeit sehr umfassend war und sich keineswegs auf
das rein Theologische einengen liess, hat man sie nur allzuoft und zu
leichtfertig als kulturkdmpferisch, liberal, radikal, bildungsbiirgerlich
usw. abgetan, ohne sich hinreichend Rechenschaft zu geben dariiber,
dass jenes Bestreben sich selber doch wohl allererst als einen Versuch
verstanden hat, das Anliegen des Glaubens in allen Bereichen des Da-
seins auszutragen und dies darum, weil ihm der Ultramontanismus als
eine Folge der heillosen Theologisierung und damit Spezialisierung
des religiosen Momentes erschien. Es hdngt mit der Verkennung die-
ser Situation zusammen, wie bei dem empfindlich eingegrenzten Blick-
winkel der dialektischen Theologie kaum anders zu erwarten, dass
geradezu sture Ultramontane, nur weil sie zufillig gegen die Papst-
dogmen gewesen waren, wie z. B. Felix Dupanloup, Bischof von Or-
léans, von unserer Geschichtsschreibung klitternd zu Mértyrern hoch-
stilisiert wurden, diein grédsslicher Gewissensnotinnerlichan der Unfehl-
barkeitskirche zerbrochen sein sollen. Man hitte bloss einmal des hoch-
wiirdigsten Herrn pastoralen «Brief an einen Schweizerischen
Katholiken» zu lesen brauchen, der 1872 bei Benziger in Einsiedeln er-
schienen ist (im selben Jahr iibrigens, da Paulin Gschwind seine «Ap-
pellation an die 6ffentliche Meinung gegen die jiingsten Exkommunika-
tionssentenzen des Herrn Eugen Lachat» publik gemacht hat), um so-
fort zweier Dinge inne zu werden: 1. wie verschroben die Vorstellung
eines angeblichen Martyrerbischofs hinsichtlich von Dupanloup sei
und 2. wie sehr es allerdings der Miihe wert war, auch abgesehen von
den Papstdogmen altkatholisch zu bleiben. Das nihere Eintreten auf
den ersten Punkt konnen wir uns hier getrost ersparen, insofern es in
Auseinandersetzung mit jenem Dokument um den Versuch geht, das
spezifisch Altkatholische in seiner positiven Bedeutung zu erfassen.

66



Dupanloup brandmarkt die Revision der Bundesverfassung, die
den seit 1848 bestehenden Bundesstaat in der Einheit festigen soll, als
den Weg zum Despotismus, der zumal die romisch-katholische Kirche
auf seinem Hoheitsgebiet vernichten will. So verstindlich es erscheint,
dass er sich tiber die Enteignung des Kirchengutes beschwert, so er-
staunlich ist es, wie ihm offensichtlich noch weit mehr missfillt, dass
die kirchlichen Verordnungen und bischéflichen Erlasse dem weltli-
chen Plazet unterstellt sind. Er wirft den Behorden vor (S.9f): «... sie
setzen in den Pfarreien mit Hilfe der Polizei sogar interdicirte Priester
ein; ... sie berufen Professoren auf theologische Lehrstiihle gegen den
Willen des Bischofs, Minner, deren Lehrmeinungen sogar verurtheilt
worden...» Nachdem er sich iiber einzelne Ausschreitungen des Staa-
tes gegen Mitglieder der romischen Kirche verwahrt hat, nimmt er
Stellung dagegen, dass Mischehen auch protestantisch getraut werden
diirfen und dass Ehen Geschiedener und sogar Ehen mit Israeliten
auszukiinden seien, ja dass man kirchliche Begribnisse in Fillen ab-
halten miisse, wo die Kirche es verbiete. Ganz besonders heftig aber
wehrt er sich fiir konfessionelle Schulen, da ihm die «Misch-Schulen
... antichristliche Schulen» sind (S. 14). Und vorziiglich, was die theo-
logische Ausbildung des kiinftigen Klerus betrifft, ist er emport, dass
die Jesuiten und Lehranstalten ultramontaner Richtung als uner-
wiinscht gelten. In einem breit angelegten letzten Abschnitt zieht er er-
neut und heftiger als zuvor gegen den neuen Staat los: «Ihre Radika-
len wollen eine Schweiz, wo einige Wenige an der Spitze der einheitli-
chen Beamten-Hierarchie Alles in ihren Bereich ziehen, Alles leiten.
Das Ende wiire, dass sie an die Stelle der kantonalen Souverénitdt und
der Freiheit Aller eine driickende Oligarchie, die Diktatur setzen wiir-
den. Dahin will man Sie fithren» (S.19). Es iiberrascht nicht, dass
nach solchen Prophezeiungen der ausgeprigte Masochismus des Bi-
schofs sich daran weidet, die kiinftige Schweiz, nach Vernichtung der
romischen Kirche auf ihrem Staatsgebiet, als den Ausbund und Vorort
der sozialistischen Internationale zu sehen.

Bei allen Misstritten und Fehlprognosen (wie denn Prophetisches in
Amtsstellen stets daneben zu gehen pflegt), hat der engagierte Bischof
von Orléans wenigstens ein manquot de stil nicht begangen: er er-
wihnt die von ihm einst bekimpften Papstdogmen mit keinem Wort
und verzichtet darauf, niher zu prézisieren, wen er meint, wenn er
(8.24) von «abtriinnigen Katholiken» redet. Trotzdem werden wir, die
damit gemeint sind, feststellen, dass es sich in dem Brief um einen
Geist handelt, wie er einem Christkatholiken eh und je zuwider war

67



und es trotz allem bis heute geblieben ist! — Es geht demnach um die
ernste Frage, was unser Empfinden positiv leitet, wenn wir auf derar-
tige Ausfithrungen, wie man zu sagen pflegt: empfindlich reagieren.
Man wird darauf mit dem wohlverstandenen Siegelspruch Bischof
Herzogs antworten: «Wo der Geist des Herrn, da ist die Freiheit.»
Und solches Verstdndnis bemiiht sich diesmal nicht in erster Linie um
den theologisch-exegetischen Sinn von 2. Kor. 3,17, sondern um jene
glaubende Erfahrung von Welt, die den theologischen Lehrer der Lu-
zerner Fakultdt zu seiner Absage an Bischof Lachat vom 23.Septem-
ber 1872! und den ersten christkatholischen Bischof der Schweiz 1876
zu jenem Siegelspruch fiithrte. Um die ganze Tragweite des Altkatholi-
zismus ermessen zu konnen, haben wir jetzt etwas weiter auszuholen.

Das 19.Jh. wird eingeleitet von den Auswirkungen der Franzosi-
schen Revolution, die unvermeidlich und trotz aller reaktiondren Zwi-
schenfille mehr und mehr gesamteuropéische werden: Die konigliche
Macht wird allenthalben eingegrenzt, und mit dem Verschwinden des
Gottesgnadentums der Herrschenden erscheint die weltliche Herr-
schaft der katholischen Kirche fragwiirdiger denn je. In den Vorder-
grund aber ist durch neue, unbewdltigte Ereignisse, von denen noch
zu reden sein wird, jener «vierte Stand» gedriangt, den man 1789 bei
der Einberufung der Generalstinde nach Versailles kaum geahnt
hatte: das Proletariat, das in abtriinnigen Biirgern seine Fiihrer finden
wird, wie die Franzosische Revolution die ihren in abtriinnigen Adeli-
gen gefunden hatte. Bei allem Aufgebot an retardierenden Kriften
war eine wachsende Liberalisierung und Demokratisierung auf die
Dauer unaufhaltsam; und es kennzeichnet zu allen Zeiten die
Schwichlinge, dass sie jammernd bloss gegen die geschichtlichen Ver-
dnderungen sperren, weil sie unfidhig sind, Zukunft zu gestalten. — Das
Entstehen des Proletariates sah zwar schon damals jedermann in un-
mittelbarer Beziehung zur Industrialisierung, aber diese Industrialisie-
rung selbst entzog sich als ein Teilbereich der um sich greifenden
Technisierung einer klarer durchschaubaren Bestimmung; und die
Folge davon ist, dass bis zur Stunde der wesensmiissige Zusammen-
hang von sozialer Frage und Frage nach der Technik, wenn iiber-
haupt, dann nur sehr ungeniigend, weil oberflidchlich, gesehen ist.

"In: Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog, S.54-60.

68



Indessen zeigte sich, dass beides: industrialistische Technisierung
und Proletariat, offensichtlich von ihnen selber her ins Internationale
zwangen, ein Zug, der die Friihschriften von Karl Marx in wachsen-
dem Masse auf das hin bewegt, was er 1848 als abschliessende Ein-
sicht zusammen mit seinem Freund und Mitarbeiter Friedrich Engels
im «Manifest der kommunistischen Partei» in die Welt setzt. Die ge-
schichtliche Wirkung dieses Fanals liegt darin, dass es wenigstens von
seiner begrenzten Perspektive her auszusprechen sucht, was man all-
gemein in den unheimlichen Vorgdngen der Zeit mehr nur dumpf ge-
ahnt und hernach auf der Stelle weitgehend wieder verdringt hatte —
statt es mutig in jene Klarheit zu heben, um die es dem Manifest nach
der ihm moglichen Seite hin gegangen war. Das Versagen vor der ge-
schichtlichen Aufgabe ist in der Folge zu einem dngstlichen und steri-
len gegenstrebigen Meinen verschrumpft, dessen antimarxistisches
Gebaren bloss in der technischen Erdherrschaft treibt und sich einbil-
det, damit «die Technik» (was etwas durchaus anderes ist als die ein-
zelne technische Geritschaft!) «zum Guten zu verwenden». Das Un-
behagen in diesem Getriebensein, das man aus langer Herkunft zu-
nichst einmal rein politisch betrachtet als einen um sich greifenden
Internationalismus erkennen musste, fithrte auf Grund romantischer
Voraussetzungen zur Griindung moderner Nationalstaaten und damit
zu einem verschirften und sich in stindigen Kriegen entladenden Na-
tionalismus. Den Romantikern war iiberwiltigend das Unendliche
aufgebrochen und hielt sie in jener begeisternden Schwebe zwischen
grenzenloser Hingabe ans Unfassbare und Unsagbare und jenem tief
menschlichen Bediirfnis nach einer Geborgenheit im Heimischen und
Eigenen. Die Freiheitskriege gegen Napoleon empfangen ihr Feuer
weitgehend aus dieser Gesinnung, die mit der Zuwendung zur eigenen
Geschichte entdeckt, was nun fiir ein rundes Jahrhundert mit gutem
Pathos «Vaterland» heissen wird. Darin, dass die romantische Vor-
stellung des Vaterlandes Gestalt gewann in einem vom Volk getrage-
nen Staatswesen, erfuhr man seit der Jahrhundertmitte das Bollwerk
gegeniiber all dem Unkontrollierbaren, das man nicht kannte und das
man unter stindiger Furcht sich ins Planetarische ausweiten sah. Dass
sich der Staat unter wihrendem Aufbau zugleich aus sachlicher Noti-
gung immer aufdringlicher vom Humanen weg in die Dimension der
vorwaltenden Organisierung des Wirtschaftlichen in seinen vielfiltig
durch die Technisierung entstandenen Zwangslagen entwickelte, blieb
noch véllig verborgen, ja musste verborgen bleiben, insofern die Tech-
nik, wie noch heute den Kurzsichtigen und also den meisten, nur im

69



einzelnen zweckdienlichen Apparat entgegentrat, wihrend die Frage,
was sie eigentlich in ihrem Grunde sei — gerade wegen ihrer so nahe-
liegenden instrumentalen Oberfldche bis heute kaum je zureichend ge-
fragt worden ist. Vom 19.Jh. haben wir vollig unbefangen die Vorstel-
lung iibernommen, dass es hinsichtlich der Technik einzig wichtig sei,
wie man sie einsetze und sie also in den Griff bekomme - und dies
vollig ohne letztlich zu wissen, was sie in ihrem Wesen ist. Insofern
sich diese Zusammenhinge trotz Marx dem Denken des vergangenen
Jahrhunderts entzogen, kann sich unter ihrem unbemerkten Einfluss
der Staat selbst in seinem Wesen verdndern. Der sichtbare Austrag da-
von ist die fortschreitende Desinteressierung des demokratischen Biir-
gers am Staatsgeschift aus dem in der Mehrzahl der Fille durchaus
zutreffenden Empfinden, dass er letztlich z. B. bei Abstimmungen gar
nicht mehr wisse, was er nun soll — und aus der immer wieder gemach-
ten Erfahrung, dass es trotz allen gegenteiligen Geredes, auf ihn ja gar
nicht mehr ankommt; und die Kehrseite dieses Unvermdgens ist dann
folgerichtig die Diktatur jener Unfidhigen aber Ehrgeizigen, die sich
«berufen» fithlen. Es gibt zu denken, dass man sich Kldrung und Hei-
lung in diesen tiefliegenden Wirrungen heute mit einer ans Kultische
grenzenden Horigkeit ausgerechnet von der Soziologie verspricht, die
auf Grund dieses Missverstandnisses irrtiimlich in die Rechts- und
Staatswissenschaftlichen Fakultiten eingedrungen ist und dort das
letzte noch auflost, was vom praktisch ldngst liquidierten Staatsden-
ken des 19.Jh. wissenschaftlich etwa noch im Kurs ist. Zwar bewegt
sich im vergangenen Jahrhundert das geschichtliche Leben wie einst-
her so auch damals noch véllig naiv im Staatlichen — aber dieses steht
bei seinem verborgenen Wandel doch nicht mehr im Brennpunkt
der Interessen, weder fiir die Allgemeinheit noch gar fiir den Einzel-
nen.

In breiter Offentlichkeit imponiert als das schlichthin Epochale
jetzt die Technik. Anders als bisher beginnen sich seit dem Anfang des
19.Jh. die Entdeckungen und Erfindungen in auffallender Weise zu
haufen: Praktisch jedes Jahr bringt eine, ja vielfach sogar mehrere
namhafte technische Erfindungen von meist viel grosserer Wirkung,
als man zunichst annahm. Es versteht sich, dass eine solche Entwick-
lung nicht Anfang, sondern bereits Folge ist, und zwar Folge jener
neuen Naturbetrachtung, die sich seit der Aufklirung durchsetzt:
Nachdem Descartes dem denkenden Subjekt die Aussenwelt als res
extensa gegeniiber gestellt hatte, als das Ausgedehnte, folglich Mess-,
Wig- und Berechenbare, musste die vorwaltende Methode von Welt-

70



erkenntnis die mathematisch-naturwissenschaftliche werden?; und
alle andern Moglichkeiten, Welt ebenso wesentlich zu erfahren, be-
gannen rapid zuriickzutreten oder in eine véllig nebensichliche Be-
deutung zu schlittern: das Verstehen des Glaubens, die Schau des
Kiinstlers, das Hegen und Pflegen des Bauern, der zeughafte Umgang
des Handwerkers und viele andere urspriingliche Einsichten in all das,
was ist. Als einer der ersten (und bleibend als einer der wenigen!)
scheint Descartes’ Zeitgenosse Pascal den innern Zusammenhang die-
ses Schwundes mit dem Aufkommen der neuen Methode durchschaut
zu haben; und mehr und mehr gilt darum sein Bemiihen der Arbeit:
die mathematisch-naturwissenschaftliche Erkenntnis in die ihr be-
stimmten Schranken zu weisen und dem ésprit de géometrie jenen
schwer umschreibbaren ésprit de finesse gegeniiberzustellen, den er in
einem entscheidenden Fragment seiner Pensées als «ein Denken des
Herzens» eroffnen wird?3. Pascal war zu solchem Tun als grosser Ma-
thematiker und iiberragender technischer Erfinder in seltenem Masse
befugt und glaubwiirdig — aber sein Anliegen ist bisher kaum weiter
verfolgt worden. Der Sog des technischen Denkens ist immer méchti-
ger geworden und begann zusehends Bereiche in seinen Wirkkreis zu
ziehen, deren Ursprung offensichtlich von anderer Wesensart ist. Und
schon lange bevor technische Gerdtschaft erfunden war und zur An-
wendung gelangte, ist Technik bereits da in dem, was jene verwendba-
ren Folgen erst zeitigt: im technischen Denken, das bei der Bestim-
mung dessen, was die Technik eigentlich ist, nicht ausser acht gelassen
sein darf, das vielmehr ausschlaggebend bedacht werden muss vor al-
lem Instrumentalen, das sekundir aus ihm hervorgeht. Aber wihrend
sich im 17. und 18.Jh. das mathematisch-naturwissenschaftliche Den-
ken dort zu verbreiten beginnt, wo sein Ort nicht ist, z. B. in der Philo-
sophie (die von jetzt an more geometrico auszuarbeiten ist) und folg-
lich bald auch in der Theologie usw. — wird das 19.Jh. in Atem gehal-
ten von den weithin sichtbaren praktischen Ergebnissen des techni-
schen Denkens: und es hat durchaus nichts Verwunderliches an sich,
dass die Vorstellung von Technik eben jetzt ausschliesslich von der
Apparatur als dem Instrumentalen bestimmt wird. Man begniigt sich
damit, die Technik als ein perfektioniertes Werkzeug zu nehmen, un-
beirrt darum, dass gerade am uralten Leitfaden des Instrumentalen

®Vgl. dazu: Walter Frei, Der Stubenhocker, Raeber Luzern S.167-197.
3Vgl. dazu: Walter Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik, in
Theologische Zeitschrift, Basel 1962, S.326-340.

71



schon die blosse Neuheit der Technik gar nicht erkennbar wird, ganz
zu schweigen von einem angemessenen Verstehen ihres Wesens. Ja, es
ist durch den im 19.Jh. einsetzenden selbstverstindlichen Gebrauch
der technischen Gerétschaft inzwischen dahin gekommen, dass derje-
nige, der noch fragen kann: «Was ist die Technik?» als Trottel da-
steht, dem nun wirklich nicht mehr zu helfen ist, oder als nutzloser
Querschlidger, den man am gescheitesten tibergeht?. So vollzieht sich
die technische Entwicklung seit dem 19.Jh. in Absehen von dieser
Frage, in Absehen also auch von einem Wissen dariiber, was das tech-
nische Denken im Zusammenhang mit den technischen Instrumenten
sei. Es ist der folgerichtige Austrag dieses Ungefragten und darum be-
schimend Konservativen, dass die Maschine in ihrer konkreten Ge-
staltung zundchst z. B. gotisch ausstaffiert wird, dass man ein Fabrik-
areal dusserlich einem griechischen Tempelbezirk angleicht, dass man
die technische Geridtschaft im Geschmack der Renaissance cachiert
usw.: Man braucht nur Bilder der Londoner Weltausstellung von 1851
aufmerksam zu betrachten, um innezuwerden, auf welch absonderli-
chem Weg die dort gezeigte Industrialisierung sich bewegte; denn der
diesem ganzen technisch-historistischen Kram als Ausstellungsraum
dienende «Kristallpalast» von Joseph Paxton kiindet bereits das Um-
schlagen ins Gegenteil an, in jenen reinen Funktionalismus, der seit
dem frithen 20.Jh. die Welt zusehends uniformiert und verddet. Es
war in gewissem Sinn ein prophetisches Wort von John Ruskin, als er
den erstmals mit vorfabrizierten Stahl- und Glaselementen aufgefiihr-

4 Im Hinblick darauf, dass mir immer wieder vorgehalten wird, meine «Auf-
fassung der Technik sei theologisch nachweisbar falsch», gestatte ich mir hier
einmal ausdriicklich darauf hinzuweisen, dass ich im Abschnitt iiber «Die
technische Neuheit» der Vorlesung «Das Neue in der Geschichte», Rdber Lu-
zern 1978, S.20-31 und passim, immer wieder deutlich gemacht habe, dass ich
nach dem Wesen der Technik erst frage, folglich weder eine Auffassung noch
gar eine Definition bereit halten kann. Und gegeniiber dem noch absonderli-
cheren Missverstindnis, dass ich mit der Formulierung «das Wesen der Tech-
nik» die Technik personifiziere und didmonisiere, ist ganz einfach darauf hin-
zuweisen, dass einsther die Frage: Was ist...? die Frage nach dem Wesen
heisst. Und insofern z.B. das Wesen des Menschen nicht ein bestimmter
Mensch ist, gilt ja wohl analog, dass das Wesen der Technik nicht eine techni-
sche Geritschaft sein kann. Der verbreiteten Meinung hingegen, dass ich die
instrumentale Seite der Technik nicht sehe, also immer noch nicht begriffen
habe, dass die Eisenbahn ein Mittel ist, um vom Wohnort Ziirich zum Téatig-
keitsort Bern zu gelangen, ist eine Unterstellung, auf die zu antworten gar
nicht notig ist.

12



ten Bau von Paxton das «Treibhaus eines grossenwahnsinnigen Kiir-
bisbauern» nannte.

Im Rahmen dieser Darlegung liegt nicht, die technische Entwick-
lung im einzelnen zu verfolgen; wohl aber kann es der Sache dienlich
sein, wenn wir noch an einem konkreten Beispiel, nimlich an dem des
technisierten Verkehrs, Zusammenhinge andeuten, die zu einem
strengeren Verstdndnis der vorliegenden Fragestellung fiihren kénn-
ten. Der gemichliche Verkehr zu Fuss oder zu Ross und Wagen war
verbunden mit einer Einldsslichkeit der Erfahrung sowohl des Reisens
selbst, wie auch der fremden Gegenden und Menschen, wie sie z. B. in
grosser Natiirlichkeit und vollig unpriitentiés aus jeder Szene und
Skizze von Rodolphe Topffers «Voyages en zigzag» spricht. Man
missverstehe nicht! Weder geht es jetzt darum, einer lingst vergange-
nen Moglichkeit von Welterfahrung nachzutrauern, oder diese gar als
«das Ideale» hochzuspielen, noch darum, im Gegensatz dazu den mo-
dernen Tourismus herunterzumachen. Wichtig ist vielmehr: einen tief-
greifenden Wandel ins Bewusstsein zu heben, weil nidmlich dieser
Wandel zum technisierten Verkehr unweigerlich den Menschen ganz
zentral, vielleicht sogar — wir wissen es noch nicht — in seinem
Menschsein, in seinem Wesen betrifft. Die Moglichkeit, am selben
Tage mehrere Kontinente mit dem Fuss zu streifen, bringt eine
Schrumpfung von Raum und damit von Weite der Welt mit sich, die
nicht zuletzt damit in merkbarem Zusammenhang steht, dass fiir den
Menschen als planetarischen Globetrotter alles und jedes jetzt billiger
zu haben ist: die immer zudringlicher beforschten Ritsel der Natur,
wie die in Kleinbildserien zur Verfiigung gestellten Werke des Men-
schen, die journalistisch abgeplatteten Vorgidnge der Geschichte, wie
der chemisch-physikalisch zuhanden von Medizin und Psychiatrie
blossgelegte Prozess des Sterbens. Die im technischen Verkehr erfah-
rene Verkleinerung des Alls ist zugleich die Entwunderung der Welt,
die ohne Gott ja bereits viel glatter zu erkldren ist. Und weil in dieser
Situation alles einférmiger und zuletzt Uberhaupt normiert wird,
schafft der technische Verkehr im Ausgleich die summarischen Reize
der Grossstadt, wo sich der Entwurzelte jederzeit rasch auf eine Bast-
matte setzen und bei einer Kumme Keemun, wenn es ihm verleidet ist,
Europier zu sein — geschwind etwas Zentralasien erleben kann; in
Sankt Medard um 10 Uhr Messe mit koptischen Ténzen aus der Dab-
tara-Liturgie, vorgefiihrt durch ein paar zwangsneurotische Firmlinge;
zwei Hiuser weiter im Domino durchgehender Amateur-Striptease zu
Spitzenplatten mit frithbarocker Sakralpolyphonie — und die Pfarrer

73



sind iiberzeugt, dass sich die Welt seit Jahrhunderten gleichgeblieben
ist und dass das alles doch schon im 12.Jh. genau so war.

¥ ok Xk

Wihrend in der Tat diese letztgenannte theologisch-kirchliche
Wunschvorstellung ebenfalls, wie noch zu zeigen sein wird, im 19.Jh.
massiv an Anhingerschaft gewinnt, geht von der Wandlung der ge-
schichtlichen Verhiltnisse her eine merkbare Erschiitterung durch die
Kiinste. Die Romantiker hatten unter diesen der Musik den Vorrang
zuerkannt, weil sie in besonderem Mass ans Unségliche rithrt. Und in
der Tat reagiert sie mit erstaunlicher Hellhorigkeit auf die verdnderten
Verhiltnisse. Das zentrale Ereignis ihrer Reaktion ist die Krise der To-
nalitit. Seit es Gioseffo Zarlino 1558 in den Institutioni harmoniche
gelungen war, erstmals den Dreiklang zu definieren und damit gegen-
iiber dem rein linearen Musikdenken von Glareans Dodekachordon
Dur und moll jetzt auch in harmonischer Hinsicht zur Geltung zu
bringen, beginnt sich die Musik seit dem Aufkommen des Generalbas-
ses im Frithbarock endgiiltig tonal zu verfestigen. Unter Tonalitét ver-
steht man die Bezogenheit einer Komposition auf den Grunddrei-
klang und das Verstindnis ihres harmonischen Verlaufes aus der
Funktion der einzelnen Teile in bezug auf die Grundtonart. Der mass-
gebende Theoretiker dieser Art Musik, die streng gesehen von etwa
1600-1850 uneingeschridnkt am Zug ist, war Jean Philippe Rameau
(1683-1764) gewesen. Die Musik des genannten Zeitraumes erfreut
sich heute nicht zuletzt deshalb einer solchen Beliebtheit, weil sie auf
Grund ihrer Tonalitdt in besonderem Masse das Gefiihl der Sicherheit
und des Zu-Hause-Seins ausstromt. Es kann deshalb nicht iiberra-
schen, dass im selben Masse wie der geschichtliche Wandel Unsicher-
heit schafft und den Eindruck aufkommen ldsst, man sei nirgends
mehr in einem Zuhause geborgen - das tonale Musikdenken in eine
Krise geraten muss. Erste Anzeichen dafiir hatten sich bereits in einem
der Spitwerke Beethovens, in den Diabelli-Variationen gezeigt, inso-
fern diese mindestens eine Erweiterung der Tonalitit anstreben. Das
gesteigerte Ausdrucksbediirfnis der Romantiker hat sein Erbe aufge-
griffen und konsequent weitergefiihrt; und so kommt es bei Franz
Liszt endlich dazu, dass er in einer Reihe seiner Kompositionen auf
weite Strecken vermeidet, die Tonart genauer festzulegen, was zuf
Folge hat, dass der Horer die entsprechenden Partien als ausgespro-
chen dringend erfiahrt und dies bei mangelnder Moglichkeit einer to-
nalen Orientierung. Was bisher in Girung war, gerit bei Richard

74



Wagner auf seinen Hohepunkt: mehr und mehr treten nun vagierende
Akkorde, wie z. B. verminderte Septakkorde, auf, und seit dem Tann-
hduser scheut Wagner auch nicht mehr davor zuriick, Dissonanzen
einzusetzen, die nur noch bitonal, will sagen: als Akkorde zu verste-
hen sind, welche aus zwei nicht mehr verwandten Tonarten zusam-
mengebaut wurden. Hand in Hand mit den immer dichter eingesetz-
ten harmonischen Kiihnheiten geht die Chromatisierung der melodi-
schen Sprache; und im Tristan ist die Sache endlich soweit, dass in
dem Riesenwerk der Klang in einer Dauermodulation gehalten wird,
die konsequent vermeidet, was jemals wie ein Grundton, gleichsam
stillend wirken konnte. Das Erregende bei Wagner ist weit weniger
seine Absicht, von der alten Nummernoper weg zu einem durchkom-
ponierten Musikdrama zu gelangen, oder die romantische Idee des
Gesamtkunstwerkes, noch gar jenes Drum-und-Dran seiner Musik,
das meist Leute mit einer ausgepriagten gegengeschlechtlichen Kom-
ponente in den bekannten Wagner-Enthusiasmus treibt — es ist die Er-
findung einer harmonischen Sprache und einer leitmotivischen Struk-
tur, der es gelingt, den vollkommenen Ausdruck der Verlorenheit und
Weltangst zu gestalten, welche das tiefliegende Merkmal der Zeit ist.
Und nur aus dieser Erfahrung heraus ist zu verstehen, warum bei ihm
letztlich alles immer um den Gedanken einer Erlosung kreist, die seine
mythischen Stoffe bald mehr im christlichen, hier lutherischen und
dort katholischen, bald mehr im schopenhauersch-buddhistischen
Sinne interpretiert. So reizvoll es wire, die von Wagner eingeleitete
Entwicklung bis zum Jahr 1908 zu verfolgen, wo mit der Atonalitét
der grosse Wendepunkt zur neuen Musik erreicht ist, miissen wir uns
dies jetzt aus themabezogenem Grund versagen.

Dagegen wenden wir uns der Dichtung zu, und, um zu einiger
Sammlung zu finden, bescheiden wir uns bei Holderlin. Wir brauchen
nach dem, was wir bisher aus Geschichte und Kunst des frithen 19. Jh.
aufzuzeigen suchten, nur die Elegie «Brot und Wein» zu lesen, um des
Bestiirzenden innezuwerden, wie weit voraus und wie abgrundtief die
ganze Not der Zeit in diesem Sagen ihr Wort gefunden hat. «Er riss
wie ein blitz den himmel auf und zeigte uns erschiitternde gegenbilder
wie Herakles-Christos: vor seinen weitesten einigungen und ausblik-
ken aber stehen wir noch verhiillten hauptes und verhiillter hdande...»
Einzig ein Stefan George durfte es wagen, mit einem solchen Satz in
die Sternspuren der Nacht hiniiberzusetzen, die in Holderlins spéten
«Vaterlindischen Gesingen» ihre unausmessbaren Kreise ziehn. Was
sich in ihm ereignet, ist die Irrnis des bevorstehenden Zeitalters, da

75



die Sprache aus ihrem verabredeten Lautzeichen aufbricht in die Stille
ihres Wunders, in den Gesang der ewigen Namen, in denen der Hoch-
ste noch einmal geruht hat, sich rufen zu lassen. Was sich dem Reden
der Kirche so offenkundig versagt — in den Wundmalen dieser Bruch-
stiicke gefiel ihm, Gestalt anzunehmen, dass Horende wiirden, zu ah-
nen, wie noch ein Schmerz sei, der blutend zuriickfinde zu jenem kla-
genden Fragen, ob irgendeiner sei wie der, den der Herr gemacht am
Tag seines siedenden Ingrimms. «Versohnender, der du nimmerge-
glaubt...» lockt es; und «Nah ist/Und schwer zu fassen der Gott»
durchatmet es «Patmos», damit, wenn dem Sdmann «Ans Ende kom-
met das Korn», diesmal Bescheid sich fiige, wie’s nicht ein Ubel ist,
«wenn einiges/Verloren geht und von der Rede/Verhallt der leben-
dige Laut,/Denn gottliches Werk auch gleichet dem unsern./Nicht al-
les will der Hochste zumal...» Und dann zieht sich Geduld hin, bis
noch einmal zu dusserst in « Mnemosyne» das Unverstehbare sich 6ff-
net zum Trost der Wende des Wahren. Solange und soweit noch ge-
dichtet wurde, trug es sich zu als tliberlieferte Antwort auf seinen ge-
wagten Wurf; und alles, was tauben oder stumpfen Ohres neben ihm
war, verkam ins blosse Machen von Lyrik. Man kann nicht unbescha-
det ein Mahnmal missachten, das am Meer des Irrsinns als letzter
Leuchtturm den Port weist...

Hinsichtlich der bildenden Kiinste liegt die Sache divergenter, und
darum beschrianken wir uns auf die Malerei. Die Mittel, mit denen die
Meister der ganzen sogenannten tonigen Malerei der ersten Jahrhun-
derthilfte arbeiten, sind im wesentlichen drei: die Linearperspektive,
will sagen jene Darstellung, die dem Auge Niherliegendes grosser,
Entfernteres entsprechend kleiner wiedergibt; die Luftperspektive,
will sagen jene Darstellung, die das Ndhere dunkler, also schwarzhal-
tig, das Ferne heller, also weisshaltig zeigt; und endlich die Farbper-
spektive, die sogenannte warme Tone, eigentlich: gelbhaltige braucht,
um Nihe, sogenannte kalte Tone, eigentlich: blauhaltige braucht, um
Ferne zu suggerieren. Die ersten Maler, die mit dem Zusammenwir-
ken dieser drei Mittel zur Gewinnung einer Tiefenillusion brechen,
sind die Impressionisten gewesen, die bereits auf Luft- und Farbper-
spektive gidnzlich verzichten und einzig noch das ilteste und tradi-
tionsreichste Mittel, ndmlich das der Linearperspektive beibehalten.
Es wird freilich nicht mehr lange dauern, bis auch dieses bei Gauguin,
van Gogh und Cézanne ausser Kurs gesetzt wird. Der Gewinn, um
dessentwillen die Impressionisten auf eine Tiefenwirkung verzichtet
haben und damit das Bild in jene Zweidimensionalitit fiihrten, die der

76



Leinwand ohnehin eigen ist, dieser Gewinn war: Dass sie im Vergleich
zur tonigen Malerei eine viel grossere Helligkeit einzufangen ver-
mochten, so dass man bei ihnen gleichsam zum ersten Mal den Ein-
druck von wirklichem Tageslicht erhidlt. Was sie nun freilich an den
Tag bringen, ist sehr sonderbar: Sie leiten das Ende der gegenstindli-
chen Malerei ein und dies wohl notgedrungen von daher, dass die
Technisierung die Dinge menschlicher Herstellung nicht weniger als
die natiirlich gegebenen in jenen auswechselbaren Bestand auflést, in-
nerhalb dessen die Natur mehr und mehr nur noch als nutzbarer Krif-
tezusammenhang erscheint, wihrend die «natiirliche Natur» als fort-
gesetzt noch vorhandene in den Anschein einer veralteten Romantik
gerdt. Gerade, dass die Impressionisten bei ihrer neuen Schau noch
einmal er6ffnen, was natiirliche Schdonheit war, macht den Zauber ih-
rer Einmaligkeit aus. Und es ist nicht Zufall, dass schon bei van Gogh
die verrusste Fabrik am Horizont heraufzieht, wihrend Gauguin mit
seinem Symbolismus bewusst auf eine Wirklichkeit jenseits des male-
risch Fassbaren verweist.

LR

Was hat nun der vorvatikanische Katholizismus in der Not dieser
Zeit zu deren Erkenntnis oder zu deren Linderung beizutragen? Auf
dem Wiener Kongress von 1814/15 hat bei der Neuordnung Europas
der Kardinal-Staatssekretir Consalvi durch seine Diplomatie eine
weitgehende Wiederherstellung des Kirchenstaates erreicht, und der
Papst hat hernach in aller Eile innerhalb seiner Civitas Dei auf die
Zustinde der Zeit vor 1797 «zuriickgedreht» und dies im ganzen wie
im einzelnen mit grosser Griindlichkeit: So hat er z.B. sogar die dort
von Napoleon «usurpatorisch» eingefiihrte Strassenbeleuchtung zur
Ehre Gottes und der himmlichen Heerscharen und zu Nutz und
Frommen néchtlicher Diebe wieder demontieren lassen. Wie weit der-
artige Bemiithungen in dazu geeigneten Kreisen fragelos glaubensstér-
kend gewirkt haben mogen, bleibt historisch heute schwer feststellbar.
Sicher jedoch ist, dass in der Folgezeit die Verbindung des Papsttums
mit allem Reaktioniren die Moglichkeit weitgehend ausgeschlossen
hat, dass die katholische Kirche in den kulturell fortschrittlichen Krei-
sen hitte Einfluss nehmen kénnen; und so muss sie bis zur Stunde un-
vermdgend zusehen, wie sich diese, auch wenn sie nicht gerade anti-
kirchlich sind, begreiflicherweise einer Institution gegeniiber vollig
gleichgﬁltig verhalten, die nicht mehr fihig gewesen ist, ihr Interesse
und ihren Einsatz tiberhaupt zu begreifen. Die Kirche sah eine Mog-

77



lichkeit von Einflussnahme offenbar weitgehend nur noch in der Wie-
dereinsetzung des Jesuitenordens und in der strafferen Organisation
von Orden, Kongregationen und Vereinen, um die, welche man noch
nicht verloren hatte, enger an ein System zu binden, dessen hervorste-
chendste Merkmale Angst und Scheuklappen gewesen sind, welche
man dann, wie zu allen Zeiten, mit arrogantem und autoritdrem Auf-
treten hat vertuschen wollen. Die herrschende Verschrobenheit wird
besonders deutlich sichtbar darin, dass man im Ausgang des Kdlner
Kirchenstreites glaubte ein Erstarken des Katholizismus sehen zu diir-
fen: In der Auseinandersetzung zwischen Staat und Kirche beziiglich
der Mischehenfrage nahmen tatsidchlich weite Kreise des Volkes, aus
was fiir Griinden auch immer, gegen die Regierung fiir den Papst Par-
tei; aber das, was daraus folgte, war weitgehend nur eine bessere
Wallfahrtsstatistik fiir den heiligen Rock in Trier, mit der die Welt
freilich so wenig zu dndern war wie mit den rhythmischen Zeichen der
Briider von Solesmes, die im Zug der romantischen Choralrestaura-
tion erlauben sollten, die liturgischen Gesédnge etwas eunuchenhafter
auszufiithren als bisher nicht iiblich. In diesem ganzen jammervollen
Umkreis muss die Erhitzung des Papalismus unweigerlich als das er-
scheinen, was sie unter keinen Umstidnden sein wollte: namlich der
Ausdruck bedenklichster Schwiche. Die Bulle «Ineffabilis Deus»
vom 8. Dezember 1854, die gegen den Rat der gewichtigsten katholi-
schen Theologen die unbefleckte Empfiangnis dogmatisierte, brachte
nicht nur ein vollig neues Verfahren, das hinsichtlich bevorstehender
Papstdogmen zu Recht Befiirchtungen weckte; was weit bedenklicher
vorkommt, ist die damals schon in der Luft liegende Vermutung, dass
der Inhalt des Dogmas an sich belanglos sei, das Dogma als Dogma
lediglich ein Versuch daraufhin, was spéter im Vatikanum verwirklicht
wurde. In der Tat gehort das Dogma von 1854 zu den im {ibrigen
meist missverstandenen Randglossen und entfaltet selbst innerhalb ei-
ner echten Marienverehrung keine besondere Wirme. Es ldsst sich
denken, dass seine Bldsse und Ubergehbarkeit mit jenem vermuteten
Faktum schon im Entstehen Hand in Hand ging: eine Art geistlicher
Gynikologie, die auf ganz andere Entbindungen zielte. Die Enzyklika
«Quanta cura» und der Syllabus von 1864 endlich eroffneten feier-
lich: in welcher Enge und in welchen Zwingen man sich einzig noch
wohlzufiihlen in der Lage war. Und von jetzt an gefiel man sich in der
Vorstellung, hinsichtlich der Kirche und ihrer Wahrheit habe sich die
Geschichte nie verdndert!

78



Dass der bornierte Ultramontanismus zahlenméssig in der Kirche
zu dominieren begann, hingt mit dem allgemein geschichtlich zu be-
obachtenden und nahezu mit gesetzmissiger Folgerichtigkeit wirken-
den Umstand zusammen, dass iiberall, immer und bei allen nichts so
rasche und sichere Verbreitung findet wie das Unwahre und Banale.
Demgegeniiber aber war von frith her eine Minderheit da, der es im
Katholizismus stets um ganz andere Dimensionen ging. Es waren jene
wenigen, die erkannten, wie der Glaube in der bedringenden Not der
Zeit zu schwinden begann und wie an seine Stelle zusehends ein theo-
logisch und vielleicht noch mehr kirchenrechtlich geregeltes System
und Zeremoniell trat, dessen ungefdhre Befolgung geniigte, um die
Einbildung aufrechtzuhalten, man sei in der Heilsanstalt ja wohl ver-
sorgt. Der Minderheit jedoch schien Aufgabe, all die neu anfallenden
Probleme aufzugreifen, griindlich zu erarbeiten und auf der Hohe der
Zeit zu versuchen, das alte Wort vom rettenden Glauben neu Gestalt
finden zu lassen inmitten all dessen, was ihnen welthafte Bewédhrung
hiess. Thre Bemiihungen hatten mannigfache Ausgangspunkte und
nahmen verschiedene Wege, ihre Interessen waren vielgestaltig und
ihre Arbeitsweisen von je eigenen Prigungen. Sie waren nicht das, was
spiter der Altkatholizismus notgedrungen wurde; aber die altkatholi-
schen Viter fiihlten sich mit ihnen geistesverwandt, insofern es auch
ihnen zentral darum ging: den alten Glauben in einer gewandelten
Welt zu verwirklichen in jenem Geiste, der, weil er des Herrn ist, nur
die Freiheit sein kann. Sie sahen ihre Verantwortung samt und son-
ders nicht gegeniiber einem System, sondern vor einem Glauben, der
sich nicht nur eingeschiichtert in den vier Wianden der schlecht geliif-
teten Gotteshduser, sondern in der Weite von Welt austrigt. Kein
Zweifel z. B. dass die Reformen des letzten Konstanzer Generalvikars
Ignaz Heinrich von Wessenberg vom Geist dieser sorgenden Verant-
wortung getragen waren; und als ihn die Aufhebung des Bistums im
Jahre 1827 zwang, bis zu seinem 1860 erfolgten Tod ein langes Leben
als Privatgelehrter zu fiihren, liessen die Themata seiner Arbeit in
wachsendem Mass die wahrhaft umfassende Geistigkeit dieses Man-
nes zum Vorschein kommen. Sein Erbe ging weiter auf jene Schiiler,
die, wie z.B. Alois Vock, daraufhin tdtig wurden, im Aufbruch der
Zeit in politischer und bildungsmissiger Hinsicht dort einzugreifen,
Wo sich eine vom Sauerteig des Glaubens durchwirkte Arbeit in ganz
besonders fruchtbarem Sinn auswirken musste: Vock arbeitet ent-
scheidend an der Griindung eines ersten Lehrerseminares in der
Schweiz, das Zbglingen beider Konfessionen offenstehen und die an-

9



gehenden Lehrer in 6kumenischer Gesinnung heranbilden sollte zu ei-
ner christlichen Verantwortung fiir Leben und Begabung jedes einzel-
nen ihrer kiinftigen Schiiler. Vock selber hat, was er anstrebte, inso-
fern konkret vorgelebt, als er neben seinen grossen geistlichen und
piddagogischen Aufgaben der jiingern Jahre seinen Neffen im Haus
auferzogen und ausgebildet hat. Seine zumal auch politisch fort-
schrittliche Einstellung zeigte sich darin, dass er zum Mitarbeiterkreis
an Heinrich Zschokkes «Aufrichtigem und wohlerfahrenem Schwei-
zer-Boten» zihlte; und erst seit einiger Zeit wissen wir, dass er auch
ein interessanter und beachtlicher Maler gewesen ist. Sein Geist
spricht noch vernehmbar aus jenen Gedichten, die einer seiner Schii-
ler, der spdtere Seminardirektor Augustin Keller, der erste christka-
tholische Synodalratsprisident, jeweils den Seminaristen beim
Schlussexamen auf ihren erzieherischen Lebensweg mitzugeben
pflegte’.

Wir brauchen den Namen dieses in der Schweizergeschichte einst
so umstrittenen Mannes nur zu nennen, dass all jene Zeitstrémungen
vor uns aufleben, die im Guten wie im Argen kdmpferisch beteiligt ge-
wesen sind am Entstehen des neuen Bundesstaates, den Dupanloup
als Schreckgespenst sehen und verurteilen wollte. In der Tat: Alle jene
Politiker, die im Altkatholizismus festblieben beim ersten Vatikanum,
waren Leute, deren Weitherzigkeit und deren geistiger Horizont der
Angstlichkeit und Enge, der Welt- und Zeitfremdheit, der muffigen
Sonderbiindlerei so entfernt wie moglich standen. Sie hatten die Ent-
wicklung Europas seit der Franzosischen Revolution mit einer Wach-
heit verfolgt, welche sich nicht zuletzt aus den schlimmen Geschicken
des eigenen Landes eine Warnung und Mahnung genommen. Sie er-
kannten den geschichtlichen Wandel in seiner ganzen ehernen Konse-
quenz und verlegten sich z. T. bewusst nach alttestamentlichem Vor-
bild mit religiosem Ernst darauf, den Staat der Zukunft als einen im
allumfassenden Sinn des Katholizismus christlichen zu gestalten —
und es musste ihr dusserstes Befremden wecken, dass der Vatikan sol-
che Gestaltungen in totaler Verkennung der Lage verurteilte und sich
mit den Zukurzgekommenen rottete, die mit Fluchen und Bannen
wegdisputieren mochten, was zu ihrem Missvergniigen nun einmal da
ist, die mit Dogmatisieren und Theologisieren, mit Rubriken und Ge-
siangen das Abgestorbene zelebrieren, ohne zu begreifen, dass es auf
diese Weise niemals wieder lebendig wird, weil das Leben selbst und

* In: Augustin Keller, Gedichte. Huber, Frauenfeld 1809.

80



damit der lebendige Glaube inzwischen an einem ganz andern Ort ist.
Uns Spétgeborenen ist dieses «fiir Kirche und Vaterland» der Viter so
ferne geriickt, dass wir Gefahr laufen, dessen Anliegen voéllig zu ver-
kennen: einzig, indem wir uns die Leidenschaftlichkeit der Zeit iiber-
haupt, im besondern aber die Héirte im Kampf um eine neue Staatlich-
keit vergegenwirtigen, die nichts Geringeres als den geschichtlichen
Lebensraum des kiinftigen Volkes erstreiten sollte, werden wir begrei-
fen, dass derartige Aufgaben nicht anders zu bewiiltigen sind als in
der spiirbaren Riickverbindung an die Welt des gottlichen Geheimnis-
ses: im Geschichte griindenden Tun erwahrt, was als Glaube ein Gott-
liches in die Zeit einsenkt zum Zeugnis, dass der Gott der Viter auch
der kiinftige ist. Wir haben uns jener Viter wahrhaftig nicht zu schi-
men, die fahig waren, existenziell den Glauben von blosser Theologie
zu unterscheiden; wohl aber bedauern wir jene, deren altkatholisches
Herz sich nicht zu entscheiden wagte, als sie, wie z. B. Philipp Anton
von Segesser, realisierten, dass das schon ldngst vor ihnen ihr politi-
scher Gegner Augustin Keller getan hatte. _

Aus ihrer vom Glauben getragenen Wachheit im Politischen war je-
nen Kreisen gleichfalls das Anliegen der Bildung ein zentrales; denn
sie verstanden bereits, dass die technisch beschleunigte Entwicklung
gesteigertes Wissen und Koénnen verlangt, die Fihigkeit zu fragen, um
sich in Gegebenheiten bewegen zu konnen, deren Grund und weiterer
Zusammenhang noch verborgen war. So ist nicht zufillig, dass neben
fithrenden Politikern besonders auffallend viele Lehrer altkatholisch
geblieben sind. Es waren jene, die sich im Ringen um ein neues Welt-
verstindnis nichts Gutes zu versprechen vermochten, als sie sehen
mussten, wie der Vatikan in volliger Missachtung der wissenschaftli-
chen Gegebenheiten noch im 19.Jh. die Wahrheit mit der Erneuerung
der Indexkongregation zu férdern gedachte, mit jenem illustren Gre-
mium also, das seit 1559 nicht bei der heiligen Flamme der Wahrheit,
sondern in der Asche der von ihm verbrannten Biicher tagte und sich
gegenseitig in der hohern Weisheit bestérkte, «dass nicht sein kann,
was nicht sein darf». Angesichts dieses Ungeistes war klar geworden,
dass verhingnisvolle Irrtiimer nur zu verwinden sind durch erweiterte
Erkenntnis und das unentwegte Suchen einer Wahrheit, die aus ihrem
Wesen heraus niemals derartiges wie ein fester Besitz werden kann,
weil sie immerfort ist als das Sich-Offnende und Sich-im-Ereignen-
Gewiihrende. Und dieses selbst hiitende und bewahrende Wesen der
Wahrheit war ihnen Hinweis auf jene Ehrfurcht, die darum weiss,
dass alles echte Wissen umgrenzt und darum zugleich gehalten ist vom

81



Glauben als der Einsicht aus dem Walten des Heiligen Geistes. In die-
ser Demut wollten sie ihren Dienst an Forschung und Lehre und da-
mit an der Erziehung desjenigen Menschen tun, der in verdnderter
Zeit stets schwierigere Aufgaben vor sich sieht. Weit entfernt davon,
platte Aufklidrer zu sein, waren sie durchdrungen von der Uberzeu-
gung, dass, weil Gott einer ist, so auch die Wahrheit eine sein miisse
und unldslich verbunden mit dem, der uns verheissen, dass wir sie er-
kennen und in ihrer Erkenntnis frei werden sollen. — Allein: Es mag
damit des Historischen genug sein; denn «altkatholisch, einmal abge-
sehn von den Papstdogmen», das ist am Ende eine Fragestellung, die
uns weit unmittelbarer als bloss historisch bewegt.

* ok %

Die Herkunft zeigt uns, dass das Anliegen der altkatholischen Min-
derheit schon lange vor dem ersten Vatikanum jene Katholizitdt war,
die sich immerwédhrend gegeniiber der um sich greifenden Beschrin-
kung aufs bloss noch Theologische frei hielt fiir einen Glauben, den
sie verstand als die entscheidende Verwirklichung des Gottlichen in-
nerhalb der grossen geschichtlichen Aufgaben des Zeitalters. Wih-
rend es jener verdngsteten Beschriankung freilich jederzeit leicht fallt,
auf die dann noch verbleibenden Fragen mit theologisch richtigen
Antworten aufzuwarten und innerhalb einer aus dem Welthaften séu-
berlich ausgegrenzten Kirchlichkeit die kleinen innerkirchlichen Be-
diirfnisse in etwa zufrieden zu stellen — steht die Verwirklichung des
Glaubens im grenzenlos Offenen des ewig Unverfiigbaren. Aus der
Weite solcher Sicht wendet sie sich notwendig dem zu, was einer Epo-
che geschichtlich als ihr zu Bewiltigendes aufbehalten ist, und verab-
scheut nichts mehr als den theologischen Sakristeiklatsch in der
zwanghaften Enge seiner Sorgen. Weil die Viter begriffen, von welch
zentraler Bedeutung im Wandel des 19.Jhs. die neu heraufziehende
Staatlichkeit sei, darum setzten sie sich ein, diese statt aus beliebiger
Zeitstromung, soweit es vergénnt war, aus der Uberlieferung ihres ka-
tholischen Glaubens zu jener Freiheit zu fiihren, die ihnen im Geist
des Herrn begegnete; und es war nicht ihre Besorgnis, unter welchen
klassischen loci der Dogmatik ihr mutiger Einsatz sich allenfalls ge-
rade noch als genehm kdnnte approbieren lassen. Es wird fiir die Zu-
kunft dieses Katholizismus von entscheidendem Gewicht sein, ob es
ihm aus dem Erbe gelingt, seine geistige Glaubensfreiheit zu wahren
auf das hin, was in unsern Tagen die epochalen Note sind, sie aus
dem Geist der Unterscheidung in ihrer Herkunft zu erfassen und im

82



Geist des Rates und der Stiarke zu Linderung und Heilung beizutra-
gen, oder ob er von seiner grossen Uberlieferung lisst und damit un-
weigerlich versinkt in jene ekklesiologische Selbstbefriedigung, wel-
che die Viter seit deren Uberhandnehmen vom frithen 19.Jh. an kurz-
entschlossen — sein liessen. Jede Glaubensgemeinschaft wiichst an der
Grosse der von ihr in Angriff genommenen Aufgaben. Weltweite Auf-
gaben fiihrten zu dem, was urspriinglich Katholizitit hiess; und als
die Kirche das nicht mehr verstand und sich in ihr selber einzupuppen
begann — wurde sie romisch. Im Unterschied zu dieser gibt es nur eine
echte Moglichkeit, und diese heisst natiirlich nicht bernisch, bonnisch
oder utrechtisch, sondern: katholisch. Unsere kiinftige Aufgabe wird
es aus wohlverstandenem Erbe sein, die Arbeit mit Umsicht und Fleiss
auf jene Hohe der Zeit zu bringen, der im Augenblick Ewigkeit begeg-
nen kann; uns freizuhalten fiir das, was die Welt als das Rettende des
gottlichen Wunders ersehnt, und uns allem zu versagen, was den
Glauben ins bloss Theologische zerren will. Denn Katholizitét ist je-
nes Allumfassende, das aus der Erfahrung, wie sich im Glauben Him-
mel und Erde einen, in einer aus den Fugen geratenden Welt Hinweis
bleibt auf das Unentrinnbare und zugleich unendlich Sanfte des gottli-
chen Gefiiges; ist herzliche Neigung zu den Dingen des Alltags aus
der Entdeckung ihres verborgenen Glanzes; ist Aufgehen eines un-
scheinbaren Lichtes, dessen Erhellung das Gewohnte ins Unverlo-
schliche hebt. Katholizitit nidhrt sich am Strom der Zeit, in dessen
Fluten sie den Quell des ewigen Lebens kennt; kréftigt sich in der Er-
filllung des téglichen Tuns, in dessen Vergédnglichem sie ein Bleiben-
des weiss; erstarkt im Schwachen, dessen einziges Vermdgen Gottes
ist. Katholizitdt ist Eingehen in Weltlichkeit, dass ihr Erlésendes
durchscheine; Tragen der Biirde, dass die Last leicht und die Schuld
schwerelos werde; ist Hingabe ans Vergeben im Unerlosten. Dem
theologischen Reden verweigert — schenkt sie sich, instidndig erfleht,
dem schlichten Sagen des Glaubens. Dieses wird drmer sein im Geist
als jenes geistvolle Wissen der Wissenschaft — aber seiner Armut ist
die Verheissung zugesagt auf dem von THM erstiegenen Berg; es ist
eingelassen ins Gebirg seiner seligen Geborgenheit; ist der verborgene
Schatz, strahlende Druse, Smaragd seines dunklen Schosses. Es ist
Niichternheit beim Wein und Rausch beim tiglichen Brote. Weinen
mit den Weinenden bei einem Mund, den Er voll Lachens gemacht;
uns das Schwierigste ob seiner herzlichen Einfalt. Sein Wort ist leise
und meist iiberhort, sein Gesagtes kaum im besondern, weil niemals
richtig — sondern ewig wahr; gefliistert ins einzig geliebte Ohr und

83



doch katholisch im Echo durch Zeiten des Alls. Ohne Glauben kann
die Welt nur verrotten. Wird jenes schlichte Sagen der Welt am Ab-
grund erdffnen, dass das Heil iiberall und nirgends ist; nirgends, wo
sie es auf ithre Weise will — und iiberall, wo sie sich ldsst, um sich zu
finden im Allumfassenden der Katholizitdt? Darum sei wiederholt:
Christkatholisch sein heisst: aus Liebe zur Menschwerdung Gottes in
Christus das Katholische menschlich und das Menschliche katholisch,
allumfassend gestalten helfen.

Zirich/Bern Walter Frei

84



	Altkatholisch, einmal abgesehen von den Papstdogmen

