
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 2

Artikel: Altkatholisch, einmal abgesehen von den Papstdogmen

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Altkatholisch, einmal abgesehen von den Papstdogmen

Pfarrer Otto Gilg hat mich seinerzeit aus seiner Gemeinde ins
Theologiestudium entlassen mit der Ermunterung zu einer positiven Arbeit
im Dienst eines «biblisch geläuterten Katholizismus». Zur besondern
Mahnung hat er mir eine Anekdote aus der Zeit der altkatholischen
Väter mitgegeben, die er zweifellos von seinem eigenen Vater, Pfarrer
Karl Gilg, überkommen hatte: In den siebziger Jahren des vorigen
Jahrhunderts meldeten sich eines Tages drei Theologen vor dem
Himmelstor und begehrten Einlass. Petrus fragt den ersten, was er denn
sei, dass er sich das Paradies zutraue. Der antwortet keck: «Ich bin
römisch-katholisch.» Der Apostelfürst aber kennt dergleichen nicht und
muss es sich erst erklären lassen. «Wir glauben», erhält er zur
Antwort, «dass der Papst als dein Nachfolger in Glaubens- und Sittensachen

der unfehlbare Stellvertreter Christi auf Erden sei - und ihm
gehorchen wir». Petrus macht ein bedenkliches Gesicht, geht in den
Himmel zurück, um für den heiklen Fall Order zu holen, kommt aber
freundlich gestimmt wieder und heisst den Mann, sehr zum Erstaunen
der beiden andern, eintreten. Darauf wendet er sich zum zweiten und
erfährt, dass dieser protestantisch sei. «Was ist denn das nun wieder?»
will Petrus wissen und bekommt zu hören: «Wir halten uns für den
ohne des Gesetzes Werke rechtfertigenden Glauben in allem an die
Autorität der Heiligen Schrift als an die authentische Quelle der

Offenbarung.» Petrus muss sich auch darüber im Himmel näher erkundigen.

Als er jedoch erneut am Tor erscheint, lässt er auch diesen

zweiten ein und wendet sich zum verbleibenden letzten: «Was bist du

für einer?» «Ich bin altkatholisch!» «Und was glaubst denn du?»

«Wir glauben nicht, dass der Papst der unfehlbare und bischöflich
allgewaltige Stellvertreter Christi auf Erden sei, und wir glauben auch

nicht, dass die Heilige Schrift die einzige Autorität in Glaubenssachen
sein könne.» Petrus ist verdutzt und sagt: «Ich habe dich nicht
gefragt, was ihr nicht glaubt, sondern was ihr glaubt!» Der Altkatholik
wird verlegen und gesteht: «Das ist noch nicht ausgemacht!» - worauf
Petrus unmittelbar sicher ist, dass er einen solchen Christen vor dem

Himmelstor lassen muss...
Man wird über diese Anekdote lachen, vielleicht gerade weil ihre

Wahrheit bei uns im allgemeinen so schlecht beachtet wurde: mit
einer geisttötenden Monotonie reitet man seit 100 Jahren auf den

Papstdogmen herum, die interimistische Flucht in die dialektische

Theologie des Protestantismus ausgenommen, die diese billige Pole-

65



mik zu umgehen suchte. Liest man freilich aufmerksam (und oft genug
auch zwischen den Zeilen) in jenen lokalhistorischen Studien, die das

Entstehen einzelner christkatholischer Gemeinden erhellen wie z. B.

Otto Gilgs «Christkatholizismus in Luzern», die Beiträge verschiedener

Autoren, die Wilhelm Flückiger und Carlo Jenzer zum 100-Jahr-

Jubiläum der Christkatholischen Kirchgemeinde Solothurn
herausbrachten, Josef Fridolin Waldmeiers «Christkatholizismus im

Aargau» usw. - so kann einem nicht entgehen, dass in den Kreisen jener,
die nach dem ersten Vatikanum am alten Glauben der ungeteilten Kirche

festzuhalten gedachten, in der Tat eine eigene Geistigkeit wach

gewesen ist, welche die Ablehnung der neuen Papstdogmen erst

ermöglicht hat.
Da diese Geistigkeit sehr umfassend war und sich keineswegs auf

das rein Theologische einengen liess, hat man sie nur allzuoft und zu

leichtfertig als kulturkämpferisch, liberal, radikal, bildungsbürgerlich
usw. abgetan, ohne sich hinreichend Rechenschaft zu geben darüber,
dass jenes Bestreben sich selber doch wohl allererst als einen Versuch
verstanden hat, das Anliegen des Glaubens in allen Bereichen des
Daseins auszutragen und dies darum, weil ihm der Ultramontanismus als

eine Folge der heillosen Theologisierung und damit Spezialisierung
des religiösen Momentes erschien. Es hängt mit der Verkennung dieser

Situation zusammen, wie bei dem empfindlich eingegrenzten
Blickwinkel der dialektischen Theologie kaum anders zu erwarten, dass

geradezu sture Ultramontane, nur weil sie zufällig gegen die
Papstdogmen gewesen waren, wie z. B. Felix Dupanloup, Bischof von
Orléans, von unserer Geschichtsschreibung klitternd zu Märtyrern
hochstilisiert wurden, die in grässlicher Gewissensnot innerlich an der
Unfehlbarkeitskirche zerbrochen sein sollen. Man hätte bloss einmal des

hochwürdigsten Herrn pastoralen «Brief an einen Schweizerischen
Katholiken» zu lesen brauchen, der 1872 bei Benziger in Einsiedeln
erschienen ist (im selben Jahr übrigens, da Paulin Gschwind seine
«Appellation an die öffentliche Meinung gegen die jüngsten Exkommunikationssentenzen

des Herrn Eugen Lachat» publik gemacht hat), um
sofort zweier Dinge inne zu werden: 1. wie verschroben die Vorstellung
eines angeblichen Märtyrerbischofs hinsichtlich von Dupanloup sei

und 2. wie sehr es allerdings der Mühe wert war, auch abgesehen von
den Papstdogmen altkatholisch zu bleiben. Das nähere Eintreten auf
den ersten Punkt können wir uns hier getrost ersparen, insofern es in

Auseinandersetzung mit jenem Dokument um den Versuch geht, das

spezifisch Altkatholische in seiner positiven Bedeutung zu erfassen.

66



Dupanloup brandmarkt die Revision der Bundesverfassung, die
den seit 1848 bestehenden Bundesstaat in der Einheit festigen soll, als
den Weg zum Despotismus, der zumal die römisch-katholische Kirche
auf seinem Hoheitsgebiet vernichten will. So verständlich es erscheint,
dass er sich über die Enteignung des Kirchengutes beschwert, so
erstaunlich ist es, wie ihm offensichtlich noch weit mehr missfällt, dass
die kirchlichen Verordnungen und bischöflichen Erlasse dem weltlichen

Plazet unterstellt sind. Er wirft den Behörden vor (S.9f.): «... sie

setzen in den Pfarreien mit Hilfe der Polizei sogar interdicirte Priester
ein; sie berufen Professoren auf theologische Lehrstühle gegen den
Willen des Bischofs, Männer, deren Lehrmeinungen sogar verurtheilt
worden...» Nachdem er sich über einzelne Ausschreitungen des Staates

gegen Mitglieder der römischen Kirche verwahrt hat, nimmt er
Stellung dagegen, dass Mischehen auch protestantisch getraut werden
dürfen und dass Ehen Geschiedener und sogar Ehen mit Israeliten
auszukünden seien, ja dass man kirchliche Begräbnisse in Fällen
abhalten müsse, wo die Kirche es verbiete. Ganz besonders heftig aber
wehrt er sich für konfessionelle Schulen, da ihm die «Misch-Schulen

antichristliche Schulen» sind (S. 14). Und vorzüglich, was die
theologische Ausbildung des künftigen Klerus betrifft, ist er empört, dass

die Jesuiten und Lehranstalten ultramontaner Richtung als

unerwünscht gelten. In einem breit angelegten letzten Abschnitt zieht er
erneut und heftiger als zuvor gegen den neuen Staat los: «Ihre Radikalen

wollen eine Schweiz, wo einige Wenige an der Spitze der einheitlichen

Beamten-Hierarchie Alles in ihren Bereich ziehen, Alles leiten.
Das Ende wäre, dass sie an die Stelle der kantonalen Souveränität und
der Freiheit Aller eine drückende Oligarchie, die Diktatur setzen würden.

Dahin will man Sie führen» (S. 19). Es überrascht nicht, dass

nach solchen Prophezeiungen der ausgeprägte Masochismus des

Bischofs sich daran weidet, die künftige Schweiz, nach Vernichtung der

römischen Kirche auf ihrem Staatsgebiet, als den Ausbund und Vorort
der sozialistischen Internationale zu sehen.

Bei allen Misstritten und Fehlprognosen (wie denn Prophetisches in
Amtsstellen stets daneben zu gehen pflegt), hat der engagierte Bischof
von Orléans wenigstens ein manquot de stil nicht begangen: er
erwähnt die von ihm einst bekämpften Papstdogmen mit keinem Wort
und verzichtet darauf, näher zu präzisieren, wen er meint, wenn er

(S.24) von «abtrünnigen Katholiken» redet. Trotzdem werden wir, die

damit gemeint sind, feststellen, dass es sich in dem Brief um einen

Geist handelt, wie er einem Christkatholiken eh und je zuwider war

67



und es trotz allem bis heute geblieben ist! - Es geht demnach um die

ernste Frage, was unser Empfinden positiv leitet, wenn wir auf derartige

Ausführungen, wie man zu sagen pflegt: empfindlich reagieren.
Man wird darauf mit dem wohlverstandenen Siegelspruch Bischof

Herzogs antworten: «Wo der Geist des Herrn, da ist die Freiheit.»
Und solches Verständnis bemüht sich diesmal nicht in erster Linie um
den theologisch-exegetischen Sinn von 2. Kor. 3,17, sondern um jene
glaubende Erfahrung von Welt, die den theologischen Lehrer der
Luzerner Fakultät zu seiner Absage an Bischof Lachat vom 23. September

1872] und den ersten christkatholischen Bischof der Schweiz 1876

zu jenem Siegelspruch führte. Um die ganze Tragweite des Altkatholizismus

ermessen zu können, haben wir jetzt etwas weiter auszuholen.

Das 19. Jh. wird eingeleitet von den Auswirkungen der Französischen

Revolution, die unvermeidlich und trotz aller reaktionären
Zwischenfälle mehr und mehr gesamteuropäische werden: Die königliche
Macht wird allenthalben eingegrenzt, und mit dem Verschwinden des

Gottesgnadentums der Herrschenden erscheint die weltliche
Herrschaft der katholischen Kirche fragwürdiger denn je. In den Vordergrund

aber ist durch neue, unbewältigte Ereignisse, von denen noch

zu reden sein wird, jener «vierte Stand» gedrängt, den man 1789 bei
der Einberufung der Generalstände nach Versailles kaum geahnt
hatte: das Proletariat, das in abtrünnigen Bürgern seine Führer finden
wird, wie die Französische Revolution die ihren in abtrünnigen Adeligen

gefunden hatte. Bei allem Aufgebot an retardierenden Kräften
war eine wachsende Liberalisierung und Demokratisierung auf die
Dauer unaufhaltsam; und es kennzeichnet zu allen Zeiten die

Schwächlinge, dass sie jammernd bloss gegen die geschichtlichen
Veränderungen sperren, weil sie unfähig sind, Zukunft zu gestalten. - Das
Entstehen des Proletariates sah zwar schon damals jedermann in
unmittelbarer Beziehung zur Industrialisierung, aber diese Industrialisierung

selbst entzog sich als ein Teilbereich der um sich greifenden
Technisierung einer klarer durchschaubaren Bestimmung; und die

Folge davon ist, dass bis zur Stunde der wesensmässige Zusammenhang

von sozialer Frage und Frage nach der Technik, wenn
überhaupt, dann nur sehr ungenügend, weil oberflächlich, gesehen ist.

1 In: Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog, S.54-60.

68



Indessen zeigte sich, dass beides: industrialistische Technisierung
und Proletariat, offensichtlich von ihnen selber her ins Internationale
zwangen, ein Zug, der die Frühschriften von Karl Marx in wachsendem

Masse auf das hin bewegt, was er 1848 als abschliessende
Einsicht zusammen mit seinem Freund und Mitarbeiter Friedrich Engels
im «Manifest der kommunistischen Partei» in die Welt setzt. Die
geschichtliche Wirkung dieses Fanals liegt darin, dass es wenigstens von
seiner begrenzten Perspektive her auszusprechen sucht, was man
allgemein in den unheimlichen Vorgängen der Zeit mehr nur dumpf
geahnt und hernach auf der Stelle weitgehend wieder verdrängt hatte -
statt es mutig in jene Klarheit zu heben, um die es dem Manifest nach
der ihm möglichen Seite hin gegangen war. Das Versagen vor der
geschichtlichen Aufgabe ist in der Folge zu einem ängstlichen und sterilen

gegenstrebigen Meinen verschrumpft, dessen antimarxistisches
Gebaren bloss in der technischen Erdherrschaft treibt und sich einbildet,

damit «die Technik» (was etwas durchaus anderes ist als die
einzelne technische Gerätschaft!) «zum Guten zu verwenden». Das
Unbehagen in diesem Getriebensein, das man aus langer Herkunft
zunächst einmal rein politisch betrachtet als einen um sich greifenden
Internationalismus erkennen müsste, führte auf Grund romantischer
Voraussetzungen zur Gründung moderner Nationalstaaten und damit
zu einem verschärften und sich in ständigen Kriegen entladenden
Nationalismus. Den Romantikern war überwältigend das Unendliche
aufgebrochen und hielt sie in jener begeisternden Schwebe zwischen

grenzenloser Hingabe ans Unfassbare und Unsagbare und jenem tief
menschlichen Bedürfnis nach einer Geborgenheit im Heimischen und
Eigenen. Die Freiheitskriege gegen Napoleon empfangen ihr Feuer
weitgehend aus dieser Gesinnung, die mit der Zuwendung zur eigenen
Geschichte entdeckt, was nun für ein rundes Jahrhundert mit gutem
Pathos «Vaterland» heissen wird. Darin, dass die romantische
Vorstellung des Vaterlandes Gestalt gewann in einem vom Volk getragenen

Staatswesen, erfuhr man seit der Jahrhundertmitte das Bollwerk
gegenüber all dem Unkontrollierbaren, das man nicht kannte und das

man unter ständiger Furcht sich ins Planetarische ausweiten sah. Dass
sich der Staat unter währendem Aufbau zugleich aus sachlicher Nötigung

immer aufdringlicher vom Humanen weg in die Dimension der

vorwaltenden Organisierung des Wirtschaftlichen in seinen vielfältig
durch die Technisierung entstandenen Zwangslagen entwickelte, blieb
noch völlig verborgen, ja müsste verborgen bleiben, insofern die Technik,

wie noch heute den Kurzsichtigen und also den meisten, nur im

69



einzelnen zweckdienlichen Apparat entgegentrat, während die Frage,

was sie eigentlich in ihrem Grunde sei - gerade wegen ihrer so
naheliegenden instrumentalen Oberfläche bis heute kaum je zureichend
gefragt worden ist. Vom 19. Jh. haben wir völlig unbefangen die Vorstellung

übernommen, dass es hinsichtlich der Technik einzig wichtig sei,

wie man sie einsetze und sie also in den Griff bekomme - und dies

völlig ohne letztlich zu wissen, was sie in ihrem Wesen ist. Insofern
sich diese Zusammenhänge trotz Marx dem Denken des vergangenen
Jahrhunderts entzogen, kann sich unter ihrem unbemerkten Einfluss
der Staat selbst in seinem Wesen verändern. Der sichtbare Austrag
davon ist die fortschreitende Desinteressierung des demokratischen Bürgers

am Staatsgeschäft aus dem in der Mehrzahl der Fälle durchaus
zutreffenden Empfinden, dass er letztlich z. B. bei Abstimmungen gar
nicht mehr wisse, was er nun soll - und aus der immer wieder gemachten

Erfahrung, dass es trotz allen gegenteiligen Geredes, auf ihn ja gar
nicht mehr ankommt; und die Kehrseite dieses Unvermögens ist dann

folgerichtig die Diktatur jener Unfähigen aber Ehrgeizigen, die sich
«berufen» fühlen. Es gibt zu denken, dass man sich Klärung und
Heilung in diesen tiefliegenden Wirrungen heute mit einer ans Kultische
grenzenden Hörigkeit ausgerechnet von der Soziologie verspricht, die

auf Grund dieses Missverständnisses irrtümlich in die Rechts- und
Staatswissenschaftlichen Fakultäten eingedrungen ist und dort das

letzte noch auflöst, was vom praktisch längst liquidierten Staatsdenken

des 19. Jh. wissenschaftlich etwa noch im Kurs ist. Zwar bewegt
sich im vergangenen Jahrhundert das geschichtliche Leben wie einsther

so auch damals noch völlig naiv im Staatlichen - aber dieses steht
bei seinem verborgenen Wandel doch nicht mehr im Brennpunkt
der Interessen, weder für die Allgemeinheit noch gar für den Einzelnen.

In breiter Öffentlichkeit imponiert als das schlichthin Epochale

jetzt die Technik. Anders als bisher beginnen sich seit dem Anfang des

19. Jh. die Entdeckungen und Erfindungen in auffallender Weise zu

häufen: Praktisch jedes Jahr bringt eine, ja vielfach sogar mehrere

namhafte technische Erfindungen von meist viel grösserer Wirkung,
als man zunächst annahm. Es versteht sich, dass eine solche Entwicklung

nicht Anfang, sondern bereits Folge ist, und zwar Folge jener

neuen Naturbetrachtung, die sich seit der Aufklärung durchsetzt:
Nachdem Descartes dem denkenden Subjekt die Aussenwelt als res

extensa gegenüber gestellt hatte, als das Ausgedehnte, folglich Mess-,

Wäg- und Berechenbare, müsste die vorwaltende Methode von Welt-

70



erkenntnis die mathematisch-naturwissenschaftliche werden2; und
alle andern Möglichkeiten, Welt ebenso wesentlich zu erfahren,
begannen rapid zurückzutreten oder in eine völlig nebensächliche
Bedeutung zu schlittern: das Verstehen des Glaubens, die Schau des

Künstlers, das Hegen und Pflegen des Bauern, der zeughafte Umgang
des Handwerkers und viele andere ursprüngliche Einsichten in all das,
was ist. Als einer der ersten (und bleibend als einer der wenigen!)
scheint Descartes' Zeitgenosse Pascal den innern Zusammenhang dieses

Schwundes mit dem Aufkommen der neuen Methode durchschaut
zu haben; und mehr und mehr gilt darum sein Bemühen der Arbeit:
die mathematisch-naturwissenschaftliche Erkenntnis in die ihr
bestimmten Schranken zu weisen und dem esprit de geometrie jenen
schwer umschreibbaren esprit de finesse gegenüberzustellen, den er in
einem entscheidenden Fragment seiner Pensées als «ein Denken des

Herzens» eröffnen wird3. Pascal war zu solchem Tun als grosser
Mathematiker und überragender technischer Erfinder in seltenem Masse

befugt und glaubwürdig - aber sein Anliegen ist bisher kaum weiter
verfolgt worden. Der Sog des technischen Denkens ist immer mächtiger

geworden und begann zusehends Bereiche in seinen Wirkkreis zu
ziehen, deren Ursprung offensichtlich von anderer Wesensart ist. Und
schon lange bevor technische Gerätschaft erfunden war und zur
Anwendung gelangte, ist Technik bereits da in dem, was jene verwendbaren

Folgen erst zeitigt: im technischen Denken, das bei der Bestimmung

dessen, was die Technik eigentlich ist, nicht ausser acht gelassen
sein darf, das vielmehr ausschlaggebend bedacht werden muss vor
allem Instrumentalen, das sekundär aus ihm hervorgeht. Aber während
sich im 17. und 18. Jh. das mathematisch-naturwissenschaftliche Denken

dort zu verbreiten beginnt, wo sein Ort nicht ist, z. B. in der
Philosophie (die von jetzt an more geometrico auszuarbeiten ist) und folglich

bald auch in der Theologie usw. - wird das 19. Jh. in Atem gehalten

von den weithin sichtbaren praktischen Ergebnissen des technischen

Denkens ; und es hat durchaus nichts Verwunderliches an sich,
dass die Vorstellung von Technik eben jetzt ausschliesslich von der

Apparatur als dem Instrumentalen bestimmt wird. Man begnügt sich

damit, die Technik als ein perfektioniertes Werkzeug zu nehmen,
unbeirrt darum, dass gerade am uralten Leitfaden des Instrumentalen

2 Vgl. dazu: Walter Frei, Der Stubenhocker, Raeber Luzern S. 167-197.
3 Vgl. dazu: Walter Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik, in

Theologische Zeitschrift, Basel 1962, S. 326-340.

7!



schon die blosse Neuheit der Technik gar nicht erkennbar wird, ganz
zu schweigen von einem angemessenen Verstehen ihres Wesens. Ja, es

ist durch den im 19. Jh. einsetzenden selbstverständlichen Gebrauch
der technischen Gerätschaft inzwischen dahin gekommen, dass derjenige,

der noch fragen kann: «Was ist die Technik?» als Trottel
dasteht, dem nun wirklich nicht mehr zu helfen ist, oder als nutzloser
Querschläger, den man am gescheitesten übergeht4. So vollzieht sich
die technische Entwicklung seit dem 19. Jh. in Absehen von dieser

Frage, in Absehen also auch von einem Wissen darüber, was das
technische Denken im Zusammenhang mit den technischen Instrumenten
sei. Es ist der folgerichtige Austrag dieses Ungefragten und darum
beschämend Konservativen, dass die Maschine in ihrer konkreten
Gestaltung zunächst z. B. gotisch ausstaffiert wird, dass man ein Fabrikareal

äusserlich einem griechischen Tempelbezirk angleicht, dass man
die technische Gerätschaft im Geschmack der Renaissance cachiert

usw.: Man braucht nur Bilder der Londoner Weltausstellung von 1851

aufmerksam zu betrachten, um innezuwerden, auf welch absonderlichem

Weg die dort gezeigte Industrialisierung sich bewegte; denn der
diesem ganzen technisch-historistischen Kram als Ausstellungsraum
dienende «Kristallpalast» von Joseph Paxton kündet bereits das

Umschlagen ins Gegenteil an, in jenen reinen Funktionalismus, der seit
dem frühen 20. Jh. die Welt zusehends uniformiert und verödet. Es

war in gewissem Sinn ein prophetisches Wort von John Ruskin, als er

den erstmals mit vorfabrizierten Stahl- und Glaselementen aufgeführ-

4 Im Hinblick darauf, dass mir immer wieder vorgehalten wird, meine
«Auffassung der Technik sei theologisch nachweisbar falsch», gestatte ich mir hier
einmal ausdrücklich darauf hinzuweisen, dass ich im Abschnitt über «Die
technische Neuheit» der Vorlesung «Das Neue in der Geschichte», Räber
Luzern 1978, S. 20-31 und passim, immer wieder deutlich gemacht habe, dass ich
nach dem Wesen der Technik erst frage, folglich weder eine Auffassung noch

gar eine Definition bereit halten kann. Und gegenüber dem noch absonderlicheren

Missverständnis, dass ich mit der Formulierung «das Wesen der Technik»

die Technik personifiziere und dämonisiere, ist ganz einfach darauf
hinzuweisen, dass einsther die Frage: Was ist...? die Frage nach dem Wesen
heisst. Und insofern z.B. das Wesen des Menschen nicht ein bestimmter
Mensch ist, gilt ja wohl analog, dass das Wesen der Technik nicht eine technische

Gerätschaft sein kann. Der verbreiteten Meinung hingegen, dass ich die
instrumentale Seite der Technik nicht sehe, also immer noch nicht begriffen
habe, dass die Eisenbahn ein Mittel ist, um vom Wohnort Zürich zum
Tätigkeitsort Bern zu gelangen, ist eine Unterstellung, auf die zu antworten gar
nicht nötig ist.

72



ten Bau von Paxton das «Treibhaus eines grössenwahnsinnigen
Kürbisbauern» nannte.

Im Rahmen dieser Darlegung liegt nicht, die technische Entwicklung

im einzelnen zu verfolgen; wohl aber kann es der Sache dienlich
sein, wenn wir noch an einem konkreten Beispiel, nämlich an dem des
technisierten Verkehrs, Zusammenhänge andeuten, die zu einem
strengeren Verständnis der vorliegenden Fragestellung führen könnten.

Der gemächliche Verkehr zu Fuss oder zu Ross und Wagen war
verbunden mit einer Einlässlichkeit der Erfahrung sowohl des Reisens
selbst, wie auch der fremden Gegenden und Menschen, wie sie z. B. in
grosser Natürlichkeit und völlig unprätentiös aus jeder Szene und
Skizze von Rodolphe Töpffers «Voyages en zigzag» spricht. Man
missverstehe nicht! Weder geht es jetzt dämm, einer längst vergangenen

Möglichkeit von Welterfahrung nachzutrauern, oder diese gar als
«das Ideale» hochzuspielen, noch darum, im Gegensatz dazu den
modernen Tourismus herunterzumachen. Wichtig ist vielmehr: einen
tiefgreifenden Wandel ins Bewusstsein zu heben, weil nämlich dieser
Wandel zum technisierten Verkehr unweigerlich den Menschen ganz
zentral, vielleicht sogar - wir wissen es noch nicht - in seinem
Menschsein, in seinem Wesen betrifft. Die Möglichkeit, am selben
Tage mehrere Kontinente mit dem Fuss zu streifen, bringt eine

Schrumpfung von Raum und damit von Weite der Welt mit sich, die
nicht zuletzt damit in merkbarem Zusammenhang steht, dass für den
Menschen als planetarischen Globetrotter alles und jedes jetzt billiger
zu haben ist: die immer zudringlicher beforschten Rätsel der Natur,
wie die in Kleinbildserien zur Verfügung gestellten Werke des

Menschen, die journalistisch abgeplatteten Vorgänge der Geschichte, wie
der chemisch-physikalisch zuhanden von Medizin und Psychiatrie
blossgelegte Prozess des Sterbens. Die im technischen Verkehr erfahrene

Verkleinerung des Alls ist zugleich die Entwunderung der Welt,
die ohne Gott ja bereits viel glatter zu erklären ist. Und weil in dieser
Situation alles einförmiger und zuletzt überhaupt normiert wird,
schafft der technische Verkehr im Ausgleich die summarischen Reize
der Grossstadt, wo sich der Entwurzelte jederzeit rasch auf eine
Bastmatte setzen und bei einer Kumme Keemun, wenn es ihm verleidet ist,

Europäer zu sein - geschwind etwas Zentralasien erleben kann; in
Sankt Medard um 10 Uhr Messe mit koptischen Tänzen aus der Dab-

tara-Liturgie, vorgeführt durch ein paar zwangsneurotische Firmlinge;
zwei Häuser weiter im Domino durchgehender Amateur-Striptease zu

Spitzenplatten mit frühbarocker Sakralpolyphonie - und die Pfarrer

73



sind überzeugt, dass sich die Welt seit Jahrhunderten gleichgeblieben
ist und dass das alles doch schon im 12. Jh. genau so war.

Während in der Tat diese letztgenannte theologisch-kirchliche
Wunschvorstellung ebenfalls, wie noch zu zeigen sein wird, im 19. Jh.

massiv an Anhängerschaft gewinnt, geht von der Wandlung der
geschichtlichen Verhältnisse her eine merkbare Erschütterung durch die

Künste. Die Romantiker hatten unter diesen der Musik den Vorrang
zuerkannt, weil sie in besonderem Mass ans Unsägliche rührt. Und in
der Tat reagiert sie mit erstaunlicher Hellhörigkeit auf die veränderten
Verhältnisse. Das zentrale Ereignis ihrer Reaktion ist die Krise der To-
nalität. Seit es Gioseffo Zarlino 1558 in den Institutioni harmoniche
gelungen war, erstmals den Dreiklang zu definieren und damit gegenüber

dem rein linearen Musikdenken von Glareans Dodekachordon
Dur und moli jetzt auch in harmonischer Hinsicht zur Geltung zu

bringen, beginnt sich die Musik seit dem Aufkommen des Generalbasses

im Frühbarock endgültig tonal zu verfestigen. Unter Tonalität
versteht man die Bezogenheit einer Komposition auf den Grunddreiklang

und das Verständnis ihres harmonischen Verlaufes aus der
Funktion der einzelnen Teile in bezug auf die Grundtonart. Der
massgebende Theoretiker dieser Art Musik, die streng gesehen von etwa
1600-1850 uneingeschränkt am Zug ist, war Jean Philippe Rameau

(1683-1764) gewesen. Die Musik des genannten Zeitraumes erfreut
sich heute nicht zuletzt deshalb einer solchen Beliebtheit, weil sie auf
Gmnd ihrer Tonalität in besonderem Masse das Gefühl der Sicherheit
und des Zu-Hause-Seins ausströmt. Es kann deshalb nicht überraschen,

dass im selben Masse wie der geschichtliche Wandel Unsicherheit

schafft und den Eindruck aufkommen lässt, man sei nirgends
mehr in einem Zuhause geborgen - das tonale Musikdenken in eine

Krise geraten muss. Erste Anzeichen dafür hatten sich bereits in einem
der Spätwerke Beethovens, in den Diabelli-Variationen gezeigt, insofern

diese mindestens eine Erweiterung der Tonalität anstreben. Das

gesteigerte Ausdrucksbedürfnis der Romantiker hat sein Erbe
aufgegriffen und konsequent weitergeführt; und so kommt es bei Franz
Liszt endlich dazu, dass er in einer Reihe seiner Kompositionen auf
weite Strecken vermeidet, die Tonart genauer festzulegen, was zur

Folge hat, dass der Hörer die entsprechenden Partien als ausgesprochen

drängend erfährt und dies bei mangelnder Möglichkeit einer to-
nalen Orientierung. Was bisher in Gärung war, gerät bei Richard

74



Wagner auf seinen Höhepunkt: mehr und mehr treten nun vagierende
Akkorde, wie z. B. verminderte Septakkorde, auf, und seit dem
Tannhäuser scheut Wagner auch nicht mehr davor zurück, Dissonanzen
einzusetzen, die nur noch bitonal, will sagen: als Akkorde zu verstehen

sind, welche aus zwei nicht mehr verwandten Tonarten
zusammengebaut wurden. Hand in Hand mit den immer dichter eingesetzten

harmonischen Kühnheiten geht die Chromatisiemng der melodischen

Sprache; und im Tristan ist die Sache endlich soweit, dass in
dem Riesenwerk der Klang in einer Dauermodulation gehalten wird,
die konsequent vermeidet, was jemals wie ein Grundton, gleichsam
stillend wirken könnte. Das Erregende bei Wagner ist weit weniger
seine Absicht, von der alten Nummernoper weg zu einem durchkomponierten

Musikdrama zu gelangen, oder die romantische Idee des

Gesamtkunstwerkes, noch gar jenes Drum-und-Dran seiner Musik,
das meist Leute mit einer ausgeprägten gegengeschlechtlichen
Komponente in den bekannten Wagner-Enthusiasmus treibt - es ist die
Erfindung einer harmonischen Sprache und einer leitmotivischen Struktur,

der es gelingt, den vollkommenen Ausdruck der Verlorenheit und

Weltangst zu gestalten, welche das tiefliegende Merkmal der Zeit ist.
Und nur aus dieser Erfahrung heraus ist zu verstehen, warum bei ihm
letztlich alles immer um den Gedanken einer Erlösung kreist, die seine

mythischen Stoffe bald mehr im christlichen, hier lutherischen und
dort katholischen, bald mehr im schopenhauersch-buddhistischen
Sinne interpretiert. So reizvoll es wäre, die von Wagner eingeleitete

Entwicklung bis zum Jahr 1908 zu verfolgen, wo mit der Atonalität
der grosse Wendepunkt zur neuen Musik erreicht ist, müssen wir uns
dies jetzt aus themabezogenem Grund versagen.

Dagegen wenden wir uns der Dichtung zu, und, um zu einiger
Sammlung zu finden, bescheiden wir uns bei Hölderlin. Wir brauchen
nach dem, was wir bisher aus Geschichte und Kunst des frühen 19. Jh.

aufzuzeigen suchten, nur die Elegie «Brot und Wein» zu lesen, um des

Bestürzenden innezuwerden, wie weit voraus und wie abgrundtief die

ganze Not der Zeit in diesem Sagen ihr Wort gefunden hat. «Er riss

wie ein blitz den himmel auf und zeigte uns erschütternde gegenbilder
wie Herakles-Christos: vor seinen weitesten einigungen und ausblik-
ken aber stehen wir noch verhüllten hauptes und verhüllter hände...»

Einzig ein Stefan George durfte es wagen, mit einem solchen Satz in
die Sternspuren der Nacht hinüberzusetzen, die in Hölderlins späten

«Vaterländischen Gesängen» ihre unausmessbaren Kreise ziehn. Was

sich in ihm ereignet, ist die Irrnis des bevorstehenden Zeitalters, da

75



die Sprache aus ihrem verabredeten Lautzeichen aufbricht in die Stille
ihres Wunders, in den Gesang der ewigen Namen, in denen der Höchste

noch einmal geruht hat, sich rufen zu lassen. Was sich dem Reden
der Kirche so offenkundig versagt - in den Wundmalen dieser Bruchstücke

gefiel ihm, Gestalt anzunehmen, dass Hörende würden, zu
ahnen, wie noch ein Schmerz sei, der blutend zurückfinde zu jenem
klagenden Fragen, ob irgendeiner sei wie der, den der Herr gemacht am
Tag seines siedenden Ingrimms. «Versöhnender, der du nimmergeglaubt...»

lockt es; und «Nah ist/Und schwer zu fassen der Gott»
durchatmet es «Patmos», damit, wenn dem Sämann «Ans Ende kommet

das Korn», diesmal Bescheid sich füge, wie's nicht ein Übel ist,

«wenn einiges/Verloren geht und von der Rede/Verhallt der lebendige

Laut/Denn göttliches Werk auch gleichet dem unsem./Nicht
alles will der Höchste zumal...» Und dann zieht sich Geduld hin, bis
noch einmal zu äusserst in «Mnemosyne» das Unverstehbare sich öffnet

zum Trost der Wende des Wahren. Solange und soweit noch
gedichtet wurde, trug es sich zu als überlieferte Antwort auf seinen

gewagten Wurf; und alles, was tauben oder stumpfen Ohres neben ihm

war, verkam ins blosse Machen von Lyrik. Man kann nicht unbeschadet

ein Mahnmal missachten, das am Meer des Irrsinns als letzter
Leuchtturm den Port weist...

Hinsichtlich der bildenden Künste liegt die Sache divergenter, und
darum beschränken wir uns auf die Malerei. Die Mittel, mit denen die
Meister der ganzen sogenannten tonigen Malerei der ersten
Jahrhunderthälfte arbeiten, sind im wesentlichen drei: die Linearperspektive,
will sagen jene Darstellung, die dem Auge Näherliegendes grösser,
Entfernteres entsprechend kleiner wiedergibt; die Luftperspektive,
will sagen jene Darstellung, die das Nähere dunkler, also schwarzhal-
tig, das Ferne heller, also weisshaltig zeigt; und endlich die
Farbperspektive, die sogenannte warme Töne, eigentlich: gelbhaltige braucht,
um Nähe, sogenannte kalte Töne, eigentlich: blauhaltige braucht, um
Ferne zu suggerieren. Die ersten Maler, die mit dem Zusammenwirken

dieser drei Mittel zur Gewinnung einer Tiefenillusion brechen,
sind die Impressionisten gewesen, die bereits auf Luft- und Farbperspektive

gänzlich verzichten und einzig noch das älteste und
traditionsreichste Mittel, nämlich das der Linearperspektive beibehalten.
Es wird freilich nicht mehr lange dauern, bis auch dieses bei Gauguin,
van Gogh und Cezanne ausser Kurs gesetzt wird. Der Gewinn, um
dessentwillen die Impressionisten auf eine Tiefenwirkung verzichtet
haben und damit das Bild in jene Zweidimensionalität führten, die der

76



Leinwand ohnehin eigen ist, dieser Gewinn war: Dass sie im Vergleich
zur tonigen Malerei eine viel grössere Helligkeit einzufangen
vermochten, so dass man bei ihnen gleichsam zum ersten Mal den
Eindruck von wirklichem Tageslicht erhält. Was sie nun freilich an den

Tag bringen, ist sehr sonderbar: Sie leiten das Ende der gegenständlichen

Malerei ein und dies wohl notgedrungen von daher, dass die
Technisierung die Dinge menschlicher Herstellung nicht weniger als
die natürlich gegebenen in jenen auswechselbaren Bestand auflöst,
innerhalb dessen die Natur mehr und mehr nur noch als nutzbarer
Kräftezusammenhang erscheint, während die «natürliche Natur» als

fortgesetzt noch vorhandene in den Anschein einer veralteten Romantik
gerät. Gerade, dass die Impressionisten bei ihrer neuen Schau noch
einmal eröffnen, was natürliche Schönheit war, macht den Zauber
ihrer Einmaligkeit aus. Und es ist nicht Zufall, dass schon bei van Gogh
die vermsste Fabrik am Horizont heraufzieht, während Gauguin mit
seinem Symbolismus bewusst auf eine Wirklichkeit jenseits des malerisch

Fassbaren verweist.

Was hat nun der vorvatikanische Katholizismus in der Not dieser

Zeit zu deren Erkenntnis oder zu deren Linderung beizutragen? Auf
dem Wiener Kongress von 1814/15 hat bei der Neuordnung Europas
der Kardinal-Staatssekretär Consalvi durch seine Diplomatie eine

weitgehende Wiederherstellung des Kirchenstaates erreicht, und der

Papst hat hernach in aller Eile innerhalb seiner Civitas Dei auf die

Zustände der Zeit vor 1797 «zurückgedreht» und dies im ganzen wie
im einzelnen mit grosser Gründlichkeit: So hat er z.B. sogar die dort
von Napoleon «usurpatorisch» eingeführte Strassenbeleuchtung zur
Ehre Gottes und der himmlichen Heerscharen und zu Nutz und
Frommen nächtlicher Diebe wieder demontieren lassen. Wie weit
derartige Bemühungen in dazu geeigneten Kreisen fragelos glaubensstärkend

gewirkt haben mögen, bleibt historisch heute schwer feststellbar.
Sicher jedoch ist, dass in der Folgezeit die Verbindung des Papsttums
mit allem Reaktionären die Möglichkeit weitgehend ausgeschlossen

hat, dass die katholische Kirche in den kulturell fortschrittlichen Kreisen

hätte Einfluss nehmen können; und so muss sie bis zur Stunde

unvermögend zusehen, wie sich diese, auch wenn sie nicht gerade
antikirchlich sind, begreiflicherweise einer Institution gegenüber völlig
gleichgültig verhalten, die nicht mehr fähig gewesen ist, ihr Interesse

und ihren Einsatz überhaupt zu begreifen. Die Kirche sah eine Mög-

77



lichkeit von Einflussnahme offenbar weitgehend nur noch in der

Wiedereinsetzung des Jesuitenordens und in der strafferen Organisation
von Orden, Kongregationen und Vereinen, um die, welche man noch
nicht verloren hatte, enger an ein System zu binden, dessen hervorstechendste

Merkmale Angst und Scheuklappen gewesen sind, welche

man dann, wie zu allen Zeiten, mit arrogantem und autoritärem
Auftreten hat vertuschen wollen. Die herrschende Verschrobenheit wird
besonders deutlich sichtbar darin, dass man im Ausgang des Kölner
Kirchenstreites glaubte ein Erstarken des Katholizismus sehen zu dürfen:

In der Auseinandersetzung zwischen Staat und Kirche bezüglich
der Mischehenfrage nahmen tatsächlich weite Kreise des Volkes, aus

was für Gründen auch immer, gegen die Regierung für den Papst Partei;

aber das, was daraus folgte, war weitgehend nur eine bessere

Wallfahrtsstatistik für den heiligen Rock in Trier, mit der die Welt
freilich so wenig zu ändern war wie mit den rhythmischen Zeichen der
Brüder von Solesmes, die im Zug der romantischen Choralrestauration

erlauben sollten, die liturgischen Gesänge etwas eunuchenhafter
auszuführen als bisher nicht üblich. In diesem ganzen jammervollen
Umkreis muss die Erhitzung des Papalismus unweigerlich als das

erscheinen, was sie unter keinen Umständen sein wollte: nämlich der
Ausdruck bedenklichster Schwäche. Die Bulle «Ineffabilis Deus»

vom 8. Dezember 1854, die gegen den Rat der gewichtigsten katholischen

Theologen die unbefleckte Empfängnis dogmatisierte, brachte
nicht nur ein völlig neues Verfahren, das hinsichtlich bevorstehender
Papstdogmen zu Recht Befürchtungen weckte; was weit bedenklicher
vorkommt, ist die damals schon in der Luft liegende Vermutung, dass

der Inhalt des Dogmas an sich belanglos sei, das Dogma als Dogma
lediglich ein Versuch daraufhin, was später im Vatikanum verwirklicht
wurde. In der Tat gehört das Dogma von 1854 zu den im übrigen
meist missverstandenen Randglossen und entfaltet selbst innerhalb
einer echten Marienverehrung keine besondere Wärme. Es lässt sich

denken, dass seine Blässe und Übergehbarkeit mit jenem vermuteten
Faktum schon im Entstehen Hand in Hand ging: eine Art geistlicher
Gynäkologie, die auf ganz andere Entbindungen zielte. Die Enzyklika
«Quanta cura» und der Syllabus von 1864 endlich eröffneten feierlich:

in welcher Enge und in welchen Zwängen man sich einzig noch

wohlzufühlen in der Lage war. Und von jetzt an gefiel man sich in der

Vorstellung, hinsichtlich der Kirche und ihrer Wahrheit habe sich die

Geschichte nie verändert!

7 H



Dass der bornierte Ultramontanismus zahlenmässig in der Kirche
zu dominieren begann, hängt mit dem allgemein geschichtlich zu
beobachtenden und nahezu mit gesetzmässiger Folgerichtigkeit wirkenden

Umstand zusammen, dass überall, immer und bei allen nichts so
rasche und sichere Verbreitung findet wie das Unwahre und Banale.
Demgegenüber aber war von früh her eine Minderheit da, der es im
Katholizismus stets um ganz andere Dimensionen ging. Es waren jene
wenigen, die erkannten, wie der Glaube in der bedrängenden Not der
Zeit zu schwinden begann und wie an seine Stelle zusehends ein
theologisch und vielleicht noch mehr kirchenrechtlich geregeltes System
und Zeremoniell trat, dessen ungefähre Befolgung genügte, um die
Einbildung aufrechtzuhalten, man sei in der Heilsanstalt ja wohl
versorgt. Der Minderheit jedoch schien Aufgabe, all die neu anfallenden
Probleme aufzugreifen, gründlich zu erarbeiten und auf der Höhe der
Zeit zu versuchen, das alte Wort vom rettenden Glauben neu Gestalt
finden zu lassen inmitten all dessen, was ihnen welthafte Bewährung
hiess. Ihre Bemühungen hatten mannigfache Ausgangspunkte und
nahmen verschiedene Wege, ihre Interessen waren vielgestaltig und
ihre Arbeitsweisen von je eigenen Prägungen. Sie waren nicht das, was

später der Altkatholizismus notgedrungen wurde; aber die altkatholischen

Väter fühlten sich mit ihnen geistesverwandt, insofern es auch
ihnen zentral darum ging: den alten Glauben in einer gewandelten
Welt zu verwirklichen in jenem Geiste, der, weil er des Herrn ist, nur
die Freiheit sein kann. Sie sahen ihre Verantwortung samt und sonders

nicht gegenüber einem System, sondern vor einem Glauben, der
sich nicht nur eingeschüchtert in den vier Wänden der schlecht gelüfteten

Gotteshäuser, sondern in der Weite von Welt austrägt. Kein
Zweifel z. B. dass die Reformen des letzten Konstanzer Generalvikars
Ignaz Heinrich von Wessenberg vom Geist dieser sorgenden
Verantwortung getragen waren; und als ihn die Aufhebung des Bistums im
Jahre 1827 zwang, bis zu seinem 1860 erfolgten Tod ein langes Leben
als Privatgelehrter zu führen, liessen die Themata seiner Arbeit in
wachsendem Mass die wahrhaft umfassende Geistigkeit dieses Mannes

zum Vorschein kommen. Sein Erbe ging weiter auf jene Schüler,
die, wie z.B. Alois Vock, daraufhin tätig wurden, im Aufbruch der
Zeit in politischer und bildungsmässiger Hinsicht dort einzugreifen,
wo sich eine vom Sauerteig des Glaubens durchwirkte Arbeit in ganz
besonders fruchtbarem Sinn auswirken müsste: Vock arbeitet
entscheidend an der Gründung eines ersten Lehrerseminares in der

Schweiz, das Zöglingen beider Konfessionen offenstehen und die an-

79



gehenden Lehrer in ökumenischer Gesinnung heranbilden sollte zu
einer christlichen Verantwortung für Leben und Begabung jedes einzelnen

ihrer künftigen Schüler. Vock selber hat, was er anstrebte, insofern

konkret vorgelebt, als er neben seinen grossen geistlichen und

pädagogischen Aufgaben der jungem Jahre seinen Neffen im Haus

auferzogen und ausgebildet hat. Seine zumal auch politisch
fortschrittliche Einstellung zeigte sich darin, dass er zum Mitarbeiterkreis
an Heinrich Zschokkes «Aufrichtigem und wohlerfahrenem
Schweizer-Boten» zählte; und erst seit einiger Zeit wissen wir, dass er auch
ein interessanter und beachtlicher Maler gewesen ist. Sein Geist

spricht noch vernehmbar aus jenen Gedichten, die einer seiner Schüler,

der spätere Seminardirektor Augustin Keller, der erste
christkatholische Synodalratspräsident, jeweils den Seminaristen beim
Schlussexamen auf ihren erzieherischen Lebensweg mitzugeben
pflegte5.

Wir brauchen den Namen dieses in der Schweizergeschichte einst

so umstrittenen Mannes nur zu nennen, dass all jene Zeitströmungen
vor uns aufleben, die im Guten wie im Argen kämpferisch beteiligt
gewesen sind am Entstehen des neuen Bundesstaates, den Dupanloup
als Schreckgespenst sehen und verurteilen wollte. In der Tat: Alle jene
Politiker, die im Altkatholizismus festblieben beim ersten Vatikanum,
waren Leute, deren Weitherzigkeit und deren geistiger Horizont der
Ängstlichkeit und Enge, der Welt- und Zeitfremdheit, der muffigen
Sonderbündlerei so entfernt wie möglich standen. Sie hatten die
Entwicklung Europas seit der Französischen Revolution mit einer Wachheit

verfolgt, welche sich nicht zuletzt aus den schlimmen Geschicken
des eigenen Landes eine Warnung und Mahnung genommen. Sie

erkannten den geschichtlichen Wandel in seiner ganzen ehernen Konsequenz

und verlegten sich z.T. bewusst nach alttestamentlichem Vorbild

mit religiösem Ernst darauf, den Staat der Zukunft als einen im
allumfassenden Sinn des Katholizismus christlichen zu gestalten -
und es müsste ihr äusserstes Befremden wecken, dass der Vatikan solche

Gestaltungen in totaler Verkennung der Lage verurteilte und sich

mit den Zukurzgekommenen rottete, die mit Fluchen und Bannen

wegdisputieren möchten, was zu ihrem Missvergnügen nun einmal da

ist, die mit Dogmatisieren und Theologisieren, mit Rubriken und
Gesängen das Abgestorbene zelebrieren, ohne zu begreifen, dass es auf
diese Weise niemals wieder lebendig wird, weil das Leben selbst und

5 In: Augustin Keller, Gedichte. Huber, Frauenfeld 1809.

80



damit der lebendige Glaube inzwischen an einem ganz andern Ort ist.
Uns Spätgeborenen ist dieses «für Kirche und Vaterland» der Väter so
ferne gerückt, dass wir Gefahr laufen, dessen Anliegen völlig zu
verkennen: einzig, indem wir uns die Leidenschaftlichkeit der Zeit
überhaupt, im besondern aber die Härte im Kampf um eine neue Staatlichkeit

vergegenwärtigen, die nichts Geringeres als den geschichtlichen
Lebensraum des künftigen Volkes erstreiten sollte, werden wir begreifen,

dass derartige Aufgaben nicht anders zu bewältigen sind als in
der spürbaren Rückverbindung an die Welt des göttlichen Geheimnisses

: im Geschichte gründenden Tun erwahrt, was als Glaube ein
Göttliches in die Zeit einsenkt zum Zeugnis, dass der Gott der Väter auch
der künftige ist. Wir haben uns jener Väter wahrhaftig nicht zu schämen,

die fähig waren, existenziell den Glauben von blosser Theologie
zu unterscheiden; wohl aber bedauern wir jene, deren altkatholisches
Herz sich nicht zu entscheiden wagte, als sie, wie z. B. Philipp Anton
von Segesser, realisierten, dass das schon längst vor ihnen ihr politischer

Gegner Augustin Keller getan hatte.
Aus ihrer vom Glauben getragenen Wachheit im Politischen war

jenen Kreisen gleichfalls das Anliegen der Bildung ein zentrales; denn
sie verstanden bereits, dass die technisch beschleunigte Entwicklung
gesteigertes Wissen und Können verlangt, die Fähigkeit zu fragen, um
sich in Gegebenheiten bewegen zu können, deren Grund und weiterer
Zusammenhang noch verborgen war. So ist nicht zufällig, dass neben
führenden Politikern besonders auffallend viele Lehrer altkatholisch
geblieben sind. Es waren jene, die sich im Ringen um ein neues
Weltverständnis nichts Gutes zu versprechen vermochten, als sie sehen

mussten, wie der Vatikan in völliger Missachtung der wissenschaftlichen

Gegebenheiten noch im 19. Jh. die Wahrheit mit der Erneuerung
der Indexkongregation zu fördern gedachte, mit jenem illustren
Gremium also, das seit 1559 nicht bei der heiligen Flamme der Wahrheit,
sondern in der Asche der von ihm verbrannten Bücher tagte und sich

gegenseitig in der höhern Weisheit bestärkte, «dass nicht sein kann,
was nicht sein darf». Angesichts dieses Ungeistes war klar geworden,
dass verhängnisvolle Irrtümer nur zu verwinden sind durch erweiterte

Erkenntnis und das unentwegte Suchen einer Wahrheit, die aus ihrem
Wesen heraus niemals derartiges wie ein fester Besitz werden kann,
weil sie immerfort ist als das Sich-Öffnende und Sich-im-Ereignen-
Gewährende. Und dieses selbst hütende und bewahrende Wesen der

Wahrheit war ihnen Hinweis auf jene Ehrfurcht, die darum weiss,

dass alles echte Wissen umgrenzt und darum zugleich gehalten ist vom

81



Glauben als der Einsicht aus dem Walten des Heiligen Geistes. In dieser

Demut wollten sie ihren Dienst an Forschung und Lehre und
damit an der Erziehung desjenigen Menschen tun, der in veränderter
Zeit stets schwierigere Aufgaben vor sich sieht. Weit entfernt davon,
platte Aufklärer zu sein, waren sie durchdrungen von der Überzeugung,

dass, weil Gott einer ist, so auch die Wahrheit eine sein müsse

und unlöslich verbunden mit dem, der uns verheissen, dass wir sie

erkennen und in ihrer Erkenntnis frei werden sollen. - Allein: Es mag
damit des Historischen genug sein; denn «altkatholisch, einmal abge-
sehn von den Papstdogmen», das ist am Ende eine Fragestellung, die

uns weit unmittelbarer als bloss historisch bewegt.

Die Herkunft zeigt uns, dass das Anliegen der altkatholischen
Minderheit schon lange vor dem ersten Vatikanum jene Katholizität war,
die sich immerwährend gegenüber der um sich greifenden Beschränkung

aufs bloss noch Theologische frei hielt für einen Glauben, den
sie verstand als die entscheidende Verwirklichung des Göttlichen
innerhalb der grossen geschichtlichen Aufgaben des Zeitalters. Während

es jener verängsteten Beschränkung freilich jederzeit leicht fällt,
auf die dann noch verbleibenden Fragen mit theologisch richtigen
Antworten aufzuwarten und innerhalb einer aus dem Welthaften
säuberlich ausgegrenzten Kirchlichkeit die kleinen innerkirchlichen
Bedürfnisse in etwa zufrieden zu stellen - steht die Verwirklichung des

Glaubens im grenzenlos Offenen des ewig Unverfügbaren. Aus der
Weite solcher Sicht wendet sie sich notwendig dem zu, was einer Epoche

geschichtlich als ihr zu Bewältigendes aufbehalten ist, und
verabscheut nichts mehr als den theologischen Sakristeiklatsch in der

zwanghaften Enge seiner Sorgen. Weil die Väter begriffen, von welch
zentraler Bedeutung im Wandel des 19. Jhs. die neu heraufziehende
Staatlichkeit sei, darum setzten sie sich ein, diese statt aus beliebiger
Zeitströmung, soweit es vergönnt war, aus der Überlieferung ihres
katholischen Glaubens zu jener Freiheit zu führen, die ihnen im Geist
des Herrn begegnete; und es war nicht ihre Besorgnis, unter welchen
klassischen loci der Dogmatik ihr mutiger Einsatz sich allenfalls
gerade noch als genehm könnte approbieren lassen. Es wird für die
Zukunft dieses Katholizismus von entscheidendem Gewicht sein, ob es

ihm aus dem Erbe gelingt, seine geistige Glaubensfreiheit zu wahren
auf das hin, was in unsern Tagen die epochalen Nöte sind, sie aus

dem Geist der Unterscheidung in ihrer Herkunft zu erfassen und im

82



Geist des Rates und der Stärke zu Linderung und Heilung beizutragen,

oder ob er von seiner grossen Überliefemng lässt und damit
unweigerlich versinkt in jene ekklesiologische Selbstbefriedigung, welche

die Väter seit deren Überhandnehmen vom frühen 19. Jh. an
kurzentschlossen - sein liessen. Jede Glaubensgemeinschaft wächst an der
Grösse der von ihr in Angriff genommenen Aufgaben. Weltweite
Aufgaben führten zu dem, was ursprünglich Katholizität hiess; und als
die Kirche das nicht mehr verstand und sich in ihr selber einzupuppen
begann - wurde sie römisch. Im Unterschied zu dieser gibt es nur eine
echte Möglichkeit, und diese heisst natürlich nicht bernisch, bonnisch
oder utrechtisch, sondern: katholisch. Unsere künftige Aufgabe wird
es aus wohlverstandenem Erbe sein, die Arbeit mit Umsicht und Fleiss
auf jene Höhe der Zeit zu bringen, der im Augenblick Ewigkeit begegnen

kann ; uns freizuhalten für das, was die Welt als das Rettende des

göttlichen Wunders ersehnt, und uns allem zu versagen, was den
Glauben ins bloss Theologische zerren will. Denn Katholizität ist
jenes Allumfassende, das aus der Erfahrung, wie sich im Glauben Himmel

und Erde einen, in einer aus den Fugen geratenden Welt Hinweis
bleibt auf das Unentrinnbare und zugleich unendlich Sanfte des göttlichen

Gefüges; ist herzliche Neigung zu den Dingen des Alltags aus
der Entdeckung ihres verborgenen Glanzes; ist Aufgehen eines
unscheinbaren Lichtes, dessen Erhellung das Gewohnte ins Unverlö-
schliche hebt. Katholizität nährt sich am Strom der Zeit, in dessen

Fluten sie den Quell des ewigen Lebens kennt; kräftigt sich in der
Erfüllung des täglichen Tuns, in dessen Vergänglichem sie ein Bleibendes

weiss; erstarkt im Schwachen, dessen einziges Vermögen Gottes
ist. Katholizität ist Eingehen in Weltlichkeit, dass ihr Erlösendes

durchscheine; Tragen der Bürde, dass die Last leicht und die Schuld
schwerelos werde; ist Hingabe ans Vergeben im Unerlösten. Dem

theologischen Reden verweigert - schenkt sie sich, inständig erfleht,
dem schlichten Sagen des Glaubens. Dieses wird ärmer sein im Geist
als jenes geistvolle Wissen der Wissenschaft - aber seiner Armut ist

die Verheissung zugesagt auf dem von IHM erstiegenen Berg; es ist

eingelassen ins Gebirg seiner seligen Geborgenheit; ist der verborgene

Schatz, strahlende Druse, Smaragd seines dunklen Schosses. Es ist

Nüchternheit beim Wein und Rausch beim täglichen Brote. Weinen

mit den Weinenden bei einem Mund, den Er voll Lachens gemacht;

uns das Schwierigste ob seiner herzlichen Einfalt. Sein Wort ist leise

und meist überhört, sein Gesagtes kaum im besondern, weil niemals

richtig - sondern ewig wahr; geflüstert ins einzig geliebte Ohr und

83



doch katholisch im Echo durch Zeiten des Alls. Ohne Glauben kann
die Welt nur verrotten. Wird jenes schlichte Sagen der Welt am
Abgrund eröffnen, dass das Heil überall und nirgends ist; nirgends, wo
sie es auf ihre Weise will - und überall, wo sie sich lässt, um sich zu
finden im Allumfassenden der Katholizität? Darum sei wiederholt:
Christkatholisch sein heisst: aus Liebe zur Menschwerdung Gottes in
Christus das Katholische menschlich und das Menschliche katholisch,
allumfassend gestalten helfen.

Zürich/Bern Walter Frei

84


	Altkatholisch, einmal abgesehen von den Papstdogmen

