Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 1

Artikel: 23. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
Autor: Jungo, Viktor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

23. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

Thema: «Die altkatholische Haltung zum Lima-Dokument, vor allem
zur Amtsfrage»

Rund fiinfzig Teilnehmer aus Deutschland, Holland, Osterreich, Po-
len und der Schweiz kamen vom 5. bis 10. September 1983 im Franzis-
kushaus in Dulliken bei Olten (Schweiz) zusammen. Es waren dies alt-
katholische Bischofe (Erzbischof Antonius J.Glazemaker sowie die
polnischen Bischiéfe Maksymilian Rode und Wiktor Wysoszanski wa-
ren wihrend der ganzen Tagung anwesend), Professoren, Geistliche
und Laientheologen, Theologiestudenten sowie einige engagierte
Pfarrfrauen. Erfreulicherweise waren erstmals auch Theologinnen
starker vertreten.

Nach der Begriissung durch die Prisidentin, Frau Katharina Nik-
kel, gab am ersten Abend Erzbischof Glazemaker eine Information
iiber die Geschifte der Internationalen Altkatholischen Bischofskon-
ferenz (IBK). Dies geschah aus der Uberzeugung, dass einerseits gute
Information viel bedeutet und dass andererseits die Theologenkonfe-
renz eine der wichtigsten Komponenten der Utrechter Union ist. Die
anschliessenden Riickfragen zeigten, dass diese offene Information
geschidtzt wurde.

Die Arbeit am Thema wurde eingerahmt durch die morgendliche
Eucharistiefeier und die Vesper. Der Abend diente dem freundschaft-
lichen Beisammensein, verbunden mit zwei Besuchen in den benach-
barten Kirchgemeinden Schonenwerd und Olten. Am Donnerstag-
nachmittag fiithrte ein Ausflug durch den Jura nach Laufen, wo der
Tag mit Vesper und Nachtessen schloss.

Das Lima-Dokument

Nach einem gesamthaft fiinfzigjahrigen Studienprozess gab 1982 in
Lima die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Oku-
menischen Rates der Kirchen (der Kommission gehéren auch ro-
misch-katholische Theologen an) drei Konvergenzerklirungen zu
Taufe, Eucharistie und Amt heraus. (Die deutsche Ubersetzung weist
leider zahlreiche Mingel auf.) Der Text hilt im Blick auf die gegensei-
tige Anerkennung entscheidende Ubereinstimmungen (Konvergenzen)
und auch noch umstrittene Fragen fest. Dies versteht sich als theologi-

30



scher Beitrag auf dem Weg zur sichtbaren Einheit der Kirche. Deshalb
sollen alle Kirchen als Erweis ihrer 6kumenischen Verpflichtung den
Prozess der Rezeption dieses Lima-Textes angehen. Zur Unterstiit-
zung dieses Rezeptionsprozesses wiinscht die Kommission bis 1985
moglichst genau zu erfahren (Zitat):

- in welchem Masse IThre Kirche in diesem Text den Glauben der Kir-
che durch die Jahrhunderte erkennen kann;

- welche Folgerungen Ihre Kirche aus diesem Text fiir ihre Beziehun-
gen zu und Dialoge mit anderen Kirchen ziehen kann, besonders zu
denjenigen, die den Text ebenfalls als einen Ausdruck des apostoli-
schen Glaubens anerkennen;

— welche richtungsweisenden Hilfen Thre Kirche aus diesem Text fiir
thr gottesdienstliches, erzieherisches, ethisches und geistliches Leben
und Zeugnis ableiten kann;

- welche Vorschlige Ihre Kirche fiir die weitere Arbeit von «Glauben
und Kirchenverfassung» (...) machen kann.

Die Arbeit der Theologenkonferenz

Ziel der Theologenwoche war es, eine Stellungnahme der altkatholi-
schen Kirchen zum Lima-Dokument vorzubereiten. Das Hauptge-
wicht galt dabei dem Text zum Amt, der neben drei Referaten auch in
den Gruppengesprichen behandelt wurde. Fiir die Texte zu Taufe
und Eucharistie musste man sich auf je ein Kurzreferat mit anschlies-
senden Riickfragen beschranken.

Da die Beschiftigung mit dem Lima-Dokument in den altkatholi-
schen Kirchen und auch auf 6kumenischer Ebene weitergeht, sind die
Referate hier in einer nicht allzu knappen Zusammenfassung wieder-
gegeben.

Taufe

Im ersten Kurzreferat besprach Dr. Ernst Kreuzeder, Wien, den ersten
Teil des Lima-Dokuments. Obwohl der Text zur Taufe zundchst un-
problematisch wirkt, tauchen bei genauerer Durcharbeit doch einige
Fragen auf. Daneben finden sich Punkte, die oberflichlich behandelt
sind. Zur Verdeutlichung zitierte der Referent aus dem theologisch
sehr guten Studiendokument der dkumenischen Gesprachskommissio-

31



nen der Schweiz «Zur Frage der Taufe heute» von 1973. Hier steht
entsprechend den Nummern | und 3 des Limapapiers zur Geschichte
der Taufe (Nummern 7 und 8):

«Von Anfang an ist der Eintritt in die Kirche mit der Taufe verbun-
den. Religiose Handlungen mit Wasser, die als <taufen> bezeichnet
werden, sind indessen in verschiedenen Formen und Zusammenhén-
gen schon vor Christus bekannt. Am bekanntesten ist dabei die Taufe,
die Johannes der Taufer verkiindigte und vollzog. Wer sich von ihm
taufen liess, anerkannte damit, dass die Sendung und die Botschaft
des Johannes von Gott seien und dass er die von ihm ausgerufene Ein-
ladung und Ermichtigung zur Umkehr ergreifen mochte. Er traf damit
eine Entscheidung, die ihn von denen abhob, die sich nicht taufen
liessen.

Auch Jesus liess sich von Johannes taufen, bevor er vor die Offent-
lichkeit trat, und anerkannte damit auch seinerseits die Sendung und
die Botschaft des Tdufers. Er anerkannte sie aber nicht nur; er erfiillte
sie auch. Durch seine Verkiindigung und seine Machttaten, durch sei-
nen Tod, seine Auferweckung und Erhéhung und durch seine Gabe
des Heiligen Geistes wurde mitten in dieser Welt das endzeitliche
Volk Gottes, die Kirche aus Juden und Heiden begriindet und gesam-
melt. Und auch sie wurde in die Welt gesandt, weil ihr Herr durch ih-
ren Dienst, ihr Wort und ihr Leben dieser ganzen Welt begegnen will,
um sie zur Vollendung zu fithren. Wenn nun die Kirche im Glauben
und im Gehorsam gegeniiber ihrem Herrn verkiindigt und tauft, so be-
zeugt sie damit, dass die Tat Christi allen gilt und dass deshalb alle,
die sich rufen lassen, zu seiner Gemeinde gehoren, an ihrem Leben,
ihrer Verheissung und an ihrer Sendung teilnehmen diirfen. Und je-
der, der sich taufen ldsst, anerkennt damit Jesus als den Herrn und
seine Kirche als sein Volk. Er verldsst damit seine bisherige, durch die
Macht der Siinde bestimmte Welt und tritt in das Leben einer neuen
Gemeinschaft ein, in Leben und Sendung der Gemeinde Christi, um
Kraft dieser Sendung neu in dieser Welt und fiir sie zu leben.»

Die Bedeutung der Taufe wird unter anderem in Nummer 6 des
Lima-Textes in der Eingliederung in den Leib Christi gesehen. Leider
fehlt dabei aber jede Reflexion dariiber, dass die Taufe in eine kon-
krete kirchliche Gemeinschaft eingliedert. Prof. Dr. Kurt Stalder,
Bern, schrieb dazu in einer Arbeit zum oben erwihnten Studiendoku-
ment («Der konkrete Ort der Taufe und seine Bedeutung», Schluss-
thesen):

«1. Man kann Glied der einen und einzigen, Himmel und Erde um-

32



fassenden Kirche nur werden, indem man sich durch die Taufe in die
Gemeinde (Kirchgemeinde, Pfarrei usw.) eingliedern lisst, in der man
nach bestem Wissen und Gewissen die Gegenwart der Kirche erkennt.

2. Durch die Taufe entsteht zwischen dem T&dufling und der Ge-
meinde, in der er getauft wurde, ein gegenseitiges Verpflichtungsver-
hiltnis, das alles umfasst, was zum Leben gehort. Durch und iiber die
taufende Gemeinde erstrecken sich die gegenseitigen Verpflichtungen
auch auf das, was als «Ortskirche> erscheinen mag, auf die andern Ge-
meinden und Kirchen, auch auf alle, deren Taufe anerkannt wurde,
und schliesslich um Christi willen auf alle Menschen. (...)

3. Da es nicht moglich ist, sich zwei Gemeinschaften, die voneinan-
der getrennt sind und insofern in Spannung zueinander stehen, gleich-
zeitig vollstindig zu verpflichten, sind sog. 6kumenische Taufen aus
der Sache heraus nicht moglich. Ohnehin ist in gewissem Sinn jede
Taufe eine 6kumenische Taufe, da sie indirekt eine Verpflichtung ge-
geniiber andern Kirchen schafft. (...)»

In diesem Zusammenhang fehlt im Lima-Text eine Feststellung
iiber die Notwendigkeit der Taufe. Dazu steht im oben erwidhnten Stu-
diendokument unter Nummer 15:

Die Notwendigkeit der Taufe «besteht darin, dass wir Christus und
den Reichtum seiner Gaben nicht anders ergreifen konnen, als indem
wir den Dienst seiner Gemeinde und sie selbst annehmen, was eben
durch die Taufe geschieht».

Von weitern Punkten des Lima-Textes griff der Referent noch auf:

Das in Nummern 11 und 12 angesprochene Problem der Kinder-
taufe wird besonders dort akut, wo von den Eltern und von der Mog-
lichkeit eines spitern Religionsunterrichts her die Voraussetzungen
fehlen. Das gibt es in Osterreich etwa, wenn aus der rdmisch-katholi-
schen Kirche ausgetretene Eltern ihr Kind trotzdem taufen lassen wol-
len und sich dafiir an die altkatholische Kirche wenden. Die damit
verbundenen kirchlichen und pastoralen Fragen sind nicht geklart.

Der Abschnitt zu «Taufe-Salbung—Konfirmation» (Nummer 14) ist
unbefriedigend. Dies zeigte auch das ans Referat anschliessende Ge-
spriich. Andererseits fehlt von romisch-katholischer wie auch altka-
tholischer Seite ein iiberzeugender Beitrag zur Firmung.

Fiir die gegenseitige Anerkennung der Taufe (Nummern 15 und 16)
braucht es nach allen Erfahrungen ein offizielles Dokument der Kir-
chen, das auch die Taufpraxis regelt. Im Blick darauf ist es zu bedau-
ern, dass die abschliessenden Ausfiihrungen zur «Feier der Taufe»

33



teilweise allzu knapp sind (Taufformel nicht zitiert, blosse Bespren-
gung mit Wasser nicht als ungeniigend erklart).

Bei den anschliessenden Riickfragen an den Referenten wurde dem
Fazit nicht widersprochen, dass der Text zur Taufe zwar einige theolo-
gische Unsauberkeiten aufweist, aber als Konvergenzerkldrung allge-
mein positiv zu bewerten ist.

Eucharistie

Das zweite Kurzreferat iiber den Text zur Eucharistie von Dr. Sigisbert
Kraft, Karlsruhe, lag den Teilnehmern auch in schriftlicher Form mit
dem Titel «Um den Tisch des Herrn» vor. Hier konnen davon nur ei-
nige Punkte aufgefiihrt werden.

1. Die Kirchengeschichte kennt viele Versuche, die Theologie der
Eucharistie und ihre Feier nach der «pristina norma patrum» zu er-
neuern. Seitdem friihe eucharistische Texte wiederentdeckt sind, kann
auch legitimerweise hinter kontroverstheologische Positionen zuriick-
gegangen werden.

2. Der in Nummer | des Lima-Dokuments zitierte Text von 1. Ko-
rinther 11, 23-25 ist von der Erfahrung des Herrenmahls der Gemeinde
her zu verstehen. In dieser Feier wird die Gemeinde auf den Herrn hin
transparent. Er wird je neu als Geber der Gaben erkannt. Nirgends
wird die Verkiindigung von Tod und Auferstehung des Herrn dichter,
seine Gegenwart inmitten der Kirche deutlicher erfahrbar als in dieser
Feier. Diese Erfahrung tradiert Paulus weiter. — Von dem her stellt
sich uns die Frage, ob wir dies so in den Feiern unserer Gemeinden
spiiren konnen oder was andernfalls diese Erfahrung verstellt.

3. In der einleitenden Nummer 2 weist der Lima-Text auf die Ver-
heissung Christi hin, in der Eucharistie empfange jeder Getaufte die
Zusage der Siindenvergebung. Dies muss zusammen mit dem Danksa-
gungscharakter ernstgenommen werden.

Der Kommentar im Anschluss an I1/B markiert eine erhebliche Di-
vergenz beziiglich der Realprdsenz, die behoben werden muss. Eine
Konvergenz diirfte nicht allzu schwer zu erreichen sein, wenn man
den Zusammenhang der Anamnese und der Realprdsenz und die
Wirklichkeit symbolhaften Handelns und die «Wandlung» oder
Transsignifikation im profanen Bereich (z. B. Ehering, weisse Decke
wird zur Friedensfahne) bedenkt.

Wenn im Abschnitt [1/C von der Epiklese die Rede ist, muss altka-

34



tholische Theologie darauf hinweisen, dass die Kirche und ihr Amt
nur aus der Kraft des Heiligen Geistes leben, wirken und handeln und
dass weder dem Vorsteher der Feier noch der Gemeinde eine
«Macht» irgendwelcher Art zukommt.

4. Die Verfasser der Lima-Erklirung haben zusitzlich zum Text
auch eine «Eucharistische Liturgie von Lima» ! ausgearbeitet. Diese
ist ein wichtiger Kommentar zu den theoretischen Ausfithrungen, die
etwa die unter Nummer 27 vorgenommene Aufzdhlung der liturgi-
schen «Elemente» hilfreich erldutert. Denn leider sind vor allem Er-
o6ffnung und Wortgottesdienst in einer ungliicklich verkiirzten Form
dargestellt. Von den Bemerkungen des Referenten zu einzelnen Got-
tesdienstteilen seien hier nur erwihnt:

An den Anfang der Eucharistiefeier setzt das Lima-Papier «Buss-
handlung» und «Zuspruch der Vergebung». Es ist zu fragen, ob dies
so unreflektiert geschehen soll. Wird hier eine Form des Busssakra-
mentes gefeiert? Oder soll die siindenvergebende Kraft des Gottes-
wortes und des Herrenmahls einleitend deutlich in den Sinn gebracht
werden? Und welches ist die geeignete Stelle eines solchen Bussaktes?

Uber die Stellung der Epiklese wurde gerade von altkatholischer
Seite vieles Wichtige gesagt, das bei der Stellungnahme unserer Kir-
che genannt werden muss.

Ausserordentlich wichtig ist der Hinweis, dass das eucharistische
«Essen und Trinken» nicht nur Gemeinschaft mit Christus, sondern
auch mit jedem Glied der Kirche bedeutet.

Das Dankgebet der Lima-Liturgie ist reicher als die knappe klassi-
sche Postcommunio der westlichen Kirche. Hier mag eine vielfach un-
beachtete Moglichkeit liturgischer Neuordnungen bestehen.

Abschliessend formulierte der Referent einige Fragen und Denkan-
stdsse an unsere altkatholische Adresse: Wenden wir die heute er-
kennbare «pristina norma» in Katechese, Verkiindigung und Feier
konsequent an? Wird unser Gottesdienst nach Form und engagierter
Mitfeier zum dkumenischen Modell, wie es dem Auftrag unserer Kir-
che entspricht? In welcher Weise wird in unserer Feier und durch un-
sere Feier die Beteiligung und die werktigliche Konsequenz der «gan-
zen Gemeinschaft» mit «jedem Glied der Kirche» Wirklichkeit?

' Das Hauptverdienst an der Schaffung dieser Liturgie kommt Frere Max
Thurian (Taizé) zu, der als dkumenisch gesinnter Liturgiewissenschafter dazu
wie kaum ein anderer berufen war.

35



Amt

Der umfangreiche Text zum Amt wurde als Schwerpunkt der Konfe-
renz in drei Referaten und in den Gruppengesprichen behandelt. Im
dritten Kurzreferat sprach Pfr. Ouwens zu den beiden ersten Ab-
schnitten (Nummern [-18). Die weitern Abschnitte wurden in den
Hauptreferaten der Professoren Aldenhoven und Oeyen behandelt,
wozu allen Teilnehmern auch eine schriftliche Zusammenfassung vor-
lag.

Berufung des ganzen Volkes Gottes — Kirche und ordiniertes Amt

Sprachprobleme bildeten den Kern des Referates, das Pfr. Koenraad
Ouwens, Alkmaar, auf Englisch hielt (mit Ubertragung ins Deutsche
durch Pfr. Hansjérg Vogt). Dies machte nach einer einleitenden Ge-
schichte der Referent zunichst deutlich an Nummer 7, wo beim engli-
schen Wort «ministry» noch anderes mitklingt als beim deutschen
«Amt». Solche Sprachprobleme erschweren die Amtsdiskussion,
wenn sie nicht erkannt und geklart werden.

In Nummer 17 wird in unterschiedlichem Zusammenhang von
«Priester» und «Priesterschaft» gesprochen. Es geschieht auf drei
Ebenen:

1. Ebene: Jesus Christus ist Priester.

2.Ebene: Die ordinierten Amtstriger sind eine Priesterschaft.

3.Ebene: Das Volk Gottes ist eine Priesterschaft.

Die Priesterschaft ist dabei je verschieden verstanden: Christus hat
als Hoherpriester die Menschheitsgeschichte zur Heilsgeschichte ge-
macht; er ist der verkiindigte Priester. Die kirchlichen Amtstréger ha-
ben nur in der Kirche eine Funktion; ihre Priesterschaft ist sakramen-
tal. Das Volk Gottes schliesslich iibt den Dienst der Versohnung;
seine Priesterschaft ist sozial, fiir die Welt relevant.

Wie im Kommentar zu Nummer 17 ausgefiihrt ist, entwickelte sich
die zweite Ebene, die Bezeichnung von Amtstragern als Priester, erst
spater. Gegeniiber der historischen Entwicklung muss die dritte Ebene
betont werden, durch die die Kirche heute in der Welt zum Tragen
kommt.

Das dreifache Amt

Dem Referenten, Prof. Dr. Herwig Aldenhoven, Bern, konnte vor sei-
nen Ausfithrungen zu seinem 50. Geburtstag gratuliert werden.

36



Der Abschnitt « Formen des ordinierten Amtes» (Nummern 19-33)
ist im Hinblick auf ein kiinftiges gemeinsames Amt als Ziel zu lesen
(siche Nummern 22 und 25). Dies relativiert die theologischen Min-
gel. Trotzdem muss man sich fragen, ob eine schwache Theologie
nicht letztlich das Erreichen dieses praktischen Ziels behindert.

Leider orientieren sich die Darlegungen zum Bischofsamt stark an

dessen heutiger Erscheinungsform. So ist das dreifache Amt in Num-
mer 20 (dlteres Stadium: Bischof als Vorsitzender einer lokalen eucha-
ristischen Gemeinschaft) und Nummer 21 (spéteres Stadium: Bischof
ibt episkopé iiber mehrere Ortsgemeinden aus) als etwas vollig Ver-
schiedenes dargestellt. Demgegeniiber muss gesehen werden, dass der
Bischof auch beim spdtern Stadium der lokalen eucharistischen Ge-
meinschaft vorsteht und grundsitzlich Leiter dieser eucharistischen
Gemeinschaft an allen Orten seines Bistums bleibt. Fiir das rechte
Verstdndnis und die volle Funktion des Bischofsamtes ist deshalb ein
deutlicher Bezug auf die Eucharistie und die Ortskirche notig. Die Orts-
kirche auf der Ebene des Bistums wird aber im Lima-Papier iiber-
haupt nicht bedacht. '
- Einheit, Kollegialitit und Gemeinschaftlichkeit als Grundaspekte des
ordinierten Amtes sind an sich gut herausgearbeitet. Die besondere
Zuordnung des Bischofsamtes auf die Einheit und des Presbyterats
auf die Kollegialitit ist ausgesprochen. Letzteres geschieht allerdings
zu schwach und fehlt in der wichtigen Nummer 30 vollig.

Auf altkatholischer Seite ist zu Einheit und Kollegialitdt in der
Ortskirche einiges erarbeitet worden. Der Referent schrieb dazu etwa
in der IKZ 1982, S.150: «Reprisentation der Einheit (...) und gemein-
schaftlich-kollegialer Charakter sind zwei gleichermassen urspriingli-
che und wesentliche Ziige des apostolisch-kirchlichen Amtes. Der eine
lasst sich nicht auf den andern zuriickfithren. Daher sind auch Epi-
skopat und Presbyterat im Hinblick auf ihre entscheidende Eigenart
gleichermassen urspriinglich und wesentlich fiir die Kirche.»

Der Referent schloss mit der Feststellung, dass der besprochene Ab-
schnitt des Lima-Textes in der dkumenischen Situation einen bedeu-
tenden Fortschritt darstellt.

Bei den anschliessenden Riickfragen wurde deutlich, dass auch un-
sere altkatholische Praxis das Verstindnis von Episkopat und Presby-
terat oft verunklirt. Vor allem ist anzustreben, dass der Bischof in ei-
ner Kirche seines Bistums regelmiissig der Eucharistie vorsteht. — Der
Text zum Amt bietet den reformatorischen Kirchen am meisten
Schwierigkeiten. Er sollte deshalb diesen noch zuginglicher gemacht

37



werden. Vor allem muss das Bischofsamt als Amt der Einheit einsich-
tig und erstrebenswert gemacht werden.

Apostolische Sukzession und Ordination

Zu den beiden letzten Abschnitten des Textes zum Amt (Nummern
34-55) sprach Prof. Dr. Christian Oeyen, Bonn. Er unterstrich zu Be-
ginn die historische Aufgabe, dass unsere Kirche zu einem dkumeni-
schen Text Stellung nehmen kann, der uns sehr nahesteht.

Die Kontinuitdit der ganzen Kirche im apostolischen Glauben wird
im Lima-Papier als wichtig angesehen und mit der Bestdndigkeit der
Sendung Christi theologisch begriindet. Innerhalb dieser Kontinuitét
hat das ordinierte Amt eine besondere Aufgabe. Deshalb betont der
Text die Bedeutung der apostolischen Sukzession als der geordneten
Weitergabe dieses Amtes und legt sie allen Kirchen nahe. Da die Suk-
zession kein Automatismus und keine absolute Garantie ist, verzichtet
der Text in Nummer 35 aus gutem Grund auf Begriffe aus der Sakra-
mententheologie.

Die Nummern 37, 38 und 53 weisen Wege zur gegenseitigen Aner-
kennung, die von keiner Seite eine theologische Kapitulation verlan-
gen. Insbesondere wird die Notwendigkeit der Sukzession in der Zu-
kunft gesehen: sie gehort zu einer wiedervereinigten Kirche. Deshalb
sollen die Kirchen ohne bischofliche Sukzession sie anstreben als Ver-
tiefung und Stdrkung ihrer Kontinuitdt mit der apostolischen Tradi-
tion. Andererseits sollen die bischéflichen Kirchen bereit sein, eine
Kontinuitdt im apostolischen Glauben, Gottesdienst und in der Sen-
dung auch bei Kirchen anzuerkennen, die die Sukzession und auch
das historische Bischofsamt nicht bewahrt haben. Hier wird auch von
altkatholischer Seite Mut und Phantasie fiir neue Wege verlangt. Da-
bei ist nicht zu vergessen, dass die faktische Bejahung der Sukzession
in der anglikanischen Kirche ausgereicht hat, um mit ihr die volle Sa-
kramentsgemeinschaft einzugehen.

Die Ordination wird im Lima-Text als Akt der gesamten Kirche ver-
standen. Bei ithrem Vollzug sind Handauflegung und Gebet (im Sinne
einer Epiklese) genannt. Dabei ist allerdings der Kommentar zu Num-

mer 40 einseitig, da der jiidische Hintergrund nicht beriicksichtigt
wird.

38



Gruppengespriiche

Der Lima-Text zum Amt und die entsprechenden Referate wurden an
zwei Halbtagen in fiinf Gruppen besprochen. Diese hielten ihre wich-
tigsten Resultate auf Papieren fest, die sie in der abschliessenden Ple-
numssitzung vorstellten.

Allgemein wurde der Text zum Amt positiv bewertet. Dies gilt be-
sonders fiir den Einsatz des Textes bei der Berufung des ganzen Vol-
kes Gottes, die Gewichtung des ordinierten dreifachen Amtes, die Be-
fiirwortung des eigenstindigen Diakonats (Nummer 31), die Situie-
rung des Amtes in der Vielfalt der Charismen (Nummern 32f), die
Betonung der bischoéflichen Sukzession, die Anerkennung einer Kon-
tinuitdt in nicht-bischoflichen Kirchen (Nummer 37), die Hoffnung
auf die Wirksamkeit des Ordinationsgebets im Sinne einer Epiklese
(Nummern 42f) und die Unwiederholbarkeit einer erfolgten Ordina-
tion (Nummer 48).

Bemingelt wurde, dass die «horizontale» Begriindung des Amtes
(Nummer 8) und die «vertikale» (Nummern 10, 11 und 15) unverbun-
den nebeneinander stehen, ebenso der Sendungscharakter des Amtes
und die Synodalitidt der Kirche. Die pneumatologischen und christo-
logischen Aussagen von Teil I sollten in Teil IT stirker beriicksichtigt
werden. — Das Verhiltnis zwischen Gemeinde am Ort und «Ortskir-
che» sollte um der Sache willen im grundsitzlich-theologischen Sinn
herausgearbeitet werden. — Dem engen Verhiltnis zwischen Amt und
Gemeinschaft (Nummer 26) entspricht die bischéflich-synodale Ver-
fassung der Kirche, in der alle an den Entscheidungsprozessen teilha-
ben kénnen.

Auf skumenischer Ebene sollen Gespriche mit den Kirchen ange-
strebt werden, die sich im Lima-Dokument ebenfalls wiederfinden.
Zudem miissen wir unsere eigene Praxis iiberdenken und auch in den
Gemeinden das Verstindnis von Taufe, Eucharistie und Amt vertiefen.

Eine der Gesprichsgruppen schlug bei der Diskussion einen andern
Weg ein. Sie postulierte unter anderem eine Vielfalt von Amtern, die
nicht Selbstzweck sind, sondern liebender Dienst am Gottesvolk. Im
Blick auf die Frage der Frauenordination (Nummer 18) betonte sie,
dass «auch im kirchlichen Bereich die Fiille des Menschseins als
Gabe Gottes nur in der Zweigeschlechtlichkeit existiert». Dies kann
nur deutlich werden, wenn beide Geschlechter in ihrer Eigenart aber
gleichwertig im kirchlichen Amt reprisentiert sind. (Dieses Thema soll
an der nichsten Theologenkonferenz behandelt werden.)

39



Erste Ergebnisse

Nach dem Anhéren der Gruppenberichte fanden die folgenden Sitze
allgemeine Zustimmung (sie beziehen sich auf den Text zum Amt in
der englischen Fassung):

1. Wir finden den Glauben unserer Kirche wieder in den vorliegen-
den Aussagen; der Text enthdlt nichts, was dem Glauben der Kirche
durch die Jahrhunderte widersprechen wiirde.

2. Unseres Erachtens soll Kritik an diesen Texten nicht als Bedin-
gung fiir seine Annahme geschehen, sondern entweder als Ergén-
zungs- bzw. Verbesserungsvorschlag oder als Erkldrung, wie wir be-
stimmte Aussagen des Textes interpretieren.

3. Wir mochten mit Kirchen, die auf der Basis dieses Textes stehen,
Gespriche im Hinblick auf die Verwirklichung der Einheit beginnen
bzw. fortsetzen.

4. Wir méchten unsere eigene Praxis im Licht dieser Erkenntnisse
priifen.

Ein kleines Team erhielt den Auftrag, auf dieser Grundlage einen
Bericht mit den Ergebnissen der Theologenkonferenz zu erarbeiten.
Dieser soll dann der Internationalen Altkatholischen Bischofskonfe-
renz (IBK) vorgelegt werden.

Abschluss

Die ndchste Theologenkonferenz findet vom 27. August bis 1.Septem-
ber 1984 im Kloster Schontal im Jagsttal (Deutschland) statt. Nach kur-
zer Diskussion wurde die Frage der Frauenordination der Weiterar-
beit am Lima-Dokument vorgezogen. Die provisorische Formulierung
lautet: «Die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen und das Amt in der
Kirche».

Im Namen der polnisch-katholischen Kirche lud Bischof Rode die
Theologenkonferenz nach Polen ein. Diese Einladung wurde allge-
mein begriisst, kann sie doch auch zur Stirkung der altkatholischen
Gemeinschaft beitragen. Die Versammlung stimmte deshalb mit gros-
ser Mehrheit zu, dass die Theologenwoche 1985 in Polen und dieje-

nige von 1987 in Osterreich stattfinden soll. Im dazwischenliegenden
Jahr ist ein Internationaler Altkatholischer Kongress fillig.

Mit dem Dank des Erzbischofs schloss die 23. Internationale Altka-
tholische Theologenkonferenz.

Schénenwerd Viktor Jungo

40



	23. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

