
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 1

Artikel: 23. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

Autor: Jungo, Viktor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


23. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

Thema: «Die altkatholische Haltung zum Lima-Dokument, vor allem

zur Amtsfrage»

Rund fünfzig Teilnehmer aus Deutschland, Holland, Österreich, Polen

und der Schweiz kamen vom 5. bis 10. September 1983 im
Franziskushaus in Dulliken bei Ölten (Schweiz) zusammen. Es waren dies

altkatholische Bischöfe (Erzbischof Antonius J.Glazemaker sowie die

polnischen Bischöfe Maksymilian Rode und Wiktor Wysoszanski waren

während der ganzen Tagung anwesend), Professoren, Geistliche
und Laientheologen, Theologiestudenten sowie einige engagierte
Pfarrfrauen. Erfreulicherweise waren erstmals auch Theologinnen
stärker vertreten.

Nach der Begrüssung durch die Präsidentin, Frau Katharina Nikkei,

gab am ersten Abend Erzbischof Glazemaker eine Information
über die Geschäfte der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

(IBK). Dies geschah aus der Überzeugung, dass einerseits gute
Information viel bedeutet und dass andererseits die Theologenkonferenz

eine der wichtigsten Komponenten der Utrechter Union ist. Die
anschliessenden Rückfragen zeigten, dass diese offene Information
geschätzt wurde.

Die Arbeit am Thema wurde eingerahmt durch die morgendliche
Eucharistiefeier und die Vesper. Der Abend diente dem freundschaftlichen

Beisammensein, verbunden mit zwei Besuchen in den benachbarten

Kirchgemeinden Schönenwerd und Ölten. Am Donnerstagnachmittag

führte ein Ausflug durch den Jura nach Laufen, wo der

Tag mit Vesper und Nachtessen schloss.

Das Lima-Dokument

Nach einem gesamthaft fünfzigjährigen Studienprozess gab 1982 in
Lima die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des
Ökumenischen Rates der Kirchen (der Kommission gehören auch
römisch-katholische Theologen an) drei Konvergenzerklärungen zu

Taufe, Eucharistie und Amt heraus. (Die deutsche Übersetzung weist
leider zahlreiche Mängel auf.) Der Text hält im Blick auf die gegenseitige

Anerkennung entscheidende Übereinstimmungen (Konvergenzen)
und auch noch umstrittene Fragen fest. Dies versteht sich als theologi-

30



scher Beitrag auf dem Weg zur sichtbaren Einheit der Kirche. Deshalb
sollen alle Kirchen als Erweis ihrer ökumenischen Verpflichtung den
Prozess der Rezeption dieses Lima-Textes angehen. Zur Unterstützung

dieses Rezeptionsprozesses wünscht die Kommission bis 1985

möglichst genau zu erfahren (Zitat):
- in welchem Masse Ihre Kirche in diesem Text den Glauben der Kirche

durch die Jahrhunderte erkennen kann;

- welche Folgerungen Ihre Kirche aus diesem Text für ihre Beziehungen

zu und Dialoge mit anderen Kirchen ziehen kann, besonders zu
denjenigen, die den Text ebenfalls als einen Ausdruck des apostolischen

Glaubens anerkennen;

- welche richtungsweisenden Hilfen Ihre Kirche aus diesem Text für
ihr gottesdienstliches, erzieherisches, ethisches und geistliches Leben
und Zeugnis ableiten kann;

- welche Vorschläge Ihre Kirche für die weitere Arbeit von «Glauben
und Kirchenverfassung» machen kann.

Die Arbeit der Theologenkonferenz

Ziel der Theologenwoche war es, eine Stellungnahme der altkatholischen

Kirchen zum Lima-Dokument vorzubereiten. Das Hauptgewicht

galt dabei dem Text zum Amt, der neben drei Referaten auch in
den Gruppengesprächen behandelt wurde. Für die Texte zu Taufe
und Eucharistie müsste man sich auf je ein Kurzreferat mit anschliessenden

Rückfragen beschränken.
Da die Beschäftigung mit dem Lima-Dokument in den altkatholischen

Kirchen und auch auf ökumenischer Ebene weitergeht, sind die

Referate hier in einer nicht allzu knappen Zusammenfassung
wiedergegeben.

Taufe

Im ersten Kurzreferat besprach Dr. Ernst Kreuzeder, Wien, den ersten

Teil des Lima-Dokuments. Obwohl der Text zur Taufe zunächst

unproblematisch wirkt, tauchen bei genauerer Durcharbeit doch einige

Fragen auf. Daneben finden sich Punkte, die oberflächlich behandelt
sind. Zur Verdeutlichung zitierte der Referent aus dem theologisch
sehr guten Studiendokument der ökumenischen Gesprächskommissio-

31



nen der Schweiz «Zur Frage der Taufe heute» von 1973. Hier steht

entsprechend den Nummern 1 und 3 des Limapapiers zur Geschichte

der Taufe (Nummern 7 und 8):
«Von Anfang an ist der Eintritt in die Kirche mit der Taufe verbunden.

Religiöse Handlungen mit Wasser, die als <taufen> bezeichnet

werden, sind indessen in verschiedenen Formen und Zusammenhängen

schon vor Christus bekannt. Am bekanntesten ist dabei die Taufe,
die Johannes der Täufer verkündigte und vollzog. Wer sich von ihm
taufen liess, anerkannte damit, dass die Sendung und die Botschaft
des Johannes von Gott seien und dass er die von ihm ausgerufene
Einladung und Ermächtigung zur Umkehr ergreifen möchte. Er traf damit
eine Entscheidung, die ihn von denen abhob, die sich nicht taufen
liessen.

Auch Jesus liess sich von Johannes taufen, bevor er vor die
Öffentlichkeit trat, und anerkannte damit auch seinerseits die Sendung und
die Botschaft des Täufers. Er anerkannte sie aber nicht nur; er erfüllte
sie auch. Durch seine Verkündigung und seine Machttaten, durch
seinen Tod, seine Auferweckung und Erhöhung und durch seine Gabe
des Heiligen Geistes wurde mitten in dieser Welt das endzeitliche
Volk Gottes, die Kirche aus Juden und Heiden begründet und gesammelt.

Und auch sie wurde in die Welt gesandt, weil ihr Herr durch
ihren Dienst, ihr Wort und ihr Leben dieser ganzen Welt begegnen will,
um sie zur Vollendung zu führen. Wenn nun die Kirche im Glauben
und im Gehorsam gegenüber ihrem Herrn verkündigt und tauft, so

bezeugt sie damit, dass die Tat Christi allen gilt und dass deshalb alle,
die sich rufen lassen, zu seiner Gemeinde gehören, an ihrem Leben,
ihrer Verheissung und an ihrer Sendung teilnehmen dürfen. Und
jeder, der sich taufen lässt, anerkennt damit Jesus als den Herrn und
seine Kirche als sein Volk. Er verlässt damit seine bisherige, durch die
Macht der Sünde bestimmte Welt und tritt in das Leben einer neuen
Gemeinschaft ein, in Leben und Sendung der Gemeinde Christi, um
Kraft dieser Sendung neu in dieser Welt und für sie zu leben.»

Die Bedeutung der Taufe wird unter anderem in Nummer 6 des

Lima-Textes in der Eingliederung in den Leib Christi gesehen. Leider
fehlt dabei aber jede Reflexion darüber, dass die Taufe in eine
konkrete kirchliche Gemeinschaft eingliedert. Prof.Dr. Kurt Stalder,
Bern, schrieb dazu in einer Arbeit zum oben erwähnten Studiendokument

(«Der konkrete Ort der Taufe und seine Bedeutung», Schlussthesen):

«1. Man kann Glied der einen und einzigen, Himmel und Erde um-

32



fassenden Kirche nur werden, indem man sich durch die Taufe in die
Gemeinde (Kirchgemeinde, Pfarrei usw.) eingliedern lässt, in der man
nach bestem Wissen und Gewissen die Gegenwart der Kirche erkennt.

2. Durch die Taufe entsteht zwischen dem Täufling und der
Gemeinde, in der er getauft wurde, ein gegenseitiges Verpflichtungsverhältnis,

das alles umfasst, was zum Leben gehört. Durch und über die
taufende Gemeinde erstrecken sich die gegenseitigen Verpflichtungen
auch auf das, was als <Ortskirche> erscheinen mag, auf die andern
Gemeinden und Kirchen, auch auf alle, deren Taufe anerkannt wurde,
und schliesslich um Christi willen auf alle Menschen.

3. Da es nicht möglich ist, sich zwei Gemeinschaften, die voneinander

getrennt sind und insofern in Spannung zueinander stehen, gleichzeitig

vollständig zu verpflichten, sind sog. ökumenische Taufen aus
der Sache heraus nicht möglich. Ohnehin ist in gewissem Sinn jede
Taufe eine ökumenische Taufe, da sie indirekt eine Verpflichtung
gegenüber andern Kirchen schafft. (...)»

In diesem Zusammenhang fehlt im Lima-Text eine Feststellung
über die Notwendigkeit der Taufe. Dazu steht im oben erwähnten
Studiendokument unter Nummer 15:

Die Notwendigkeit der Taufe «besteht darin, dass wir Christus und
den Reichtum seiner Gaben nicht anders ergreifen können, als indem
wir den Dienst seiner Gemeinde und sie selbst annehmen, was eben

durch die Taufe geschieht».
Von weitern Punkten des Lima-Textes griff der Referent noch auf:
Das in Nummern 11 und 12 angesprochene Problem der Kindertaufe

wird besonders dort akut, wo von den Eltern und von der
Möglichkeit eines spätem Religionsunterrichts her die Voraussetzungen
fehlen. Das gibt es in Österreich etwa, wenn aus der römisch-katholischen

Kirche ausgetretene Eltern ihr Kind trotzdem taufen lassen wollen

und sich dafür an die altkatholische Kirche wenden. Die damit
verbundenen kirchlichen und pastoralen Fragen sind nicht geklärt.

Der Abschnitt zu «Taufe-Salbung-Konfirmation» (Nummer 14) ist

unbefriedigend. Dies zeigte auch das ans Referat anschliessende

Gespräch. Andererseits fehlt von römisch-katholischer wie auch

altkatholischer Seite ein überzeugender Beitrag zur Firmung.

Für die gegenseitige Anerkennung der Taufe (Nummern 15 und 16)

braucht es nach allen Erfahrungen ein offizielles Dokument der

Kirchen, das auch die Taufpraxis regelt. Im Blick darauf ist es zu bedauern,

dass die abschliessenden Ausführungen zur «Feier der Taufe»

33



teilweise allzu knapp sind (Taufformel nicht zitiert, blosse Bespren-

gung mit Wasser nicht als ungenügend erklärt).
Bei den anschliessenden Rückfragen an den Referenten wurde dem

Fazit nicht widersprochen, dass der Text zur Taufe zwar einige theologische

Unsauberkeiten aufweist, aber als Konvergenzerklärung allgemein

positiv zu bewerten ist.

Eucharistie

Das zweite Kurzreferat über den Text zur Eucharistie von Dr. Sigisbert
Kraft, Karlsruhe, lag den Teilnehmern auch in schriftlicher Form mit
dem Titel «Um den Tisch des Herrn» vor. Hier können davon nur
einige Punkte aufgeführt werden.

1. Die Kirchengeschichte kennt viele Versuche, die Theologie der
Eucharistie und ihre Feier nach der «pristina norma patrum» zu

erneuern. Seitdem frühe eucharistische Texte wiederentdeckt sind, kann
auch legitimerweise hinter kontroverstheologische Positionen
zurückgegangen werden.

2. Der in Nummer 1 des Lima-Dokuments zitierte Text von 1.

Korinther 11, 23-25 ist von der Erfahrung des Herrenmahls der Gemeinde

her zu verstehen. In dieser Feier wird die Gemeinde auf den Herrn hin
transparent. Er wird je neu als Geber der Gaben erkannt. Nirgends
wird die Verkündigung von Tod und Auferstehung des Herrn dichter,
seine Gegenwart inmitten der Kirche deutlicher erfahrbar als in dieser
Feier. Diese Erfahrung tradiert Paulus weiter. - Von dem her stellt
sich uns die Frage, ob wir dies so in den Feiern unserer Gemeinden

spüren können oder was andernfalls diese Erfahrung verstellt.
3. In der einleitenden Nummer 2 weist der Lima-Text auf die

Verheissung Christi hin, in der Eucharistie empfange jeder Getaufte die

Zusage der Sündenvergebung. Dies muss zusammen mit dem
Danksagungscharakter ernstgenommen werden.

Der Kommentar im Anschluss an II/B markiert eine erhebliche

Divergenz bezüglich der Realpräsenz, die behoben werden muss. Eine

Konvergenz dürfte nicht allzu schwer zu erreichen sein, wenn man
den Zusammenhang der Anamnese und der Realpräsenz und die
Wirklichkeit symbolhaften Handelns und die «Wandlung» oder
Transsignifikation im profanen Bereich (z.B. Ehering, weisse Decke
wird zur Friedensfahne) bedenkt.

Wenn im Abschnitt II/C von der Epiklese die Rede ist, muss altka-

34



tholische Theologie darauf hinweisen, dass die Kirche und ihr Amt
nur aus der Kraft des Heiligen Geistes leben, wirken und handeln und
dass weder dem Vorsteher der Feier noch der Gemeinde eine
«Macht» irgendwelcher Art zukommt.

4. Die Verfasser der Lima-Erklärung haben zusätzlich zum Text
auch eine «Eucharistische Liturgie von Lima»1 ausgearbeitet. Diese
ist ein wichtiger Kommentar zu den theoretischen Ausführungen, die
etwa die unter Nummer 27 vorgenommene Aufzählung der liturgischen

«Elemente» hilfreich erläutert. Denn leider sind vor allem
Eröffnung und Wortgottesdienst in einer unglücklich verkürzten Form
dargestellt. Von den Bemerkungen des Referenten zu einzelnen
Gottesdienstteilen seien hier nur erwähnt:

An den Anfang der Eucharistiefeier setzt das Lima-Papier
«Busshandlung» und «Zuspruch der Vergebung». Es ist zu fragen, ob dies

so unreflektiert geschehen soll. Wird hier eine Form des Busssakramentes

gefeiert? Oder soll die sündenvergebende Kraft des Gotteswortes

und des Herrenmahls einleitend deutlich in den Sinn gebracht
werden? Und welches ist die geeignete Stelle eines solchen Bussaktes?

Über die Stellung der Epiklese wurde gerade von altkatholischer
Seite vieles Wichtige gesagt, das bei der Stellungnahme unserer Kirche

genannt werden muss.
Ausserordentlich wichtig ist der Hinweis, dass das eucharistische

«Essen und Trinken» nicht nur Gemeinschaft mit Christus, sondern
auch mit jedem Glied der Kirche bedeutet.

Das Dankgebet der Lima-Liturgie ist reicher als die knappe klassische

Postcommunio der westlichen Kirche. Hier mag eine vielfach
unbeachtete Möglichkeit liturgischer Neuordnungen bestehen.

Abschliessend formulierte der Referent einige Fragen und Denkan-
stösse an unsere altkatholische Adresse: Wenden wir die heute
erkennbare «pristina norma» in Katechese, Verkündigung und Feier

konsequent an? Wird unser Gottesdienst nach Form und engagierter
Mitfeier zum ökumenischen Modell, wie es dem Auftrag unserer Kirche

entspricht? In welcher Weise wird in unserer Feier und durch
unsere Feier die Beteiligung und die werktägliche Konsequenz der «ganzen

Gemeinschaft» mit «jedem Glied der Kirche» Wirklichkeit?

1 Das Hauptverdienst an der Schaffung dieser Liturgie kommt Frère Max
Thurian (Taizé) zu, der als ökumenisch gesinnter Liturgiewissenschafter dazu

wie kaum ein anderer berufen war.

35



Amt

Der umfangreiche Text zum Amt wurde als Schwerpunkt der Konferenz

in drei Referaten und in den Gruppengesprächen behandelt. Im
dritten Kurzreferat sprach Pfr. Ouwens zu den beiden ersten
Abschnitten (Nummern 1-18). Die weitern Abschnitte wurden in den

Hauptreferaten der Professoren Aldenhoven und Oeyen behandelt,
wozu allen Teilnehmern auch eine schriftliche Zusammenfassung vorlag.

Berufung des ganzen Volkes Gottes - Kirche und ordiniertes Amt

Sprachprobleme bildeten den Kern des Referates, das Pfr. Koenraad
Ouwens, Alkmaar, auf Englisch hielt (mit Übertragung ins Deutsche
durch Pfr. Hansjörg Vogt). Dies machte nach einer einleitenden
Geschichte der Referent zunächst deutlich an Nummer 7, wo beim
englischen Wort «ministry» noch anderes mitklingt als beim deutschen
«Amt». Solche Sprachprobleme erschweren die Amtsdiskussion,
wenn sie nicht erkannt und geklärt werden.

In Nummer 17 wird in unterschiedlichem Zusammenhang von
«Priester» und «Priesterschaft» gesprochen. Es geschieht auf drei
Ebenen:

1. Ebene: Jesus Christus ist Priester.
2.Ebene: Die ordinierten Amtsträger sind eine Priesterschaft.
3.Ebene: Das Volk Gottes ist eine Priesterschaft.
Die Priesterschaft ist dabei je verschieden verstanden: Christus hat

als Hoherpriester die Menschheitsgeschichte zur Heilsgeschichte
gemacht; er ist der verkündigte Priester. Die kirchlichen Amtsträger
haben nur in der Kirche eine Funktion; ihre Priesterschaft ist sakramental.

Das Volk Gottes schliesslich übt den Dienst der Versöhnung;
seine Priesterschaft ist sozial, für die Welt relevant.

Wie im Kommentar zu Nummer 17 ausgeführt ist, entwickelte sich
die zweite Ebene, die Bezeichnung von Amtsträgern als Priester, erst

später. Gegenüber der historischen Entwicklung muss die dritte Ebene
betont werden, durch die die Kirche heute in der Welt zum Tragen
kommt.

Das dreifache Amt

Dem Referenten, Prof.Dr. Herwig Aldenhoven, Bern, konnte vor
seinen Ausführungen zu seinem 50. Geburtstag gratuliert werden.

36



Der Abschnitt «Formen des ordinierten Amtes» (Nummern 19-33)
ist im Hinblick auf ein künftiges gemeinsames Amt als Ziel zu lesen
(siehe Nummern 22 und 25). Dies relativiert die theologischen Mängel.

Trotzdem muss man sich fragen, ob eine schwache Theologie
nicht letztlich das Erreichen dieses praktischen Ziels behindert.

Leider orientieren sich die Darlegungen zum Bischofsamt stark an
dessen heutiger Erscheinungsform. So ist das dreifache Amt in Nummer

20 (älteres Stadium: Bischof als Vorsitzender einer lokalen
eucharistischen Gemeinschaft) und Nummer 21 (späteres Stadium: Bischof
übt episkope über mehrere Ortsgemeinden aus) als etwas völlig
Verschiedenes dargestellt. Demgegenüber muss gesehen werden, dass der
Bischof auch beim spätem Stadium der lokalen eucharistischen
Gemeinschaft vorsteht und grundsätzlich Leiter dieser eucharistischen
Gemeinschaft an allen Orten seines Bistums bleibt. Für das rechte
Verständnis und die volle Funktion des Bischofsamtes ist deshalb ein
deutlicher Bezug aufdie Eucharistie und die Ortskirche nötig. Die
Ortskirche auf der Ebene des Bistums wird aber im Lima-Papier
überhaupt nicht bedacht.

Einheit, Kollegialität und Gemeinschaftlichkeit als Grundaspekte des

ordinierten Amtes sind an sich gut herausgearbeitet. Die besondere

Zuordnung des Bischofsamtes auf die Einheit und des Presbyterats
auf die Kollegialität ist ausgesprochen. Letzteres geschieht allerdings
zu schwach und fehlt in der wichtigen Nummer 30 völlig.

Auf altkatholischer Seite ist zu Einheit und Kollegialität in der
Ortskirche einiges erarbeitet worden. Der Referent schrieb dazu etwa
in der IKZ 1982, S. 150: «Repräsentation der Einheit und
gemeinschaftlich-kollegialer Charakter sind zwei gleichermassen ursprüngliche

und wesentliche Züge des apostolisch-kirchlichen Amtes. Der eine

lässt sich nicht auf den andern zurückführen. Daher sind auch

Episkopat und Presbyterat im Hinblick auf ihre entscheidende Eigenart
gleichermassen ursprünglich und wesentlich für die Kirche.»

Der Referent schloss mit der Feststellung, dass der besprochene
Abschnitt des Lima-Textes in der ökumenischen Situation einen
bedeutenden Fortschritt darstellt.

Bei den anschliessenden Rückfragen wurde deutlich, dass auch

unsere altkatholische Praxis das Verständnis von Episkopat und Presbyterat

oft verunklärt. Vor allem ist anzustreben, dass der Bischof in
einer Kirche seines Bistums regelmässig der Eucharistie vorsteht. - Der
Text zum Amt bietet den reformatorischen Kirchen am meisten

Schwierigkeiten. Er sollte deshalb diesen noch zugänglicher gemacht

37



werden. Vor allem muss das Bischofsamt als Amt der Einheit einsichtig

und erstrebenswert gemacht werden.

Apostolische Sukzession und Ordination

Zu den beiden letzten Abschnitten des Textes zum Amt (Nummern
34-55) sprach Prof.Dr. Christian Oeyen, Bonn. Er unterstrich zu
Beginn die historische Aufgabe, dass unsere Kirche zu einem ökumenischen

Text Stellung nehmen kann, der uns sehr nahesteht.
Die Kontinuität der ganzen Kirche im apostolischen Glauben wird

im Lima-Papier als wichtig angesehen und mit der Beständigkeit der

Sendung Christi theologisch begründet. Innerhalb dieser Kontinuität
hat das ordinierte Amt eine besondere Aufgabe. Deshalb betont der
Text die Bedeutung der apostolischen Sukzession als der geordneten
Weitergabe dieses Amtes und legt sie allen Kirchen nahe. Da die
Sukzession kein Automatismus und keine absolute Garantie ist, verzichtet
der Text in Nummer 35 aus gutem Grund auf Begriffe aus der
Sakramententheologie.

Die Nummern 37, 38 und 53 weisen Wege zur gegenseitigen
Anerkennung, die von keiner Seite eine theologische Kapitulation verlangen.

Insbesondere wird die Notwendigkeit der Sukzession in der
Zukunft gesehen: sie gehört zu einer wiedervereinigten Kirche. Deshalb
sollen die Kirchen ohne bischöfliche Sukzession sie anstreben als

Vertiefung und Stärkung ihrer Kontinuität mit der apostolischen Tradition.

Andererseits sollen die bischöflichen Kirchen bereit sein, eine

Kontinuität im apostolischen Glauben, Gottesdienst und in der
Sendung auch bei Kirchen anzuerkennen, die die Sukzession und auch
das historische Bischofsamt nicht bewahrt haben. Hier wird auch von
altkatholischer Seite Mut und Phantasie für neue Wege verlangt. Dabei

ist nicht zu vergessen, dass die faktische Bejahung der Sukzession
in der anglikanischen Kirche ausgereicht hat, um mit ihr die volle
Sakramentsgemeinschaft einzugehen.

Die Ordination wird im Lima-Text als Akt der gesamten Kirche
verstanden. Bei ihrem Vollzug sind Handauflegung und Gebet (im Sinne
einer Epiklese) genannt. Dabei ist allerdings der Kommentar zu Nummer

40 einseitig, da der jüdische Hintergrund nicht berücksichtigt
wird.

38



Gruppengespräche

Der Lima-Text zum Amt und die entsprechenden Referate wurden an
zwei Halbtagen in fünf Gruppen besprochen. Diese hielten ihre
wichtigsten Resultate auf Papieren fest, die sie in der abschliessenden
Plenumssitzung vorstellten.

Allgemein wurde der Text zum Amt positiv bewertet. Dies gilt
besonders für den Einsatz des Textes bei der Berufung des ganzen Volkes

Gottes, die Gewichtung des ordinierten dreifachen Amtes, die
Befürwortung des eigenständigen Diakonats (Nummer 31), die Situie-

rung des Amtes in der Vielfalt der Charismen (Nummern 32 f), die
Betonung der bischöflichen Sukzession, die Anerkennung einer
Kontinuität in nicht-bischöflichen Kirchen (Nummer 37), die Hoffnung
auf die Wirksamkeit des Ordinationsgebets im Sinne einer Epiklese
(Nummern 42 f) und die Unwiederholbarkeit einer erfolgten Ordination

(Nummer 48).

Bemängelt wurde, dass die «horizontale» Begründung des Amtes
(Nummer 8) und die «vertikale» (Nummern 10, 11 und 15) unverbun-
den nebeneinander stehen, ebenso der Sendungscharakter des Amtes
und die Synodalität der Kirche. Die pneumatologischen und
christologischen Aussagen von Teil I sollten in Teil II stärker berücksichtigt
werden. - Das Verhältnis zwischen Gemeinde am Ort und «Ortskirche»

sollte um der Sache willen im grundsätzlich-theologischen Sinn

herausgearbeitet werden. - Dem engen Verhältnis zwischen Amt und
Gemeinschaft (Nummer 26) entspricht die bischöflich-synodale
Verfassung der Kirche, in der alle an den Entscheidungsprozessen teilhaben

können.
Auf ökumenischer Ebene sollen Gespräche mit den Kirchen

angestrebt werden, die sich im Lima-Dokument ebenfalls wiederfinden.
Zudem müssen wir unsere eigene Praxis überdenken und auch in den

Gemeinden das Verständnis von Taufe, Eucharistie und Amt vertiefen.
Eine der Gesprächsgruppen schlug bei der Diskussion einen andern

Weg ein. Sie postulierte unter anderem eine Vielfalt von Ämtern, die

nicht Selbstzweck sind, sondern liebender Dienst am Gottesvolk. Im
Blick auf die Frage der Frauenordination (Nummer 18) betonte sie,

dass «auch im kirchlichen Bereich die Fülle des Menschseins als

Gabe Gottes nur in der Zweigeschlechtlichkeit existiert». Dies kann

nur deutlich werden, wenn beide Geschlechter in ihrer Eigenart aber

gleichwertig im kirchlichen Amt repräsentiert sind. (Dieses Thema soll

an der nächsten Theologenkonferenz behandelt werden.)

39



Erste Ergebnisse

Nach dem Anhören der Gruppenberichte fanden die folgenden Sätze

allgemeine Zustimmung (sie beziehen sich auf den Text zum Amt in
der englischen Fassung):

1. Wir finden den Glauben unserer Kirche wieder in den vorliegenden

Aussagen; der Text enthält nichts, was dem Glauben der Kirche
durch die Jahrhunderte widersprechen würde.

2. Unseres Erachtens soll Kritik an diesen Texten nicht als Bedingung

für seine Annahme geschehen, sondern entweder als Ergän-

zungs- bzw. VerbesserungsvorscWag oder als Erklärung, wie wir
bestimmte Aussagen des Textes interpretieren.

3. Wir möchten mit Kirchen, die auf der Basis dieses Textes stehen,

Gespräche im Hinblick auf die Verwirklichung der Einheit beginnen
bzw. fortsetzen.

4. Wir möchten unsere eigene Praxis im Licht dieser Erkenntnisse

prüfen.
Ein kleines Team erhielt den Auftrag, auf dieser Grundlage einen

Bericht mit den Ergebnissen der Theologenkonferenz zu erarbeiten.
Dieser soll dann der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

(IBK) vorgelegt werden.

Abschluss

Die nächste Theologenkonferenz findet vom 27. August bis 1. September

1984 im Kloster Schöntal im Jagsttal (Deutschland) statt. Nach kurzer

Diskussion wurde die Frage der Frauenordination der Weiterarbeit

am Lima-Dokument vorgezogen. Die provisorische Formulierung
lautet: «Die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen und das Amt in der
Kirche».

Im Namen der polnisch-katholischen Kirche lud Bischof Rode die
Theologenkonferenz nach Polen ein. Diese Einladung wurde allgemein

begrüsst, kann sie doch auch zur Stärkung der altkatholischen
Gemeinschaft beitragen. Die Versammlung stimmte deshalb mit grosser

Mehrheit zu, dass die Theologenwoche 1985 in Polen und diejenige

von 1987 in Österreich stattfinden soll. Im dazwischenliegenden
Jahr ist ein Internationaler Altkatholischer Kongress fällig.

Mit dem Dank des Erzbischofs schloss die 23. Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz.

Schönenwerd Viktor Jungo

40


	23. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

