Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Kurt Stalder: Die Wirklichkeit Christi
erfahren. Ekklesiologische Unter-
suchungen und ihre Bedeutung fiir
die Existenz von Kirche heute. Ben-
ziger, Ziirich 1984. 310 S.

Auch wenn die altkatholische Kirche

quantitativ verhéltnisméssig klein ist,

ldsst sich daraus keineswegs ableiten,
dass sie in Okumenischer Hinsicht
auch qualitativ nicht von grosser Be-
deutung sein kann. Vielmehr muss
man umgekehrt feststellen, dass die
altkatholische Kirche aufgrund ihrer

Tradition einen ganz spezifischen Bei-

trag in der heutigen okumenischen

Diskussion leisten kann. Diese Fest-

stellung trifft um so mehrzu, als die alt-

katholische Kirche der im dkumeni-
schen Gesprich noch immer weithin
strdflich unterberiicksichtigten Tradi-
tion der Orthodoxie nahe verwandt ist,
was besonders hinsichtlich der ekkle-
siologischen Fragestellung in die Au-
gen springt. Gegeniiber der rémisch-
katholischen Kirche einerseits, deren
Hauptgefihrdung in einer autoritir-
doktrinidren Kirchenstrukturliegt, und
gegeniiber den Kirchen der Reforma-
tion andererseits, deren Abwehr der
romisch-katholischen Gefahr nicht
selten in die umgekehrte Gefahr einer
doktriniren strukturellen Beliebigkeit
gefiihrt hat, konnte die altkatholische

Kirche nimlich ein eigenes ekklesiolo-

gisches Modell in die 6kumenische

Diskussion einbringen, welches viel-

leicht sogar einmal die Basis fiir einen

Okumenischen Konsens abgeben

konnte.

Dieses altkatholische Modell von
ekklesiologischer Theorie und Struk-
tur gewinnt deutliche Konturen im
neuen Buch des Berner altkatholi-
schen Neutestamentlers und Homileti-
kers Kurt Stalder, welches aus Anlass

seines 70.Geburtstages und des offi-
ziellen Abschlusses seiner Lehrtitig-
keit an der Universitdt Bern vertffent-
licht worden ist. Dieses Buch versam-
melt bereits in verschiedenen Zeit-
schriften erschienene neutestamentli-
che, patristisch-historische und syste-
matische Aufsitze tiber Grundlagen-
aussagen zur Ekklesiologie, vor allem
iiber das Verhiltnis von Kirche und
Amt, iiber Gemeinschaft und Autori-
tét, iiber Idee und Praxis der apostoli-
schen Sukzession, iiber die Vielzahl
von Ortskirchen und die Einheit der
Kirche und iiber die Gestalt des Rech-
tes, welches dem Wesen von Glaube
und Kirche entspricht und welches die
altkatholische Kirche zu verwirklichen
sucht. Anschliessend an diese grund-
sitzlichen Uberlegungen zur Ekklesio-
logie zeigt eine Grundlagenbesinnung
zum Religionsunterricht die Relevanz
dieser ekklesiologischen Erorterungen
fiir die Praxis auf. Stalders Konturen
eines ekklesiologischen Modells, in
welchem sich die bischéfliche Struktur
der katholischen Tradition, die Mit-
verantwortung der Laien, die Eigen-
stindigkeit der verschiedenen Bistii-
mer und die Verbindung zu einer hand-
lungsfihigen Gemeinschaft miteinan-
der vereinigen, haben dabei mehr als
allein konfessionskundlichen Infor-
mationswert. Sie stellen vielmehr ein
ekklesiologisches Modell vor, welches
auch erhellende Perspektiven enthélt
fiir die okumenische Gestalt der wie-
derhergestellten Einheit der Kirche.
Esist natiirlichim Rahmen einer be-
scheidenen Besprechung nicht mog-
lich, auf alle diese weiterfiihrenden
Perspektiven hinzuweisen, welche
Stalder in der gewohnten Weite seines
theologischen und Okumenischen
Denkens entfaltet. Es soll vielmehr ge-

247



niigen, auf die wohl elementarste und
okumenisch bedeutsame Perspektive
von Stalders altkatholischer Ekklesio-
logie aufmerksam zu machen. Diese
besteht, wie bereits der Titel seiner
Aufsatzsammlung erahnen  ldsst,
darin, dass ersowohl gegeniiberderro-
misch-katholischen Hypertrophie als
auch gegeniiber der protestantischen
Atrophie an ekklesiologischer Struktu-
riertheit von der durchgehend soterio-
logisch qualifizierten Realitidt der Kir-
cheindem Sinne ausgeht, dass Versoh-
nung, Rechtfertigung, Einheit, Ge-
meinschaft und Kirche als Sachver-
halte zu betrachten sind, die in einem
unlosbaren theologischen Zusammen-
hangstehen. Demgemaissstellt die Ein-
heit zwischen Gott und den Menschen
und zwischen den Menschen unterein-
ander die Wiederherstellung der
Schopfungswirklichkeit dar; und eben
dies ist mit der Kirche gemeint, die ih-
rerseits ihren Grund in der im Chri-
stus-Ereignis geschehenen Versoh-
nung hat. Wenn ndmlich diese Verséh-
nung in Jesus Christus ihre eigentliche
Wirklichkeit in der Wiederherstellung
der Gemeinschaft erweist, dann kann
Versdhnung «nicht individualistisch,
sondern nur gemeinschaftlich verstan-
den und erfahren» (111) werden. Kir-
che gibt es deshalb nur in der «Chri-
stus-Wir-Struktur» (241), wobei fiir
diese Beziehung grundlegend die Ge-
geniiber-Struktur ist, die freilich nicht
eine «Infragestellung der Gemein-
schaft, sondern ihre Ermoglichung»
(242) darstellt.

Von daher wird deutlich, welche
fundamentale Konsequenzen sich aus
diesem theologischen Ansatz ergeben
fiir die genauere Struktur der Kirche,
fiir das Verhiltnis von Einheit der Kir-
che und der Vielzahl von Ortskirchen
und fiir das Verstindnis des kirchli-
chen Amtes: Die Kirche ist nimlich zu
verstehen als «laufender Prozess der

248

Wahrheits- und Entscheidungsfin-
dung und des gemeinsamen Handelns,
an dem alle Glieder beteiligt sind»
(112). Dabei ist in jeder Kirche an je-
dem Ort die ganze Wirklichkeit der
Kirche gegenwirtig, so dass die Ein-
heitder Kirche dadurchzum Ausdruck
kommen kann, dass jede Kirche an je-
dem Ort in jeder anderen Kirche an je-
dem anderen Ort sich wiederfindet
und sich nicht nur zu gegenseitiger
Hilfe, sondern auch zu gemeinsamem
Handeln verpflichtet, so dass sich die
universelle Einheit der Kirche nicht als
«Produkt», sondern als «Grund» aller
Lokalkirchen (113) erweist: «Jede Kir-
che ist die eine und ganze Kirche;
darum ist jede Kirche und jeder Bi-
schof fiir jede andere Kirche mitver-
antwortlich» (242). Wiewohl deshalb
Entscheidungen der Bischoéfe institu-
tionell immer die hochste Autoritét in-
nehaben, so ist dies dennoch «keine
Garantie fiir die Wahrheitsqualitét der
Entscheidungen» (215). Vielmehr be-
steht die indispensable Aufgabe des
Bischofsamtesund auch des Petrusam-
tes darin, «den Kirchenmitgliedern die
Wahrnehmung ihrer Verantwortung
fir die Erkenntnis- und Entschei-
dungsfindung» nicht abzunehmen,
«sondern sie zu ermdglichen» (217).
Besondere Aufmerksamkeit wid-
met Stalder in diesem Zusammenhang
dem Problem des Rechtes in der Kir-
che und sucht nach einer rechtlichen
Struktur, die dem christlichen Glau-
ben und der Kirche addquat ist. Da es
sich in der Kirche zu jeder Zeit und in
jeder Beziehung um ein Sich-Verhal-
ten zu Dingen, Menschen und Gott
handelt, kann es nach Stalder in der
Kirche kein Recht im Sinne von Verfu-
gungskompetenzen geben. Und weil
die Kirche nicht als eine «Summe von
Macht oder von Kompetenzen und Be-
fugnissen» zu verstehen ist, «die auf
verschiedene Macht- oder Kompe-



tenztriger verteilt wurde», deshalb ist
das kirchliche Recht auch nicht als
«Gefiige von Verfiigungskompeten-
zen» zu konstruieren. Vielmehr ist ein
Recht, welches der Kirche wirklich
entspricht, zu charakterisieren als ein
«Gefiige von Aufgaben und Verpflich-
tungen» (247). Dies bedeutet niher-
hin, dass Recht in der Kirche zu verste-
hen und zu konstituieren ist als ein
«Gefiige von Auftrigen, Aufgaben
und Verpflichtungen, das im Gehor-
sam gegeniiber dem Zeugnis der Heili-
gen Schrift und in Verantwortung ge-
geniiber der Tradition des Glaubens
erkannt, festgestellt und gebildet wor-
den ist und entsprechend den immer
wieder neuen Anspriichen des Gehor-
sams je und je weiterzubilden ist»
(208).

Dieses Verstindnis des Rechtes,
nach welchem man allein sachgemiss
eine Ordnung der Amter und des Voll-
zugs von Liturgie und Sakramenten
formulieren und gestalten kann, sieht
Stalder verwirklicht in der altkatholi-
schen Kirche, deren Strukturgehalt
freilich bislang weithin nur in Verfas-
sungsbestimmungen und Reglements-
formulierungen vorlag, jedoch ohne
ndhere theologische Begriindung ge-
blieben ist. Da nun aber kirchenrecht-
liche Bestimmungen letztlich nur aus-
driicklich zur Sprache bringen, «was in
der Ekklesiologie ohnehin gegeben
ist» (226), und da ferner, obwohl mit
der Utrechter Union zunichst nur die
Feststellung, Bezeugung und Pflege
der Zusammengehorigkeit beabsich-
tigt war, darin trotzdem ein «bedeuten-
der ekklesiologischer und kirchen-
rechtlicher Gehalt» (200) aufscheint,
deshalb geht es Stalder prizis darum,
diesen Gehalt der Strukturen der altka-
tholischen Kirche theologisch zu wiir-
digen und systematisch zu entfalten.
Dies geschieht dabei durchwegs in
Praktischer Absicht, wie auch und ge-

rade der letzte Beitragzum Ziel und zur
Aufgabe des Religionsunterrichtes
zeigt. Diese werden nédmlich darin ge-
sehen, dass die Schiiler einiiben kdn-
nen, «das Leben religios zu sehen und
zu leben». Und dies heisst: der Reli-
gionsunterricht soll «in ekklesiale Exi-
stenz einiiben» (282).

Von diesem kurzen Aufriss diirfte
vielleicht wenigstens dies deutlich wer-
den: Wersich mit den vielversprechen-
den Perspektiven des Aufsatzbandes
von Stalder eingehend auseinander-
setzt, lernt nicht nur das ekklesiologi-
sche und gerade in 6kumenischer Hin-
sicht bedeutsame Grundkonzept der
altkatholischen Kirche kennen, son-
dernerbegegnet darinauchinkonziser
Form den Ergebnissen einer reichen
Lehrtdtigkeit des mit dem vorliegen-
den Buch geehrten Theologen Kurt
Stalder, der sich — wie heute selten ei-
ner! — auf den verschiedensten Téatig-
keitsfeldern des theologischen Den-
kens, angefangen von der Bibelwissen-
schaft iiber die Systematische Theolo-
gie bis hin zur Praktischen Theologie,
gekonnt bewegen kann. Und wer die
Ehre hat, ihn personlich zu kennen,
wird seine geistig-menschliche Phy-
siognomie bereits auf den ersten Seiten
des Vorwortes wiedererkennen — und
dies nicht, ohne sich ein zustimmendes
Schmunzelnzuerlauben.  Kurt Koch

Ernst Benz (Hrsg.): Russische Heili-
genlegenden, 2. Aufl., Ziirich 1983.
Verlag die Waage. 524 S., 52 Abbil-
dungen. DM 49.80/sFr.46.—.

Wie in der katholischen, so spielen in

der orthodoxen Kirche Heiligenleben

eine grosse Rolle. Sie werden hier —ne-
ben einigen grundlegenden Gestalten
der Orthodoxie iiberhaupt — je nach
der Nationalitit der Kirche ausge-
wihlt. Unter ihnen sind manche be-
kannte Gestalten: Fiirsten, Theologen,

249



Abte, Bischofe, aber auch einfache
Monche oder Einsiedler. Sie alle sind
inerster Linie als Vorbilder des Verhal-
tens fiir den einzelnen Gldubigen ge-
dacht; dabei wird auch allerlei rein
biographisches Material geboten. Die-
ses ist freilich nicht selten von Legen-
den umrankt, die die Tugenden des
Heiligen, seine charismatische Bega-
bung, sein Verhiltnis zur « Welt» und
seinen Abstand von ihr, seine Ausein-
andersetzungen mit dem Teufel und
seinen Heerscharen aufzeigen. Man-
che Einsiedler unter thnen im spéteren
Mittelalter sind gleichzeitig Wegwei-
ser fiir die russische Siedlung nach
Norden und Nordosten sowie Missio-
nare unter den dort lebenden finni-
schen Volkern geworden. Solche Be-
schreibungen sind in einzelnen Viten,
auch im Rahmen der chronistischen
Literatur, vor allem aber in den Samm-
lungen der Geschichten (geistiger) V-
ter, den Paterika, gesammelt und viel-
fach schon vor lingerer Zeit in ihrem
kirchen-slawischen Original herausge-
geben und erldutert worden; freilich
war manches bisher unediert. Neben
all dem treten auch rein legendére Fi-
guren—in «Mirchen-Legenden» —auf.
Schliesslich spielten vor allem im 16.
und 17.Jh. die «Heiligen Narren», die
«Jurdodivye», eine Rolle, die allein —
unter dem Gewande der Narrheit —
Herrschern oder sonstigen Michtigen
Dinge sagen konnten, die sonst nie-
mand zu dussern wagte: Darin den
«frommen Originalen» des Abendlan-
des, aber — ins Weltliche gewandelt -
auch den Hofnarren #dhnlich. — Die
Sprache der Darstellungen ist nicht
einheitlich, entspricht vielmehr stets
der literarischen Begabung der Vf,, die
wir vielfach — oft in Gestalt ihrer Schii-
ler oder sonstiger spéterer Heiliger —
auch kennen. Sieistin jedem Falle von
vielen biblischen Zitaten durchsetzt,
die weithin auf dem téglichen Umgang

250

mit der hl. Liturgie beruhen; sie sind in
den Anmerkungen stets aufgeschliis-
selt.

Aus diesem reichen Material hat
Ernst Benz (1907-1978) eine umfing-
liche, verschiedene Typen umgrei-
fende Auswahl getroffen. Er hat sich
dabei der Mithilfe von Kennern des
geistigen und kirchengeschichtlichen
Geschehens des ost-slawischen Rau-
mes bedient, denen die Ubertragung
verdankt wird und unter denen Dmitrij
Tschizewskij (1894-1977), Arthur
Luther (1866-1925) und Wolfgang
Fritze hervorgehoben seien. Jeder
Ubersetzer, aber auch Benz selbst ha-
ben jeweils Einfithrungen zu den ein-
zelnen Abschnitten, aber auch den
einzelnen Lebensldufen verfasst und
dabei auf die Eigenheiten des Stils
und der geistigen Haltung, ferner auf
speziellen Bezug zum russischen
Raum hingewiesen. Benz selbst hat
in der Einleitung auch vor schemati-
schen Verallgemeinerungen und popu-
larwissenschaftlichen Umdeutungen
(«russische Seele», «russischer/ost-
slawischer Mensch») gewarnt. So ist
eine Sammlung erschienen, die wie
kaum eine andere in deutscher Spra-
che auf die reiche und fiir die Orthodo-
xie so bedeutsame Welt der Heiligen
hinweist und den Lesern bei uns an-
hand der Originale einen Einblick in
diesen Bereich gibt. Alle Ubertragun-
gen sind sorgfiltig (freilich in etwas
uniibersichtlicher Form) erldutert; alle
Bibel-Zitate sind aufgeschliisselt. Die
vorliegende 2. Auflage hat freilich den
hier gegebenen Literatur-Angaben
nichts hinzugefiigt, so dass also gar
manches Werk nicht erwihnt wird, das
inzwischen erschienen ist und das hier-
her gehérte. Davon sei vor allem auf
Gerhard Podskalsky: «Christentum
und Theologische Literatur...» auf-
merksam gemacht (vgl. 1KZ 1983,
S.126f.), das den neuesten Stand der



Deutung der alt-russischen Literatur,
also auch der Heiligenleben gibt und
das fiir die vorliegende Sammlung auf
so manche geistesgeschichtlichen Zu-
sammenhénge hinweist, die hierin die-
ser Formnochnicht gegeben werden.
Bertold Spuler

Hanna P.Jajou Cheikho: Dialectique
du langage sur Dieu. Lettre de Ti-
mothée I (728-823) a Serge. Etude,
Traduction et Edition critique. Rom
1983. XX XI1, 348 S. (Pontificia Stu-
diorum Universitas a S. Thoma Aq.
in Urbe.)

Die vorliegende Dissertation stellteine

griindliche Studie iiber den Gottesbe-

griff des beriihmten nestorianischen

Katholikos (reg. seit 780) dar und zeigt,

wie dieser Vf. neben der selbstver-

stindlichen Abhédngigkeit von bibli-
schen Aussagen weithin von der

«Theologie des Aristoteles» ausgeht,

wie also die griechische Philosophie

auch das ostliche Christentum nach-
haltig beeinflusste. Er berichtet von
den vielfiltigen Uberlegungen, die Ti-
motheos anstellte, um die philosophi-
schen Voraussetzungen fiir eine Er-
kenntnis Gottes darzulegen, welche

Voraussetzungen — die Ideenlehre, die

menschlichen Sinne - dafiirnotwendig

sind und wie man die Attribute Gottes

Zu verstehen hat. Im Zusammenhang

damit untersucht Ch. die einschligi-

gen Fachausdriicke, wobei man sich
dariiber klar sein muss, dass die Syrer
fiir das gleiche griechische Original oft
verschiedene Ubersetzungen verwen-
deten, und iiberlegt dabei, welche

Sprachlichen Ausdriicke iiberhaupt fiir

eine Beschreibung Gottes zur Verfii-

gung stehen. Bei all dem verzichtet der

Vf. (leider) darauf, zu sagen, wie weit

hier Parallelen oder Beziehungen zum

islamischen theologischen Denken
und zur Ausdrucksweise bestanden;

sahen sich die Muslime doch weithin
den gleichen Problemen gegeniiber.
Ch. wertet dabei alle Ausserungen und
logischen Schliisse des Timotheos von
seinen eigenen Anschauungen aus und
trigt dadurch mancherlei zu ihrem
Verstindnis bei.

Diese Darlegungen werden in einen
Lebenslauf des Vf.s, ein Verzeichnis
des Schrifttums, eine Ausgabe und
Ubersetzung des Textes eingebettet,
sodass man Schliisse und Deutungen
des Vf.s stets anhand des Originals
iiberpriifen kann. Das Ganze, von ei-
nem etwas knappen Register erschlos-
sen, stellt einen beachtlichen Beitrag
zur Geschichte der theologischen Be-
griffsbildung dar. Bertold Spuler

Gerhart Eckert:Bulgarien. Kunstdenk-
miler aus vier Jahrtausenden von
den Thrakern bis zur Gegenwart.
Koln (1984). DuMont Buchverlag.
309 S. DM 36.—.

Der wohlgelungene Reisefiihrer fiir

das auch jetzt noch christlich geprigte

Land Bulgarien gibt vielerlei prakti-

sche Hinweise auf Reisewege, Unter-

kunft, Verpflegung und die Wihrungs-
verhiltnisse, die jeder Besucher, der
dorthin reist, kennen muss; auf sie sei

im Rahmen dieser Zeitschrift nur hin-

gewiesen; auch auf eine Wiirdigung

der von Sibylle von Reden kenntnis-
reich beschriebenen Denkmailer der
thrakischen Vorgeschichte und die

Ubersichten zum politischen Gesche-

hen darf hier verzichtet werden. Um so

deutlicher muss hervorgehoben wer-
den, wie eingehend dem Vf. die Bedeu-
tung der Religion, also vor allem der

Orthodoxie, vor Augen steht. Er um-

reisst ihre Verbreitung, ihren Einfluss

einst und jetzt und beschreibt die vie-
len Denkmiiler, in denen sich die

Kunst des Landes, gerade die Bau-

kunst, auspriagt. Hierist neben den vie-

231



len Kirchen, gerade aus dem 19. und
20.Jh., auch der oft recht alten Kloster
zu gedenken, die den Riickhalt nicht
nurder Religion,sondernauch des Na-
tionalbewusstseins bildeten und in vie-
lem heute noch bilden. Sie werden
durch zahlreiche wohlgelungene, z.T.
mehrfarbige Abbildungen (meist von
José F.Poblete) vorgefiihrt. Daneben
tritt die Malerei, gerade der Ikonen,
deutlich hervor. Threr Bedeutung, aber
auch ihrer Einbettung in den Kult
(schon bei ihrem Entstehen) geht E. in
einprigsamen Einzelheiten nach. Da-
neben werden einige Werke derislami-
schen Baukunst vorgefiihrt; sie stehen
freilich nichtim Mittelpunkt der osma-
nisch-islamischen Baukunst. Gar man-
ches davon erscheint auch in den ein-
prigsamen Stichen aus dem Buche von
Felix von Kanitz (1829-1904): «Do-
nau-Bulgarien und der Balkan»,
3 Binde,? Leipzig 1882. Ihnenistauch
der grosse Wandel zu entnehmen, der
sich in dem Lande im 19. und 20.Jh.
vollzogen hat: solange das Osmani-
sche Reich hier tonangebend war,
konnte eine Entwicklung der religio-
sen Kunst im christlichen Bereich
kaum vor sich gehen. All das wird
durch zwei Register bequem erschlos-
sen. — So ist ein Buch entstanden, das
auch den Theologen fesselt und auch
ihm - selbst wenn er keine Reiseab-
sichten hat — warm empfohlen werden
kann. Bertold Spuler

Norbert Kuchinke: Gott in Russland.
(Aschaffenburg 1984.) Paul Patt-
loch Verlag. 128 S. 4°, mit zahlrei-
chen Abbildungen.

In volkstiimlicher Form mit manchen

Wiederholungen im Text gibt der Vf.

ein anschauliches Bild iiber das Leben

der orthodoxen Kirche im Ritebunde

(wobei sich die 40-50 Millionen Gliu-

bigen auf S.22 gewiss auf alle Ostsla-

252

wen, nicht nur die Russen, beziehen).
Er beschreibt ihre Standhaftigkeit und
die vielerlei Formen, die sie finden, um
ihrem Glaubenzu leben, erbietet einen
Uberblick iiber die Kirchengeschichte,
beschreibt die [kone mitihrertheologi-
schen Aussage in Eingliederung in die
amtliche Lehre und bringt Abschnitte
tiber das Brauchtum der Kirche, unter
dem sich wohl mancher «Aberglaube»
verbirgt, von dem der Vf. auf S.112
spricht. Am Schluss steht eine Weih-
nachtsgeschichte von Ivan Smelév
(1875-1950), die tiefin die Gefiihlswelt
der Gldubigen einfiihrt, einer amtli-
chen Stellungnahme des Erzbischofs -
Pitirim von Volokolamsk gegentiber,
der, als Herausgeber der «Zeitschrift
des Moskauer Patriarchats iiber die
Kirche und angesichts westlicher Ein-
winde zu ihrer Lage das sagt, was ei-
nem Hierarchen des Patriarchats Mos-
kau verstattet ist. — Das Buch besitzt
eine grosse Anzahl-oft mehrfarbiger-
Bilder, vielfach von Felix Solowjow
(Solov'év), auf denen neben allerlei
Aufnahmen aus dem Leben der Mén-
che, der Priester und der Gldaubigen die
(nicht allzu vielen) Kirchengebédude
erscheinen, die heute noch «arbeiten»
diirfen, darunter vor allem im Zentrum
des Patriarchats zu Zagorsk bei Mos-
kau. Bei einer ganzen Reihe von ihnen
(S.10/11, 72/73, 86/87, 97, 100/101,
120/121) wird nicht gesagt, worum €s
sichhandelt.— Auch bei dem volkstiim-
lichen Geprdge der recht einprégsa-
men Darstellung hitten dem Buch ein
Register, vielleicht sogar ein paar An-
gaben iiber weiterfithrendes Schrift-
tum gutgetan. Bertold Spuler

August Strobel: Das heilige Land der
Montanisten. Eine religionsgeogra-
phische Untersuchung. W.de Gruy-
ter, Berlin/New York 1980.

Im vorliegenden Buch finden wir sehr



viele, zum Teil neue Informationen
iber die erste charismatische (?) Bewe-
gung in der Kirche: die «Kataphry-
gier» oder Montanisten. Neu sind die
sehr detaillierten Untersuchungen des
Verfassers am phrygischen Orte, dener
dreimal besuchte. Es handelt sich um
das Hochtal von Kirbasan, wo Tymion
(= Dumanli) und Pepuza (Bugdayl,
oder eher bei Sirikli oder Ikizbaba?)
gesucht werden miissen. Das Kern-
stiick des Buches liest sich wie ein ar-
chdologischer Reisefiihrer, manchmal
geradezu spannend, aber oft gar nicht
leicht, wenn man selber nie dagewesen
ist. Die Photos am Ende des Buches
konnen diese Schwierigkeit nur teil-
weise beheben.

Neu sind auch mehrere Texte von
Inschriften, die der Verfasserselber ge-
funden hat und auswertet im Zusam-
menhang mit dem Montanismus.
Wertvoll sind weiter die enzyklopidi-
schen Informationen iiber das Zeugnis
der altchristlichen Uberlieferung iiber
die Montanisten. Leider finden wir
keine umfassende Bibliographie der
vielen durchgearbeiteten Literatur.

Bei den abschliessenden «themati-
schen Untersuchungen» sollte es fiir
den Theologen erst recht interessant
werden. Aber hier richt sich die Ide-
ologie des Buches; wenn der Verfasser
seine Informationsmasse anwendet,
um einen eigenen Standpunkt einzu-
nehmen zwischen der Meinung, der
Montanismus sei als urchristliche Re-
aktion der Kirche zu betrachten, und
der Meinung, die Wurzeln der Bewe-
gung sollten in phrygischen Kulten ge-
sucht werden. Zwar will der Verfasser
zwischen den beiden Extremen vermit-
teln, wenn er sagt, «das christliche
Zeugnis» habe «zutiefst im phrygi-
schen Volksdenken mit seiner beson-
deren Religiositit Wurzeln» geschla-
gen, «so dass das Glaubensleben, der
Gottesdienst und die kirchliche Orga-

nisation davon nicht unberiihrt blie-
ben». Diese «besondere Religiositat»
bleibt abereine hochst unklare Grosse,
die sich in seiner diirftigen Bespre-
chung der montanistischen Ekstase
und Eschatologie kaum verdeutlichen
lasst. So kommt er zu einer «Luft und
Boden»-Theorie auf Grund einer ver-
meintlichen Kontinuitdt zwischen
dem vorchristlichen Apollo-Leto-Kult
und dem Montanismus iiber das ortho-
doxe Christentum bis zu den Derwi-
schen und dem heutigen Islam. Da
aber die Bewohner von damals wohl
vOllig anderer Rasse sind, liess sich mit
dem «Blut» wohl nichts machen... Es
wire wohl besser gewesen, wenn der
Verfasser nicht iiber seine eigene
These, die montanistische Kirche wire
ein «Paradebeispiel einer frithen un-
vermeidlichen <indigenisation>» des
Christentums in Phrygien, hinausge-
gangen wire. So bleibt ein sehr reiches
und ofters anregendes, aber auch
manchmal uniiberschaubares und letz-
ten Endes ideologisch nicht iiberzeu-
gendes Buch. Martien Parmentier

Otto F. Meinardus: Die Wiistenviter
des 20.Jahrhunderts. Gespriache
und Erlebnisse. Wiirzburg (1983).
Augustinus-Verlag. 208 S. DM 32.—.

Der Vf., lange Jahre als Geistlicher an

der «Community Church» in der siid-

lichen Kairiner Vorstadt Ma adi und
auch seither in stindiger Verbindung
mit den dgyptischen Christen, gibt hier
nach mancherlei wissenschaftlichen

Werken seine Eindriicke vom Besuch

von elf koptischen Klostern wieder,

wobei ihn jeweils Freunde aus christli-
chen Kreisen begleiteten, die auch als

Dolmetscher dienten. Es gelingt ihm

sehr gut, die Stimmung auf der Reise

und wihrend des Besuchs einzufan-
gen, aber auch die Eigenheiten des
koptischen (und tiberhaupt morgen-

253



landischen) Christentums und seiner
monchischen Uberlieferung darzutun,
mit dem Glauben an Diamonen, Wun-
dererscheinungen, Legenden und sehr
urtiimlichen Heilmethoden; vonihnen
geht gewiss gar manches auf die alt-
dgyptische Zeit zuriick. Aber auch von
Eifersucht, Unruhen und Mord sowie
der daund dort hervorstechenden Ver-
schmutzung und mancherlei Ungezie-
fer ist die Rede. M. flicht dabei immer
wieder Nachrichten iiber die Entwick-
lung der einzelnen Kloster — auch des
neugegriindeten Menas-Klosters—ein,
beschreibt Biicherschitze, Ikonen und
Kunstwerke aller Art. Er fiihrt damit
einen Zweig des Christentums vor, das
uns bei 6kumenischen Begegnungen,
aber auch in Kolonien iiber die Welt
hin (auch in der Schweiz und Deutsch-
land) immer wieder begegnet. Seine
Vorstellungswelt und Glaubenspraxis
sind uns in vielem unbekannt und lie-
gen uns in mancher Hinsicht so fern,
dass eine Verstindigung schwer er-
scheint. Alles, was bei uns Reforma-
tion und Aufkldrung, aber auch die
Verdnderung der Umwelt durch Indu-
strialisierung und weltweiten Verkehr
aufdas Christentum eingewirkt haben,
hat am Nil (und sonst im Morgen-
lande) keinen Einfluss besessen. Die
Verbindungen zu diesem Christentum
sind auch ein Ausflug in eine uns
fremde, fiir uns zuriickliegende Welt,
die in ihrer Wesenheit der Umwelt des
Neuen Testaments ndhersteht als wir.
Wirerkennen dabeiaberauch, dass die
Religion des Heilands keineswegs nur
eine abendlidndische und osteuropi-
ische Angelegenheit ist. — Eine Reihe
von Zeichnungen aus der Feder von
Elke Koch schmiicken das Biichlein,
das durchein Verzeichnis des einschli-
gigen Schrifttums bereichert und
durchein Registererschlossen wird.
Bertold Spuler

254

Helga Anschiitz: Die syrischen Chri-
sten vom Tur ‘Abdin. Eine altchrist-
liche Bevolkerungsgruppe zwi-
schen Beharrung, Stagnation und
Auflésung. Wiirzburg 1984. Augu-
stinus-Verlag. X, 258 S. mit Abbil-
dungen und Karten. (Das 6stliche
Christentum N.F.34).

Der Wert des vorliegenden Buchs, des-

sen Vf.in urspringlich Geographin

war, liegt in der Menge des zwischen

1965 und 1982 an Ort und Stelle gesam-

melten Materials. Es beschreibt die

Auseinandersetzungen, die im Ge-

folge des Ersten Weltkrieges und dann

wieder infolge der Kypern-Krise zwi-
schen den syrischen Christen einer-
und den sunnitischen Tiirken und vor
allem Kurden andererseits stattgefun-
den haben. Die Lage wurde dadurch
besonders verwickelt, dass auch die
tiirkischen Behorden in diesen abgele-
genen Gebieten ihre Autoritidt meist
nicht durchsetzen konnten (und kon-
nen). So wurden die (in diesem Gebiet
vor allem jakobitischen/monophysiti-
schen) Christen immer wieder beson-
dersvonriuberischen Kurden iiberfal-
len. Dadurch sahen sie sich veranlasst,
wie schon frither hdufig nach Stidame-
rika, so innerhalb der Tiirkei nach

Konstantinopel auszuwandern, wo sie

sich sicherer fithlen, und spiter dann

als Gastarbeiter und Asylanten nach

Westeuropa weiterzuziehen, wo sie

selbst in Schweden neuerdings auf

Schwierigkeiten stossen. So hat sich

die christliche Bevolkerung in der Hei-

mat stark vermindert, selbst wenn im

Tar ‘Abdin noch ein Kern erhalten

blieb. In der Zerstreuung waren die Ja-

kobiten (die sich gern «syrisch-ortho-
dox» nannten), kirchlich vielfach we-
nig betreut, aber von wandernden Bet-
telpriestern heimgesucht, was gerade
bei der jiingeren Generation eine Ef_lt‘
fremdung von der angestammten Kir-
che und innere Spaltungen ausgelost



hat. Hier betrachtet man sich vielmehr
als die nationale Gemeinschaft der
«Assyrer» und will sich im Zusam-
menhang mit dem Volk des AT sehen,
in das man auch die Nestorianer ein-
schliessen mochte. So mdgen sie tat-
sdchlich ein Volk «zwischen Behar-
rung, Stagnation und Auflésung» sein.
Den zweiten, ebenso wichtigen und
durch mehrere Karten erlduterten Teil
bildet ein Verzeichnis der Orte mit
christlicher, ehemals christlicher, reli-
gids gemischter oder auch jetzt vollig
muslimischer Bevélkerung im Bann-
kreis des im Titel genannten Gebirges.
Dieser Teil zeigt vor allem, wann und
wo die Wandlungen der Bevélkerung
vor sich gingen, die natiirlich auch
durch die Erschliessung der Verkehrs-
wege wiahrend der letzten Jahrzehnte,
durch den Wandel in Landwirtschaft
und Nomadentum, aber auch in der
Ausdehnung des Handwerks vor sich
gegangen sind. So ist ein nicht nur den
Geographen, den Soziologen oder den
Tiirkei-Spezialisten, sondern auch den
Theologen ansprechendes Buch ent-
standen, das in vielem auch die Aus-
wirkungen der «grossen Politik» an
«entlegenen Orten» zeigt. Man merkt
der Darstellung an, dass die Vf.in von
ihrem Gegenstand innerlich ergriffen
ist. Bertold Spuler

Friedrich Heyer: Kirchengeschichte
des Heiligen Landes. Stuttgart/Ber-
lin/Kéln/Mainz  (1984). Verlag
W.Kohlhammer. 287 S. (Urban-Ta-
schenbiicher 357). DM 20.-.

Die Kirchengeschichte des Heiligen

Landes - also Palistinas — ist viel-

schichtig, wie die des Vorderen Orients

liberhaupt. Hier spaltete sich das Chri-

Stentum alsbald nach dem Tode des Er-

[8sers erstmalig in Juden- und Heiden-

Christen, in Hellenisten und Hebrai-

Sten (nach ihrer Sprache). Hier spielte

sich zwischen Konstantin dem Gros-
sen und dem Einbruch der muslimi-
schen Araber um 636 ein wesentlicher
Teil der Kirchengeschichte ab: etwa
der Kampfumdie Lehren des Origenes
oder um die Entscheidungen des Kon-
zils von Chalkedon. Anders freilich als
sonst siidlich und 6stlich von Anato-
lien konnte sich hier — und nur hier —
die Orthodoxie als Bekenntnis des
iberwiegenden Teils der christlichen
Bevolkerung durchsetzen: Das Pa-
triarchat Jerusalemblieb ungespalten.

Mit dem Einbruch des Islams frei-
lich trat die Bedeutung des Heiligen
Landes zuriick. Auch hier kam es bald
zu Ubertritten zum Islam, von dem der
Vf. wohl weniger spricht, als das not-
wendig wire. Die Kreuzfahrerzeit mit
dem Versuch, das Lateinertum durch-
zusetzen, brachte den einheimischen
Christen, zu denen auch Missionen der
andern Konfessionen in Jerusalem ge-
horten, allerlei Unbill, so dass die Wie-
derbesetzung des Gebiets durch die
Muslime zwischen 1187 und 1291 von
den Orthodoxen oft als Beseitigung
fremden Drucks empfunden wurde.
Die Eroberung des Landes durch die
Tiirken 1516 bedeutete dann fiir vier
Jahrhunderte deren — weiterhin vom
Islam geprigte — Vorherrschaft: arabi-
sche Christen und Muslime fanden
sich ihnen gegeniiber manchmal zu ei-
ner Einheitsfront zusammen. Das alles
beschreibt der Vf., als Kenner der mor-
genlidndischen Kirchengeschichte gut
ausgewiesen, in einzelnen systemati-
schen Abschnitten, wobei eine Zeitta-
fel den Gesamtablauf zu libersehen er-
laubt. Dazu kommen Abschnitte iber
Jerusalem als Ziel vieler Pilger, seit
dem 19.Jh. auch Protestanten ver-
schiedener Bekenntnisse. Das war mit
dem Aufbau einer Mission verbunden,
deres freilich oft an Verstindnis fiir die
Sonderart morgenldndischen Christ-
seins fehlte. Sie fithrte schliesslich zum

255



zeitweiligen Bestehen eines gemeinsa-
men anglikanisch-lutherischen (eng-
lisch-preussischen) Bistums; ithm trat
nun wieder ein Lateinisches zur Seite.
Aus alledem erwuchs das wissen-
schaftliche Interesse an Paldstina,
auch es konfessionell gespalten, wuchs
auch die Beschiftigung mit der mor-
genlidndischen Liturgie, auf die H. in
eigenen Abschnitten eingeht. — Das
Buch bietet einen einprigsamen Uber-
blick iiber die vielfiltige Geschichte
der Lehren des Heilands in seiner Hei-
mat. Leider werden keine Einzelbelege
gegeben, auch wenn das Schrifttum zu
den einzelnen Abschnitten am Schluss
zusammengestellt wird. — Ein Register
nurder Ortsnamen erleichtert das Auf-
findenvon Einzelheiten.

Bertold Spuler

Michael Kuderna: Christliche Grup-
penim Libanon. Kampf um Ideolo-
gie und Herrschaft in einer unferti-
gen Nation. Wiesbaden 1983. Franz
Steiner Verlag GmbH. IX, 451 S.
DM 48.—.

Der Staat Libanon verdankt sein Da-

sein und seinen Umfang den Interes-

sen Frankreichs als Protektorats-
macht, wobei die Belange der ihm na-
hestehenden Christen des Landes,
vorab der (mit Rom unierten) Maroni-
ten, berticksichtigt wurden. So vereint
dieses Gebiet, in dem neben 17 (aner-
kannten) christlichen Bekenntnissen
ungefidhr ebenso viele islamischen Ur-
sprungs stehen (wobei die Drusen sich

—neben anderen - zu einer selbstindi-

gen Religion entwickelt haben), eine

grosse Zahl von religiosen Gemein-
schaften, die sich vielfach aus alten

Stammesgemeinschaften entwickelt

haben und auch innerhalb dieses Staa-

tes stets ihr Eigenleben fithrten, auch
wenn das wihrend der Vorherrschaft
der Maroniten (unter Duldung der

256

Drusen) durch eine lose Zusammenar-
beit im Rahmen des Staates Libanon
tiberbriickt war. (Dabei nahmen die
Armenier als Splittergruppe eines
weltweit zerstreuten Volkes immer
eine Sonderstellung ein). Nun ist die-
ser Staat seit etwa acht Jahren in einem
blutigen Biirgerkrieg auseinanderge-
brochen, der in Wahrheit ein Kampf
der Stamme gegeneinander um die
Vorherrschaft ist. Dabei kreuzen sich
religiose Belange mit weltanschauli-
chen aller Art und mit politischen Bin-
dungen nach aussen hin, die vielfach
quer durch die Konfessionen und Reli-
gionen gehen und die zu neuen, ebenso
vielfdltigen Gruppierungen gefiihrt
haben. Wie es damit auf der christli-
chen Seite steht, teilt der Vf.ineiner Art
Katalog mit, den er aus sorgfaltigen
Quellenstudien (mehr in westlicher,
vor allem franzdsischer, als in arabi-
scher Literatur) erarbeitet hat. Von den
dogmatischen Uberzeugungen dieser
Gruppen ist dabei nicht die Rede. Die-
sem Verzeichnis lassen sich die nun-
mehr besonders verwickelten Par-
teiungen und Zusammenschliisse von
Familien und der Klientel einflussrei-
cher Personlichkeiten entnehmen, wie
sie sich zur Zeit der Niederschrift die-
ses Buches gebildet hatten und wie sie
sich immer wieder dndern kénnen, je
nach den Phasen des Biirgerkrieges
und dem Eingriff auslidndischer
Michte. Es ist nicht moglich (und
lohnt vielleicht auch nicht), sie hier
nachzuzeichnen. Jedenfalls ist K.s
Buch das beste Orientierungsmittel in
dieser Hinsicht, das wir im Augenblick
besitzen. Eine friedliche Einigung die-
serdurch blutige Verluste auf allen Sei-
ten zutiefst verfeindeten Gemeinschaf-
ten ist nicht in Sicht: dass aus der «un-
fertigen Nation» (wie der Vf.sie nennt)
nach all dem eine «fertige» werden
koénne, wird niemand mehr annehmen.

Bertold Spuler



	Bibliographie

