
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Kurt Stalder: Die Wirklichkeit Christi
erfahren. Ekklesiologische
Untersuchungen und ihre Bedeutung für
die Existenz von Kirche heute.
Benziger, Zürich 1984. 310 S.

Auch wenn die altkatholische Kirche
quantitativ verhältnismässig klein ist,
lässt sich daraus keineswegs ableiten,
dass sie in ökumenischer Hinsicht
auch qualitativ nicht von grosser
Bedeutung sein kann. Vielmehr muss
man umgekehrt feststellen, dass die
altkatholische Kirche aufgrund ihrer
Tradition einen ganz spezifischen Beitrag

in der heutigen ökumenischen
Diskussion leisten kann. Diese
Feststellung trifft um so mehr zu, als die
altkatholische Kirche der im ökumenischen

Gespräch noch immer weithin
sträflich unterberücksichtigten Tradition

der Orthodoxie nahe verwandt ist,
was besonders hinsichtlich der
ekklesiologischen Fragestellung in die Augen

springt. Gegenüber der
römischkatholischen Kirche einerseits, deren
Hauptgefährdung in einer
autoritärdoktrinären Kirchenstruktur liegt, und
gegenüber den Kirchen der Reformation

andererseits, deren Abwehr der
römisch-katholischen Gefahr nicht
selten in die umgekehrte Gefahr einer
doktrinären strukturellen Beliebigkeit
geführt hat, könnte die altkatholische
Kirche nämlich ein eigenes ekklesiolo-
gisches Modell in die ökumenische
Diskussion einbringen, welches
vielleicht sogar einmal die Basis für einen
ökumenischen Konsens abgeben
könnte.

Dieses altkatholische Modell von
ekklesiologischer Theorie und Struktur

gewinnt deutliche Konturen im
neuen Buch des Berner altkatholischen

Neutestamentiers und Homiletikers

Kurt Stalder. welches aus Anlass

seines 70. Geburtstages und des
offiziellen Abschlusses seiner Lehrtätigkeit

an der Universität Bern veröffentlicht

worden ist. Dieses Buch versammelt

bereits in verschiedenen
Zeitschriften erschienene neutestamentliche,

patristisch-historische und
systematische Aufsätze über Grundlagenaussagen

zur Ekklesiologie, vor allem
über das Verhältnis von Kirche und
Amt, über Gemeinschaft und Autorität,

über Idee und Praxis der apostolischen

Sukzession, über die Vielzahl
von Ortskirchen und die Einheit der
Kirche und über die Gestalt des Rechtes,

welches dem Wesen von Glaube
und Kirche entspricht und welches die
altkatholische Kirche zu verwirklichen
sucht. Anschliessend an diese
grundsätzlichen Überlegungen zur Ekklesiologie

zeigt eine Grundlagenbesinnung
zum Religionsunterricht die Relevanz
dieser ekklesiologischen Erörterungen
für die Praxis auf. Stalders Konturen
eines ekklesiologischen Modells, in
welchem sich die bischöfliche Struktur
der katholischen Tradition, die
Mitverantwortung der Laien, die
Eigenständigkeit der verschiedenen Bistümer

und die Verbindung zu einer
handlungsfähigen Gemeinschaft miteinander

vereinigen, haben dabei mehr als

allein konfessionskundlichen
Informationswert. Sie stellen vielmehr ein
ekklesiologisches Modell vor, welches
auch erhellende Perspektiven enthält
für die ökumenische Gestalt der
wiederhergestellten Einheit der Kirche.

Es ist natürlich im Rahmen einer
bescheidenen Besprechung nicht möglich,

auf alle diese weiterführenden
Perspektiven hinzuweisen, welche
Stalder in der gewohnten Weite seines

theologischen und ökumenischen
Denkens entfaltet. Es soll vielmehr ge-

247



nügen, auf die wohl elementarste und
ökumenisch bedeutsame Perspektive
von Stalders altkatholischer Ekklesiologie

aufmerksam zu machen. Diese
besteht, wie bereits der Titel seiner
Aufsatzsammlung erahnen lässt,
darin, dass ersowohl gegenüber derrö-
misch-katholischen Hypertrophie als
auch gegenüber der protestantischen
Atrophie an ekklesiologischer Strukturiertheit

von der durchgehend soterio-
logisch qualifizierten Realität der Kirche

in dem Sinne ausgeht, dass Versöhnung,

Rechtfertigung, Einheit,
Gemeinschaft und Kirche als Sachverhalte

zu betrachten sind, die in einem
unlösbaren theologischen Zusammenhang

stehen. Demgemäss stellt die Einheit

zwischen Gott und den Menschen
und zwischen den Menschen untereinander

die Wiederherstellung der
Schöpfungswirklichkeit dar; und eben
dies ist mit der Kirche gemeint, die
ihrerseits ihren Grund in der im
Christus-Ereignis geschehenen Versöhnung

hat. Wenn nämlich diese Versöhnung

in Jesus Christus ihre eigentliche
Wirklichkeit in der Wiederherstellung
der Gemeinschaft erweist, dann kann
Versöhnung «nicht individualistisch,
sondern nur gemeinschaftlich verstanden

und erfahren» (111) werden. Kirche

gibt es deshalb nur in der
«Christus-Wir-Struktur» (241), wobei für
diese Beziehung grundlegend die
Gegenüber-Struktur ist, die freilich nicht
eine «Infragestellung der Gemeinschaft,

sondern ihre Ermöglichung»
(242) darstellt.

Von daher wird deutlich, welche
fundamentale Konsequenzen sich aus
diesem theologischen Ansatz ergeben
für die genauere Struktur der Kirche,
für das Verhältnis von Einheit der Kirche

und der Vielzahl von Ortskirchen
und für das Verständnis des kirchlichen

Amtes : Die Kirche ist nämlich zu
verstehen als «laufender Prozess der

Wahrheits- und Entscheidungsfindung

und des gemeinsamen Handelns,
an dem alle Glieder beteiligt sind»
(112). Dabei ist in jeder Kirche an
jedem Ort die ganze Wirklichkeit der
Kirche gegenwärtig, so dass die Einheit

der Kirche dadurch zum Ausdruck
kommen kann, dass jede Kirche an
jedem Ort in jeder anderen Kirche an
jedem anderen Ort sich wiederfindet
und sich nicht nur zu gegenseitiger
Hilfe, sondern auch zu gemeinsamem
Handeln verpflichtet, so dass sich die
universelle Einheit der Kirche nicht als

«Produkt», sondern als «Grund» aller
Lokalkirchen (113)erweist: «Jede Kirche

ist die eine und ganze Kirche;
darum ist jede Kirche und jeder
Bischof für jede andere Kirche
mitverantwortlich» (242). Wiewohl deshalb

Entscheidungen der Bischöfe institutionell

immer die höchste Autorität
innehaben, so ist dies dennoch «keine
Garantie für die Wahrheitsqualität der

Entscheidungen» (215). Vielmehr
besteht die indispensable Aufgabe des

Bischofsamtes undauchdes Petrusamtes

darin, «den Kirchenmitgliedern die

Wahrnehmung ihrer Verantwortung
für die Erkenntnis- und
Entscheidungsfindung» nicht abzunehmen,
«sondern sie zu ermöglichen» (217).

Besondere Aufmerksamkeit widmet

Stalder in diesem Zusammenhang
dem Problem des Rechtes in der Kirche

und sucht nach einer rechtlichen
Struktur, die dem christlichen Glauben

und der Kirche adäquat ist. Da es

sich in der Kirche zu jeder Zeit und in

jeder Beziehung um ein Sich-Verhalten

zu Dingen, Menschen und Gott

handelt, kann es nach Stalder in der

Kirche kein Recht im Sinne von
Verfügungskompetenzen geben. Und weil

die Kirche nicht als eine «Summe von

Macht oder von Kompetenzen und

Befugnissen» zu verstehen ist, «die auf

verschiedene Macht- oder Kompe-

248



tenzträger verteilt wurde», deshalb ist
das kirchliche Recht auch nicht als
«Gefüge von Verfügungskompetenzen»

zu konstruieren. Vielmehr ist ein
Recht, welches der Kirche wirklich
entspricht, zu charakterisieren als ein
«Gefüge von Aufgaben und Verpflichtungen»

(247). Dies bedeutet näher-
hin, dass Recht in der Kirche zu verstehen

und zu konstituieren ist als ein
«Gefüge von Aufträgen, Aufgaben
und Verpflichtungen, das im Gehorsam

gegenüber dem Zeugnis der Heiligen

Schrift und in Verantwortung
gegenüber der Tradition des Glaubens
erkannt, festgestellt und gebildet worden

ist und entsprechend den immer
wieder neuen Ansprüchen des Gehorsams

je und je weiterzubilden ist»
(208).

Dieses Verständnis des Rechtes,
nach welchem man allein sachgemäss
eine Ordnung der Ämter und des Vollzugs

von Liturgie und Sakramenten
formulieren und gestalten kann, sieht
Stalder verwirklicht in der altkatholischen

Kirche, deren Strukturgehalt
freilich bislang weithin nur in
Verfassungsbestimmungen und
Reglementsformulierungen vorlag, jedoch ohne
nähere theologische Begründung
geblieben ist. Da nun aber kirchenrechtliche

Bestimmungen letztlich nur
ausdrücklich zur Sprache bringen, «was in
der Ekklesiologie ohnehin gegeben
ist» (226), und da ferner, obwohl mit
der Utrechter Union zunächst nur die
Feststellung, Bezeugung und Pflege
der Zusammengehörigkeit beabsichtigt

war, darin trotzdem ein «bedeutender

ekklesiologischer und
kirchenrechtlicher Gehalt» (200) aufscheint,
deshalb geht es Stalder präzis darum,
diesen Gehalt der Strukturen der
altkatholischen Kirche theologisch zu
würdigen und systematisch zu entfalten.
Dies geschieht dabei durchwegs in
Praktischer Absicht, wie auch und ge¬

rade der letzte Beitrag zum Ziel und zur
Aufgabe des Religionsunterrichtes
zeigt. Diese werden nämlich darin
gesehen, dass die Schüler einüben können,

«das Leben religiös zu sehen und
zu leben». Und dies heisst: der
Religionsunterricht soll «in ekklesiale
Existenz einüben» (282).

Von diesem kurzen Aufriss dürfte
vielleicht wenigstens dies deutlich werden

: Wer sich mit den vielversprechenden

Perspektiven des Aufsatzbandes
von Stalder eingehend auseinandersetzt,

lernt nicht nur das ekklesiologische

und gerade in ökumenischer
Hinsicht bedeutsame Grundkonzept der
altkatholischen Kirche kennen,
sondern er begegnet darin auch in konziser
Form den Ergebnissen einer reichen
Lehrtätigkeit des mit dem vorliegenden

Buch geehrten Theologen Kurt
Stalder, der sich - wie heute selten
einer! - auf den verschiedensten
Tätigkeitsfeldern des theologischen
Denkens, angefangen von der Bibelwissenschaft

über die Systematische Theologie

bis hin zur Praktischen Theologie,
gekonnt bewegen kann. Und wer die
Ehre hat, ihn persönlich zu kennen,
wird seine geistig-menschliche
Physiognomie bereits auf den ersten Seiten
des Vorwortes wiedererkennen - und
dies nicht, ohne sich ein zustimmendes
Schmunzeln zu erlauben. Kurt Koch

Ernst Benz (Hrsg.): Russische
Heiligenlegenden, 2. Aufl., Zürich 1983.

Verlag die Waage. 524 S, 52

Abbildungen. DM49.80/sFr.46.-.
Wie in der katholischen, so spielen in
der orthodoxen Kirche Heiligenleben
eine grosse Rolle. Sie werden hier-
neben einigen grundlegenden Gestalten
der Orthodoxie überhaupt - je nach
der Nationalität der Kirche ausgewählt.

Unter ihnen sind manche
bekannte Gestalten : Fürsten, Theologen,

249



Äbte, Bischöfe, aber auch einfache
Mönche oder Einsiedler. Sie alle sind
in erster Linie als Vorbilder des Verhaltens

für den einzelnen Gläubigen
gedacht; dabei wird auch allerlei rein
biographisches Material geboten. Dieses

ist freilich nicht selten von Legenden

umrankt, die die Tugenden des

Heiligen, seine charismatische
Begabung, sein Verhältnis zur «Welt» und
seinen Abstand von ihr, seine
Auseinandersetzungen mit dem Teufel und
seinen Heerscharen aufzeigen. Manche

Einsiedler unter ihnen im späteren
Mittelalter sind gleichzeitig Wegweiser

für die russische Siedlung nach
Norden und Nordosten sowie Missionare

unter den dort lebenden
finnischen Völkern geworden. Solche
Beschreibungen sind in einzelnen Viten,
auch im Rahmen der chronistischen
Literatur, vor allem aber in den Sammlungen

der Geschichten (geistiger) Väter,

den Paterikâ, gesammelt und vielfach

schon vor längerer Zeit in ihrem
kirchen-slawischen Original herausgegeben

und erläutert worden; freilich
war manches bisher unediert. Neben
all dem treten auch rein legendäre
Figuren- in « Märchen-Legenden» - auf.
Schliesslich spielten vor allem im 16.

und 17. Jh. die «Heiligen Narren», die
«Juródivye», eine Rolle, die allein -
unter dem Gewände der Narrheit -
Herrschern oder sonstigen Mächtigen
Dinge sagen konnten, die sonst
niemand zu äussern wagte: Darin den
«frommen Originalen» des Abendlandes,

aber - ins Weltliche gewandelt -
auch den Hofnarren ähnlich. - Die
Sprache der Darstellungen ist nicht
einheitlich, entspricht vielmehr stets
der literarischen Begabung der Vf., die
wir vielfach - oft in Gestalt ihrer Schüler

oder sonstiger späterer Heiliger -
auch kennen. Sie ist in jedem Falle von
vielen biblischen Zitaten durchsetzt,
die weithin auf dem täglichen Umgang

mit der hl. Liturgie beruhen ; sie sind in
den Anmerkungen stets aufgeschlüsselt.

Aus diesem reichen Material hat
Ernst Benz (1907-1978) eine umfängliche,

verschiedene Typen umgreifende

Auswahl getroffen. Er hat sich
dabei der Mithilfe von Kennern des

geistigen und kirchengeschichtlichen
Geschehens des ost-slawischen Raumes

bedient, denen die Übertragung
verdankt wird und unter denen Dmitrij
Tschizewskij (1894-1977), Arthur
Luther (1866-1925) und Wolfgang
Fritze hervorgehoben seien. Jeder
Übersetzer, aber auch Benz selbst
haben jeweils Einführungen zu den
einzelnen Abschnitten, aber auch den

einzelnen Lebensläufen verfasst und
dabei auf die Eigenheiten des Stils
und der geistigen Haltung, ferner auf
speziellen Bezug zum russischen
Raum hingewiesen. Benz selbst hat

in der Einleitung auch vor schematischen

Verallgemeinerungen und
populärwissenschaftlichen Umdeutungen
(«russische Seele», «russischer/ostslawischer

Mensch») gewarnt. So ist

eine Sammlung erschienen, die wie

kaum eine andere in deutscher Sprache

auf die reiche und für die Orthodoxie

so bedeutsame Welt der Heiligen
hinweist und den Lesern bei uns
anhand der Originale einen Einblick in
diesen Bereich gibt. Alle Übertragungen

sind sorgfältig (freilich in etwas

unübersichtlicher Form) erläutert ; alle

Bibel-Zitate sind aufgeschlüsselt. Die

vorliegende 2. Auflage hat freilich den

hier gegebenen Literatur-Angaben
nichts hinzugefügt, so dass also gar
manches Werk nicht erwähnt wird, das

inzwischen erschienen ist und das hierher

gehörte. Davon sei vor allem auf

Gerhard Podskalsky: «Christentum
und Theologische Literatur...»
aufmerksam gemacht (vgl. IKZ 1983,

S. 126 f.), das den neuesten Stand der

250



Deutung der alt-russischen Literatur,
also auch der Heiligenleben gibt und
das für die vorliegende Sammlung auf
so manche geistesgeschichtlichen
Zusammenhänge hinweist, die hier in dieser

Form noch nicht gegeben werden.
BertoldSpuler

Hanna P. Jajou Cheikho: Dialectique
du langage sur Dieu. Lettre de Ti-
mothée I (728-823) à Serge. Étude,
Traduction et Édition critique. Rom
1983. XXXII, 348 S. (Pontificia
Studiorum Universitas a S.Thoma Aq.
in Urbe.)

Die vorliegende Dissertation stellt eine
gründliche Studie über den Gottesbegriff

des berühmten nestorianischen
Katholikos (reg. seit 780) dar und zeigt,
wie dieser Vf. neben der
selbstverständlichen Abhängigkeit von
biblischen Aussagen weithin von der
«Theologie des Aristoteles» ausgeht,
wie also die griechische Philosophie
auch das östliche Christentum
nachhaltig beeinflusste. Er berichtet von
den vielfältigen Überlegungen, die
Timotheos anstellte, um die philosophischen

Voraussetzungen für eine
Erkenntnis Gottes darzulegen, welche
Voraussetzungen - die Ideenlehre, die
menschlichen Sinne-dafür notwendig
sind und wie man die Attribute Gottes
zu verstehen hat. Im Zusammenhang
damit untersucht Ch. die einschlägigen

Fachausdrücke, wobei man sich
darüber klar sein muss, dass die Syrer
für das gleiche griechische Original oft
verschiedene Übersetzungen verwendeten,

und überlegt dabei, welche
sprachlichen Ausdrücke überhaupt für
eine Beschreibung Gottes zur Verfügung

stehen. Bei all dem verzichtet der
"f. (leider) darauf, zu sagen, wie weit
hier Parallelen oder Beziehungen zum
islamischen theologischen Denken
und zur Ausdrucksweise bestanden;

sahen sich die Muslime doch weithin
den gleichen Problemen gegenüber.
Ch. wertet dabei alle Äusserungen und
logischen Schlüsse des Timotheos von
seinen eigenen Anschauungen aus und
trägt dadurch mancherlei zu ihrem
Verständnis bei.

Diese Darlegungen werden in einen
Lebenslauf des Vf.s, ein Verzeichnis
des Schrifttums, eine Ausgabe und
Übersetzung des Textes eingebettet,
sodass man Schlüsse und Deutungen
des Vf.s stets anhand des Originals
überprüfen kann. Das Ganze, von
einem etwas knappen Register erschlossen,

stellt einen beachtlichen Beitrag
zur Geschichte der theologischen
Begriffsbildung dar. BertoldSpuler

Gerhart Eckert.-Bulgarien. Kunstdenkmäler

aus vier Jahrtausenden von
den Thrakern bis zur Gegenwart.
Köln (1984). DuMont Buchverlag.
309 S. DM 36.-.

Der wohlgelungene Reiseführer für
das auch jetzt noch christlich geprägte
Land Bulgarien gibt vielerlei praktische

Hinweise auf Reisewege, Unterkunft,

Verpflegung und die
Währungsverhältnisse, die jeder Besucher, der
dorthin reist, kennen muss; auf sie sei

im Rahmen dieser Zeitschrift nur
hingewiesen; auch auf eine Würdigung
der von Sibylle von Reden kenntnisreich

beschriebenen Denkmäler der
thrakischen Vorgeschichte und die
Übersichten zum politischen
Geschehendarf hier verzichtet werden. Umso
deutlicher muss hervorgehoben werden,

wie eingehend dem Vf. die Bedeutung

der Religion, also vor allem der
Orthodoxie, vor Augen steht. Er um-
reisst ihre Verbreitung, ihren Einfluss
einst und jetzt und beschreibt die vielen

Denkmäler, in denen sich die
Kunst des Landes, gerade die
Baukunst, ausprägt. Hier ist neben den vie-

251



len Kirchen, gerade aus dem 19. und
20. Jh., auch der oft recht alten Klöster
zu gedenken, die den Rückhalt nicht
nur der Religion, sondern auch des Na-
tionalbewusstseins bildeten und in vielem

heute noch bilden. Sie werden
durch zahlreiche wohlgelungene, z.T.
mehrfarbige Abbildungen (meist von
José F. Poblete) vorgeführt. Daneben
tritt die Malerei, gerade der Ikonen,
deutlich hervor. Ihrer Bedeutung, aber
auch ihrer Einbettung in den Kult
(schon bei ihrem Entstehen) geht E. in
einprägsamen Einzelheiten nach.
Daneben werden einige Werke der islamischen

Baukunst vorgeführt; sie stehen
freilich nicht im Mittelpunkt der osma-
nisch-islamischen Baukunst. Garman-
ches davon erscheint auch in den
einprägsamen Stichen aus dem Buche von
Felix von Kanitz (1829-1904):
«Donau-Bulgarien und der Balkan»,
3 Bände,2 Leipzig 1882. Ihnen ist auch
der grosse Wandel zu entnehmen, der
sich in dem Lande im 19. und 20. Jh.

vollzogen hat: solange das Osmani-
sche Reich hier tonangebend war,
konnte eine Entwicklung der religiösen

Kunst im christlichen Bereich
kaum vor sich gehen. All das wird
durch zwei Register bequem erschlossen.

- So ist ein Buch entstanden, das
auch den Theologen fesselt und auch
ihm - selbst wenn er keine Reiseabsichten

hat - warm empfohlen werden
kann. BertoldSpuler

Norbert Kuchinke: Gott in Russland.
(Aschaffenburg 1984.) Paul Pattloch

Verlag. 128 S. 4°, mit zahlreichen

Abbildungen.
In volkstümlicher Form mit manchen
Wiederholungen im Text gibt der Vf.
ein anschauliches Bild über das Leben
der orthodoxen Kirche im Rätebunde
(wobei sich die 40-50 Millionen Gläubigen

auf S. 22 gewiss auf alle Ostsla¬

wen, nicht nur die Russen, beziehen).
Er beschreibt ihre Standhaftigkeit und
die vielerlei Formen, die sie finden, um
ihrem Glauben zu leben, er bietet einen
Überblick über die Kirchengeschichte,
beschreibt die Ikone mit ihrertheologi-
schen Aussage in Eingliederung in die
amtliche Lehre und bringt Abschnitte
über das Brauchtum der Kirche, unter
dem sich wohl mancher «Aberglaube»
verbirgt, von dem der Vf. auf S. 112

spricht. Am Schluss steht eine
Weihnachtsgeschichte von Ivan Smelev

1875-1950), die tief in die Gefühlswelt
der Gläubigen einführt, einer amtlichen

Stellungnahme des Erzbischofs
Pitirim von Volokolamsk gegenüber,
der, als Herausgeber der «Zeitschrift
des Moskauer Patriarchats über die
Kirche und angesichts westlicher
Einwände zu ihrer Lage das sagt, was
einem Hierarchen des Patriarchats Moskau

verstattet ist. - Das Buch besitzt
eine grosse Anzahl - oft mehrfarbiger-
Bilder, vielfach von Felix Solowjow
(Solov'ëv), auf denen neben allerlei
Aufnahmen aus dem Leben der Mönche,

der Priester und der Gläubigen die

(nicht allzu vielen) Kirchengebäude
erscheinen, die heute noch «arbeiten»
dürfen, darunter vor allem im Zentrum
des Patriarchats zu Zagorsk bei Moskau.

Bei einer ganzen Reihe von ihnen
(S. 10/11, 72/73, 86/87, 97, 100/101,

120/121) wird nicht gesagt, worum es

sich handelt.-Auch bei dem volkstümlichen

Gepräge der recht einprägsamen

Darstellung hätten dem Buch ein

Register, vielleicht sogar ein paar
Angaben über weiterführendes Schrifttum

gutgetan. BertoldSpuler

August Strobel: Das heilige Land der

Montanisten. Eine religionsgeographische

Untersuchung. W. de Gruyter,

Berlin/New York 1980.

Im vorliegenden Buch finden wir sehr

252



viele, zum Teil neue Informationen
über die erste charismatische Bewegung

in der Kirche: die «Kataphry-
gier» oder Montanisten. Neu sind die
sehr detaillierten Untersuchungen des
Verfassers am phrygischen Orte, den er
dreimal besuchte. Es handelt sich um
das Hochtal von Kirbasan, wo Tymion

Dumanh) und Pepuza (Bugdayh,
oder eher bei Sinkh oder ikizbaba?)
gesucht werden müssen. Das Kernstück

des Buches liest sich wie ein
archäologischer Reiseführer, manchmal
geradezu spannend, aber oft gar nicht
leicht, wenn man selber nie dagewesen
ist. Die Photos am Ende des Buches
können diese Schwierigkeit nur
teilweise beheben.

Neu sind auch mehrere Texte von
Inschriften, die der Verfasser selber
gefunden hat und auswertet im
Zusammenhang mit dem Montanismus.
Wertvoll sind weiter die enzyklopädischen

Informationen über das Zeugnis
der altchristlichen Überlieferung über
die Montanisten. Leider finden wir
keine umfassende Bibliographie der
vielen durchgearbeiteten Literatur.

Bei den abschliessenden «thematischen

Untersuchungen» sollte es für
den Theologen erst recht interessant
werden. Aber hier rächt sich die
Ideologie des Buches ; wenn der Verfasser
seine Informationsmasse anwendet,
um einen eigenen Standpunkt
einzunehmen zwischen der Meinung, der
Montanismus sei als urchristliche
Reaktion der Kirche zu betrachten, und
der Meinung, die Wurzeln der Bewegung

sollten in phrygischen Kulten
gesucht werden. Zwar will der Verfasser
zwischen den beiden Extremen vermitteln,

wenn er sagt, «das christliche
Zeugnis» habe «zutiefst im phrygischen

Volksdenken mit seiner besonderen

Religiosität Wurzeln» geschlagen,

«so dass das Glaubensleben, der
Gottesdienst und die kirchliche Orga¬

nisation davon nicht unberührt
blieben». Diese «besondere Religiosität»
bleibt aber eine höchst unklare Grösse,
die sich in seiner dürftigen Besprechung

der montanistischen Ekstase
und Eschatologie kaum verdeutlichen
lässt. So kommt er zu einer «Luft und
Boden»-Theorie auf Grund einer
vermeintlichen Kontinuität zwischen
dem vorchristlichen Apollo-Leto-Kult
und dem Montanismus über das orthodoxe

Christentum bis zu den Derwischen

und dem heutigen Islam. Da
aber die Bewohner von damals wohl
völlig anderer Rasse sind, liess sich mit
dem «Blut» wohl nichts machen... Es

wäre wohl besser gewesen, wenn der
Verfasser nicht über seine eigene
These, die montanistische Kirche wäre
ein «Paradebeispiel einer frühen
unvermeidlichen <indigenisation>» des

Christentums in Phrygien, hinausgegangen

wäre. So bleibt ein sehr reiches
und öfters anregendes, aber auch
manchmal unüberschaubares und letzten

Endes ideologisch nicht überzeugendes

Buch. Martien Parmentier

Otto F. Meinardus: Die Wüstenväter
des 20. Jahrhunderts. Gespräche
und Erlebnisse. Würzburg (1983).
Augustinus-Verlag. 208 S.DM 32.-.

Der Vf., lange Jahre als Geistlicher an
der «Community Church» in der
südlichen Kairiner Vorstadt Ma adi und
auch seither in ständiger Verbindung
mit den ägyptischen Christen, gibt hier
nach mancherlei wissenschaftlichen
Werken seine Eindrücke vom Besuch

von elf koptischen Klöstern wieder,
wobei ihn jeweils Freunde aus christlichen

Kreisen begleiteten, die auch als

Dolmetscher dienten. Es gelingt ihm
sehr gut, die Stimmung auf der Reise

und während des Besuchs einzufan-

gen, aber auch die Eigenheiten des

koptischen (und überhaupt morgen-

253



ländischen) Christentums und seiner
mönchischen Überlieferung darzutun,
mit dem Glauben an Dämonen,
Wundererscheinungen, Legenden und sehr
urtümlichen Heilmethoden ; von ihnen
geht gewiss gar manches auf die
altägyptische Zeit zurück. Aber auch von
Eifersucht, Unruhen und Mord sowie
der da und dort hervorstechenden
Verschmutzung und mancherlei Ungeziefer

ist die Rede. M. flicht dabei immer
wieder Nachrichten über die Entwicklung

der einzelnen Klöster - auch des

neugegründeten Menas-Klosters - ein,
beschreibt Bücherschätze, Ikonen und
Kunstwerke aller Art. Er führt damit
einen Zweig des Christentums vor, das

uns bei ökumenischen Begegnungen,
aber auch in Kolonien über die Welt
hin (auch in der Schweiz und Deutschland)

immer wieder begegnet. Seine

Vorstellungswelt und Glaubenspraxis
sind uns in vielem unbekannt und
liegen uns in mancher Hinsicht so fern,
dass eine Verständigung schwer
erscheint. Alles, was bei uns Reformation

und Aufklärung, aber auch die
Veränderung der Umwelt durch
Industrialisierung und weltweiten Verkehr
aufdas Christentum eingewirkt haben,
hat am Nil (und sonst im Morgenlande)

keinen Einfluss besessen. Die
Verbindungen zu diesem Christentum
sind auch ein Ausflug in eine uns
fremde, für uns zurückliegende Welt,
die in ihrer Wesenheit der Umwelt des

Neuen Testaments nähersteht als wir.
Wirerkennen dabei aberauch, dass die
Religion des Heilands keineswegs nur
eine abendländische und osteuropäische

Angelegenheit ist. - Eine Reihe
von Zeichnungen aus der Feder von
Elke Koch schmücken das Büchlein,
das durch ein Verzeichnis des einschlägigen

Schrifttums bereichert und
durch ein Register erschlossen wird.

BertoldSpuler

Helga Anschutz: Die syrischen Christen

vom Tür Abdln. Eine altchristliche

Bevölkerungsgruppe
zwischen Beharrung, Stagnation und
Auflösung. Würzburg 1984.

Augustinus-Verlag. X, 258 S. mit
Abbildungen und Karten. (Das östliche
Christentum N.F.34).

Der Wert des vorliegenden Buchs, dessen

Vf.in ursprünglich Geographin
war, liegt in der Menge des zwischen
1965 und 1982 an Ort und Stelle gesammelten

Materials. Es beschreibt die

Auseinandersetzungen, die im
Gefolge des Ersten Weltkrieges und dann
wieder infolge der Kypern-Krise
zwischen den syrischen Christen einerund

den sunnitischen Türken und vor
allem Kurden andererseits stattgefunden

haben. Die Lage wurde dadurch
besonders verwickelt, dass auch die

türkischen Behörden in diesen abgelegenen

Gebieten ihre Autorität meist
nicht durchsetzen konnten (und
können). So wurden die (in diesem Gebiet

vor allem jakobitischen/monophysiti-
schen) Christen immer wieder besonders

von räuberischen Kurden überfallen.

Dadurch sahen sie sich veranlasst,
wie schon früher häufig nach Südamerika,

so innerhalb der Türkei nach

Konstantinopel auszuwandern, wo sie

sich sicherer fühlen, und später dann

als Gastarbeiter und Asylanten nach

Westeuropa weiterzuziehen, wo sie

selbst in Schweden neuerdings auf

Schwierigkeiten stossen. So hat sich

die christliche Bevölkerung in der Heimat

stark vermindert, selbst wenn im

Tür Abdln noch ein Kern erhalten

blieb. In der Zerstreuung waren die
Jakobiten (die sich gern «syrisch-orthodox»

nannten), kirchlich vielfach wenig

betreut, aber von wandernden
Bettelpriestern heimgesucht, was gerade

bei der jüngeren Generation eine

Entfremdung von der angestammten Kirche

und innere Spaltungen ausgelöst

254



hat. Hier betrachtet man sich vielmehr
als die nationale Gemeinschaft der
«Assyrer» und will sich im
Zusammenhang mit dem Volk des AT sehen,
in das man auch die Nestorianer ein-
schliessen möchte. So mögen sie
tatsächlich ein Volk «zwischen Beharrung,

Stagnation und Auflösung» sein.
Den zweiten, ebenso wichtigen und

durch mehrere Karten erläuterten Teil
bildet ein Verzeichnis der Orte mit
christlicher, ehemals christlicher, religiös

gemischter oder auch jetzt völlig
muslimischer Bevölkerung im Bannkreis

des im Titel genannten Gebirges.
Dieser Teil zeigt vor allem, wann und
wo die Wandlungen der Bevölkerung
vor sich gingen, die natürlich auch
durch die Erschliessung der Verkehrswege

während der letzten Jahrzehnte,
durch den Wandel in Landwirtschaft
und Nomadentum, aber auch in der
Ausdehnung des Handwerks vor sich
gegangen sind. So ist ein nicht nur den
Geographen, den Soziologen oder den
Türkei-Spezialisten, sondern auch den
Theologen ansprechendes Buch
entstanden, das in vielem auch die
Auswirkungen der «grossen Politik» an
«entlegenen Orten» zeigt. Man merkt
der Darstellung an, dass die Vf.in von
ihrem Gegenstand innerlich ergriffen
ist. BertoldSpuler

Friedrich Heyer: Kirchengeschichte
des Heiligen Landes.
Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz (1984). Verlag
W. Kohlhammer. 287 S. (Urban-Ta-
schenbücher 357). DM 20.-.

Die Kirchengeschichte des Heiligen
Landes - also Palästinas - ist
vielschichtig, wie die des Vorderen Orients
überhaupt. Hier spaltete sich das
Christentum alsbald nach dem Tode des
Erlösers erstmalig in Juden- und Heiden-
Christen, in Hellenisten und Hebrai-
sten (nach ihrer Sprache). Hier spielte

sich zwischen Konstantin dem Grossen

und dem Einbruch der muslimischen

Araber um 636 ein wesentlicher
Teil der Kirchengeschichte ab: etwa
der Kampfum die Lehren des Origenes
oder um die Entscheidungen des Konzils

von Chalkedon. Anders freilich als
sonst südlich und östlich von Anato-
lien konnte sich hier - und nur hier -
die Orthodoxie als Bekenntnis des

überwiegenden Teils der christlichen
Bevölkerung durchsetzen: Das
Patriarchatjerusalem blieb ungespalten.

Mit dem Einbruch des Islams freilich

trat die Bedeutung des Heiligen
Landes zurück. Auch hier kam es bald
zu Übertritten zum Islam, von dem der
Vf. wohl weniger spricht, als das

notwendig wäre. Die Kreuzfahrerzeit mit
dem Versuch, das Lateinertum
durchzusetzen, brachte den einheimischen
Christen, zu denen auch Missionen der
andern Konfessionen in Jerusalem
gehörten, allerlei Unbill, so dass die
Wiederbesetzung des Gebiets durch die
Muslime zwischen 1187 und 1291 von
den Orthodoxen oft als Beseitigung
fremden Drucks empfunden wurde.
Die Eroberung des Landes durch die
Türken 1516 bedeutete dann für vier
Jahrhunderte deren - weiterhin vom
Islam geprägte - Vorherrschaft: arabische

Christen und Muslime fanden
sich ihnen gegenüber manchmal zu
einer Einheitsfront zusammen. Das alles
beschreibt der Vf., als Kenner der
morgenländischen Kirchengeschichte gut
ausgewiesen, in einzelnen systematischen

Abschnitten, wobei eine Zeittafel

den Gesamtablaufzu übersehen
erlaubt. Dazu kommen Abschnitte über
Jerusalem als Ziel vieler Pilger, seit

dem 19. Jh. auch Protestanten
verschiedener Bekenntnisse. Das war mit
dem Aufbau einer Mission verbunden,
der es freilich oft an Verständnis für die
Sonderart morgenländischen Christseins

fehlte. Sie führte schliesslich zum

255



zeitweiligen Bestehen eines gemeinsamen

anglikanisch-lutherischen (eng-
lisch-preussischen) Bistums; ihm trat
nun wieder ein Lateinisches zur Seite.

Aus alledem erwuchs das
wissenschaftliche Interesse an Palästina,
auch es konfessionell gespalten, wuchs
auch die Beschäftigung mit der
morgenländischen Liturgie, auf die H. in
eigenen Abschnitten eingeht. - Das
Buch bietet einen einprägsamen Überblick

über die vielfältige Geschichte
der Lehren des Heilands in seiner Heimat.

Leider werden keine Einzelbelege
gegeben, auch wenn das Schrifttum zu
den einzelnen Abschnitten am Schluss

zusammengestellt wird. - Ein Register
nur der Ortsnamen erleichtert das
Auffinden von Einzelheiten.

Bertold Spuler

Michael Kuderna: Christliche Gruppen

im Libanon. Kampf um Ideologie

und Herrschaft in einer unfertigen

Nation. Wiesbaden 1983. Franz
Steiner Verlag GmbH. IX, 451 S.

DM 48.-.
Der Staat Libanon verdankt sein
Dasein und seinen Umfang den Interessen

Frankreichs als Protektoratsmacht,

wobei die Belange der ihm
nahestehenden Christen des Landes,
vorab der (mit Rom unierten) Maroniten,

berücksichtigt wurden. So vereint
dieses Gebiet, in dem neben 17

(anerkannten) christlichen Bekenntnissen
ungefähr ebenso viele islamischen
Ursprungs stehen (wobei die Drusen sich

- neben anderen - zu einer selbständigen

Religion entwickelt haben), eine

grosse Zahl von religiösen
Gemeinschaften, die sich vielfach aus alten
Stammesgemeinschaften entwickelt
haben und auch innerhalb dieses Staates

stets ihr Eigenleben führten, auch
wenn das während der Vorherrschaft
der Maroniten (unter Duldung der

Drusen) durch eine lose Zusammenarbeit

im Rahmen des Staates Libanon
überbrückt war. (Dabei nahmen die
Armenier als Splittergruppe eines
weltweit zerstreuten Volkes immer
eine Sonderstellung ein). Nun ist dieser

Staat seit etwa acht Jahren in einem
blutigen Bürgerkrieg auseinandergebrochen,

der in Wahrheit ein Kampf
der Stämme gegeneinander um die
Vorherrschaft ist. Dabei kreuzen sich
religiöse Belange mit weltanschaulichen

aller Art und mit politischen
Bindungen nach aussen hin, die vielfach
quer durch die Konfessionen und
Religionen gehen und die zu neuen, ebenso

vielfältigen Gruppierungen geführt
haben. Wie es damit auf der christlichen

Seite steht, teilt der Vf. in einer Art
Katalog mit, den er aus sorgfältigen
Quellenstudien (mehr in westlicher,
vor allem französischer, als in arabischer

Literatur) erarbeitet hat. Von den

dogmatischen Überzeugungen dieser

Gruppen ist dabei nicht die Rede. Diesem

Verzeichnis lassen sich die
nunmehr besonders verwickelten Par-

teiungen und Zusammenschlüsse von
Familien und der Klientel einflussreicher

Persönlichkeiten entnehmen, wie
sie sich zur Zeit der Niederschrift dieses

Buches gebildet hatten und wie sie

sich immer wieder ändern können, je
nach den Phasen des Bürgerkrieges
und dem Eingriff ausländischer
Mächte. Es ist nicht möglich (und
lohnt vielleicht auch nicht), sie hier
nachzuzeichnen. Jedenfalls ist K.s

Buch das beste Orientierungsmittel in

dieser Hinsicht, das wir im Augenblick
besitzen. Eine friedliche Einigung dieser

durch blutige Verluste aufallen Seiten

zutiefst verfeindeten Gemeinschaften

ist nicht in Sicht: dass aus der
«unfertigen Nation» (wie der Vf. sie nennt)

nach all dem eine «fertige» werden

könne, wird niemand mehr annehmen.
BertoldSpuler

256


	Bibliographie

