
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 4

Artikel: Dr. Joseph Völk (1819 - 1882) : sein kulturkämpferisches Engagement
im Deutschen Reichstag

Autor: Steinsdorfer, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. Joseph Volk (1819-1882) - sein kulturkämpferisches
Engagement im Deutschen Reichstag

Wenn ich von meinem Schreibtisch aufschaue, fällt mein Blick auf
eine Photographie, die einen Mann mit scharfgeschnittenen Zügen,
langem lockigem Haar und kräftigem Demokraten-Vollbart zeigt. Oft
schaue ich sie an und denke über diesen Mann nach: Es ist Dr. Joseph
Volk, seiner Zeit der «Abgott der Fortschrittler, der Gottseibeiuns der
bayerischen Patrioten», wie es bei Peter Dörfler (1878-1955) im
Roman «Der Alpkönig» (1916) heisst1, jenem Roman, in dem der schwäbische

Dichter Dr. Joseph Volk ein literarisches Denkmal gesetzt hat.
Denn Dr. Joseph Volk2 war einmal in ganz Deutschland eine nationale

Berühmtheit gewesen, an der sich die Geister schieden: die Liberalen

und die Konservativen, die Anhänger und die Gegner der
kleindeutschen Einheit unter Führung Preussens und Ausschluss
Österreichs. - Es soll nun versucht werden, die Lebensarbeit des einmal
weithin bekannten schwäbischen, bayerischen und deutschen Politikers,

besonders sein kulturkämpferisches Engagement im Deutschen

Reichstag, ins Gedächtnis zurückzurufen.
Dr. Joseph Volk3, der einer verarmten, kinderreichen schwäbischen

Bauernfamilie entstammte, wurde am 9. Mai 1819 in Mittelstetten bei

'Zit. nach Helmut Steinsdorfer, Dr. Joseph Volk.., in: «Der Allgäuer»,
18. Jahrg., Nr. 20 (25. Januar 1962), Heimatbeilage «Unser Allgäu».

2 Pius Dirr, «Es ist Frühling geworden in Deutschland...». Zur Erinnerung
an eine rednerische Tat, in: «München-Augsburger Abendzeitung» Nr.59
(16. Mai 1918), Literaturbeilage «Der Sammler». - Heinrich Eber, Der Allgäuer
Abgeordnete Volk und Bismarck. Vortrag, gehalten am 6. Februar 1928 im
Historischen Verein Allgäu in Kempten (ungedruckt, Manuskript im Besitz der
Familie). - Anton Gruber, «Zur Mainbrücke», Erinnerungen an Dr. Joseph
Volk, in: «Westallgäuer Heimatblätter», 5.Bd., Nr.20/21 (August/September
1933), 142 ff. - Fritz H. Hacker. Dr. Joseph Volk. Der Schöpfer des Wahlspruches:

«Katholisch und deutsch», in: «Altkatholischer Kalender» (1937),
36-40. - Reingart Kästner, Dr. Joseph Volk und die Deutsche Frage in Bayern
1866-1870, in: «Zeitschrift des Historischen Vereins für Schwaben» 54 (1941),
7-59. - Helmut Steinsdorfer, Dr. Joseph Volk. Zum 150. Geburtstag des grossen
Allgäuer Politikers, in: «Allgäuer Geschichtsfreund», Neue Folge (im folgenden

abgekürzt: AGf NF), Nr.69 (1969), 15-22. - Ders., Dr. Joseph Volk, in:
Heimatbuch des Landkreises Schwabmünchen (1974), 509-513.

3 Biographische Angaben über Volk: Christoph Luthardt, Almanach für den
Bayerischen Landtag (1881), Heft 1, S.l02f. (vermutlich von Volk selbst
verfasst). - Allgemeine Deutsche Biographie (im folgenden ADB abgekürzt) 40
(1896), 230-232 [W.Vogt].

203



Schwabmünchen (Bayerischer Regierungsbezirk Schwaben) geboren.
Ein geistlicher «Herr Vetter» ermöglichte ihm den Besuch des

Benediktiner-Gymnasiums St. Stephan in Augsburg. Da Volk es aus
Gewissensgründen nicht über sich bringen konnte, katholische Theologie zu
studieren, stellte der geistliche «Herr Vetter» die finanzielle Unterstützung

ein. So machte der junge Jurastudent, der sein Studium an der
Universität München durch Stundengeben selbst finanzieren müsste,
entbehrungsreiche Jahre durch. 1843 gewann er die von der Juristischen

Fakultät der Universität München gestellte Preisfrage über die
Handlöhne in Bayern und erhielt für seine Lösung den Dr.jur. beider
Rechte zuerkannt.

1848 wurde Volk Advokatenkonzipient in Landsberg am Lech, später

in Augsburg. Im gleichen Jahre brach die Revolution aus. Volk
stürzte sich in die politische Agitation. Er sprach öffentlich an mehreren

Orten für die Reichsverfassung der Paulskirche, für die kleindeutsche

Einheit. Diese politische Haltung nahm die bayerische Regierung
zum Anlass, ihm jahrelang eine selbständige Advokatenstelle - in

Bayern gab es damals noch festgesetzte Advokatenzahlen - zu verweigern.

Erst im Jahre 1855 erhielt er in einer schwäbischen Kleinstadt
eine selbständige Advokatur, später dann in Augsburg.

Im gleichen Jahre 1855 wählten die Wahlmänner eines schwäbischen

Wahlbezirks Volk in den Bayerischen Landtag. Als Vertreter
schwäbischer Wahlbezirke gehörte er der zweiten bayerischen Kammer

bis zu seinem Tode an. Er trat im Landtag der liberalen Linken
bei; 1863 zählte er zu den Gründern der Bayerischen Fortschrittspartei

(in dieser Partei sammelten sich damals die kleindeutsch gesinnten
Liberalen). In seiner Landtagsarbeit galt sein besonderes Interesse
juristischen Fragen. So leistete Volk Wesentliches als Mitglied des

Rechtsausschusses des Landtages, dem er jahrzehntelang angehörte:
Fragen des Zivil- und Strafrechtes, des Steuerrechtes, des

Genossenschaftsrechtes, der Militärgerichtsbarkeit waren seine Spezialgebiete.
So geht u.a. die Errichtung des Bayerischen Verwaltungsgerichtshofes
1867 auf seine Initiative zurück.

Seit dem Jahre 1859, in dem Italien seine nationale Einigung errang,
stand die deutsche Frage, die Frage, wie aus den vielen deutschen
Einzelstaaten ein einiges deutsches Vaterland zu schaffen sei, noch

drängender im Mittelpunkt von Volks politischem Wirken. Besonders

auf den deutschen Abgeordnetentagen war Volk in den 1860er Jahren

ein beredter Anwalt des kleindeutschen Programms; leidenschaftlich

agierte er für die kleindeutsche Einheit auch aufzahlreichen Volksver-

204



Sammlungen in München und Augsburg und in vielen Orten Bayerns

- und wenn Volk sein «Lant it lugg» in den überfüllten Saal donnerte,
antwortete ihm jeweils ein vielstimmiges «Lant it lugg»...

Als Preussen im deutschen Bruderkrieg von 1866 über Österreich
siegte, schien für Volk die deutsche Einheit unter Preussen das Gebot
der Stunde. Doch Bismarck überschritt die «Mainlinie» nicht, vorläufig

gründete er nur 1867 den Norddeutschen Bund. Um die süddeutschen

Staaten - Bayern, Württemberg, Baden, Hessen-Darmstadt -
mit dem Norden enger zu verbinden, schuf er ein Jahr später das

Zollparlament, in das diese vier Staaten ihre Abgeordneten zu entsenden

hatten. Volk wurde im Wahlkreis Immenstadt-Kempten-Lindau
gewählt. In diesem Zollparlament hielt Volk am 18. Mai 1868 seine
berühmteste Rede für die deutsche Einheit, welche tiefen Eindruck in
ganz Deutschland hervorrief. Volk sagte in dieser Rede: «Wir haben
dafür zu sorgen, dass das deutsche Einigungswerk nicht stocke Ich
bin der Überzeugung, dass die deutsche Nation in allen ihren
Bestandteilen eine so entwicklungsfähige, eine so grosse, eine so edle,
eine so zukunftsreiche ist, dass sie ihrer Grösse entgegengeht...» Als
Volk diese Rede" - das Wort eines anderen Abgeordneten abwandelnd

- schloss: «Jetzt ist Frühling geworden in Deutschland!», brach
donnernder Beifall aus. Durch diese «Frühlingsrede» wurde Volk
zu einer nationalen Berühmtheit. So gestaltete sich die Fahrt des

Zollparlaments nach Hamburg und Kiel zu einem Triumphzug
Volks; überall, wohin er nach jener Rede kam, bereitete man ihm
Ovationen.

Der Deutsch-Französische Krieg von 1870/71 sollte das deutsche

Einigungswerk im Sinne Volks mächtig vorantreiben. Jedoch galt es

zunächst bei der Beratung des Bündnisfalles im Bayerischen Landtag,
starke Widerstände zu überwinden. Bismarck hatte nämlich 1866 mit
Bayern und den übrigen süddeutschen Staaten Schutz- und
Trutzbündnisse abgeschlossen, welche diese - nach Prüfung des Bündnisfalles

durch die einzelstaatlichen Landtage - im Kriegsfalle zur
Heeresfolge gegenüber Preussen verpflichtete. Während die Bayerische
Patriotenpartei (das spätere Zentrum) - diese Partei besass seit 1869

die absolute Mehrheit im Bayerischen Landtag - für bewaffnete
Neutralität plädierte, traten die bayerischen Liberalen für die Bejahung
des Bündnisfalles ein. In der Debatte vom 19. Juli 1870 forderte Volk

4 «Frühlingsrede»: zit. nach Steinsdorfer, Dr. Joseph Volk.., in: AGf NF
Nr.69, S. 17; ders., Dr. Joseph Volk, in: Heimatbuch.., S.511.

205



in einer grossen Rede5 ungestüm den Kriegseintritt Bayerns an der
Seite Preussens. Da bei der Abstimmung an jenem 19. Juli 1870

eine Minderheit der Patrioten mit den Liberalen stimmte, kam
mit 102 zu 47 Stimmen eine knappe Zweidrittelmehrheit für den

Kriegseintritt zustande - jene qualifizierte Mehrheit, die nach der
Bayerischen Verfassung von 1818 in einem solchen Falle
vorgeschrieben war.

Die Siege der preussisch-deutschen Armeen im 70er Krieg ermöglichten

es Bismarck, das kleindeutsche Kaiserreich der Hohenzollern
zu gründen. Am 18. Januar 1871 wurde das Deutsche Reich im
Spiegelsaal des Schlosses zu Versailles feierlich proklamiert - ein Ereignis,
das für Volk die Erfüllung aller nationalen Wünsche bedeutete. So

schloss er seine erste Reichstagsrede vom 30. März 18716 - im Tonfall
der «Frühlingsrede» von 1868 - mit folgenden Worten: «Diese Liebe
aber zu unserem deutschen Volke, dem grossen, edlen und
entwicklungsfähigen, wollen wir unter allen Umständen und für alle Zukunft
bewahren, unverändert und unveränderlich für alle Zeiten.» Für ihn
stellte eben das Deutsche Reich die einzig mögliche Form staatlicher
Existenz der deutschen Nation dar. So bekannte er noch 1880 öffentlich

in Augsburg7: «Das deutsche Reich ist nicht etwa nur ein

Schmuck, ohne welchen wir recht gut sein könnten, nein, es ist
vielmehr die absolute Notwendigkeit, die Existenzberechtigung für uns

Deutsche.» Volk vermochte eben nur, wie die meisten seiner
Zeitgenossen, in national-staatlichen Kategorien zu denken. Daher erscheint

es verständlich, dass er Bismarck als «Reichsgründer», als «Meister
der Aussenpolitik» begeistert unterstützte; bei innenpolitischen Fragen

teilte er nicht immer die Meinung des Kanzlers. Dennoch
verstand es Volk, zu Bismarck stets in einem guten Verhältnis zu stehen,

nicht nur, weil Bismarck ihn gerne mochte als trinkfeste «Bierautorität»...;

Volk hatte eben eine natürliche, umgängliche Art, den doch so

leicht reizbaren Kanzler richtig zu nehmen, und verstand es zudem auf

den «Parlamentarischen Bierabenden» im Reichskanzlerpalais, manche

politischen Dinge bei Bismarck geschickt anzubringen und auch

5 Steinsdorfer. Dr. Joseph Volk.., in: AGf NF Nr.69, S. 19, und ders., Dr.

Joseph Volk, in: Heimatbuch.., S.511.
6 Stenographische Berichte über die Verhandlungen des Deutschen Reichstages

(im folgenden RT abgekürzt) I.Leg.per, l.Sess, 1871, l.Bd, S.61.
7 Extrabeilage zum «Tag- und Anzeigenblatt für Kempten und das Allgäu»

aus Anlass des 25jährigen Abgeordnetenjubiläums Dr. Volks (Juni 1880); vgl.

Steinsdorfer, Dr. Joseph Volk, in: Heimatbuch.., S.512.

206



durchzusetzen, ohne dabei seinen jeweiligen politischen Standpunkt
preiszugeben. So konnte Volk zu Recht in jener Augsburger Rede von
1880 öffentlich erklären: «Ich rede dem Kanzler nie zu Liebe und
habe nie Anstand genommen, wenn ich mit ihm zusammengekommen
bin, freimütig und offen ihm meine Meinung auch dann zu sagen,
wenn sie der seinigen entgegengesetzt war Ich schätze den Kanzler,
aber ich bin kein Nachbeter von ihm.»

Bei der ersten Reichstagswahl vom 3. März 1871 wurde Volk im
Wahlkreis Immenstadt-Kempten-Lindau als Kandidat der Liberalen
Reichspartei mit 11 350 Stimmen gegen 3522 Stimmen, die auf den
Zentrumskandidaten fielen, gewählt; er lehnte deshalb das Mandat
für Ansbach-Schwabach, wo er gleichfalls gewählt worden war,
zugunsten des Allgäus ab. Diese Liberale Reichspartei, eine gemässigt
liberale Partei, brachte es 1871 auf 30 von 382 Reichstagssitzen (im
April 1871 erhöhte sich ihre Mandatszahl durch eine bayerische
Ersatzwahl auf 31); sie hatte ihre Schwerpunkte in Bayern und in Sachsen;

von den sechs schwäbischen Mandaten gewann sie 1871 fünf.
Auch 1874 wurde Volk im gleichen Wahlkreis mit 9679 gegen 9054
Zentrumsstimmen allerdings nur mehr knapp wiedergewählt - der

«Kulturkampf» hatte mittlerweile seinen Schatten geworfen, jene
grosse Auseinandersetzung, an der Volk führend beteiligt war, wie
noch zu zeigen sein wird. Da von den 31 Abgeordneten des Jahres
1871 nur acht wiedergewählt worden waren, löste sich die Liberale

Reichspartei 1874 auf, und ihre restlichen Abgeordneten blieben
fraktionslos oder schlössen sich anderen Parteien an. Volk trat
der Nationalliberalen Partei bei - sie war damals die ausschlaggebende

politische Kraft Deutschlands; Volk wurde in kurzer
Zeit einer der führenden Vertreter des rechten, betont nationalen
Flügels.

Als Jurist leistete Volk Wertvolles im Reichstag bei der Ausgestaltung

der deutschen Rechtseinheit, besonders als Mitglied der
Justizkommission. In grossen Reden trat er u.a. ein für das Petitionsrecht
der Beamten, für die Sicherung der Pressefreiheit, für die Durchsetzung

des Gedankens der Volksvertretung in allen Bundesstaaten (die
beiden Mecklenburg z. B. besassen während des Kaiserreiches nur
ritterschaftliche Vertretungen). Selbst eine so verhältnismässig geringfügige

Sache wie die völlige Dezimalisierung der Mark wäre ohne Volks
gezieltes Eingreifen kaum zustande gekommen, da viele norddeutsche
Abgeordnete unbedingt am Groschen als Scheidemünze festhalten
wollten.

207



Seine stärkste Aktivität im Deutschen Reichstag entfaltete Volk im
Kulturkampf8 -jener grossen «gesamteuropäischen»9 Auseinandersetzung

zwischen Kirche und Staat, die im Reich in den 1870er Jahren
tobte -, wobei er entschieden das «ultramontane» Zentrum, das
unfehlbare Papsttum und die Jesuiten10 bekämpfte und zugleich die
kulturkämpferische Gesetzgebung jener Jahre mitgestaltete. Volks
kulturkämpferisches Engagement im Reichstag soll nun zum erstenmal
näher dargestellt werden.

Soweit man die Selbstzeugnisse zu übersehen vermag, zeichnete
Volk eine ausgeprägte Katholizität aus, die sein Denken und Fühlen

durchdrang. So mussten ihn Angriffe von Zentrumsseite, die seine
katholische Religiosität in Zweifel zu ziehen versuchten, zutiefst verletzen;

sie veranlassten ihn aber zugleich, sein katholisches Credo in
eindrucksvoller Wortgewalt coram publico zu formulieren. So bekannte

er am 28. November 1871 im Reichstag" bei der Beratung des

Kanzelparagraphen: «Ich weiss mich bei Gott frei von jedem Hasse gegen
die Kirche; ich hätte auch keine Ursache dazu, ich bin als Katholik
aufgewachsen, und die ersten Gebete, die mich meine Mutter gelehrt
hat und welche ich noch kenne, waren Gebete der katholischen
Kirche, und die ersten Wohltaten, welche der arme Bauernbube bekommen

hat, hat er von einem geistlichen Herrn Vetter bekommen, und
das alles ist noch in mein Herz deutlich eingeschrieben.» Jener an ihm

so schöne Zug der Dankbarkeit, der sich in diesen Worten zeigt, nämlich

einer Dankbarkeit dafür, dass positive Umwelteinflüsse ihn zum

gläubigen Katholiken geformt hätten, brachte Volk dazu, bei aller

Gegnerschaft zum Jesuitismus, selbst in der Debatte über das

Jesuitengesetz am 14. Juni 1872 im Reichstag zu bekennen: «Ich habe heute

8 Vgl. über den Begriff «Kulturkampf»: Erich Eyck, Bismarck 3 (1944), 90,

und Georg Franz. Kulturkampf. Staat und katholische Kirche in Mitteleuropa
von der Säkularisation bis zum Abschluss des preussischen Kulturkampfes
(1954), 9-13.

' Franz. Kulturkampf... a.a.O. 13.
10 Eyck a.a.O. 91 rechnet Volk ausdrücklich zu den «eigentlichen

Kulturkämpfern».
11 RT I. Leg.per, 2. Sess. 1871, l.Bd, S.575; Rudolph Schieiden

(1815-1895), ebenfalls Mitglied der Reichstagsfraktion der Liberalen Reichspartei,

bemerkte in seinem Tagebuch am 29. November 1871 zu dieser Rede

Volks: «Volk sprach über seine eigene Stellung zur Religion und zum
Katholizismus ganz vortrefflich». Nachlass Schieiden: Landesbibliothek Kiel
Tagebuch (im folgenden Schieiden TB abgekürzt), Bd. 24, S. 153 (ungedruckt)-
vgl. über R. Schieiden ADB 54 (1908), 33-41 [J.Rösing].

208



noch dankbare Erinnerungen an einen Ex-Jesuiten, der mir die
Buchstaben gelehrt hat.»12 Und einige Tage später, am 19. Juni 1872, sagte
er, gegen das Zentrum gewandt, mit männlichem Freimut: «Ich
gestehe überhaupt niemandem zu, Richter über meinen Glauben, über
meine Religiosität zu sein, und ich bin mir bewusst, dass ich ebenso

treu, ernst und fest an der Religion und Gott hange, als irgendeiner
von Ihnen.» u

Volk war eben gerne Katholik, ich möchte ihn fast einen freudigen
Katholiken nennen, aber einen Katholiken, in dem sich Katholizität
und Liberalität verschmolzen, oder wie sich ein Zeitgenosse ausgedrückt

hatte, er sei ein «Vertreter der heutzutage immer seltener
werdenden freigesinnten Katholiken» M. So mussten die Beschlüsse des

I.Vatikanums vom 18.Juli 187015 seine freigesinnte Religiosität im
Kern treffen; gewissermassen ein Widerhall jenes Getroffenseins
durch die vom Konzil angenommene oberste Rechtsgewalt und
Unfehlbarkeit des Papstes liegt in jenen Worten, die er am 28. November
1871 im Reichstag vorgetragen hat: «Nicht Hass gegen die Kirche,
nein, Betrübnis darüber, wie soll ich sagen, dass sie das Beste, was am
Menschen ist, seine Religion, nicht in der Weise zur Entfaltung kommen

lässt, wie sie zur Entfaltung kommen soll, das allein hat mir das

Wort in den Mund gegeben und wird es mir in den Mund geben, so

lange ich leben werde. Wenn von Freiheit gesprochen wird, wenn von
deutscher Freiheit) gesprochen wird, so habe ich die Ansicht, die beste

Seite des Menschen, seine vorzüglichste, die, wo er am meisten
Mensch ist, das ist seine religiöse Seite und die Entfaltung seines
religiösen Lebens. Aber von Freiheit muss der nicht sprechen, der diese
beste Seite, die Entfaltung des religiösen Lebens, unter den starren
Absolutismus eines einzigen Menschen setzt.» 16

Volk vermochte in der römischen Kirche nunmehr keinen Platz für
liberale Katholizität zu sehen - und verliess diese Kirche und schloss
sich aus innerster Überzeugung der altkatholischen Bewegung17 an.

12 RTL Leg. per, 2. Sess. 1872, 2. Bd., S. 1019.
13 RTL Leg. per, 3. Sess. 1872, 2. Bd., S. 1151.
14 So Otto Eiben (1823-1899), in: Lebenserinnerungen (1931), 180 [ex 1894].
15 Im lateinischen Original abgedruckt bei Joh. Friedrich v. Schulte, Der

Altkatholizismus (1887), 8-14 [zit. nach Neudruck von 1965], in deutscher
Übersetzung abgedruckt bei v.Schulte, Altkath. a.a.O. 1-8.

16 RT I. Leg.per, 2.Sess. 1871, l.Bd, S.575; vgl. dazu das Urteil R.Schlei-
dens(zit. in Anm. 11).

17 Altkatholisches Programm von 1871 abgedruckt bei v. Schulte. Altkath.
a-a.O. 22ff, und Franz, Kulturkampf... a.a.O. 322ff. Grundlegend über den

209



Mit Nachdruck verfocht er die altkatholische Sache, in der er die
«gesunde Bewegung», sah18, auf den Altkatholikenkongressen, zu deren
«beliebtesten Rednern» " er auch gehört hatte. So nahm er am ersten

Altkatholikenkongress in München 187120 teil; dort befürwortete er
den Antrag des führenden Altkatholiken Johann Friedrich von
Schulte (1827-1914) auf Bildung einer selbständigen altkatholischen
Kirchengemeinschaft21. Am Altkatholikenkongress von 1872 in
Köln22 beteiligte er sich nicht, sandte ihm aber ein Glückwunschtelegramm23.

Auf dem Altkatholikenkongress von 1873 in Konstanz24
liess Volk in einer grossen Rede25 den geistigen Hintergrund des

weltanschaulichen Ringens mit Rom aufleuchten.
Volk trug sich Juni 1872 sogar mit dem Gedanken, durch einen

Antrag im Reichstag die Rechte der Altkatholiken bezüglich auf die
Kirchen und das kirchliche Vermögen zu sichern; er fand aber selbst in
seiner eigenen Reichstagsfraktion der Liberalen Reichspartei keine

Unterstützung dafür, stiess innerhalb der Fraktion sogar auf den heftigen

Widerstand Rudolph Schleidens (1815-1895), eines norddeutschen

evangelischen Parteifreundes, der dem Kulturkampf skeptisch

Altkatholizismus (von altkatholischer Seite) in Anm. 15 genanntes Werk und

(von römisch-katholischer Seite) Victor Conzemius, Katholizismus ohne Rom.
Die altkatholische Kirchengemeinschaft (1969).

18 Hacker a.a.O. 38; Friedrich Notter (1801-1884), ein württembergischer
Liberaler, bezeichnete den Altkatholizismus als «Bewegung des reinen
Katholizismus» am 19. Oktober 1872 in einem Brief an den bayerischen Liberalen
Franz Frhr. Schenk v.Stauffenberg (1834-1901), in: Deutscher Liberalismus
im Zeitalter Bismarcks. Eine politische Briefsammlung (im folgenden DL
abgekürzt), hrsg. von Paul Wentzcke, 2(1926), 61 ; vgl. über das zwiespältige
Verhältnis Franz v.Stauffenbergs zum Altkatholizismus: Steinsdorfer, Franz Frhr.
Schenk v.Stauffenberg... (Diss. München 1959), 15-18.

" Hacker a.a.O. 38.
20 Vgl. v. Schulte, Altkath. a.a.O. 342-346, und ders., Lebenserinnerungen '

(1908), 301-304.
21 v.Schulte, Altkath. a.a.O. 345, und ders.. Lebenserinnerungen / (1908),

286; Hacker a.a.O. 38.
22 Vgl. v. Schulte, Altkath. a.a.O. 353-356, und ders., Lebenserinnerungen 1

(1908), 301-304.
23DL2:61.
24 Vgl. v. Schulte, Altkath. a.a.O. 676, und ders.. Lebenserinnerungen 1

(1908), 336.
25 Hackers.. a.O. 39; vgl. Steinsdorfer, Dr. Joseph Volk.., in: AGf NF Nr. 69,

S.21.

210



gegenüberstand26. Die Einsicht in die parlamentarische Aussichtslosigkeit

eines solchen Antrages führte Volk wohl dazu, auf seine
Einbringung zu verzichten. - Stets bekannte sich Volk offen zum
Altkatholizismus. So sprach er am 19.Juni 1872 im Reichstag27 die Hoffnung

aus, dass die altkatholische Bewegung, in der er die «fortbestehende

Richtung» des Katholizismus sah, in Bayern, in München vor
allem, er sprach optimistisch von 15 000 bis 20 00028 Mitgliedern, in
katholischen Gegenden Deutschlands eine grössere Anhängerschaft
gewinnen könnte. Solche Hoffnungen teilten damals viele Zeitgenos-

26 Schieiden TB Bd.24, S.248 [11. Juni 1872] und 250 [12. Juni 1872], Nachlass

Schieiden... (ungedruckt).
27 Textbelege für Kontroverse Moufang-Völk:
Domkapitular Dr. Moufang (Zentrum) sagte im Reichstag am 15. Mai 1872

über den Altkatholizismus: die «ganze Bewegung ist höchst unbedeutend»
und «...mit einem halben Dutzend von Professoren, die an ihre eigene
Unfehlbarkeit glauben (Heiterkeit), und mit einem anderen halben Dutzend von
Pfarrern, die früher schon gemassregelt sind, (Stimmen: Oh! Oh!) mit solch'
<zwölf Boten), meine Herren, gründet man keine Kirche, und im ^.Jahrhun¬
dert nicht einmal eine Sekte. Denn die ganze Sache ist ja in sich prinzipienlos
und hohl. Den katholischen Glauben bewahren wollen und das katholische
Autoritätsprinzip zu verwerfen wollen, meine Herren, wer das tun will, der
setzt sich zwischen die Stühle; die ganze Sache ist nichtig und ihre Früchte
werden es auch bald zeigen.» RT I. Leg. per, 3. Sess. 1872, l.Bd, S.370.

Antwort Dr. Volks am 19.Juni 1872: «...und man hat uns letzthin gesagt, es

seien nur ungefähr sechs disziplinierte Geistliche und sechs sich für allwissend
haltende Professoren, und mit solchen zwölf Aposteln werde man kein neues
Evangelium verkündigen. Das wird sich zeigen, meine Herren, das wird uns
die Zukunft lehren. Aber, meine Herren, dass der neuen Richtung, welche
nicht die neue, sondern die fortbestehende Richtung ist», nur mit persönlichen
Verdächtigungen entgegengetreten wird, sei schon ein Zeichen, dass man sie
«in der Sache selbst nicht widerlegen kann». Auf den Streit wolle er nicht
eingehen, es solle die Tatsache jedoch zu denken geben, dass 53 Professoren an
der Universität München sich für Döllinger und gegen das Unfehlbarkeitsdogma

erklärt hätten, und sich in dem katholischen Bayernland, wenn die
äusseren Hindernisse der Vereinigung weggeräumt würden, sich in München eine
altkatholische Gemeinde von 13 000 bis 20000 Seelen bildete; derartige
Gemeinden seien vielfach schon vorhanden, sie könnten wegen der äusseren
Hindernisse sich noch nicht entfalten. Die Gesetzgebung müsste diese äusseren
Hindernisse entfernen, und wenn der Reichstag gerecht sein würde, böte er die
Hand dazu, und der religiöse Frieden im Lande würde wiederhergestellt werden.

- RT I. Leg. per, 3. Sess. 1872, 2. Bd., S. 1152.
28 Vgl. Statistisches Material bei v. Schulte, Altkath. a.a.O. 592f. v.Schulte

gibt für die 1870er Jahre eine altkatholische Seelenzahl für ganz Bayern von
nur zwischen 10000 und 11 000 an.

211



sen29. - Zwar gelang es dem Altkatholizismus nicht, die Massen zu
integrieren, jedoch vermochte er in Deutschland, Österreich und in der
Schweiz ein gefestigtes Kirchenwesen aufzubauen30, sich als dritte
Konfession zwischen römischem Katholizismus und Protestantismus

zu etablieren und31 eigenständiges theologisches und ökumenisches
Profil zu gewinnen.

Volk dürfte als letztes Ziel eine romfreie deutsche katholische
Nationalkirche vorgeschwebt haben. So könnten die Worte eines bayerischen

Liberalen von ihm stammen: «Der Zukunft ist es vorbehalten,
eine christliche Germania herbeizuführen.»32

In seinem kulturkämpferischen Engagement verbanden sich bei

Volk antirömische mit national-deutschen Motiven33. Geschichtsbe-

wusst, wie Volk nun einmal war, sah er im Kulturkampf ein
Wiederaufleben der alten Auseinandersetzung zwischen Kaisertum und

Papsttum im mittelalterlichen Investiturstreit, eine Erneuerung des

reformatorischen, des episkopalistischen und auch landesherrlichen

Kampfes gegen Rom. Dieses jahrhundertelange weltanschaulich-

machtpolitische Ringen, in dem die zentralisierende Kurie sich roma-
nisierte, also immer mehr auf die romanische Staatenwelt sich stützte,

29 Georg Frhr. v. Werthern-Beichlingen (1816-1895), preussischer Gesandter
in München, registrierte in einem Brief an Robert v.Mohl (1799-1875) am
10. Februar 1872: «die alt-katholische Bewegung arbeitet in der Stille und mit
Mass weiter. Tag wird es, das ist sicher; nur geht es langsam und mit Gewalt
ist nichts auszurichten.» DL 2:42.

In einem späteren Brief bedauerte er ein Stagnieren der altkatholischen
Bewegung: 24. Dezember 1872 an R. v.Mohl. Nachlass R. v.Mohl Univ.-Biblio¬
thek Tübingen, Handschriftenabteilung, Sign. Md. 613, fase. 24, 968 Nr. 8

(ungedruckt).

Der preussische Staatsrechtslehrer Prof. Hermann Schulze (1824-1888) wies

in einem Brief an R. v.Mohl auf die schwierige Lage des Altkatholizismus in

Schlesien hin: Breslau, 27. Februar 1872 «Leider findet bei uns die alt-katholische

Bewegung gar keinen Boden - man ist entweder unbedingt klerikal oder

ganz religiös indifferent.» Nachlass R. v.Mohl... Md. 613 fase. 19, 808, Nr. 18

(ungedruckt).
30 Vgl. Conzemius a.a.O. 55-81 und 90ff.
31 Vgl. Conzemius a.a.O. 97-155.
32 So der bayerische Liberale, Verlagsbuchhändler und langjähriger Leiter

des C. H. Beck Verlages (damals) in Nördlingen (heute in München), Ernst
Rohmer (1818-1897), in einem Brief an Prof. J.C.Bluntschli (1808-1881) vom
27. September 1872. Familienarchiv - im folgenden FA abgekürzt - Bluntschli,
Zentralbibliothek Zürich Sign. 13.710 Nr. 158 (ungedruckt).

33 Über kulturkämpferische Motivationen vgl. Eyck a.a.O. 92, und Lothar
Gall. Bismarck. Der weisse Revolutionär (1980), 484.

212



hatte auch die Alternative «Germanismus-Romanismus» herausgebildet.

In dieser geistesgeschichtlichen Polarität fand auch Volk
seinen Standpunkt.

Als nun das Papsttum durch das I. Vatikanum seine omnipotente
Stellung in Glaubensdingen durch Dogmatisierung des Summiepi-
skopats und der Infallibilität vollendete, wobei sich die Jesuiten als

die treibende Kraft erwiesen34, erblickten die meisten denkenden
Zeitgenossen darin den Angriff auf die gesellschaftlich-staatlichen Strukturen,

auf die moderne Wissenschaft und Zivilisation, einen Angriff,
der im Syllabus errorum von 1864 begonnen worden war. So scharten
sich die Intellektuellen, vor allem die Universitätsprofessoren, Theologen

und Juristen, um den päpstlichen Angriff auf die Geistesfreiheit
abzuwehren. Dieser Abwehrkampf ist für immer mit Prof. Ignaz
v. Döllinger (1799-1890) in München verbunden35. Kennzeichnend für
die Stimmung, die jene akademischen Kreise beherrschte, sei Prof.
J.C.Bluntschli (1808-1881) angeführt, ein bekannter reformierter
Schweizer Staatsrechtslehrer, der in Deutschland wirkte - übrigens ein
alter politischer Weggefährte Volks. Es heisst bei Prof. Bluntschli:
«Die Proklamation der päpstlichen Unfehlbarkeit war die Proklamation

der päpstlichen Weltherrschaft im Prinzip. Wenn der Papst im
Glauben und in den Sitten als unfehlbar verehrt wird, so ist er der
religiöse und moralische Herrscher der Welt. Wenn die Völker im Glauben

und in den Sitten dem unfehlbaren Papst zu gehorchen die Pflicht
haben, so dürfen sie niemandem gehorchen, dem der Papst oder der
dem Papst widerspricht, nicht der Wissenschaft noch der eigenen
Einsicht, auch nicht dem Gesetze des Staates und den Geboten des

Königs.»36 L.Gall, der neueste Bismarck-Biograph, gelangt 1980 zu
folgendem Urteil37 über diesen Problemkreis: «Die Reichweite des

Vatikanischen Konzils von 1870 mit der Verkündigung des sogenannten
Unfehlbarkeitsdogmas wurde allerdings von liberaler und protestantischer

Seite vielfach überschätzt und nährte hier und dort geradezu
groteske Vorstellungen von irdischen Weltherrschaftsplänen des Pap-

34 August Bernhard Hasler, Wie der Papst unfehlbar wurde. Macht und
Ohnmacht eines Dogmas (21980), 27-32 ex [1979].

35 Vgl. Conzemius, Propheten und Vorläufer. Wegbereiter des neuzeitlichen
Katholizismus (1972), 79-102; vgl. dagegen die kritischen Einwendungen zu

v.Döllingers Haltung bei v.Schulte, Lebenserinnerungen / (1908) 296-301.
36 Zit. nach Eyck a.a.O. 90; vgl. über Bluntschli: ADB 47(1903), 29-39

[Meyer v. Knonau].
37 Galt a.a.O. 476.

213



stes und der katholischen Amtskirche. Dass dieses Dogma insbesondere

innerhalb des deutschen Episkopats und des deutschen Klerus
heftig umstritten gewesen war und man sich hier nur widerstrebend
gefügt hatte, trat demgegenüber stark zurück. Lediglich die offenen
Dissidenten wurden in der liberalen Öffentlichkeit stürmisch gefeiert
und zum Teil, wie der bayerische Theologe Ignaz Döllinger, geradezu
zu neuen Reformatoren hochstilisiert. Eine eifernde Grundstimmung
schob alle Differenzierungen und Auffassungsunterschiede innerhalb
des katholischen Lagers beiseite. Ihr korrespondierte ein säkulares

Missionsgefühl, das vielfach von einem höchst vagen Begriff moderner

Kultur geleitet wurde und in der fortschrittsgläubigen Selbstge-
wissheit seiner Apostel nicht selten die Grenzen des Lächerlichen
streifte.» In Bismarcks «einprägsamer» (L.Gall)38 Canossa-Formel
sieht er39 folglich, «...die von den Liberalen propagierte Fiktion, die

Kirche des Vatikanischen Konzils und des Unfehlbarkeitsdogmas
setze zur Überwältigung der Moderne an, zur weltlichen Machtergreifung

im Sinne durchgängiger Reaktion gegen alle Errungenschaften
der modernen Zivilisation und Kultur in Staat, Wirtschaft und Gesellschaft.

Ein in die Verteidigung gedrängter und daher zu entschiedenen
Abwehrmassnahmen gezwungener Staat - das war das Zerrbild, das

über dem Ganzen hing.»
Dazu ist zu sagen: Diese Wertung übersieht die damalige Situation,

auch dürfte sie zu sehr aus dem Nachhinein formuliert worden sein,

38 Bismarck sagte am 14. Mai 1872 im Reichstag: «Seien Sie ausser Sorge:

nach Canossa gehen wir nicht, weder körperlich noch geistig.» RT I. Leg.per,
3.Sess. 1872, l.Bd, S.356. - Begeisterte Bismarck-Verehrer errichteten daraufhin

in der Harzburg, dem alten Sitze des Saliers Heinrich IV, die Canossa-

Säule, in der diese Worte eingemeisselt wurden.
Joh. Friedr. v.Schulte urteilte bereits 1877: «Das Wort unseres Reichskanzlers:

<Nach Canossa gehen wir nicht), mag der herrschenden Hierarchie den

Eintritt einer Zeit bekunden, die es ablehnt, dass die Völker selbstsüchtigen,
mit dem Gewände göttlicher Lehren umhängten Zielen der Kurie dienen
sollten; das Denkmal auf dem Berge im Harze ist ein mächtiger Protest gegen den

vor achthundert Jahren von der päpstlichen Herrschaft über Deutschland in

der Person seines Königs gefeierten Triumph.» Lebenserinnerungen 2(1909),
126 [ex «Kölnische Zeitung», Juni 1877].

Der mittelalterliche Historiker Karl Hampe urteilte: Der Name Canossa

«darf als Symbol der Kapitulation staatlicher Macht vor kirchlichen
Herrschaftsansprüchen gelten, das er durch Bismarck in der ganzen Welt geworden
ist.» In: Deutsche Kaisergeschichte in der Zeit der Salier und Staufer (81943),

63 [ex 1908].
39 Gall a.a.O. 491.

214



aus der aktuellen Sicht eines Ökumenismus, den aber heute nicht nur
Rom immer mehr zugunsten eines autoritären Kurses zurückdrängt40.
Zu bedenken wäre demgegenüber nach wie vor das Wort des älteren
Bismarck-Biographen E.Eyck von 1944: «...die geistige Auflehnung
gegen die römischen Ansprüche hat viel zu ihrer harmlosen Umdeu-
tung beigetragen und hat damit die jener Generation so furchtbar
erscheinende Gefahr beseitigt.... Einer späteren Generation wird es sehr
schwer, sich in die Stimmung hineinzuversetzen, welche Syllabus und
Unfehlbarkeitsdogma bei den Zeitgenossen hervorgerufen haben. Die
Wirkungen dieser Akte sind so stark hinter jenen Befürchtungen
zurückgeblieben, dass man heute vielleicht geneigt ist, ihre Bedeutung zu
unterschätzen.»41 Zur Problematik des I.Vatikanums füge ich
abschliessend A.B.Hasler an42: «Tatsächlich wird immer deutlicher,
dass das Dogma von der päpstlichen Unfehlbarkeit weder in der Bibel
noch in der Geschichte der Kirche des ersten Jahrtausends eine Basis

hat. Wenn aber das 1. Vatikanische Konzil nicht frei war, dann war es

auch nicht ökumenisch. Dann aber können seine Dekrete auch keine

Gültigkeit beanspruchen. Damit aber wird der Weg frei für eine Revision

dieses Konzils, und zugleich eröffnet sich ein Ausweg aus der
Situation, die der Geschichtswissenschaft und der Theologie gleichermassen

mehr und mehr als unhaltbar erscheint. Ist damit der Kirche
zuviel zugemutet? Kann sie je zugeben, dass sich ein Konzil geirrt
hat? dass 1870 eine Fehlentscheidung getroffen worden ist? Aber
warum eigentlich könnte Johannes Paul IL nicht der letzte unfehlbare
Papst sein? Wenn er die Kollegialität der Bischöfe wirklich ernst

nimmt, wäre es an der Zeit, auf einem 3. Vatikanischen Konzil
rückgängig zu machen, was auf dem 1. Vatikanum in falsche Bahnen
geriet. Und der damit verbundene Autoritätsverlust? Macht er nicht jede
Revision einfach undenkbar? Ist es nicht viel klüger, das Dogma
weiterhin umzudeuten und den geänderten Umständen anzupassen? Ob
aber die Kirche auf diesem Wege nicht viel mehr verliert? Eine Revision

hätte einen grossen Vorzug, ehrlich zu sein. - Es ist zu hoffen,
dass es zur allenthalben gewünschten unvoreingenommenen Prüfung
kommt, damit die Wahrheit, die ganze Wahrheit an den Tag gebracht
wird. Denn nur von der Wahrheit heisst es, dass sie frei mache.» Und

40 «In der letzten Zeit ist häufig das Phänomen zu beobachten, dass die
Kirchen sich gegenseitig in ihrem autoritären System stützen.» So Hasler a.a.O.
268.

41 Eyck a.a.O. 90f. und 89.
42 Hasler a. a. O. 269.

215



an anderer Stelle sagt A.B. Hasler43 im Hinblick auf das 1. Vatikanum:
«Letztlich aber geht es um den Kampf zwischen dem Geist der Autorität

und dem Geist der Freiheit.»
Somit erweist sich der altkatholische Widerstand gegen das 1.

Vatikanum als geschichtlich notwendig - und somit erfährt auch die
Lebensarbeit Volks ihre Legitimierung.

Volk leistete seinen denkwürdigen Beitrag gegen Roms Machtansprüche

in erster Linie im Reichstag, wobei er besonders die
römischen Hilfstruppen, das «ultramontane» Zentrum, den römisch-katholischen

Klerus und die Jesuiten, bekämpfte und zugleich mithalf,
durch ein Gesetzgebungswerk die Stellung des Einzelnen und des

Staates zu sichern.
Präsumtive kulturkämpferische Atmosphäre bildete sich in dem am

3. März 1871 gewählten Reichstag bereits im gleichen Monat bei der

Debatte über die Adresse an den Kaiser, als der Zentrumsantrag zur
Diskussion stand, das Reich solle in Italien zugunsten des Papstes
intervenieren. Volk ergriff bei dieser Debatte am 30. März 1871 das

Wort44 - als erster Redner der Liberalen Reichspartei überhaupt.
Entschieden lehnte er das Zentrumspostulat ab. Für die «nächste
Zukunft» prognostizierte er «einen Kampf des germanischen Geistes

gegen die Knechtschaft des Romanentums in Deutschland.» - An der

bekannten «Grundrechtsdebatte» (1, 3. und 4.April 1871), als es um
die Beratung eines weiteren Zentrumsantrages ging, nämlich die

Übertragung der kirchenpolitischen Bestimmungen der preussischen

Verfassung auf die Reichsverfassung, beteiligte sich Volk nicht, jedoch
sein bayerischer Parteifreund und alter persönlicher Freund Dr. Mar-

quard Barth (1809-1885)45. An diese kulturkämpferischen Präliminarien

dürfte ein bayerischer Liberaler gedacht haben, wenn er am

3. April 1871 meinte: «Alles, was in den letzten Wochen und Tagen

von dort Berlin) kommt, ist erhebend und erfreulich.»46 Und ein

43 Hasler a. a. O. 268.
44 RT I. Leg.per, l.Sess. 1871, l.Bd, S. 58-61; R. Schieiden rechnete Volks

Rede zu den «bedeutenden» Reden dieser Adressdebatte. Schieiden TB

Bd.24, S.27 [30.März 1871], Nachlass Schieiden... (ungedruckt).
45 Am 3. April 1871 RT I.Leg.per, l.Sess. 1871, l.Bd, S. 123f.; über

M.Barth vgl. ADB 46 (1902), 220f. [K.Th. v. Heigel] und Neue Deutsche
Biographie 1 (1955), 605 [H.Gollwitzer]; über jene «Grundrechtsdebatte» vgl.

Steinsdorfer. Franz Frhr. Schenk v.Stauffenberg... a.a.O. 70ff.
46 E.Rohmer an Prof. J.C.Bluntschli. FA Bluntschli.., Sign. 13.700 Nr. 133

(ungedruckt); vgl. Anm.32.

216



württembergischer Liberaler schrieb am 24. April 1871 : «Mit dem
Verhalten des Reichstages ist man im Ganzen befriedigt; besonders hat
die entschiedene Stellung, welche der Reichstag den Römlingen
gegenüber eingenommen hat, den wohlverdienten Beifall gefunden.»47
Volks Fraktionskollege Franz von Roggenbach (1825-1907), der von
1861 bis 1865 das nach ihm benannte badische Ministerium geleitet
hatte, schrieb am 13.November 1871 aus Berlin48: «Ich sehe in
allernächster Zeit einen Kampf der organisierten Form alten Kirchenwesens

mit der jesuitisch-katholischen voraus, bei dem es zur Zeit sich

nur noch darum handelt, wer den Angriff eröffnet und mit welchem
Schlage namentlich von deutsch-nationaler Seite dem internationalen
Kriegsplane der Gegner zuvorkommen wird.» Skeptisch fügte er im
gleichen Brief jedoch hinzu: «Glauben Sie mir die Sätze: ich sehe

ernst, und wird auch ernster durch die Wahrscheinlichkeit, dass
unsere Freunde in den Kampf gehen, ohne seinen Ernst und seine Tragweite

zu übersehen und ohne die Mittel zeitig zu schätzen, mit denen
er geführt werden muss.» Damit wies der badische Freiherr zu Recht
auf die Schwierigkeiten hin, den Machtanspruch einer internationalen
Institution wie der katholischen Kirche mit naturgemäss beschränkten
nationalen legislativen Mitteln zu bändigen. Daran dachte der weltgewandte

Aristokrat und Diplomat Franz von Roggenbach - Volk blieb
eine solche Perspektive fern.

Als erste derartige legislative kulturkämpferische Massnahme legte
die Reichsregierung den von Bayern angeregten Kanzelparagraphen
dem Reichstag im November 1871 vor. Die ausgedehnte Debatte vom
28.November 1871 «culminirte in einer brillanten Rede»49 Volks. In
dieser50 legte Volk detailliert Beispiele für den Kanzelmissbrauch
durch hohe und niedere römisch-katholische Geistliche vor; zugleich
wies er nachdrücklich auf die seit dem Konzil verstärkte Abhängigkeit

47 August Fetzer (1809-1885) an Julius Holder (1819-1887). Nachlass Holder:

Württ. Landesbibliothek Stuttgart cod. hist. fol. 880 fase. XXXVI, 525

(ungedruckt).
48 An Prof. J.C.Bluntschli. FA Bluntschli... Sign. 12.708a Nr. 13

(ungedruckt); über F. v.Roggenbach vgl. Prof. W.P.Fuchs, Franz von Roggenbach
(1954), in: Karlsruher Akademische Reden Nr. 11 und die dort S.4, Anm. 1

genannte Literatur.
49 Wie Quellenstelle ex Schieiden TB in Anm. 11.
50 RT I.Leg.per, 2.Sess. 1871, l.Bd, S.571-577. Der Pfälzer Liberale Ludwig

Andreas Jordan (1811-1883) meinte zweifellos auch diese Rede Volks,
wenn er am 4. März 1872 schrieb: «Volk strahlt ja in förmlicher Jugendfrische,
Erfolge in Berlin freuen mich für den ehrlichen, lieben Freund.» DL 2:46.

217



des niederen Klerus vom höheren und des höheren vom «römischen
Absolutismus» hin. Voll kulturkämpferischem Pathos schloss er seine

Rede: «Wohl wird das vorliegende Gesetz allerdings nicht ein
durchgreifendes Remedium sein, aber es wird ein Anfang sein, denn
allerdings bin auch ich der Ansicht, es liege ein Anfang von jenen Massregeln,

welche dem Staat Schutz gegen die hereinbrechende Macht des

Wälschtums, des Romanentums in der Kirche geben müssen. Wir
haben den Kampf nicht hervorgerufen, wir nehmen ihn aber auf, und

der germanische Geist.., welcher uns durch die Jahrhunderte geführt
hat, welcher Deutschland gross gemacht und uns hier in diesem

Hause vereinigt hat, dieser germanische Geist wird auch den Kampf
gegen das Wälschtum und gegen das Romanentum, welches jetzt so

heftig gegen uns auftritt, siegreich bestehen. Wir aber wollen in
diesem Kampfe ausharren unverändert und unveränderlich, und der
germanische Geist wird den Sieg über das Wälschtum erringen.»

Am gleichen Tage, am 28. November 1871, stand der Kanzelparagraph,

der als § 130 a in das Strafgesetz eingefügt werden sollte, in
folgender Schlussfassung zur Abstimmung: «Ein Geistlicher oder anderer

Religionsdiener, welcher in Ausübung oder in Veranlassung der

Ausübung seines Berufes öffentlich vor einer Menschenmenge oder

welcher in einer Kirche oder einem anderen zu religiösen Versammlungen

bestimmten Orte vor Mehreren Angelegenheiten des Staates in

einer, den öffentlichen Frieden gefährdenden Weise, zum Gegenstande

einer Verkündigung oder Erörterung macht, wird mit Gefängnis

oder Festungshaft bis zu zwei Jahren bestraft.» - Der Reichstag
nahm ihn mit grosser Mehrheit an51.

L. Gall nennt den Kanzelparagraphen «ein klares Ausnahmegesetz,
das die Gleichheitsforderung der Rechtsstaatsidee eindeutig missachtet»52;

und an anderer Stelle deduziert er52a: «Dass der sogenannte
Kanzelparagraph in das eben verabschiedete, vom liberalen
Rechtsstaatsgedanken bestimmte neue Strafgesetzbuch eingefügt wurde,
erscheint aus der Perspektive der Fiktion des herausgeforderten und zur

Verteidigung gezwungenen modernen Staates und der ihn unterstützenden

Kräfte, bei allem inneren Widerspruch zwischen der Grund-

51 Wortlaut des Kanzelparagraphen und erfolgte Abstimmung: RT I.Leg.

per, 2.Sess. 1871, l.Bd, S.589; vgl. Friedrich Boettcher, Eduard Stephanie
(1887), 129, und Martin Philippson, Max von Forckenbeck... (1898), 222.

52 Gall a.a.O. 480.
"" Gall a.a.O. 492.

218



tendenz des neuen Gesetzgebungswerks und diesem Paragraphen so
widersinnig nicht. Es enthüllt im Gegenteil den geradezu auch den
Liberalen eigenen Unbedingtheitsanspruch überall dort, wo es darum
ging, für konstitutiv erachtete Elemente des eigenen politisch-sozialen
Systems durchzusetzen. Eine formale Verletzung des Gleichheitsgrundsatzes

schien vertretbar zu sein, wenn damit verhindert wurde,
dass die Vertreter des Alten sich seiner bedienten, um ihn in der
Substanz zu untergraben.»

Mit diesen Wertungen wird den Liberalen Doktrinarismus bzw.
rechtsstaatliche Inkonsequenz unterschoben. Das komplexe Verhältnis

von Kirche und Staat lässt sich nicht in der Weise abhandeln, da es

immer zwischen beiden Gewalten - selbst bei völliger Trennung53 -
res mixtae geben wird, die Spannungen hervorrufen. Gefahren des

Kanzelmissbrauchs sind auch in unserer Zeit noch nicht ausgeschlossen

- man braucht nur an römisch-katholische Hirtenbriefe vor Wahlen

zu erinnern; wer erinnert sich nicht an jenen zu den Bundestagswahlen

1980? Dann ist ferner zu erwägen: der Fall Küng zeigt deutlich,

wie durch Vorlesung und Verteilung eines gemeinsamen Hirtenbriefes

durch die bundesdeutschen Bischöfe die Kanzel missbraucht
werden kann, ohne dass der angegriffene Theologe sich in gleicher
Weise dagegen zu wehren vermochte (abgesehen davon, dass das
Kirchenvolk die Kontroverse gar nicht ex fundamento beurteilen konnte).
Missbrauch der Kanzel für innerkirchliche Disziplinierungsmassnah-
men ergäbe sogar ein neues Reat zum Kanzelparagraphen seligen
Andenkens...

1953 hob der Bundestag den Kanzelparagraphen auf- übrigens auf
Vorschlag des freidemokratischen Justizministers Dr. Thomas Dehler
(1897-1967), eines kernfesten Liberalen und überzeugten Freimaurers!

Die von Volk bei der Beratung des Kanzelparagraphen im Reichstag

nachdrücklich vertretene Polarität «Germanismus-Romanismus»
sollte sich bei ihm noch verstärken, als der Reichstag sich, auf Initiative

Bayerns im Bundesrat, im Juni 1872 mit einem Jesuitengesetz
auseinanderzusetzen hatte. Schon am 15. Mai 1872 hatte Volk einen Antrag

mitunterzeichnet, in dem die Regierung aufgefordert wurde, dem

Reichstag ein Jesuitengesetz baldmöglichst vorzulegen54. Am 14.Juni

53 Mit der Problematik einer Trennung von Kirche und Staat scheint sich
Volk nicht auseinandergesetzt zu haben. Vgl. darüber Steinsdorfer, Franz Frhr.
Schenk von Stauffenberg... a.a.O. 19ff, und neuerdings das FDP-Kirchenpa-
Pier in der «Süddeutschen Zeitung» Nr.230 (5./6.Oktober 1974), S. 10.

54 RT Anlagen-Bd.3 (1872), 346, Nr.81, I der Drucksachen.

219



1872 griff Volk mit einer grossen Rede55 in die ausgedehnte Debatte
bei der 1. Beratung der Jesuitengesetz-Vorlage ein, wobei er «näher zu

begründen suchte, dass die römisch-katholische Kirche der angreifende

Theil sei»56. Ausführlich und anschaulich verbreitete er sich
zunächst darin über jesuitische Übergriffe; dabei vermied er jedoch jede
Art von Pauschalurteilen, anerkannte vielmehr ausdrücklich die positive

Tätigkeit von einzelnen Jesuiten. Es gehe eben, so betonte er, um
die Institution des Jesuitenordens, die jeweils in dem Staate, in dem

sie aufgetreten sei, wegen Friedensstörung entfernt werden müsste.

Auf das Jesuitenverbot des Papstes von 1773 Bezug nehmend, stellte

er die rhetorischen Fragen: «Glauben Sie denn, meine Herren, wenn
nicht innere Gründe vorhanden gewesen wären, dass ein Papst sich

dazu herbeigelassen hätte, den Jesuitenorden als den Frieden der Völker

gefährdend aufzuheben? Glauben Sie, dass er das lediglich aus

Vergnügungssucht und Mutwillen, weil er den Kampf haben wollte
oder weil er den Protestantismus allenfalls begünstigen, ein protestantisches

Kaisertum aufrichten wollte usw., getan hat?» Unmittelbar
fuhr er dann fort: «Nein, meine Herren, die inneren Gründe, welche

in der ganzen Organisation des betreffenden Ordens liegen, haben

überall dahin geführt, dass, wo er die Staatsmacht nicht unterjochen
konnte, die Staatsmacht mit ihm in Streit kam und die Staatsmacht

sich von ihm befreien müsste. Jetzt, meine Herren, sind wir an der Zeit
des Kampfes, wo die jesuitische Macht entweder das deutsche Reich

unterjochen wird oder das deutsche Reich sich von ihr befreien

muss.» Denn es gehe, wie er hinzufügte, nicht um einzelne Personen,

sondern darum, dass die Jesuiten Vorkämpfer einer Richtung seien,

die dem ganzen deutschen freiheitlich sich entwickelnden Staatswesen

gegenüberstehe, nämlich der «grössten und mächtigsten Korporation:
der nunmehr von den Jesuiten unterjochten katholischen Kirche». Die

Jesuiten seien eben gefährlich durch die «Identifikation des Jesuitenordens

mit der Papstmacht und der katholischen Kirche». Früher

hätte man zwischen katholischer Kirche und Jesuitismus unterscheiden

können; dadurch aber, dass die Kirche mit dem Jesuitismus sich

identifiziert habe, treffe der Angriff gegen die Jesuiten die Kirche

selbst. - Dann grenzte Volk sein altkatholisches Bekenntnis, zum
Zentrum gewandt, vom römischen Katholizismus ab: «Seien Sie deshalb

vorsichtig, wenn Sie immer davon sprechen, dass <wir> Katholiken auf

55 RTL Leg. per, 3.Sess. 1872, 2. Bd., S. 1018-1023.

"So R.Schleiden: Schieiden TB Bd.24, S.252 [14.Juni 1872], Nachlass

Schieiden... (ungedruckt).

220



dieser oder jener Seite stehen; im deutschen Reiche gibt es auch noch
andere Leute, welche sich Katholiken zu heissen berechtigt sind, als

diejenigen, welche der Unfehlbarkeit und dem Unfehlbarkeitsdogma
sich blindlings unterworfen haben.» Wenig später umriss er seine
freisinnige Katholizität: «Aber diejenigen, welche die Geistesfreiheit so
in Fesseln geschlagen haben, wie die Herren zu Rom, diejenigen, welche

den Geist und das geistige Leben unter den Despotismus eines

Einzigen gesetzt haben, haben kein Recht, so lange sie das aufrecht
erhalten, überhaupt von Freiheit zu sprechen. Da, wo der geistige
Despotismus, bezüglich des Heiligsten, was der Mensch hat, seine
Religion, oben ansteht, da hat man von Freiheit zu sprechen kein Recht.
Stellen Sie erst die menschenwürdige und menschliche Freiheit Rom
gegenüber her und dann sprechen Sie von Freiheit und dann werden
wir mit Ihnen zu diesem freiheitlichen, menschenwürdigen Aufbau
schreiten können.» Volk war es durchaus klar, wie er abschliessend

ausführte, dass es sich bei den ganzen Auseinandersetzungen um «einen

prinzipiellen Kampf handelt; ...um den Kampf der römischen
Kirche, wie sie von den Jesuiten unterjocht worden ist, gegen den
deutschen Staat, ...den Kampf des despotischen Romanismus gegen
den Germanismus und das Deutschtum. Das ist der eigentliche
Kampf, in dem wir begriffen sind.» Und so schloss er: «Ich bin der
Überzeugung, dass der Geist des germanischen Volkes über den
romanischen und despotischen Geist des Jesuitismus Herr werden wird.
Aber unterschätzen wir den Kampf nicht! wir - ich behaupte das mit
vollem Bewusstsein - haben nicht angegriffen. Hätte man in Rom die
Sache beim Alten gelassen, hätte man nicht unter Anführung des

Jesuitenordens alle die neuen Dekrete erlassen, welche überall Unfrieden,
Hass und Zwietracht hervorgerufen haben, hätte man die Sache gelassen,

wie sie war - der Kampf wäre nicht gekommen. Ich kann sagen,
wir sind angegriffen: wir werden den Kampf aufnehmen, wir werden
auch siegen und dem deutschen Volke die Siegespalme bringen. So

gewiss als das deutsche Volk die Wälschen über den Rhein geschlagen
hat, so gewiss wird es auch die Wälschen über die Alpen zu schlagen
verstehen!»

In die Jesuiten-Debatte griff von seiten der Liberalen Reichspartei
am 17. Juni 1872 nur noch der bayerische Abgeordnete Winfried von
Hörmann (1824-1896) ein57. Gleich Volk sah er im Jesuitenorden

57 RT I.Leg.per, 3.Sess. 1872, 2.Bd., S.1073ff, zit. S. 1073; vgl. dazu
R-Schieiden am 17.Juni 1872, Schieiden TB Bd.24, S.254, Nachlass Schieiden...

(ungedruckt).

221



«rein das Produkt des romanischen Geistes»; dieser habe mit «dem

germanischen Geist, den wir in unserem deutschen Vaterlande
glücklicherweise vorzugsweise vertreten finden, nichts gemein».

Die dem Reichstage vorgelegte Regierungsvorlage des Jesuitengesetzes

lautete58:

§ 1: «Den Mitgliedern des Ordens der Gesellschaft Jesu oder einer
mit diesem Orden verwandten Kongregation kann, auch wenn sie

das deutsche Indigenat besitzen, an jedem Orte des Bundesgebietes

der Aufenthalt von der Landes-Polizeibehörde versagt
werden.»

§2: «Die zur Ausführung dieses Gesetzes erforderlichen Anordnun¬

gen werden vom Bundesrate erlassen.»

Diese Regierungsvorlage präzisierte und verschärfte ein interfraktioneller

Antrag aus den Reihen der Nationalliberalen, Frei-Konservativen

und der Liberalen Reichspartei; Volk unterstützte ihn zusammen

mit 16 Parteifreunden. Dieser lautete59:

Dem § 1 des Regierungsentwurfes ist folgender § 1 vorzuschalten:
«Der Orden der Gesellschaft Jesu und die mit ihm verwandten

Orden und ordensähnlichen Kongregationen sind vom Gebiet des

Deutschen Reiches ausgeschlossen.
Die Errichtung von Niederlassungen derselben ist untersagt. Die

zur Zeit bestehenden Niederlassungen sind binnen einer vom Bundesrat

zu bestimmenden Frist, welche sechs Monate nicht übersteigen

darf, aufzulösen.»
Den § 1 als § 2 in folgender Fassung anzunehmen:
«Die Angehörigen des Ordens der Gesellschaft Jesu oder der ihr

verwandten Orden oder ordensähnlichen Kongregationen können,

wenn sie Ausländer sind, aus dem Bundesgebiete ausgewiesen
werden; wenn sie Inländer sind, kann ihnen der Aufenthalt in bestimmen-

ten Bezirken oder Orten versagt oder angewiesen werden.»

Diese beiden Paragraphen wurden im Reichstag am 17. Juni 1872 in

namentlicher Abstimmung mit 183 zu 101 Stimmen angenommen60;

Volk stimmte mit 24 Parteifreunden dafür, sechs waren beurlaubt bzw.

hatten gefehlt. Der Reichstag nahm das Jesuitengesetz am 19. Juni

58 RT Anlagen-Bd.3 (1872) 652, Nr. 170 der Drucksachen.
59 RT Anlagen-Bd.3 (1872) 724f, Nr. 191 der Drucksachen.
60 RTL Leg. per, 3.Sess. 1872, 2. Bd., S. 1095.

222



1872 mit 181 zu 93 Stimmen endgültig an61; das Stimmverhältnis bei
der Liberalen Reichspartei blieb unverändert.

Eine Minderheit der Nationalliberalen und Fortschrittler stimmte
aus rechtsstaatlichen Erwägungen gegen das Jesuitengesetz. Zu ihr
gehörte der führende Nationalliberale Eduard Lasker (1829-1884), der
seine ablehnende Haltung ausführlich dem Reichstag gegenüber am
19.Juni 1872 darlegte62; gegenüber einem Freunde motivierte er am
I.Juli 1872 seine Abstimmung: «In der Jesuitenfrage habe ich mit
dem vollsten Vorbedacht mich entschieden, in dem völlig klaren
Bewusstsein, dass ich gegen die stark strömende Tagesmeinung mich
stemme, und ohne unmittelbaren Erfolg. Der Instinkt hat mir nicht
gefehlt, aber auch nicht die stärkere Überlegung davon, was über die
Tagesmeinung hinaus die besonnene Überlegung fordert; nicht einen
Augenblick habe ich das Votum bereut, so peinlich mir die Trennung
war.»63

Für Volk schien mit der Annahme des Jesuitengesetzes ein grosser
Erfolg über Rom erreicht zu sein; vermutlich glaubte er sich seinem
Ideal einer romfreien katholischen Nationalkirche näher denn je (vgl.
S.212). So durchzieht seine Rede auf dem Altkatholikenkongress in
Konstanz von 187364 ein Triumphalismus sondergleichen. Volk nimmt
darin das Begriffspaar der Polarität «Germanismus-Romanismus»
wieder auf und fordert: «In Deutschland wird kein Heil, ehe wir nicht
los von Rom sind. Und der germanische freie und treue Gedanke und
unsere nationale Entwicklung kann nicht zur Vollkommenheit gedei-

61 RT I. Leg. per, 3. Sess. 1872, 2. Bd., S. 1150.
62 RT I. Leg. per, 3. Sess. 1872, 2. Bd., S. 1123-1126, R. Schieiden, im Grunde

ebenfalls ein Gegner des Jesuitengesetzes, der nur schweren Herzens für die
Vorlage gestimmt hatte, kritisierte jedoch Laskers Votum, wenn er am 22. Juni
1872 in sein Tagebuch eintrug: «Lasker motivirte sein Votum wider das Gesetz
mit Darlegung seiner, vielleicht von der Mehrzahl getheilten rechtlichen
Bedenken, ohne einen Eindruck hervorbringen zu können, weil die Frage eine
hochpolitische geworden war. Es wäre, da Lasker Jude ist, vielleicht tactvoller
gewesen, wenn er geschwiegen hätte. Dass er sich nicht durch die Betrachtung
vom Reden abhalten liess, dass ein Misstrauensvotum gegen die Regierung in
solcher Frage, dadurch an Bedeutung verloren haben würde, weil es an Männern

fehlt, welche die Regierung ersetzen könnten, will ich ihm weniger zum
Vorwurf machen.» Schieiden TB Bd.24, S.257, Nachlass Schieiden...
(ungedruckt); vgl. Boettcher, Ed. Stephani... a.a.O. 132; Philippson. M. v.Forcken¬
beck... a.a.O. 233, und vgl. über Lasker: Steinsdorfer, Eduard Lasker.., in:
«liberal» 26. Jahrg., Heft 1 (1984), 93-98.

63 An Heinrich Bernhard Oppenheim (1819-1880), DL 2:55.
64 Hacker a.a.O. 39.

223



hen, ehe nicht das römische Curialgift aus den Adern des deutschen

Volkes ausgeschieden ist.» Damit erweist er sich als einer der Wegbereiter

der Los-von-Rom-Bewegung der Jahrhundertwende, einer

Bewegung, die jedoch nur ephemere Erfolge für den Altkatholizismus zu

erzielen vermocht hatte.
1904 und 1917 hob der Reichstag das Jesuitengesetz in zwei Etappen

auf.
Eine ähnliche Schärfe nahm die Auseinandersetzung mit den Jesuiten

nur noch in der Schweiz65; sie schlug sich dort sogar im Jesuiten-

Artikel der Schweizer Bundesverfassung von 1874 nieder66; dieser

wurde erst 1973 durch eine eidgenössische Volksabstimmung
aufgehoben.

Heutzutage dagegen verhält sich die Soeietas Jesu durchaus
aufgeschlossen gegenüber modernen Fragestellungen, zeichnet sie sich

durch freiheitliche Geistigkeit aus, stellt sie keinen monolithischen

Block mehr dar, auf den sich das Papsttum bedingungslos zu stützen

vermöchte. Daher blieben kuriale Pressionen ihr gegenüber in der

letzten Zeit nicht aus, was sich erst kürzlich bei der Regelung der

Nachfolge des schwerkranken Jesuitengenerals P. Arrupe wieder

zeigte.
Volk sah nun seine abschliessende kulturkämpferische Aufgabe

darin, den mündigen Christen, konkreter: den mündigen Katholiken,

der vor römischen Einflüssen durch Kanzelparagraph und Jesuitengesetz

abgeschirmt ist, endgültig in seiner religiösen Freiheit durch

Einführung der Zivilehe zu sichern. Dieser Aufgabe unterzog er sich m

mehrjähriger parlamentarischer Arbeit. Schon am 12. Juni 1872 - also

nur zwei Tage vor seiner Rede in der Jesuiten-Debatte (vgl. S.220) -
beantragte er67, die Gesetzesvorlagen über die Ordnung der

Zivilstandsregister und die Einführung der Zivilehe wegen der Beratung

der Vorlage über das Jesuitengesetz von der heutigen Tagesordnung

65 Vgl. Franz, Kulturkampf... a.a.O. 154-165.
66 Art. 51 der Schweizer Bundesverfassung von 1874 lautete: «(1) Der Orden

der Jesuiten und die ihm affilierten Gesellschaften dürfen in keinem Teile der

Schweiz Aufnahme finden, und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit in
Kirche und Schule untersagt.

(2) Dieses Verbot kann durch Bundesbeschluss auch auf andere geistliche

Orden ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit staatsgefährlich ist oder den

Frieden der Konfession stört.»
Zit. nach R. H Tenbrock, Ausserdeutsche Verfassungen II (1962), 53.
67 RT I. Leg. per, 3. Sess. 1872, 2. Bd., S.937.

224



abzusetzen - ein Antrag, den der Reichstag annahm68. Nach der
Schlussabstimmung über das Jesuitengesetz am 19. Juni 1872 begründete

Volk69 dann die von ihm am 15.Juni 1872 eingebrachte, von
15 Parteifreunden, von Nationalliberalen und Fortschrittlern
unterstützte Resolution70, dem Reichstag beide Gesetzentwürfe beim nächsten

Zusammentritt vorzulegen. Dabei führte er aus, dass die Einführung

der Zivilehe notwendig sei, da katholische Geistliche sich
weigerten, jemanden zu trauen, der nicht die päpstliche Unfehlbarkeit
anerkenne; auch sei sie nötig im Interesse der «religiösen Gewissensfreiheit»;

auch dürfte es klar sein, so hob er hervor, dass eine civiliter
geschlossene Ehe keinen Eingriff in sakramentale Rechte darstelle.
Missstände bei Eintragungen in Kirchenbüchern durch Geistliche
erforderten eine Ordnung der Zivilstandsregister. Beide Gesetzesvorlagen

dienten, wie er abschliessend hervorhob, «dem von uns allen
ersehnten Frieden», sie seien frei von «Feindseligkeit gegen die Kirche,
der ich selbst angehöre». - Der Reichstag nahm diese Resolution
Volks am gleichen Tage in namentlicher Abstimmung mit 151 zu 100

Stimmen («mit mehr als man erwartet hatte»71) an72.

Erst Juni 1873 kam es dann im Reichstag zur Beratung der beiden
Gesetzentwürfe. Bei der Beratung des § 1 des Gesetzentwurfes über
die Ordnung der Zivilstandsregister befürwortete Volk am 4. Juni
187373 die Führung der Zivilstandsregister durch weltliche Beamte, da
diese durch Geistliche nicht zuverlässig geführt würden, was durch
verschiedene Vorfälle zu belegen sei. - Die Beratung müsste jedoch
abgebrochen werden, da auf Antrag eines Zentrumsabgeordneten die

Beschlussunfähigkeit des Hauses festgestellt wurde74; das Zentrum
bediente sich dieser Taktik, das Haus beschlussunfähig zu machen,
um eine Verabschiedung des Gesetzes über die Zivilehe zumindest in
jener Session zu verhindern75. - Am 11.Juni 1873 beantragte Volk76,

" RTL Leg. per, 3. Sess. 1872, 2. Bd., S.937.
"RTLLeg.per, 3.Sess. 1872, 2.Bd., S.l 151 f.
^°RT Anlagen-Bd.3 (1872), 702, Nr. 188 der Drucksachen.
"Wie Quellenstelle ex Schieiden TB in Anm.62.
"RTL Leg. per, 3. Sess. 1872, 2. Bd., S. 1154.

h
RT I. Leg. per, 4. Sess. 1873, 2. Bd., S. 954 f.

"Wilhelm Frhr. v. Ketteier (1811-1877), Bischof von Mainz: RT I. Leg. per,
^¦Sess. 1873, 2.Bd., S.956; vgl. dazu Schieiden TB Bd.24, S.343 [5.Juni 1873],
Nachlass Schieiden... (ungedruckt).

Schieiden TB Bd.24, S.343 [5. Juni 1873] und S.349L [12. Juni 1873] Nachts

Schieiden... (ungedruckt).
RT !• Leg. per, 4. Sess. 1874, 2. Bd., S. 1097 f.

225



beide Gesetzentwürfe wegen ihrer Dringlichkeit vor dem Pressegesetz

auf die Tagesordnung zu setzen; seine Ausführungen müssen dabei
«ziemlich leidenschaftlich» gewesen sein77. Er drang jedoch im
Reichstag nicht durch; denn die Mehrheit beschloss78, weder das

Pressegesetz noch das über die Regelung der Zivilstandsregister und

jenes über die Einführung der Zivilehe in dieser Session noch zu
behandeln78. - Erst 1874 regelte der Reichstag dann die Frage der
Ordnung der Zivilstandsregister nach einem von Volk und dem Nationalliberalen

Prof. Paul Hinschius ausgearbeiteten Gesetzentwurf79.
Das Jahr 1875 sollte endlich die Lösung der Frage der Zivilehe bringen.

Bei den Beratungen ergriff Volk, der nach dem Wahldebakel der
Liberalen Reichspartei bei der Reichstagswahl von 1874, das zur
Auflösung der Partei führte, sich den Nationalliberalen angeschlossen
hatte (vgl. S.207), mehrmals das Wort. So hielt er bereits bei der 1.

Lesung am 12.Januar 1875 eine grosse Rede80. In dieser legte er

eingangs dar, dass die Zivilehe, «die Eingehung der Ehe vor Laien und
durch Laien», eine «uralte, urdeutsche Institution» sei, in die sich die

Kirche später eingemischt habe. In theologisch einwandfreier Weise

erarbeitete er dann anschliessend den sakramentalen Charakter der

Ehe, wobei er durch eine sokratische Fragemethode zum definitori-
schen Kern vordrang. So begann er mit den Fragen: «Wer spendet mir
das Sakrament? Spendet der Priester vielleicht das Sakrament?» Nun

folgte unmittelbar seine Antwort: «Nein, meine Herren! Die Eheleute

selbst spenden das Sakrament, und es ruht anerkanntermassen die
sakramentale Kraft der Ehe in der Erklärung des Konsenses vor dem

kompetenten Pfarrer und zwei Zeugen.» Dann leitete er zur Zivilehe
und zur Aufgabe des Pfarrers bei der Eheschliessung über: «Will man

denn nur, meine Herren, davon sprechen, dass die Zivilehe auf einmal

ein davon so grundverschiedenes Institut sei. Ja, in früheren Zeiten,
meine Herren, hatte man nicht einmal die zwei Zeugen dabei, der

Konsens vor dem Pfarrer, nicht dessen Segen, war allein hinreichend,
der Konsens allein! die Priester leisten auf diese Weise Assistenz

zur Spendung des Sakraments.» Erst in unserer Zeit würden die Leute

genötigt, nach dem concüium tridentinum zu heiraten: in Gegenwart

77 Schieiden TB Bd.24, S.349 [12.Juni 1873], Nachlass Schieiden...
(ungedruckt).

78 RT I. Leg. per, 4. Sess. 1873, 2. Bd., S. 1100.
79 RT Anlagen-Bd. 1 (1874), 204-208, Nr.52 der Drucksachen; vgl. Philipson,

M. v. Forckenbeck... a.a.O. 250.
80 RT IL Leg.per, 2. Sess. 1874/75, 2. Bd., S.963-968.

226



von Zeugen die nötige Erklärung abzugeben. Das sei eine Folge der
Vatikanischen Dekrete, die Hunderttausende von religiösen Gemütern
beängstigten und die das alte Kirchenrecht auf den Kopf gestellt hätten.

Vor Erlass dieser Dekrete habe man «bei uns nur in ganz
eingeweihten kanonischrechtlichen Kreisen von dem tridentinischen Ehe-
abschluss gewusst; es ist vielleicht mancher aus dem kanonischen
Recht examiniert worden und hat nicht einmal gewusst, wie man tri-
dentinisch eine Ehe schliessen kann, und nur gelegentlich haben,
glaube ich, bei uns die meisten Leute von der Art der tridentinischen
Eheschliessung, nicht aus dem kanonischen Recht, sondern aus den
<Promessi sposi) von Manzoni erfahren, wie man tridentinisch heiratet.

So wenig war das bekannt, weil kein Bedürfnis dazu war. Das hat
sich geändert, und deshalb verlangen wir, und mit Recht, dass der
Zustand geändert werde, und dass man auch uns dabei Rechnung trage.»
Mit Nachdruck rief Volk aus: «Die Zivilehe ist ein Postulat der
Gewissensfreiheit!» Daraus zog er die Schlussfolgerung, es sei auch nicht
zumutbar, dass der Staat Geistliche zwinge, eine Ehe gegen ihr Gewissen

einzusegnen. Und so gelangte er zu dem Ergebnis: «Wenn der
Staat verpflichtet ist, den höchsten und wichtigsten Vertrag im Leben
der Menschen unter seine sichernden Fittige zu nehmen, damit nicht
die grössten Verwirrungen daraus entstehen: ist es dann nicht eine

Forderung gerade des Rechtsstaates, die Formen und Organe zu
bestimmen, von denen der Staat die Anerkennung der Rechte auf seinem
Gebiete abhängig macht?»

Naturgemäss müsste sich Volk bei dieser Materie durch verschiedene

Wortmeldungen mit Detailfragen auseinandersetzen: mit der

Kompetenzfrage Einzelstaat-Zentralgewalt, mit der Frage der Ehedispense

usw.81; auch persönliche Bemerkungen und Repliken konnten
bei der damaligen Brisanz der Thematik nicht ausbleiben82.

Bei der 3. Lesung ergriff Volk am 23. Januar 1875 nochmals das

Wort zu einer grossen Rede83. Zum Vorwurf eines Zentrumsabgeordneten,

das Gesetz richte sich gegen die Kirche84, äusserte er: «Ich
habe dem mit aller Entschiedenheit zu widersprechen. Nicht gegen

81 H.Januar 1875: RT IL Leg. per, 2. Sess. 1874/75, 2. Bd., S.889f, und
15. Januar 1875: RT IL Leg. per, 2. Sess. 1874/75, 2. Bd., S.l 042 f.

82 16.Januar 1875: RT IL Leg. per, 2. Sess. 1874/75, 2. Bd., S. 1055, und
23. Januar 1875: RT IL Leg. per, 2. Sess. 1874/75, 2. Bd., S. 1224, 1243 f, 1255 f.

83 RT IL Leg. per, 2. Sess. 1874/75, 2. Bd., S.l 223 f.
84 Reichensperger (Krefeld) am 23.Januar 1875: RT II.Leg.per, 2.Sess.

1874/75, 2. Bd., S. 1229.

227



die Kirche kehrt das Gesetz seine Spitze, sondern gegen deren
Herrlichkeit und Oberherrschaft, welche durch den kirchlichen Ehezwang
die Kirche auch gegen die Staatsangehörigen ausüben will. Nicht
deshalb, meine Herren, weil nach diesem Gesetz nicht eben so gut wie

vorher eine ordentliche, christliche Ehe möglich wäre, nicht deshalb

richten die Gegner dieses Gesetzes, wie wir sie gehört haben, sich

gegen dieses Gesetz, sondern weil sie wohl erkennen, dass ihnen damit
ein beinahe nie versagendes Mittel der Herrschaft über die Gemüter

entzogen werden soll.» Es gehe der Kirche darum, ein Machtmittel
festzuhalten; dies könne er aus den Institutionen des katholischen
Kirchenrechtes und den katholischen Einrichtungen selbst beweisen.

Volk sah sich daher genötigt, nochmals den sakramentalen Charakter
der Ehe darzulegen: «Ich habe schon des öfteren bemerkt85, und es ist

nie widersprochen worden, dass nicht der Segen der Kirche, nicht die

Trauung, werde sie in und ausserhalb der Kirche vorgenommen, ja
nicht irgendeine Handlung eines katholischen Geistlichen es sei, welche

das Sakrament der Ehe nach katholischen Begriffen bildet,
sondern dass nur der Konsens der Eheleute selbst und allein er es sei,
wodurch das Sakrament entsteht. (Ruf: Vor dem Pfarrer!) Wenn man

nun sagen muss, nur in Gegenwart eines Geistlichen, selbst wider den

Willen eines Geistlichen ausgesprochene Konsens ist es, der das

Sakrament bildet, wie kann man dann sagen, dass gerade in dem Segen

der Kirche, in der Assistenz der Kirche, in der Zustimmung der Kirche

das Wesentliche liege?» Der Konsens sei die Hauptsache, woran
auch das vorliegende Gesetz nichts ändere. «Und warum, meine Herren,

ist man dazu gekommen, (den Konsens) ursprünglich vor den

Organen der Kirche erklären zu lassen? Weil die Geistlichen die einzigen,

noch tauglichen und zugänglichsten Urkundspersonen der damaligen

Zeit gewesen sind. Hätte man in dem Geistlichen den
Segensspender gesehen, so konnte unmöglich nach den Begriffen der
katholischen Kirche auch der Geistliche, welcher nicht segnet, sondern

flucht, der Spender des Sakramentes sein. Ich glaube, das ist so klar

für diejenigen, welche sehen wollen, dass hier nichts beizufügen ist.»

Nach einer ausgedehnten Replik auf verschiedene Vorwürfe von

Zentrumsseite gelang es Volk, das Postulat religiöser Freiheit in seltener

Reinheit zu gestalten: «Meine Herren, lösen Sie einmal das

religiöse Moment vom Zwange ab. Was hilft es Ihnen denn, wenn Sie

einen Vater, der sein Kind nicht taufen lassen will, zwingen, es taufen

85 Zuletzt am 12. Januar 1875; vgl. S. 18 f. des Textes.

228



zu lassen? Was hilft es Ihnen denn, wenn Sie jemanden, der den Segen
der Kirche nicht haben will, zwingen, diesen Segen der Kirche zu
verlangen? Was hilft es Ihnen denn, jemanden zu zwingen dadurch, dass

er sonst eine Ehe mit der Person nicht schliessen kann, mit welcher
vereint er sein Leben zubringen will? Der Zwang gerade ist das
Verderbliche, und hierin hatte der zweite Redner vollständig recht86, dass

man das religiöse Gefühl in der Menschenbrust durch Zwang
hervorzurufen oder durch Zwang zu erhalten sich alle mögliche Mühe gibt,
während wahre Religiosität frei aus dem Herzen des Menschen quellen

muss, wenn sie befruchtend für das Leben sein soll. Geben Sie einmal

den Zwang auf; Sie haben ja ohnehin, meine Herren, Mittel
genug, dies innerliche Leben emporblühen zu machen. Wenn Sie ausrufen:

<jetzt werden die Leute nicht mehr taufen lassen, sie werden keine
Ehe vor dem Priester mehr eingehen!) - nun, meine Herren,
jahrhundertelang hat die katholische und protestantische Kirche die Leute
erzogen, sie hat die Leute umfasst mit allem, was das Leben der
Menschen in sich enthält; und wenn die Kirchen nicht im Stande waren,
ihre Angehörigen so gut zu erziehen, sie so zu leiten, dass sie freiwillig
ihr religiöses Bedürfnis befriedigen wollen und nicht gezwungen, so
haben diese beiden Kirchen eben die Aufgabe, welche ihnen gestellt
war, sehr schlecht erfüllt, und es wäre wohl an der Zeit, nach etwas
Besserem zu suchen.»

Der Reichstag nahm noch ein handschriftliches Amendement Volks
an, es den Landesregierungen zu überlassen, das Gesetz auf dem

Verordnungswege schon vor dem amtlichen Termin des 1. Januar 1876

einzuführen87 - ein Zeichen, wie sehr die Sache ihm drängend,
wesentlich erschien.

Am 25. Januar 1875 billigte der Reichstag in namentlicher Abstimmung

den Gesetzentwurf über die Zivilehe mit 207 zu 72 Stimmen88 -
Volks jahrelange Bemühungen in dieser Frage waren endlich vom
Erfolg gekrönt worden!

Zur Frage der Zivilehe erübrigt sich heute jeglicher Kommentar, ist
doch die standesamtliche Ehe mittlerweile eine unbestrittene
Selbstverständlichkeit geworden; es sei jedoch wegen ihrer historischen
Dimension das Urteil E.Eycks angeführt: «Der geradezu masslose Wi-

86 Baumgarten (Zentrum) am 23. Januar 1875: RT IL Leg. per, 2. Sess.

874/75, 2. Bd., S.1218 f.
Vom 23. Januar 1875: RT IL Leg.per, 2.Sess. 1874/75, 2. Bd., S. 1256.

RT II. Leg. per, 2. Sess. 1874/75, 2. Bd., S. 1264.
:

229



derstand, den die Zivilehe in kirchlichen Kreisen - bei Katholiken wie
Protestanten - fand, ist einem späteren Geschlecht ebenso schwer
verständlich wie die Befürchtungen, die das Vatikanum auf der anderen
Seite hervorgerufen hat. Sie hat sich so schnell und vollkommen
eingebürgert, dass das Zentrum sie zwanzig Jahre später bei der Beratung
des Bürgerlichen Gesetzbuches mit einem bloss theoretischen Protest

passieren liess. Damals aber befürchteten die Kirchen von ihr die
vollständige Erschütterung ihrer Stellung.»89

Durch seinen Anteil an der kulturkämpferischen Gesetzgebung im
Deutschen Reichstag leistete Volk seinen Beitrag zu einer epochalen
geschichtlichen Entscheidung, die in vielfältiger Weise fortwirkt -
auch insofern, als sie dem Liberalismus den Boden in überwiegend
römisch-katholischen Gegenden bis heute weitgehend entzog; in der

Schweiz festigten dagegen geschlossene alt (christ) katholische
Gemeinden die Stellung des Freisinns90; besonders deutlich im Kanton
Solothurn erkennbar, einem christkatholischen Kerngebiet.

Bis zum Jahre 1881 behauptete Volk den Wahlkreis Immenstadt-
Kempten-Lindau für den Rechtsliberalismus. Bei der Reichstagswahl
von 1881 unterlag er, schwer krank darniederliegend - er konnte den

Wahlkampf nicht mehr aktiv führen -, als Vertreter der «Liberalen

Gruppe» dem Zentrumskandidaten. Volk hatte sich nämlich
inzwischen, zusammen mit einigen engeren politischen Freunden, 1879 von
den Nationalliberalen aus innerparteilichen Differenzen getrennt und

jene «Liberale Gruppe» gebildet, die aber die Reichstagswahlen von
1881 nicht überdauerte. Volk hatte 1879 im Reichstag als alter

Schutzzöllner, der noch persönlich von Friedrich List beeinfiusst worden

war, den schutzzöllnerischen Bismarck-Tarif im Gegensatz zum Gros

der Nationalliberalen Partei gebilligt. Seine aggressive Reichstagsrede

vom 10. Juli 1879, in welcher er die eigenen Parteifreunde scharf in
aller Öffentlichkeit angriff, fand die Missbilligung der Nationalliberalen
Reichstagsfraktion und zwang Volk, die Konsequenzen zu ziehen und

aus der Partei auszutreten. - In den letzten Jahren scheint Volk
altersbedingt an der parlamentarischen Doppelbelastung (Reichstag-Bayerischer

Landtag) stärker getragen91, scheint ihn aber auch eine tiefe

89 Eyck a.a.O. 115; Gall behandelt die «Zivilehe» bereits nicht mehr unter
seinen Darlegungen (S.469-493) über den «Kulturkampf».

90 Conzemius a.a.O. 79.
91 So schrieb Volk an seinen nationalliberalen Fraktionskollegen, den

Staatsrechtslehrer Joh. Friedr. Schulte, gleich ihm ein Altkatholik, am 14. Juni

230



Resignation über die politischen Dinge ergriffen zu haben; vermutlich
lag sie auch begründet in seiner allmählichen politischen Isolierung.
Diese Resignation vermochten wohl die öffentlichen Feiern, die
gerade in jener Zeit ihm zu Ehren veranstaltet wurden, nur oberflächlich
zu verdecken. So feierten die Liberalen in Augsburg 1879 das silberne
Hochzeitsjubiläum von ihm und seiner Frau und 1880 sein silbernes
bayerisches Abgeordnetenjubiläum. In einem Dankbrief auf eine
Zuschrift des alten liberalen Schweizer Kampfgefährten Prof. J.C.
Bluntschli zur Silberhochzeit (vgl. S.213), nur vier Tage nach dem Fest
verfasst (7. Juni 1879), schrieb Volk: «...Es ist gewiss wahr, dass in
unseren Tagen das Zoon Politikon mehr als früher der Aufmunterung
und Erheiterung vom häuslichen Herde bedarf. Es ist nicht selten,
dass ich fühle und wohl auch manchmal sage: wohl ihnen, welche
vom politischen Wagen nicht mehr angefordert sind und mitziehen
müssen. Was hilft das? Es muss auch solche Käuze geben! Lang halt'
ich es nicht mehr aus - dann mögen Jüngere daran...»92

Am 22. Januar 1882 starb Dr. Joseph Volk in Augsburg, noch nicht
63 Jahre alt; sein Sohn schrieb 1937 an den Kemptener altkatholischen

Pfarrer: er starb «viel zu früh für seine Familie und wie man
sagt, auch für seine Freunde und Anhänger»93. Zwei Tage später, am
24. Januar 1882, wurde Volk in Augsburg auf dem Herman-Friedhof
begraben. In der Grabrede fand der altkatholische Geistliche Worte,
die noch heute zeigen, was Volk seinen Zeitgenossen bedeutet hat:
«Aber nicht allein die Familie des Abgeschiedenen - nein, ganz Augusta

Vindelicorum - und nicht bloss dieses, sondern das ganze Bayernland,

ja ganz Deutschland blickt mit Wehmut in dieses Grab, das die

1875 aus Berlin: Er fühle sehr, er «brauche frische Luft» und: «Ich bin seit
Oktober 1874) unterbrochen in zwo politischen Geschirren, Reichstag,
Landtag, tüchtig eingehängt.» Nachlass v. Schulte, Bayer. Staatsbibliothek
München, Handschriftenabteilung, Sign. Schulteana 27.48 (ungedruckt); vgl.
S.210 des Textes.

92 FA Bluntschli.., Sign. 17.900; dieser Passus bereits gedruckt bei Steinsdorfer,

Dr. Joseph Volk.., in : AGf NF Nr. 69, S. 21. - Volk zit. Goethe, Faust I,
V.3483: «Es muss auch solche Käuze geben.»

93 Brief vom 8.Januar 1937 an Pf. Fritz A.Hacker (Stadtarchiv Kempten/
Allgäu), bereits zit. bei Steinsdorfer, Dr. Joseph Volk.., in: Heimatbuch..,
S-513; R.Schieiden, der Volk kritisch gegenüberstand, trug am 24. Januar 1882
in sein Tagebuch, unter dem Eindruck von Volks Tod, ein: «...Wir haben uns
zwar niemals näher gestanden, aber ich schätze seine vielen guten Eigenschaften,

welche seine ungeschliffene Aussenseite übersehen liessen...» Schieiden
TB Bd.29, S.217, Nachlass Schieiden... (ungedruckt).

231



entseelte Hülle eines Mannes birgt, in dessen Brust ein warmes Herz

geschlagen hat für des Volkes Wohl und des Reiches Grösse.»94

(Seine Gebeine liess die Familie in den 1950er Jahren nach München

überführen.)
Volk verdient die Worte, welche die «Augsburger Neuesten

Nachrichten» 1907 aus Anlass seines 25jährigen Todestages schrieben: «Er

hat uneigennützig und selbstlos den besten Teil seiner Zeit und Kraft

dem Vaterland gewidmet.»95 Volk verdient sie noch heute - selbst

wenn wir sein kulturkämpferisches Engagement bei jenem «grossen

Konflikt zwischen Staat und Kirche», der ein «universeller Zug des

Zeitalters war»96, als zeitbedingte Notwendigkeit sehen müssen, ein

Engagement, das in unserer Zeit naturgemäss durch ökumenisches

Denken und Handeln ersetzt werden muss, und zwar im Geiste von

Döllingers bahnbrechenden Bonner Unionskonferenzen von 1874/75;

denn im Altkatholizismus wirkte neben der antirömischen Kampfstellung

auch von Anfang an Döllingers «ökumenische Vision» als eine

«Art Vermächtnis» für den interkonfessionellen Dialog97.
Als ich am Ende meiner Arbeit von meinem Schreibtisch irgendwie

erleichtert aufschaute, fiel mein Blick wie von selbst auf jene
Photographie Volks, von der ich eingangs sprach. Lange betrachtete ich sie

und sann über diesen Mann nach, und dabei ergriff mich ein Gefühl

der Dankbarkeit, dass es diesen Mann gegeben hatte: einen Politiker,

der «uneigennützig und selbstlos» für ideale Aufgaben seine Lebenskraft

aufgebraucht hatte. - Graf Moltke (1800-1891), der grosse

Stratege, schrieb 1880: «Die Lauterkeit des Strebens und das treue Beharren

in der Pflicht wird dereinst über den Wert eines Menschenlebens

entscheiden.»98 - Worte, die den innersten Kern von Volks

hingebenden Dienst für Einheit und Recht und Freiheit der Deutschen zu

treffen vermögen...

Kempten/Allgäu Helmut Steinsdorfer

94 Gedruckter Text der Predigt des altkatholischen Pfarrers A. Gatzenmaier

im Nachlass Volk, Stadtarchiv Augsburg; dieser Satz bereits zit. bei Stemsao-

fer, Dr. Joseph Volk.., in: AGf NF Nr.69, S.21 f.; vgl. ebd. S.21, Anm.29,un

ders., Dr. Joseph Volk, in: Heimatbuch.., S.513. AGf
95 Nr. 18 (22. Januar 1907) zit. nach Steinsdorfer. Dr. Joseph Volk.., m: A

NF Nr.69, S.22, und ders., Dr. Joseph Volk, in: Heimatbuch.., S.513.
96 Franz, Kulturkampf.., a.a.O. 187.
97 Conzemius a.a.O. 122; vgl. 122ff.
98 Gerhart Ritter. Staatskunst und Kriegshandwerk... / (1954), 242.

232


	Dr. Joseph Völk (1819 - 1882) : sein kulturkämpferisches Engagement im Deutschen Reichstag

