Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 4

Artikel: Orthodox-altkatholischer Dialog
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404686

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Orthodox-altkatholischer Dialog

Die fiinfte Vollsitzung der altkatholisch-orthodoxen «Theologischen
Dialogkommission» fand vom 3.—10.Oktober 1983 im Zentrum des
okumenischen Patriarchats in Chambésy-Genf statt.

Die fiir dieses Zentrum und seinen Leiter, den Metropoliten der
Schweiz, Damaskinos, bekannte Gastfreundschaft und gute Organisa-
tion bewdhrten sich wiederum in verdankenswerter Weise.

Auf Grund der von der Subkommission, die im Mirz desselben Jah-
res in Athen getagt hatte, vorbereiteten Entwiirfe erarbeitete und ver-
abschiedete die Vollversammlung Texte tiber folgende Themen: «Das
Haupt der Kirche», «Das Erlésungswerk Christi» und «Das Wirken
des Heiligen Geistes in der Kirche und die Aneignung des Heils».

Wie alle bisher von der Kommission verabschiedeten Texte werden
auch diese den beteiligten Kirchen zur Stellungnahme vorgelegt.
Eventuelle Kritik durch die Kirchen ist der Kommission mitzuteilen.
Diese wird daraufhin die Texte neu iiberpriifen und gegebenenfalls
iberarbeiten.

Die Kommission beschloss, dass die Subkommission Ende Septem-
ber 1984 auf Thasos zusammenkommen soll, um iiber folgende The-
men Texte vorzubereiten: «Allgemeine Sakramentenlehre», «Taufe»,
«Firmung» und «Eucharistie».

Die nichste Vollversammlung soll 1985 tagen. Peter Amiet

Das Haupt der Kirche

Das Haupt der Kirche ist Christus, der Erstgeborene der ganzen
Schépfung, durch den und auf den hin alles geschaffen ist und durch
den Gott alles mit sich selbst zu versohnen beschloss, indem er am
Kreuz durch sein Blut Frieden stiftete (vgl. Kol 1,15-20). Aus der
Fiillle des Lebens des Hauptes, Christus, haben die Glieder des Leibes
das neue Leben in Christus durch den Heiligen Geist (vgl. Rom 6,11;
2Kor 5,17; Kol 2,9f.). «Alles hat Gott ihm zu Fiissen gelegt und ihn,
der als Haupt alles iiberragt, iiber die Kirche gesetzt. Sie ist sein Leib,
die Fiille dessen, der alles in allem erfiillt» (Eph 1,22f.). Christus ist in
Wahrheit der «eine Herr» (Eph 4,5), das einzige Haupt des Leibes, der
Kirche, von dem aus «der ganze Leib, der durch die Gelenke und
Bénder gestiitzt und zusammengehalten wird, in géttlichem Wachstum
wiéchst» (Kol 2,19; vgl. Eph 4,15). Folglich kann Christus nicht ohne
die Kirche gedacht werden, das Haupt nicht ohne den Leib und umge-

195



kehrt, weil Christus und die Kirche miteinander verbunden sind und
in absoluter, untrennbarer und ewiger Vereinigung verharren. Die
Gldubigen, im Blut Jesu Christi gerechtfertigt, werden durch ihn ge-
rettet, haben Frieden mit Gott und rithmen sich der Hoffnung auf die
Herrlichkeit Gottes. Die Hoffnung ldsst nicht zuschanden werden, ist
doch die Liebe Gottes ausgegossen in ihre Herzen durch den Heiligen
Geist, der ihnen gegeben ist (vgl. Rom 5,1-5). So ist die Kirche als der
Leib Christi durch den Heiligen Geist mit ihrem Haupt verbunden
und zusammen mit ihm der ganze Christus (vgl. Eph 1,22f.). In ihm
haben die Glieder das neue Leben und wachsen durch den Heiligen
Geist auf die Vollendung in der gottlichen Gnade in der festen Hoft-
nung, dass sie ihm gleich sein werden, denn sie werden ihn sehen, wie
er ist (1 Joh 3,2).

Mittelpunkt des neuen Lebens ist die heilige Eucharistie, in der sich
die innere Gestalt der Verbindung des Leibes mit seinem Haupt zeigt.
Der die Eucharistie feiernde Bischof hat an Christi Stelle den Vorsitz
inne, und indem er auf diese Weise das ein fiir allemal von Christus
dargebrachte Opfer vor Gott bringt, stellt er Christus als das Haupt
der um ihn versammelten Kirche dar, in deren Namen er zelebriert.

Die Bischofe als die Nachfolger der Apostel, die den apostolischen
Dienst fortfithren, sind zuverlédssige Biirgen der Katholizitdt und Apo-
stolizitdt der Kirche. Nach gottlichem Recht sind die Bischofe unter-
einander gleichen Ranges, weil sie alle durch die rechtmissige sakra-
mentale Handauflegung dieselbe bischofliche Gnade empfangen ha-
ben und in der apostolischen Sukzession stehen. Sie haben in gleicher
Weise ohne quantitativen oder qualitativen Unterschied Anteil an ein
und derselben bischoflichen Vollmacht. Sie sind Bischéfe unter Bi-
schofen, Diener Christi und der Kirche, auch sie Glieder des Leibes,
d.i. der Kirche, die in ihr eine besondere Stellung innehaben.

Obwohl die Bischife einander in der bischéflichen Vollmacht
gleich sind, hat das Leben der Kirche schon in den ersten drei Jahr-
hunderten zu einer Differenzierung in den verschiedenen Bischofssit-
zen zuerkannten Ehrenstellungen gefiihrt. Die Bischofe bestimmter
Ortskirchen, die aus verschiedenen Griinden grissere Autoritdt ge-
wonnen hatten, nahmen eine besondere Ehrenstellung ein und iibten
in kirchlichen Angelegenheiten einen grosseren Einfluss aus. Die Eh-
renstellung der Bischofe dieser Sitze wurde durch Beschliisse 6kume-
nischer Synoden seit dem 4.Jahrhundert zu einem Ehrenvorrang
(presbeia times) und Ehrenvorsitz in der Kirche ausgebildet (3. Kanon
der 2. 8kumenischen Synode). Einen solchen Ehrenvorrang genoss der

196



Bischof von Rom, da der Bischofssitz zu Rom die erste Stelle in der
Reihenfolge der Bischofssitze einnahm: Rom war die Hauptstadt des
Reiches, und seine Kirche bewahrte — noch ohne Neuerungen — die
apostolische Tradition; sie iiberbrachte das Evangelium des Heils Vol-
kern und Nationen, die noch nicht von Christus gehért hatten, und sie
war reich an kirchlichem Leben und an Werken der Liebe. Der Bi-
schof von Rom besitzt also den Ehrenvorrang in der Kirche. Im Hin-
blick auf die bischofliche Vollmacht aber unterscheidet er sich in kei-
ner Weise von seinen Mitbriidern, den Bischofen. Dasselbe gilt von
den andern Bischéfen, die einen Ehrenvorrang in der Kirche inne-
haben.

Nach der Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche
sind darum alle Dekrete spiterer Zeiten, die dem Bischof von Rom
eine monokratische und absolute Gewalt iiber die ganze Kirche zu-
schreiben und ihn als unfehlbar ansehen, wenn er in der Ausiibung
seines Amtes «als Hirte und Lehrer aller Christen» <ex cathedra> eine
Lehre definiert, unannehmbar. Bei ihrem unablidssigen Bemiihen um
die Einheit hoffen beide Kirchen, dass durch das Haupt und den
Herrn der Kirche die bestehenden Schwierigkeiten und Trennungen
iberwunden werden, damit nach seinem Wort alle, die an ihn glau-
ben, eins seien und so die Welt zum Glauben komme (vgl. Joh
17,20f1.).

Das Erlosungswerk Christi

«Gott hat die Welt so sehr geliebt, dass er seinen einziggeborenen
Sohn dahingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht zugrunde geht,
sondern das ewige Leben hat» (Joh 3,16). Gott wollte in seiner Liebe
und Barmherzigkeit den Menschen retten, der durch die Siinde die
Gemeinschaft mit Gott verloren hatte und so der Verderbnis und dem
Tod unterworfen war. Diesen Ratschluss Gottes hat der Sohn und Lo-
gos Gottes ausgefiihrt, der in der Fiille der Zeit «fiir uns Menschen
und zu unserem Heil» in die Welt gesandt wurde und Mensch gewor-
den ist, «sich erniedrigte und gehorsam wurde bis zum Tod, bis zum
Tod am Kreuz» (Phil 2,8).

Der Sohn Gottes hat das Werk der Erlgsung vollbracht durch seine
Menschwerdung und sein ganzes irdisches Leben, durch seine Taufe,
sein Wort und seine Taten, sein Leiden, seinen Kreuzestod, seinen Ab-
stieg in das Totenreich, seine Auferstehung und Himmelfahrt und die
Sendung des Heiligen Geistes.

197



Durch seine Menschwerdung begann der Herr, das grosse Geheim-
nis der Erlésung zu vollbringen. In der Person Gottes des Logos ge-
schah die hypostatische Vereinigung der gottlichen und der menschli-
chen Natur, welche die Grundlage und den Ausgangspunkt fiir die
Rettung des ganzen Menschengeschlechtes bildet, das als ein organi-
sches und einheitliches Ganzes verstanden wird (vgl. Gregor von
Nyssa, Hom. opif. 16; PG 44,185). Gott der Logos hat ndmlich in sei-
ner Menschwerdung eine besondere menschliche Natur angenommen,
doch wegen der Einheit des Menschengeschlechtes vereinte er in sich
die gesamte Menschheit, die «eine vereinte und unzerteilte Natur»
(Gregor von Nyssa, Tres dii; PG 45,120), welche er erlést und in ihrer
urspriinglichen Schonheit wiederhergestellt hat. Der Herr hat «das ur-
spriingliche Gebilde des Menschen» und «die lange Geschichte der
Menschen in sich zusammengefasst» und vereint, damit wir in ihm ge-
winnen, was wir in Adam verloren haben: die Freiheit von Siinde und
Tod und das ewige Leben in der Gemeinschaft mit Gott (vgl. Irendus
von Lyon, Adv.haer. 3,18, 1,7; PG 7, 932. 938; vgl. auch Kyrill von
Alexandrien, In Joh9; PG 74,273; Leol. von Rom, Sermo 12,1;
PL 54,168). Im letzten Adam ist also das im ersten Adam durch die
Siinde verdunkelte und entstellte Bild Gottes wiederhergestellt, erneu-
ert und reicher gemacht.

Rettende Kraft fiir den Menschen hat sodann auch die Botschaft,
die Jesus Christus als der grosste der Propheten und als hochster Leh-
rer der Menschheit in Wort und Tat verkiindet hat, um den Geist des
Menschen aus der Verfinsterung und dem Irrtum, die aus der Siinde
stammen, zu befreien. Was er lehrte, bekriiftigte er durch Zeichen und
Voraussagen iiber das, was kommen wird. Durch sein ganzes irdisches
Leben erwies er sich als das beste und untibertreffliche Vorbild der
Heiligkeit und des Gehorsams gegeniiber dem Willen Gottes. Die un-
zerstorbare (vgl. Mt 24,35; Mk 13,31; Lk 21,33) und keiner Vervoll-
kommnung bediirftige Botschaft des Herrn wird vom giitigen Gott al-
len Menschen ohne Unterschied angeboten. Sie ist der von Gott an
alle gerichtete Ruf, «von der Finsternis zu seinem wunderbaren
Licht» (1 Petr 2,9), zur Wahrheit und zum Heil in Christus umzukeh-
ren, das absoluten, allgemeinen, gesamtmenschlichen und ewigen
Charakter hat.

Die Rettung des Menschengeschlechtes hat der gottliche Erldser
durch seine Selbsterniedrigung und seinen vollkommenen Gehorsam
vollbracht, den er wihrend seines ganzen Lebens erwiesen hat, insbe-
sondere durch sein Leiden und seinen Kreuzestod, durch die er das

198



Menschengeschlecht von der Siinde befreite und «fiir alle, die ihm ge-
horchen, zum Urheber des ewigen Heils geworden ist» (Hebr 5,9). Das
von Jesus Christus als dem ewigen Hohenpriester und Mittler des
Neuen Bundes (vgl. Hebr 9,11-15) an unserer Stelle und fiir uns am
Kreuz dargebrachte Opfer war ein Siihneopfer. Er wurde zur «Siihne
fiir unsere Siinden, aber nicht nur fiir die unseren, sondern auch fiir
die der ganzen Welt» (1 Joh 2,2). Durch sein Opfer hat er uns losge-
kauft und erldst, da er sein Leben aus Liebe als Losegeld darbrachte.
Durch seinen Kreuzestod hat der Herr die Stinden der Menschen auf
sich genommen (vgl. Jes 53,4f.; 2 Kor 5,21; 1 Petr 2,24) und durch
sein Blut von uns abgewaschen, «damit wir tot seien fiir die Siinden
und der Gerechtigkeit leben» (1 Petr 2,24). Die Kraft des ein fiir alle-
mal auf Golgotha dargebrachten Kreuzesopfers erstreckt sich auf die
Menschheit aller Zeiten, welcher die ihm entstromende rettende
Gnade geschenkt wird.

Sein Erlosungswerk hat der Herr vollendet in seiner Herrlichkeit.
Diese erscheint in seinem Abstieg in das Totenreich, in seiner Aufer-
stehung und Himmelfahrt, in seinem Sitzen zur Rechten des Vaters, in
seiner Eigenschaft als kiinftiger Richter der Lebenden und Toten, wie
auch in der von ihm gegriindeten Kirche, in der er durch das Wirken
des an Pfingsten gesandten und fiir immer in ihr bleibenden Heiligen
Geistes sein welterlésendes Werk fortsetzt, indem er den Menschen,
fir die er im Himmel immerdar eintritt (vgl. Hebr 9,24), an sich selbst
Anteil gibt. Die Auferstehung des Herrn ist die Bestitigung und die
sichere Gewihr, dass der Mensch von Siinde, Verderbnis und Tod be-
freit ist, und sie ist das Zentrum des christlichen Glaubens (vgl.
Rém 8,11; 1 Kor 15, 20-23). Sie ist das Angeld und der Anfang der
Auferstehung und der Unsterblichkeit aller Menschen, denn der Herr
ist der «Erstling der Entschlafenen», in dem «alle lebendig gemacht
werden» (1 Kor 15,20,22; vgl. Kol 1,18).

Die letzte Manifestation der Herrlichkeit des Herrn ist seine Wie-
derkunft am Ende der Zeiten, da er die Lebenden und die Toten rich-
ten, dann Himmel und Erde erneuern und in alle Ewigkeit mit den Er-
wihlten im Reich des Vaters herrschen wird.

199



Das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche
und die Aneignung des Heils

Gott, unser Herr, hat aus Liebe zum siindigen Menschen seinen Sohn
in die Welt gesandt (vgl. Joh 3,16), der alles im Himmel und auf Erden
versohnt (vgl. Kol 1,20) und durch seine Auferstehung die Schopfung
erneuert hat (vgl. 2 Kor 5,15-18). Seinen Jiingern aber hat Jesus Chri-
stus geboten, allen Volkern das Evangelium zu verkiinden (vgl.
Mat 28,19f.), damit sein Heil allen leuchte, die in Finsternis sitzen und
im Schatten des Todes (vgl. Luk 1,79).

Die Aneignung des Heils durch den einzelnen Menschen geschieht
in der Kirche durch das Wirken des Heiligen Geistes, der seine Gnade
gewdhrt. Der Heilige Geist, der aus dem Vater ausgeht und im Sohn
ruht, und durch den Sohn den Gl4aubigen erschienen und gegeben ist
(vgl. Johannes von Damaskus, Expos.fid.1,8; PG 94,821. 833), bleibt
fiir immer in der Kirche, erfiillt sie und baut sie auf, erneuert und hei-
ligt sie und macht sie zu einer «Arche des Heils» fiir die ganze Welt.
Er ist der Paraklet, der vom Herrn gesandt ist, um die Kirche in die
volle Wahrheit zu fiithren (vgl. Joh 16,13). Alles, was der Erloser zum
Wohl der Menschen in der Kirche wirkt, wird nach den heiligen Vi-
tern «durch die Gnade des Geistes vollbracht» (Basilius der Grosse,
Spir. S.16,39; PG 32,140). Der Heilige Geist ist gleichsam die Seele
der Kirche, die lebenschaffende, heiligende und einigende Kraft ihres
Leibes. Der Heilige Geist und die Kirche sind untrennbar: « Wo ndm-
lich die Kirche ist, da ist auch der Geist Gottes, und wo der Geist Got-
tes ist, da ist die Kirche und jede Gnade» (Irendus, Adv.haer. 3,24,1;
PG 7,966). Der Heilige Geist ist grundlegend fiir die neue Existenz des
Menschen in der Kirche, dessen Wiedergeburt durch Wasser und
Geist geschieht (vgl. Joh 3,51.).

Wir Menschen empfangen in der Kirche durch Christus die Gabe
des Heiligen Geistes, werden somit Kinder Gottes und Miterben Chri-
sti (vgl. Rom 8,15-17); wir werden wieder eingesetzt in die Gemein-
schaft mit Gott, fiir die er uns geschaffen hat. Der Geist der Kind-
schaft wohnt in unseren Herzen und ruft: «Abba, Vater» (vgl.
Roém 8,15; Gal 4,6). Er «nimmt sich unserer Schwachheit an, denn wir
wissen nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen; der Geist sel-
ber tritt jedoch fiir uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte fassen
konnen» (Rém 8,26). Der Geist wohnt im Leib der Glidubigen wie in
einem Tempel (vgl. 1 Kor 6,19). Er vereint sie in der Feier der heiligen
Eucharistie zu einem Leib in der Gemeinschaft der Kirche. Er ldsst

200



die Christen an seiner Heiligkeit teilnehmen; sie werden «der gottli-
chen Natur teilhaftig» (2 Petr 1,4), das heisst «vergottet durch die
Teilhabe am gottlichen Lichtglanz und nicht etwa in das géttliche
Wesen verwandelt» (Johannes von Damaskus, Expos. fid.2,12;
PG 94,924). Er teilt einem jeden seine Gnadengaben zur Auferbauung
des Leibes Christi zu: die Gabe, Weisheit zu reden, die Gabe, Er-
kenntnis auszusprechen, die Gabe zu heilen, die Gabe, die Geister zu
unterscheiden, insbesondere aber die Gabe des geistlichen Amtes als
Organ zur Auferbauung eben dieses Leibes (vgl. 1 Kor 12,4-11,28f.).

Gott rettet den Menschen, ohne seinen freien Willen zu vergewalti-
gen. «Er will, dass alle gerettet werden, aber er zwingt niemanden.
Gott ist gewillt..., den Menschen zu retten nicht gegen seinen Willen
und seine Entscheidung, sondern mit seinem Willen und seinem freien
Entschluss» (Johannes Chrysostomos, Mutat.nom. 3,6; PG 51, 144).
Die Aneignung des Heils in Christus durch den Menschen geschieht
durch das Zusammenwirken des Heiligen Geistes und des Menschen.
Der Heilige Geist wirkt die Berufung, die Erleuchtung, die Umkehr,
die Rechtfertigung, die Wiedergeburt in der Taufe und die Heiligung
in der Kirche; der Mensch seinerseits nimmt die ihm dargebotene
Gnade an und wirkt in Freiheit durch den Glauben und seine guten
Werke mit, anders gesagt: durch «den in der Liebe wirksamen Glau-
ben» (Gal 5,6). Dieses Zusammenwirken ist nicht so zu verstehen, als
ob Gott nur einen Teil des Werkes vollbringen wiirde und der Mensch
allein einen anderen; vielmehr wird alles von Gott vollbracht, ohne
dessen Hilfe der Mensch fiir sein Heil nichts vermag. In allem wirkt
aber auch der Mensch mit, der bewegt wird, um selber zu handeln,
und nicht, um nichts zu tun (vgl. Augustinus, Corrept.2,4; PL 44,918:
«aguntur ut agant, non ut ipsi nihil agant»). «Vom Gott des Alls, der
alles in allem wirkt, miissen wir glauben, dass er es in der Weise tut,
dass es den freien Willen, den er selbst einmal geschenkt hat, weckt,
schiitzt und stirkt, und nicht etwa so, dass er ihn aufhebt» (Johannes
Cassian, Coll.13,18; PL49; vgl. Augustinus, Spiro, et litt. 34, 60;
PL 44, 240). Dieses Zusammenwirken von Gott und Mensch erstreckt
sich auf das ganze neue Leben in Christus. Man kann nicht sagen, der
Mensch verhalte sich in irgendeinem Akt des Glaubens — und wire es
auch der erste — rein passiv, und Gott allein wirke diesen Akt in ihm,

Die Kirche lehnt dementsprechend jede Lehre ab, nach der Gott
von sich aus den einen die rettende Gnade schenkt, den andern aber
nicht, so dass die einen in Gottes Ratschluss zum Heil pradestiniert
wiren, die andern aber zur Verdammnis. Gott ist nicht Verursacher

201



des Bosen, sondern Quelle des Lebens und des Heils. Deshalb will er,
«dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit
gelangen» (1 Tim 2,4).

Die Wiedergeburt und Heiligung der Menschen ist das besondere
Werk des Heiligen Geistes. Die fiir die Endzeit erwartete Ausgiessung
des Heiligen Geistes ereignet sich schon seit dem Pfingsttag in der
Kirche (vgl. Apg 2,16—18). Die Herrlichkeit der Endzeit ist nicht mehr
bloss Hoffnung, sondern bereits gegenwértige Wirklichkeit. Die Ge-
genwart des Heiligen Geistes in der Kirche bietet dafiir sichere Ge-
wihr. Wenn wir den Teil, ndmlich das Angeld des Geistes, in unseren
Herzen haben, zweifeln wir nicht am Ganzen, ndmlich an der Vollen-
dung der Gabe durch die Seligkeit im ewigen Leben (vgl. Ro6m 8,23;
2 Kor 1,22f.; 5,5; Eph 1,13f.; 4,30; Tit 3,6f.; vgl. auch Johannes Chry-
sostomos, Res.mort. 8; PG 50,431).

202



	Orthodox-altkatholischer Dialog

