
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Carl Andresen/Georg Denzler: dtv
Wörterbuch der Kirchengeschichte,
Originalausgabe. München. Deutscher

Taschenbuchverlag. Mai
1982, Nr. 3245, DM24.80.

Dieses Nachschlagewerk erscheint aus
zwei Gründen bemerkenswert : Erstens
handelt es sich um das Produkt der
praktischen ökumenischen
Zusammenarbeit des evangelischen Theologen

Andresen und des römisch-katholischen

Theologen Denzler. Zweitens
werden dem Studenten und Einsteiger
in die Kirchengeschichte zu einem
vergleichsweise sehr günstigen Preis in
über 700 Stichwortartikeln
kirchengeschichtliche Grundinformationen von
der neutestamentlichen Zeit bis zur
Gegenwart dargeboten.

Das Stichwortangebot lässt
gelegentlich auch seine Grenzen erkennen.
So vermisst der Verfasser das Stichwort

«Unionsbewegungen», auf das
im Artikel «Ökumenische Bewegung»
(S.431) zwar verwiesen wird, das aber
weder unter den expliziten noch unter
den integrierten Stichwörtern zu finden

ist. So hätte den Verfasser das Urteil

Denzlers und Andresens über die
von Döllinger initiierten Unionskonferenzen

1874 und 1875 besonders
interessiert.

Viele Artikel stellen vorzügliche
Einführungen in die Problematik dar,
soz. B. «Zölibat» (S. 641-643), «Donatismus»

(S.l 88 f.) «Exkommunikation»

(S.209f.), oder «Kirchengeschichte»

(S.316-318), um nur einige
zu nennen. Auf ein Versehen im Beitrag

«Akakianisches Schisma» (S.45)
sei hingewiesen: Der byzantinische
Kaiser Justin I. wurde zu Justinian
verschrieben. Ärgerlich, weil für einen
Benutzer ohne Vorkenntnisse kaum
bemerkbar, sind die Fehler im Artikel
«Alt-Katholische Kirche» (S. 55-57).

Es sei nur auf zwei dortige Angaben
verwiesen: Bischof H.Heykamp von
Deventer, der Konsekrator von
Bischof Reinkens, gehörte zur «jansenistischen

Kirche» (S.55). Nach
U. Küry, «Die Altkatholische Kirche»
(Die Kirchen der Welt III, 3. Aufl.,
hrsg. von Chr. Oeyen, Stuttgart 1982,
S.35) habe der «Volksmund» die Kirche

von Utrecht lange als «Janseni-
stenkirche» bezeichnet. Um so
erstaunter liest man diese vorökumenische

und sachlich unzutreffende
Bezeichnung aus der Feder eines heutigen

Kirchenhistorikers. Denn die Kirche

von Utrecht hat die fünf in den Bullen

«In eminenti» (1642) und «Cum
occasione» (1643) verurteilten Sätze
verworfen und nie gelehrt, sie hat sich
aber geweigert, die Konstitution «Ad
sanetam beati Petri sedem» Papst
Alexanders VII. von 1656 anzuerkennen,
dass sich die verurteilten Sätze so im
«Augustinus» befänden und Jansenius

sie in diesem Sinne beabsichtigt
habe. Vgl. DS2010ff. Zum anderen:
«Den christlichen Dogmen misst die
A. K. nur zeitbedingte Gültigkeit zu»
(S. 56), obwohl es in der Utrechter
Erklärung von 1889 ausdrücklich heisst:
«Wir halten darum fest an dem Glauben

der alten Kirche, wie er in den
ökumenischen Symbolen und in den allgemein

anerkannten dogmatischen
Entscheidungen der ungeteilten Kirche
des 1. Jahrtausends ausgesprochen
ist.» (z. B. bei U. Küry, «Die Altkatholische

Kirche», S.452), was sogar im
Artikel «Utrechter Union» (S.606)
zitiert wird! In dem S.56 erwähnten
«Glaubensbrief» der IBK (vgl. AKID
156/157 [1969] 1292) hat Bischof
U. Küry die prinzipielle Gültigkeit dieses

Sachverhalts betont und erläutert
(vgl. AKID 159 [1969] 1306).

An manchen Stellen erscheint eine

187



Ergänzung wünschenswert. Wenn z. B.

in dem Artikel «Antisemitismus»
(S. 69-71) die Theologen A. Stöcker
und A. Rohling als Vertreter desselben

genannt werden, hätte man auch den
Theologen I.v. Döllinger als entschiedenen

zeitgenössischen Gegner dieser
verderblichen Weltanschauung
erwähnen können (vgl. seinen Vortrag
vom 25. Juli 1881: «Die Juden in
Europa», in : I. v. Döllinger, Akademische
Vorträge, Bd.I, 2.Aufl., München
1890, S. 209-241, und «Zitat des
Monats» in der «Alt-Katholischen
Kirchenzeitung» 3/1984).

Die weiterführenden Literaturangaben

im Anhang der einzelnen Artikel
könnten in einigen Fällen erweitert
werden. So reichhaltig die Literaturangaben

des Artikels «Hexenprozesse»
(S.261) sind, der Verfasser würde
ihnen noch S. v. Riezler, «Geschichte der
Hexenprozesse in Bayern» (Stuttgart
1896, Neudruck Stuttgart o.J, Aalen
1983) und M.Kunze, «Der Prozess

Pappenheimer» (Diss. Ebelsberg
1981) hinzufügen. Dagegen fehlt beim
Artikel «Kirche von Utrecht» (S.331)
der Hinweis auf die grundlegende
Literatur von J. M. Neale, B. A. van
Kleef, J. Visser, F. Smit und P. J. Maan
völlig.

Es ist zu hoffen, dass für eine
Neuauflage dieser insgesamt sehr erfreulichen

Erscheinung auf dem
kirchengeschichtlichen Büchermarkt noch
bestehende Ungenauigkeiten verbessert
werden. Für die erwähnten Artikel
«Alt-Katholische Kirche» und «Kirche

von Utrecht» hat Prof. Denzler
eine Verbesserung dem Alt-Katholischen

Seminar der Universität Bonn
bereits in Aussicht gestellt.

RudolfKarlBulin

Beda der Ehrwürdige: Kirchengeschichte

des englischen Volkes.

Übersetzung von Günter Spitzbart.
2 Teilbände (Texte zur Forschung
Nr. 34), 582 S, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt 1982.

Im vielseitigen Gesamtwerk des « Beda

Venerabilis» nimmt die nun im lateinischen

Urtext mit kongenialer Übersetzung

vorliegende «Historia Ecclesiastica

Gentis Anglorum» eine herausragende

Stellung ein. Der im Jahre 672

oder 673 in Nordhumbrien Geborene
wurde schon als kindlicher Oblate in
das erst 674 gegründete Kloster Wear-
mouth aufgenommen, dem er als

Mönch bis zu seinem am 25. Mai 735

erfolgten Tode die Treue hielt. Seine

reichhaltige Bibliothek und die
Beziehungen zu angelsächsischen, irischen
und schottischen Schwesterklöstern
waren für Beda ebenso ergiebige
Informationsquellen wie die Verbindungen
zu den Wirkstätten nordhumbrischer
Mönche auf dem europäischen
Festland.

Die im Jahre 731 vollendete
«Kirchengeschichte» ist die wichtigste
Quelle für die frühe angelsächsische
Geschichte und setzt für die spätere

Geschichtsschreibung erste gültige
Massstäbe. Als altkatholischer Leser

ist man speziell interessiert an den

zeitgenössischen Berichten über die
irische Mission in England und deren

nordhumbrische Ausstrahlung auf

Westeuropa, nicht zuletzt, weil Bedas

Werk die einzige zeitgenössische

Quelle für das Wirken des späteren
ersten Erzbischofs von Utrecht,
Willibrord, darstellt, der ja nur vier Jahre

nach seinem Historiographen gestorben

ist (739). So heisst es etwa im

13. Kapitel des III. Buches, Bischof

Acca sei auf seiner Reise nach Rom

«apud sanctissimum Fresonum gentis

archiepiscopum Uilbrordum» eingekehrt

und habe diesen «häufig von



wunderbaren Dingen erzählen hören,
die sich in jenem Land bei den
Reliquien dieses überaus ehrwürdigen
Königs ereigneten». Es handelt sich um
«Oswald, den allerchristlichsten König

der Nordhumbrier», der 39jährig
in der Schlacht mit den heidnischen
Merciern getötet wurde und von dem
Beda zu berichten weiss: «An der
Stelle, an der er im Kampf für das
Vaterland von den Heiden getötet wurde,
werden bis heute unaufhörlich Heilungen

von kranken Menschen und Tieren
gerühmt. So ereignete es sich, dass
viele die Erde, wo sein Körper zu
Boden fiel, mitnahmen, in Wasser legten
und damit ihren Kranken ein hohes
Mass an Erleichterung verschafften.
Dieser Brauch nahm dann so stark zu,
dass das Wegnehmen der Erde allmählich

ein Loch von der Grösse eines
Mannes entstehen liess.» - Offenbar
hatte auch Willibrord oder einer seiner
Gefährten von dieser Erde als Reliquie
mitgenommen. Aus zeitgenössischen
Darstellungen und Beschreibungen
weiss man, dass irische Missionare
häufig mit umgehängter Reliquien-Py-
xis unterwegs waren. In V, 10 wird
berichtet, wie «der in Würde und
Verdienst eines Priesters hervorragende
Willibrord» zusammen mit elf Gefährten

von Pippin, dem Hausmeier der
Franken, zur Mission in das kurz zuvor
fränkisch besetzte Westfriesland
geschickt wurde. Aufschlussreich ist, was
Beda über das Verhältnis dieses
nachmaligen Erzbischofs von Utrecht zum
Papst in Rom zu berichten weiss : «
Willibrord beeilte sich schon in der ersten
Zeit nach ihrer Ankunft in Friesland,
sobald er erfuhr, dass ihm vom Haus-
meier die Erlaubnis gegeben wurde,
dort zu predigen, nach Rom zu gehen,
dessen apostolischen Stuhl damals
Papst Sergius innehatte, um mit dessen
Erlaubnis und Segen das angestrebte
Missionswerk bei den Stämmen zu be¬

ginnen; zugleich hoffte er auch,
Reliquien der seligen Apostel und Märtyrer

Christi von ihm zu erhalten, um
dann( wenn er bei dem Stamm, dem er
predigte, nach Zerstörung der Götzenbilder

Kirchen errichtete, Reliquien
der Heiligen zur Hand zu haben, die er
dort hineinbringen und nach deren
Beisetzung er dann die einzelnen
Kirchen zur Ehre derer, von denen sie

stammten, weihen würde» (S.461,
Bd. II). Es war dann Pippin, der «mit
Gunst und Zustimmung aller Männer
den ehrwürdigen Willibrord nach Rom
schickte», damit Papst Sergius ihm die
Bischofsweihe erteile. «Dies geschah,
wie er gewünscht hatte, im 696. Jahr
nach der Fleischwerdung des Herrn.»
Abgesehen von diesen persönlichen
Angaben ist diese Stelle auch interessant

als Beleg dafür, dass Beda Vener-
abilis mit seiner «Historia Ecclesiastica»

zu den Vorkämpfern für eine

Einordnung der geschichtlichen
Ereignisse in die göttliche Heilsgeschichte

gehört und damit zu einem
massgeblichen Wegbereiter der sog.
«Inkarnationszählung» in der
Geschichtsschreibung wurde. Übrigens
stand Beda bei aller Verehrung, welche
er für das nordhumbrische Christentum

seiner Heimat hatte, im Streit um
den Ostertermin auf der Seite Roms.

Diese Beispiele mögen zeigen, dass

dieses Werk eine Fundgrube ist nicht
nur für zeitgenössische Kirchengeschichte,

sondern darüber hinaus auch

für Kultur und christliches Brauchtum

jener Epoche. Der hier vorgelegten
Neuausgabe der «Historia Ecclesiastica»

- eine erstmalige Übertragung
ins Deutsche besorgte 1866 M. M.
Wilden, jedoch als freie Wiedergabe mit
zahlreichen Auslassungen - ist auch

die sog. «Continuatio Bedae» angefügt,

eine Fortsetzung in Form kurzer
Annalen bis zum Jahre 766, von einem

unbekannten Autor vermutlich auf

189



Grand nordhumbrischer Annalen des
8. Jahrhunderts verfasst.

Ein vierseitiges Literaturverzeichnis
sowie 29 Seiten eines umfassenden

Namen-, Orts- und Sachregisters
ergänzen dieses einzigartige Werk.

HansA. Frei

Robert J. Owens jr. : The Genesis and
Exodus citations of Aphrahat the

persian sage. Monographs of the
Peshitta Institute, Leiden, vol.3,
Leiden 1983. hfl. 72.-.

Das Peschitta-Institut ist bemüht, die
syrische Vulgata zum Alten Testament
kritisch herauszugeben. Allerdings
reichen die Handschriften, und zudem
nur einige, bloss ins 5. Jahrhundert
zurück, die Übersetzung selber jedoch ist
mehr als drei Jahrhunderte älter. Es ist
darum wichtig, den Bibeltext der älteren

syrischen Väter genau zu studieren.
Im Falle Afrahats, der seine 23

«Demonstrationen» in den Jahren 337-345
schrieb, könnte man nun vielleicht
Beispiele des Bibeltextes des vierten
Jahrhunderts finden. Nachdem die
Johannes-Zitate schon untersucht worden
sind (von T. Baarda, Diss. Amsterdam
1975), widmet der Verf. das vorliegende

Buch den 221 Zitaten aus Genesis

und Exodus. Es handelt sich dabei
um mehr oder weniger explizite Zitate,
nicht um Paraphrasen oder Stichwörter.

Afrahat bespricht z. B. die Manna-
Thematik zwar fünfmal, aber zitiert
Exodus 16 nicht wörtlich, und darum
kommt dieses Kapitel nicht in Owens'
Liste vor. Übrigens sieht es so aus, als
ob Afrahat aus dem Gedächtnis zitiere.
Deshalb sind manche Zitate ungenau,
nur gerade 25 sind originalgetreu. Da
jedoch Afrahats Sprache durchwegs
biblisch gefärbt ist, ist die Unterscheidung

zwischen Zitaten und Paraphrasen,

wie das Manna-Beispiel zeigt,
nicht leicht.

Aufsehenerregende Schlüsse können

aus dieser Studie nicht gezogen
werden: der Bibeltext des Afrahat
weicht nur wenig von der Peschitta ab,

nur dann und wann gibt es

Übereinstimmung mit den Targums oder mit
der Septuaginta gegen den massoreti-
schen Text. Die ältere Theorie, wonach
Afrahats Pentateuch eine wortgetreuere

Übersetzung des Hebräischen
sei, kann mit diesem Material kaum
bestätigt werden; die andere Theorie,
dass es eine freiere, mehr targumisie-
rende Übersetzung als die spätere
Peschitta sei, könnte eher verneint
werden. Eine Untersuchung der sonstigen
Pentateuch- und übrigen alttestamentlichen

Zitate wird vielleicht noch mehr

Licht in dieser Frage bringen.
Martien Parmentier

Die syrische Überlieferung der Schriften
desMakarios.Teil 1 : Syrischer Text.

Herausgegeben von
W. Strothmann, 1981, XXIII, 359 S.

Teil 2 : Übersetzung von

W. Strothmann, 1981, XLIV, 298S.

Verlag O. Harrassowitz, Wiesbaden.

Brosch, zus. DM 82.-(GOF I,

21).
Die 50 Homilien von Makarios dem

Ägypter sind heutzutage ein Basistext

der orthodoxen Mönche, waren aber

auch sehr beliebt bei den westlichen
Reformatoren: zu ihren Übersetzern

gehörten berühmte Männer wie
Gottfried Arnold und John Wesley. Zu
Beginn dieses Jahrhunderts aber wurde,

nachdem die Verfasserschaft des

hl. Makarios schon früher bezweifelt

worden war, entdeckt, dass die Homilien

messalianische Sätze enthalten,

also Meinungen der Messalianer oder

Euchiten, die auf dem Konzil von

Ephesus (431) von der Kirche feierlich

verurteilt worden waren. Bald nach

dieser Entdeckung wurden sieben un-

190



edierte Homilien aufgefunden, und in
den darauffolgenden paar Jahren
stiess man auf mehrere Homilien-
sammlungen, die teilweise dasselbe
Material bieten wie die 50 bekannten,
zum Teil allerdings auch neues. Zudem
fand man alte Übersetzungen in arabischer,

syrischer, koptischer, georgischer,

lateinischer, slawischer, armenischer

und äthiopischer Sprache.
Dadurch wurde das Gesamtbild der Ma-
karios-Tradition derart kompliziert,
dass es unmöglich war, daraus den
«Ur-Makarios» zu rekonstruieren.
Zuerst mussten die verschiedenen
(mittelalterlichen) Sammlungen und
die Übersetzungen in den Handschriften

studiert und ediert werden. Das
ganze Problem wurde 1941 von
H.Dörries in seinem Buch «Symeon
von Mesopotamien» in TU 55,1
inventarisiert. Er entdeckte, dass der Autor
nicht Makarios der Ägypter gewesen
sein konnte, sondern dass er Symeon
hiess, in Mesopotamien wohnte und
Reformator des messalianischen
Mönchtums gewesen sein müsste. Darauf

wurden die verschiedenen Sammlungen

numeriert. Die längst bekannte
«Normalsammlung» der 50 Homilien,
jetzt «Typus II», wurde 1964 kritisch
ediert als PTSA. Das Sondergut der
Sammlung «Typus III» war bereits
1961 als TU 12 erschienen, und «Typus

I» folgte 1973 in der Serie GCS.
Das Sondergut der arabischen Tradition

wurde 1975 von W. Strothmann,
der dieser schon 1934 seine Dissertation

gewidmet hatte, als GOFX1 ediert.
Und nun folgte die syrische Tradition.
Kurz beschrieben bei Dörries und von
Strothmann in OC1970,S.96-105,be-
sorgte der letztere nun davon eine
Textausgabe, Übersetzung, Konkordanz

mit den anderen Sammlungen
und Anmerkungen in den vorliegenden

zwei Bänden. In seinem Artikel
von 1970 hatte der Verfasser schon be¬

merkt (S. 105), dass die syrische Maka-
rios-Tradition nur wenige Texte
enthält, die nicht anderweitig überliefert
worden sind. Dennoch ist die
Wirkungsgeschichte im syrischen Bereich
der Schriften des als Messalianer
verurteilten Theologen höchst interessant:

In vielen Handschriften überliefert

und von drei bedeutenden
nestorianischen Theologen zitiert (Dadis-
cho, Isaak von Ninive und Thomas von
Marga) in einer Zeit, da Symeon in der
griechischen Kirche kaum gelesen
wurde (was sich erst im Mittelalter
änderte), ist die syrische Makarios-Tradi-
tion darüber hinaus in sehr alten
Handschriften überliefert worden; die
älteste Handschrift stammt aus dem
Jahre 534. Dazu gibt es - wie der
Verfasser bemerkt - zwei verschiedene
Übersetzungen, eine erste in vielen
Handschriften (von mehreren
Übersetzern?) und eine zweite, die nur in
einer einzigen Handschrift des 10.

Jahrhunderts überliefert worden, aber von
der ersten unabhängig ist.

In den Handschriften wurden die
Makarios-Schriften auf die beiden
Namensträger, den Ägypter und den
Alexandriner, verteilt. Deswegen findet
man sie in der Clavis Patrum Graeco-

rum auch unter «beide Makarii». Nach
dieser nun vorliegenden Publikation
W. Strothmanns wird man die CPG
jedoch etwas ändern müssen. Erstens

wird gezeigt, dass Nr. 2402 nicht dem
Alexandriner, sondern dem Maka-

rios/Symeon zugehört: es sind «AI
h. 1-3» und «AI ep. 1-2 & 4-9» bei

Strothmann, welche nach der Konkordanz

in GOF2l,2 S.XLII bloss

Auszüge aus den verschiedenen Makarios-
Traditionen sind. Nur «AI ep.3»
stammt aus dem Liber Graduum und
der Historia Monachorum, gehört also

weder einem Makarios noch dem

Symeon zu.
Strothmann gibt auch eine Erst-Edi-

191



tion des griechischen Textes und der
syrischen Übersetzung von 2415 (1)
«Aeg.ep. 1»), und er weist nach, dass

es kein Werk des Makarios/Symeon
ist. « Aeg. ep. 2-8», die mit 2415 (5)
korrespondieren, gehören ihm auch nicht
zu. Interessant ist die Geschichte von
«AI h. 1», die griechisch nicht überliefert,

vom griechischen Isaak jedoch
zitiert wird (Rede 49 syrisch 72).
«Aeg.h. 1» besteht aus mehreren
Auszügen aus dem «Grossen Brief», der
zuletzt von W.Jaeger griechisch
herausgegeben wurde in seinem Buch
«Two Rediscovered Works». Leiden
1965. Es stimmt allerdings nicht, wie
der Verfasser sagt, dass Jaeger diesen
Brief dem Gregor von Nyssa
zugeschrieben haben sollte. Nach Jaeger
war der «Grosse Brief» eine
Metaphrase der Schrift Gregors «De Institute

Christiano»; R.Staats aber
bewies, dass das literarische Verhältnis
gerade umgekehrt ist und dass Gregor
den ersten Teil des «Grossen Briefes»,
den Jaeger (op. cit. S. 207) einem
unbekannten Autor zuschrieb, überarbeitet
hat. Es wäre eine interessante Aufgabe,
zu untersuchen, ob in der syrischen
Überlieferung des «Grossen Briefes»
überhaupt Hinweise dafür sind, dass
der Syrer die Schrift Gregors von
Nyssa «De Instituto Christiano»
gekannt und benutzt hat. Allerdings
scheint es, dass in der Übersetzungstradition

der Werke Gregors von Nyssa
keine Spuren einer syrischen Übersetzung

von «De Instituto Christiano»
unter seinem (oder einem anderen)
Namen vorhanden sind, wie ich in
einer Übersicht über die syrischen
Übersetzungen der Werke Gregors von
Nyssa, die anderswo erscheinen wird,
hoffe zeigen zu können.

Strothmanns Arbeit ist gelehrt und
sorgfältig. Es wäre zu wünschen, dass
die anderen alten Übersetzungen der
Makarios-Schriften auch bald kritisch

ediert werden können. Dann wird die
Zeit für ein grosses «Puzzle» des «Ur-
Symeon» gekommen sein. Nach
Vincent Desprez (DSp «Macaire») sollen
die einzelnen Stücke, wenn alle Dou-
bletten entfernt sind, bestehen aus:
«un traité (la (Grande Lettre)), deux
lettres (l'homélie 51 et le discours
1,40), une vingtaine de pièces dialo-
guées (questions-réponses), une
cinquantaine d'homélies et une trentaine
de pièces brèves ou recueils de logia».
Wer weiss, ob dieses Jahrhundert noch
eine kritische Ausgabe der «Opera
omnia» des Symeon von Mesopotamien
sehen wird? Martien Parmentier

Kirche in Not. XXX/1982: Bedrohte
Kirche in Ost und West. Königstein/
Taunus (1982). Albertus Magnus
Kolleg/Haus der Begegnung. 207 S.

Auch die neue Folge dieses Berichtes,
die auf Vorträge während einer
Tagung im August 1982 zurückgeht, kann
von der Lage der östlichen Kirchen nur
wenig Erfreuliches berichten (vgl.
zuletzt IKZ 1982, S.60L). Das Jahrbuch
enthält diesmal eine Reihe von
Überblicken zur Lage der Kirche im
Allgemeinen und in den Ländern zwischen
dem Baltenland und Rumänien mit
einem Blick auf den Vorderen Orient:
vor allem Übersichten über die jüngsten

Schwierigkeiten der römisch-katholischen

und der (z. T nur im Verborgenen

existierenden) unierten
Kirchen. Dazu treten Bemerkungen zum
Leben der baltischen Lutheraner. -
DerJubiläumsband bietet Anlass zu
einem Rückblick auf das bisher Geleistete

und liefert ein Register der
Verfasser der Aufsätze sowie der behandelten

Gegenstände.
Das Jahrbuch bietet, wie bisher,

vielerlei Material, aber die Hoffnung auf

eine Wende zum Besseren vermag es

nicht auszudrücken! BertoldSpuler

192


	Bibliographie

