Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 3

Artikel: Dollinger mit Herz : zum Briefwechsel Déllinger - Blennerhassett
Autor: Vogels, Heinz-Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404685

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dollinger mit Herz

Zum Briefwechsel Déllinger—Blennerhassett *

Stefan Losch berichtet, dass Gegner Dollingers wie Louis Veuillot und
Edmund Jorg, aber auch sein eigener Vater, von ihm gesagt haben sol-
len: «Er hat zwei Kopfe, aber kein Herz'.» Wenn es noch einer Wi-
derlegung bedurft hitte, so ist sie durch die Edition seines Briefwech-
sels mit Charlotte von Leyden, spiterer Lady Blennerhassett, erbracht
worden, die nun Victor Conzemius, ebenso wie den Dollinger-Acton-
Briefwechsel 2, als Quellenpublikation der Historischen Kommission
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften gut geordnet und mit
allen notwendigen Anmerkungen versehen, im Druck vorgelegt hat,
iibrigens mit Unterstiitzung des Michaud-Fonds der Christkatholisch-
theologischen Fakultdt Bern.

Die Briefe machen einen unmittelbar frischen, durchaus nicht anti-
quierten Eindruck, und da hier Dollinger weder an seinen Schiiler Ac-
ton noch an seinen Kollegen Reusch schreibt?, fehlt auch jede profes-
sorale Steifheit, die den genannten Briefen teilweise anhaftet. Die
junge Grifin von Leyden, die Dollinger iiber einen Leihschein der
Bayerischen Staatsbibliothek 1865 kennen und als wache, iliberaus
wissbegierige und begabte Autodidaktin schitzen gelernt hatte, be-
scheinigte ihm drei Jahre spéter, dass er das «Herz am ganz rechten
Platz habe, wie wenig Menschen» (S.322).

Tatsdchlich war durch die viterlich fiihrende, aber auch mannliche
begliickte, leise an Franz von Sales und Johanna Frémiot von Chantal
erinnernde Freundschaft Doéllingers mit Charlotte von Leyden eine
Saite in thm zum Klingen gebracht worden, deren Ton erst jetzt, fast
hundert Jahre nach seinem Tod, deutlich erkennbar wird, wenn sie
auch durch die «Briefe an eine junge Freundin»*, seine Verwandte
Anna Gramich, schon bekannt war.

* Ignaz von Ddllinger, Briefwechsel 1820-1890, bearbeitet von Victor Con-
zemius, 4. Band: Ignaz von Déllinger — Charlotte Blennerhassett, Briefwechsel
1865-1886. Miinchen 1981, XLVIII und 751 Seiten.

' Stefan Losch, Déllinger und Frankreich, eine geistige Allianz, 1823-1871.
Miinchen 1955, 78f.

? Ignaz von Déllinger — Lord Acton, Briefwechsel 1850-1890, Bd. 1-3, Miin-
chen 1963-1971.

3 Edition in Vorbereitung durch Ch. Oeyen unter Mitarbeit von H.—J. Vogels
und V.Conzemius.

*Ignaz Déllingers Briefe an eine junge Freundin, hrsg. von Heinrich
Schrors, Kempten-Miinchen 1914,

170



1. Dollinger

Eine ganze Skala von Empfindungen spricht sich hier bei ihm aus:
«Nur schriftlich (weil er sie nicht sprechen konnte) kann ich Thnen an-
deuten, wie warm und tief gefiihlt meine Wiinsche fiir Sie sind, so
ernst und aus dem Innersten der Seele stromend, dass sie sich stets zu
Gebeten, die ich an Gott richte, gestalten» (433, zum Namenstag). Er
wird, «wenn morgens ein Brief von Thnen ankommt, ... den ganzen Tag
durch wie in eine festtdgliche Stimmung» versetzt (596), hat oft gerade-
zu «Sehnsucht nach einem Brief» und «dass Sie meiner gedenken,
gehort zu den besten Giitern, zum Sonnenschein in meinem Lebens-
abend» (562f.). Spiter wundert er sich iiber seine «starke Neigung»
zu Charlottes erstem Kind, dem Sohn Arthur (502), «je dlter ich
werde, desto mehr steigt bei mir die Liebe zu Kindern» (623), fiir die
er viel betet (646). Uber Charlottes Gesundheit macht er sich hiufig
Sorgen und «mit dem armen, ungliicklichen Franzosen-Volke», das
im Krieg 1870/71 so viele Verluste hatte, «hat sich ein schmerzliches,
tiefes Mitleid eingestellt. Beten wir fiir ein baldiges Ende» (494).

Am ausgeprigtesten ist natiirlich seine Sorge fiir ihre geistig-geistli-
che Entwicklung. Nicht nur Biicher iiber Biicher empfiehlt und
schenkt er ihr, aber «mit fast dngstlicher Wahrung der individuellen
Anlagen» (S. XIII), sondern auch das Buch der Biicher, das, «hat man
es zwanzigmal gelesen, doch bei der 21ten Lesung wieder neue, bisher
unbeachtete Schénheiten und Wahrheiten» entdecken lisst (S.7), und
die «Nachfolge Christi» (15). Er hilft ihr mehrmals mit seinem «Glau-
ben, dass Gott das, was er angefangen, auch vollenden werde, das
heisst, dass er Ihnen noch den Platz anweisen oder in die Lage Sie ver-
setzen werde, in welcher Sie ... ganz von selbst, ohne sonderliche
Miihe oder Anstrengung in der Ihrer Natur angemessenen Weise
wohltitig wirken, gleichwie ein Licht seine Bestimmung erfiillt, indem
€s eben leuchtet» (219). Das alles mit dem Ziel, ihr «den reinsten Ge-
huss» zu verschaffen, «den das geistige Schaffen gewéhrt» (181).
Denn er traut ihr friih eine schriftstellerische Begabung zu (404), von
der sie mehr als eine Probe im Briefwechsel gibt, z. B. in der Skizze
liber Ganganelli (Clemens XIV.), der den Jesuitenorden aufhob und
dann zusammenbrach (515). «Vertrauen Sie auf Gottes viterliche
Fﬁhrung. Es kommt immer einmal ein Tag, an dem man sich sagt:
Besser, wie Er es mit mir gemacht hat, als wie ich es wollte» (246).

Man lernt, dass Déllinger es sich zum Grundsatz gemacht hat,
«dass ich nicht Béses mit Bosem vergelte, mich nicht aus der ruhigen

171



Fassung bringen, mich nicht zu allzu scharfen Ausserungen verleiten
lasse. Sie wissen, dass mir dies mitunter begegnet» (464). Generell
kann aber Charlotte Leyden Dollingers «mildes, nachsichtiges Urteil
tiber Menschen und Dinge» (235), seine «milde Welt- und Lebensan-
schauung» (677) und nach 1870 eine «gewohnte heitere Resignation»
konstatieren. Sogar Humor entdeckt man bei Déllinger, wenn er be-
richtet, er habe mit Gladstone «de omnibus rebus et quibusdam aliis»
geredet (574, 666), und die mit einer Biographie Montalemberts be-
schiftigte®, aber immer wieder verhinderte Charlotte fragt, ob sie sich
nicht vor einer ndchtlichen Visite Montalemberts aus dem Jenseits
und dem Grusse: Je demande ma vie! fiirchte (613).

2. Charlotte Blennerhassett

Charlotte von Leyden ihrerseits reagiert mit einer zarten, tiefen Vereh-
rung und Dankbarkeit, die eigentlich nur verstindlich wird, wenn man
die stark eingeschrinkte Bildungsmdglichkeit fiir Frauen im vorigen
Jahrhundert im Auge hat: Drei Jahre Pensionat, dann Warten auf die
Heirat, kein Zugang zur Universitdt. So bekennt sie, dass «ich ohne
Sie vielleicht schon lange geistig verdurstet wire» (245), nennt Dollin-
gers «Freundschaft eines der kostbarsten Giiter, die Gott mir gegeben
hat» und empfiehlt sich wihrend der schweren gesundheitlichen und
personlichen Krise im Gefolge ihrer Ubersiedlung nach London in
Dollingers Gedenken mit der Erinnerung, «dass meine ganze Seele
Thnen gehort» (648).

Sehr frith erkennt sie die Gefahr, in der Déllinger schwebt, und
warnt ithn deshalb immer wieder vor der Veroffentlichung einer
Papstgeschichte (30, 36, 39, 42, 53, 166, 173, 222, 444, 458) fiir die Dol-
linger «mehr als 25 Jahre lang Material gesammelt» hat (53, 417), die
aber dann tatsdchlich in ziemlich rascher Endredaktion als Antwort
auf die Herausforderung durch die Konzilsvorstellungen der Civilita
cattolica vom Februar 1869 unter dem Titel «Der Papst und das Kon-
zil, von Janus» im Herbst des Jahres erscheint und in ihrer Konse-
quenz zu seiner Exkommunikation im April 1871 fiihrt.

Uberhaupt ist die Eigenschaft, die Déllinger bewog, sie «Sibylle»
zu nennen, ndmlich fast prophetisch begabt zu sein, auffallend. Schon

> Man wiisste gerne, was aus dem «fertigen Buch in der Schublade» (65_0)
geworden ist. In der Einleitung (S.XXIII) steht dariiber zu wenig. Ist es 1m
Nachlass in Cambridge (S. XXXI)?

172



1868 beklagt sie es als «ein grosses Ungliick, wenn statt einem Kaiser-
tum Osterreich ein Magyarenkénigtum iibrig bleiben wird, als einziges
machtloses Schattenreich zwischen einem preussischen Koénigtum ...
und einer moskowitischen Barbarei, die vom Westen nichts annehmen
wird», eine Vorausschau der Ereignisse von 1918. Oder, zum Konzils-
geschehen: «Den weitesten Ideen gehdrt das letzte Wort, allein unsere
Generation wird wohl dariiber zu Grunde gehen» (397), «diesmal
wird nur das Argste verhiitet» (459); denn tatsichlich hat auch fiir
romische Katholiken erst das Vatikanum II den weiteren Kirchenbe-
griff (Lumen gentium 14-16) und die Ergdnzung des Primats durch
die Kollegialitdt, der Unfehlbarkeit des Papstes durch die der Bi-
schofe und der Gesamtkirche (LG 22) gebracht: «Das grosste Opfer
wird sein, in Geduld zu warten, bis die Stunde kommt, wo die bessere
Einsicht triumphiert» (397, am 10.5. 1869, lange vor Beginn des I. Va-
tikanums), eine Mahnung, an die sie sich ganz und Dollinger insofern
gehalten hat, als er spiter die kirchlichen Strafen ertrug.

Charlotte von Leyden hatte tatsdchlich grossen Einfluss auf Déllin-
ger. Deswegen ist es wohl nicht zuviel behauptet, dass er ihretwegen
die geplante «Cattedra Romana» ¢ so lange zuriickhielt. 1865 neckte er
sie zwar, man werde einmal als sein grésstes Verdienst bezeichnen,
«dass er ein Buch nicht schrieb ... auf die Bitte und den Rat einer jun-
gen Dame, deren Urteil von grossem Gewicht bei ihm war» (40). 1867
jedoch gesteht er: « Wenn Sibylle mich sogar kniefillig bittet de ne pas
briller mes vaisseaux, so weiss sie, dass drei Worte von ihr bei mir
mehr ausrichten als 300 von Anderen» (278). Dennoch ist er kurz da-
nach «tiraillé tantot d’un coté tantot de I'autre», ob er gegen Rom
«auftreten» soll oder nicht (284). Da es sich beim Janus vorwiegend
um historische Tatsachen handelt, deren Interpretation im Hinblick
auf die daraus zu ziehenden oder nicht zu ziehenden Konsequenzen
allerdings schwierig bleibt, wird man ihm die Anerkennung fiir das
Vorlegen des Materials nicht verweigern kdnnen — das tat auch Char-
lotte schliesslich nicht (446). Ahnlich erkannte Newman an, dass Lord
Acton durchaus recht daran tat, in seinem zweiten Brief an die Times
(24.11.1874) auf Gladstones Herausforderung (vom 8.11.) hin die hi-
storischen Tatsachen, die das Papsttum auch vor 1870 belasteten,
“ganz und unverhohlen» zu sagen (584).

®So von Déllinger selbst genannt in: Dollinger—Acton 1, 508, 521, 524, vgl.
Déllinger—Blennerhassett 36, 39.

173



3. Zum Vatikanum I

Und hier liegt genau der neuralgische Punkt, der die Vorgeschichte
und Geschichte des 1. Vatikanischen Konzils so problematisch und
den jetzt vorgelegten Briefwechsel auch fir deren Erforschung interes-
sant macht: Spitestens seit der Gelehrtenversammlung in Miinchen
vom Herbst 18637 offenbarte sich ein Riss in der Theologenschalft,
wenn nicht in der ganzen Kirche, der die an vollstdndiger historischer
Wahrheit Interessierten von den mehr an dogmatisch-scholastischer
System-Wahrheit Interessierten trennte. Die Historiker wurden von
den Systematikern und zumeist auch der Hierarchie mit Misstrauen
betrachtet. Am schirfsten hat das der wie viele spitere Alt-Katholiken
aus der Schule A.Giinthers hervorgegangene, aber in der romisch-ka-
tholischen Kirche verbleibende Griindungsabt von Beuron, Maurus
(Rudolf) Wolter bereits 1860 zum Ausdruck gebracht: «Dort (in Kéln)
wie hier (in Rom) zdhlen wissenschaftliche Griinde bis jetzt noch zur
Kontrebande: der Traditionalismus ist allherrschend» (an Wilhelm
-~ Reinkens, Bonn?). Dieser Riss offenbart sich auch in den neuen Brie-
fen. Charlotte Leyden betet angesichts der Mitteilung Dollingers von
der «bitteren und feindseligen Haltung, welche die roémischen Jesuiten
gegen mich eingenommen» (80), um «nichts anderes, als dass man Sie
kennen lernen konne» und um «Versohnung und Vereinigung» (81,
Mirz 1866). Ein halbes Jahr spéter driickt Dollinger selbst seine Be-
fiirchtung aus: « Wir sollen religios und kirchlich romanisiert, der pro-
testantischen Wissenschaft und Literatur gegeniiber wehrlos gemacht
werden» (143). Selbst der englische Spectator konstatierte am
17.11.1866 in Bayern einen “‘struggle between science and authority,
reason and tradition” (194, Anm.5). Spiter ist vom «Hass der Ultra-
montanen» (273), der «Unmoglichkeit der Aussohnung» (321), von
«Parteileidenschaft» (419) die Rede, und die prophetische Charlotte
sieht als Grund fiir Dollingers nahende Exkommunikation ldngst vor-

7 Dollingers Rede auf der Versammlung siehe bei J. Finsterholzl, Ignaz von
Déollinger, Leben und Werk, Textauswahl. Graz 1969.

Vgl. Georg Schwaiger, Die Miinchener Gelehrtenversammlung von 1863 in
den Stromungen der Theologie des 19.Jahrhunderts, in: Kirche und Theologie
im 19.Jahrhundert. Géttingen 1975, 125-134; K. Stalder, Theologische Wissen-
schaft, in: Hundert Jahre christkatholische theologische Fakultit der Universi-
tat Bern (Beiheft zur IKZ 64, 1974, 194).

8 Ed. Winter, Fiirstbischof H. Forster von Breslau und der Giintherianismus,
nach Briefen an Kardinal Schwarzenberg von Prag, in: Zeitschrift des Vereins
fiir Geschichte Schlesiens 65 (1931), 529-550, hier 550.

174



aus: «Nachdem ein Teil der katholischen Welt dem wissenschaftli-
chen Leben entfremdet, ... war es leicht vorauszusehen, dass man vor
einigen deutschen Professoren nicht zuriickschrecken wiirde» (709,
Tagebuch).

Am krassesten offenbart sich auf Doéllingers Seite das Erschrecken
iiber die romische Anschauungsweise, als der spanische Inquisitor Pe-
dro Arbuez, der drei Todesurteile gefillt hatte und dafiir umgebracht
wurde, 1867 kanonisiert wird: «Das ist der unselige Wahn und Infalli-
bilitdats-Schwindel bei tiefster Unwissenheit, und daran tragen die Je-
suiten mehr als irgend jemand Schuld... So geht es den Absoluten und
Untriiglichen, die keinen Rat, keine Zustimmung brauchen, keine
Schranke ertragen, in autokratischer Selbstherrlichkeit sich selbst ge-
niigen; der an der Tiber kanonisiert die Inquisition und exponiert sich
damit dem ... Unwillen der ganzen zivilisierten Welt»; dass Déllinger
aus seinem Glauben heraus so urteilt, zeigt sein Schlusssatz: «Qui ha-
bitat in coelis, irridebit eos» (Ps.2, 4; S.254f.). Tatsdchlich gilt heute
die Inquisition als Irrweg und Pedro Arbuez geniesst keine allgemeine
Verehrung, ja ist sogar nicht einmal dem Namen nach bekannt.

In dieser Heiligsprechung diirfte der eigentliche Anlass liegen,
warum Doéllinger aus seiner Reserve gegeniiber der Papstgeschichte
heraustrat. Aus den Formulierungen iiber diesen Vorfall geht hervor,
dass er schon 1867 all die Argumente gebraucht, die spéter in der
Konzilsdiskussion zur Abschreckung von den Papstdogmen ins Feld
gefiihrt werden: «absolut, keine Zustimmung, keine Schranke, auto-
kratisch, sich selbst geniigend». Die Moglichkeit einer wohlwollenden
Interpretation (Heiligsprechung nur als Mirtyrer, nicht als Inquisitor;
nicht alle Taten eines Heiligen gelten als heilig, man soll nur «auf das
Ende ihres Lebens schauen und ihren Glauben nachahmen» Hebr. 13,
7; Heiligsprechung besagt an sich nur, dass der Kanonisierte sicher im
Himmel ist) soll einmal vollig offenbleiben: Die Tatsache, dass das
Toten von Menschen um des Glaubens willen durch das feierliche Ur-
teil de facto mitkanonisiert wurde — und fiir die «dogmatische Tatsa-
che» einer Heiligsprechung wurde nach der Schullehre auch die Un-
fehlbarkeit schon damals in Anspruch genommen —, war fiir Déllin-
ger, dhnlich wie fiir Lord Acton in grésserem Zusammenhang®, ein
unertriglicher Widerspruch, von dem sein tiefstes sittliches Gefiihl ge-

’ Actons Problem: Die Verwendung von aus heutiger Sicht moralisch ver-
werflichen Mitteln fiir religiose Ziele in der Kirchengeschichte, wird besonders
abgehandelt in Dollinger—Acton 111, 257-291, vgl. hier (Bd.4) 687.

175



troffen war. Das erklirt vielleicht in etwa die Schérfe seiner Sprache
in den Quirinusbriefen, die er doch vermeiden wollte '°. Von jetzt an
war Dollinger dazu disponiert, die Schonung aufzugeben.

Seine Beteiligung am Konzilsgeschehen — er blieb als «Konzilsjour-
nalist» in Miinchen — und diejenige Charlotte von Leydens — sie war
drei Monate von Dezember 1869 bis Mirz 1870 in Rom und lernte
dort ihren Mann, Rowland Blennerhassett kennen — ist zu bekannt, als
dass man langere Ausfithrungen dariiber machen miisste. Neu oder in
dieser Deutlichkeit bisher nicht ausgesprochen ist der Wille Déllin-
gers, auf keinen Fall zum Konzil zu gehen: «Ein Geistlicher, der seine
eigene Ansicht (wire es auch nur in ganz untergeordneten Dingen)
frei haben und gelegentlich dussern will, wird dort mehr gehasst als
ein ganz ungldubiger Laie — weil man ihn mehr fiirchtet, und weil er
gewissermassen «un monstre dans I’Eglise ist.» Dann folgt die bereits
zitierte Bitte Charlottes, seine Schiffe nicht zu verbrennen, iiber deren
Erfiillung sie ganz beruhigt sein konne (277f., Okt.1867). Insofern
hatte auch die Bitte Schwarzenbergs und Forsters an den Papst, ihn zu
berufen (355, 436, vgl. Coll. Lac. 7, 1046 ff.), nichts bei ihm selbst ge-
fruchtet und die Antwort Antonellis, er werde wohl ablehnen, ent-
behrt nicht der inneren Berechtigung. Trotzdem hétte man es versu-
chen konnen, wenn man die Wahrheit wirklich nicht fiirchtete. Der
Verdacht liegt nahe, dass man sich die Arbeit in Rom durch das Fern-
halten eines unbequemen Mahners an sperrige historische Realitdten
erleichtern wollte. Eine Berufung hitte Dollinger zweifellos geehrt,
seine Argumente integriert, vielleicht seinen Widerstand paralysiert,
wenn und indem eine weniger unbefriedigende Definition zustandege-
kommen wire, als die jetzt vorliegende, die erst durch die nachfol-
gende, iiber hundertjihrige Rezeption auf ein ertridgliches Mass hin
interpretiert werden musste!'. Diese Arbeit hidtte man besser vor der
Definition geleistet, wenn sie diesen Namen verdienen sollte.

'"Vgl. 0.1, Doéllinger-Blennerhassett 464.

' «Es ist heute schon fast zum Gemeinplatz geworden, dass sich im nach-
traglichen Verstédndnis des Dogmas nicht diejenigen durchgesetzt haben, die
damals mit allen Kriiften die Dogmatisierung betrieben, sondern die Minoritét
von damals»: K.Schatz, Das «noch nicht fertige» Dogma, in: Zur Sache.
Theologische Streitfragen im «Fall Kiing», hrsg. von Ludwig Bertsch u. Me-
dard Kehl, Wiirzburg 1980, 80-118, hier 99 mit Berufung auf V. Conzemius in:
Theologie und Philosophie 45 (1970), 417; A. Franzen, Die Katholisch-Theolo-
gische Fakultit Bonn im Streit um das I. Vatikanum, BBK 6, Kéln 1974, 331,
K.Schatz, Petrus als Sprecher, Mund und Reprisentant der Jiinger, in: Petrus
und Papst, hrsg. von A. Brandenburg, H. Urban, Miinster 1977, 63-83.

176



Ganz generell besteht ja der Haupt-Vorwurf, den man dem Ersten
Vatikanum und seiner Leitung, wenigstens bei der zweiten Konstitu-
tion, iber die Kirche, machen muss, darin, dass es die Papstdogmen in
doch zu grosser Eile durchgesetzt hat. Wenn man bedenkt, dass das
Tridentinum und das Vatikanum II sich Jahre Zeit genommen und so-
gar Unterbrechungen in Kauf genommen haben, so fillt die Hektik
auf, mit der man nach verspiiteter, von den Bisch6fen nicht vorbereite-
ter Einfithrung des Unfehlbarkeitsthemas in die Diskussion'? und
Vorziehen dieses Themas vor die organische vorausliegenden Kapitel
des Kirchenschemas, eine Entscheidung und eine Formulierung dieser
Entscheidung herbeizufiihren suchte, die nachher zu den widerspre-
chendsten Interpretationen Anlass bot, eben weil sie nicht ausgereift
war, ganz abgesehen von dem Druck, der auf Majoritdt und Minoritét
ausgeiibt wurde (710)'3. Auf dieses Verhalten findet das Schriftwort
Anwendung: «Wer zu hastig vorgeht, stosst an» (Spriiche 19, 2). Ein
eklatantes Beispiel fiir diese Hast, vielleicht sogar die tiefste Ursache
fiir die Peripetie des Konzilsgeschehens, die in der Aufgabe des Wi-
derstands durch die Minoritiit bestand, erahnt man aus dem im Tage-
buch Lady Blennerhassetts wiedergegebenen Bericht des ungarischen
Bischofs Ludwig Haynald, eines Fithrers der Minoritdt (Acton, «die
Seele der Opposition», war am 9.Juni abgereist'): «In den letzten
Tagen des Konzils waren Dechamps (?) und Mermillod zu Haynald
gekommen und hatten ihm, wegen der schrecklichen Julihitze, den
Vorschlag gemacht, wenn die Redner der Opposition ihren Plan zu
sprechen aufgidben, so wiirden sie, die Majoritdt, dasselbe tun. Hay-
nald hatte versprochen, den Vorschlag zu machen und derselbe war
angenommen worden. Darauf Dupanloups gerechter Zorn und sein
hartes Wort ("C’est une trahison’), da er recht gut einsah, dass man
nicht mehr iiber Beschrinkung der Redefreiheit klagen konne, wenn
man selbst auf das Wort verzichtet, weil es zu heiss ist» (713, dhnlich
693).

Aubert !5 stellt die Sache so dar, «dass auch die Opposition die Mei-
nung vertrat, es sei besser, d..en Stromen unniitzer Beredsamkeit ein

'* A.B.Hasler, Pius IX. (1846-1878), Pipstliche Unfehlbarkeit und 1. Vati-
kanisches Konzil (Papste und Papsttum 12, 1-2), Stuttgart 197, 69; Haneberg
an Hefele am 23.8. 1870, in: J. F.v.Schulte, Altkatholizismus, Giessen 1887,?
1965, 99 Abs.4: «nicht von vorneherein angekiindigt... bedenklich».

“ Hasler I, 151 11, 415-447.

" Déllinger—Acton I1, 420 Anm. 11.

" Roger Aubert, Vaticanum I, Mainz 1965, 265.

177



Ende zu machen. Die Erschépfung durch die sommerliche Gluthitze
war derart» und erwdhnt dann die Verhandlungen dariiber vom 1. bis
4.Juli. Dass der Vorschlag dazu aber von der Seite der extremsten In-
fallibilisten, Mermillod '® und eventuell Dechamps ausging — Aubert
sagt: «auf Anregung von Manning und Spalding» — und dass Dupan-
loup Haynalds Eingehen darauf als «Verrat» einstufte, ldsst die Ver-
mutung aufkommen, der Vorschlag sei nicht ohne die Absicht ge-
macht worden, die Minoritdt durch einen taktischen Schachzug zum
Schweigen zu bringen, wobei die Hitze als Vorwand diente; sie hiitte,
wenn das Argument stichhaltig sein sollte, auch das Anhoren der lan-
gen Relationen der Glaubensdeputation und erst recht das Fillen ei-
ner weittragenden Entscheidung unmdglich machen miissen. Der an-
dere Ausweg, wegen der Hitze (der tatsichlich am 13.Juli Bischof
Stahl von Wiirzburg zum Opfer fiel, 694, Anm.29) das Konzil zu ver-
tagen, war vor dem 28.Juni vom Papst mit dem schecklichen, nun
neuerdings verblirgten Wort: «Che crepano» [sic] (694, 693
Anm.24)" versperrt worden. So wirkten Hast, Hitze und offensichtli-
che Herzlosigkeit zusammen, um ein ruhiges Ausreifen einer konsens-
fahigen Formulierung zu verhindern.

Auch nach dem Konzil setzte sich das Unterdriicken der Diskussion
— war es immer noch Furcht vor der Wissenschaft? — und geistliche
Gewaltanwendung fort: « Den Theologen und Priestern hat sie (die in-
zwischen «abtriinnig> gewordene Minoritdt) Suspensionen und Ex-
kommunikationen statt Gegen-Griinde ins Gesicht geschleudert» (Ta-
gebuch, 706). Erst Johannes XXIII. hat, hoffentlich fiir immer, am Be-
ginn des 2.Vatikanischen Konzils erklirt: «Oft hat die Kirche mit
grosser Schirfe verurteilt; heute hingegen macht die Braut Christi lie-
ber vom Heilmittel der Barmherzigkeit als von der Strenge Gebrauch
... dadurch, dass sie die Giiltigkeit ihrer Lehre aufweist und nicht so
sehr Verdammungen ausspricht» '2,

Heute, im Abstand betrachtet, kristallisiert sich nach Meinung des
Verfassers, der einige Zeit der alt-katholischen Kirche angehorte,
ohne seine Sympathien fiir die romisch-katholische Konfession zu
verleugnen, als Mangel des Vatikanum I nicht so sehr ein dogmati-

'6 Mermillod predigte die dritte Inkarnation Christi im Papst: Hasler, Wie
der Papst unfehlbar wurde, Miinchen-Ziirich 1979, 19, nach Aubert, Le ponti-
ficat de Pie IX, Paris 1952, 302 ff.

'" Hasler, Pius IX., 139: «Che crepino pure».

'8 Erdffnungsrede, zitiert nach O.Karrer, Das Zweite Vatikanische Konzil,
Miinchen 1966, 76.

178



sches — da hat es durch Unschirfe des Ausdrucks gefehlt — als ein mo-
ralisches Defizit heraus. Schon Dieringer schrieb zur Rechtfertigung
seiner Unterschrift unter eine Zustimmungsadresse an Ddéllinger nach
dessen «Einige Worte zur Unfehlbarkeitsadresse» vom 19.1.1870 in
der Kolnischen Zeitung vom 27.2., die Verteidiger der Unfehlbarkeit
hitten ihn in dieser Lehransicht (die es damals noch war) «erschiittert
durch ihren Zorn, gleich jenem der Donnerséhne (Mk.3, 17, die Chri-
stus zurechtwies! Lk.9, 55], der ihre Feder dem Geiste der Liebe und
Gerechtigkeit entfremdet; durch den Hohn, womit katholische Nota-
bilititen wie Dollinger, Segesser, Montalembert, Gratry, Dupanloup
usw. fiir ihre Dienste um die Kirche belohnt werden...» ! Schwester
Amalie von Lasaulx beklagt nach dem Konzil die «Hetzjagd», die
man auf die Anhédnger der vor dem Konzil geduldeten Lehre veran-
staltete?’, und erlebte als schwerkranke Oberin, die man absetzte und
aus dem Haus verwies, «welche Gewalt und welchen Zwang» man zur
Durchsetzung des neuen Dogmas anwandte?'. Prof. Reusch schrieb
fir sie an ihre Schwester Anna v.Lasaulx: «Eine Lehre, die so viel
Verwirrung und Elend hervorbringt, solche Gewissensangst und sol-
ches Herzeleid bei den einen, solchen Fanatismus bei den anderen,
kann nicht von Gott sein» 22, Jedenfalls empfahl sie sich kaum durch
diese «Friichte», an denen man sie doch erkennen sollte (Mt.7, 16);
irgend etwas musste an ihr falsch sein, mindestens fehlte die Liebe.
Wenn es ein «Charisma» war, das dem Papst als Exponent der Kirche
innewohnt2}, warum verkiindete man dieses Charisma nicht gewin-
nend, als Gnade fiir die Kirche, die zum Dank gegen Gott herausfor-
dert? Musste man das Charisma wie einen Kniippel schwingen, mit
dem man die aus Wissens- und Gewissensgriinden Zweifelnden aus
der Kirche herausschlug? Christus schlug und exkommunizierte nie-
manden, sondern nahm selbst die Schlige auf sich, die andere ver-
dient hatten: «Durch seine Striemen sind wir geheilt» (1.Petr.2, 24;
Jes.53, 5). Vielleicht wird das auch einmal von den Schligen gelten,

' Zitiert bei A. Franzen, Fakultit, 336.

* Chr. Freiin von Hoiningen-Huene, Erinnerungen an Amalie von Lasaulx,
Schwester Augustine, Oberin der Barmherzigen Schwestern im St.Johannisho-
spital zu Bonn, Gotha 1878 (*1891) 291.

21 Ebd. 328.

22 Ebd. 358.

¥ Bischof Vinzenz Gasser in seiner 4stiindigen Relatio auf dem I. Vati-
kanum: Mansi 52, 1213, deutsch bei Butler-Lang, Das Vatikanische Konzil,
Miinchen 1933, 347f., zitiert in Lumen gentium 25: LThK? Konzil I, 241.

179



die Dollinger, Reusch, Amalie von Lasaulx und alle um ihres Gewis-
sens 24, nicht um bodser Taten willen, Exkommunizierten erduldet ha-
ben (vgl. 1. Petr.2, 20; 3, 16).

Charlotte Blennerhassett nennt, wiederum fast prophetisch, einen
der Sachgriinde, die das Dogma so wenig akzeptabel fiir viele Wissen-
schaftler und Theologen machten und eine Ergidnzung durch das
2.Vatikanische Konzil herausforderten: « Der wunderbare Dualismus
der Kirche (zwischen Primat und Episkopat), wie ihn Jesus Christus
gewollt, ist von Grund auf zerstort, der Absolutismus an seine Stelle
getreten» (698, Tagebuch)?®. Erst das 2. Vatikanum hat neben dem Pri-
mat die Kollegialitdt der Bischdfe wieder betont und neben der «vol-
len und hochsten und universalen Gewalt» des Papstes die «gleich-
falls hochste und volle Gewalt» der Bischofe iiber die ganze Kirche
deutlich ausgesprochen (Lumen gentium 22), vor der Unfehlbarkeit
des Papstes die der Kirche und der Bischofe (LG 25). Damit ist das
Gleichgewicht wiederhergestellt und Ausschliage der Waage zum ei-
nen Extrem: Konstanzer Konzil von 1417 als Ausdruck der hochsten
Autoritdt iber die Kirche, auch iiber Pdpste, wenn sie unfihig sind,
die Kirche zu regieren; und zum andern Extrem: Pipstliche Definitio-
nen «im Notfall» ohne Konzil %6, sind deutlich als Grenzfille gekenn-
zeichnet. Die Tugend liegt nach Aristoteles und der gesamten schola-
stischen Tradition «in der Mitte», im briiderlichen Zusammenwirken
beider: «Einer ist euer Meister, ihr alle aber seid Briider» (Mt.23, 8).

4. Alt-katholische Kirche

Auch fiir die Geschichte der alt-katholischen Kirche, die sich ja vor-
wiegend um Dollingers geistigen Protest sammelte und organisierte,
enthilt der Briefwechsel wichtige Angaben. Schon im Oktober 1869
weist Dollinger auf die «alte Kirche» hin, im Unterschied zum Zentra-

24V, Conzemius, Katholizismus ohne Rom. Ziirich—-Koln 1969, 56: «Gewis-
sensaporie», vgl. 63; Franzen, Fakultit, 327: « Motive nicht im bosen Willen...
Sorge um das Wohl der Kirche»; Miinchener Pfingsterklirung 1871 in:
A.Kiiry, Die alt-katholische Kirche, Stuttgart?® 1982, 449: «Ungerechte Ex-
kommunikation... schadigt Bannenden, unschuldig Misshandelten Quelle des
Segens, ist gemeinsame Lehre der Viter».

% Vgl. Hermann-Josef Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souverinitit. Die
pépstliche Unfehlbarkeit im System der ultramontanen Ekklesiologie des
19.Jahrhunderts (Ttbingen Theologische Studien 5), Mainz 1975, 402f.

26 Pottmeyer 60; 427f.

180



lisationsstreben der Romischen Kurie: Damals wurden viele Dinge,
entsprechend dem Subsidiarititsprinzip, wie man heute sagen wiirde,
der Verantwortung der Ortskirche iiberlassen (428). Charlotte Leyden
greift das im Méarz 1870 auf: Ddollingers Kritik an der Geschiftsord-
nung des Konzils bringe «die Sprache der alten Kirche» dem Epi-
skopat zum Bewusstsein (473). Sie selbst rechnet sich noch im Juni
1871, nach Dollingers Exkommunikation, innerlich zu den Opponen-
ten der neuen Dogmen: «Auch ich bin einer von ihnen» (504), wenn
sie sich auch, wie die Familie Acton (vgl. die erregende Kontroverse
um Actons Brief an die Times, 578-585) nie aus der rémisch-katholi-
schen Kirche herausdringen liess und in ihrem Testament bekennt,
dass deren «Gnadenmittel sie im Leben begleitet und in seinen Prii-
fungen aufrecht erhalten haben» (721). Déllinger konstatiert ihr ge-
geniiber mit Befriedigung im November 1871: «Die kirchliche Bewe-
gung greift um sich — in der Breite wie in der Tiefe» (512), nachdem
bereits die Gemeindebildung im September auf dem Miinchener Kon-
gress beschlossen worden war; insofern wird ihr eigenes Urteil im Ta-
gebuch von 1871, Déllingers «Zustimmung zur Errichtung der Ge-
meinden wurde erzwungen» (717), durch den Briefwechsel relativiert.
Im Dezember 1871 fillt zum erstenmal das Wort aus Dollingers
Mund: «alt-katholische Bewegung», die das Gute habe, dass viele Ab-
stindige sich neu «fiir Kirche und Religion interessieren» (516f.), eine
Erscheinung, die auch heute wieder zu beobachten ist. Lady Blenner-
hassett bedient sich schon 1870 selbst einmal des Ausdrucks «altka-
tholischer Glaube», den Haneberg wohl als erster geprigt hat (an He-
fele am 23.8.1870)7".

Interessant ist ferner fiir die Wertung der Unionskonferenz von
1874 im Ausland, dass sie in England den Eindruck gemacht haben
soll, «in Bonn scheint von manchen ein ausschliesslich germanischer
Katholizismus gepredigt worden zu sein» (575), was Dollinger mit
Grund bestreiten kann (577). Uber die zweite Konferenz von 1875 ist
Doéllinger unmittelbar hinterher «héchlich befriedigt» (605), ahnt also
nichts von einer Unterbrechung der Konferenzen?, muss aber schon
im Februar 1876 feststellen, dass «der gute Pusey in Oxford...tut, was
er kann, unsre kirchlichen Friedens- und Verstindigungsplidne, deren

7 Bei Schulte, Altkatholizismus, 99. )
*® P. Neuner, Déllinger als Theologe der Okumene (Beitrdge zur 6kumeni-

schen Theologie 19) Paderborn 1979, 218.

181



Tragweite er freilich nicht versteht, zu durchkreuzen» (613); von
J.J.Overbecks Anteil daran weiss oder sagt er (noch) nichts?’.

Die wichtigsten Ausserungen zur Sache, die noch dazu bisher véllig
unbekannt waren, sind jedoch zweifellos die Bemerkung Déllingers zu
Loyson, Michaud und Lady Blennerhassett bei Tisch nach dem Miin-
chener Kongress 1871, am 26. September: «Ich will nicht, dass die Be-
wegung sich an meinen Namen kniipfe, sie muss ohne mich lebensfé-
hig sein und selbstindig bestehen» (717), und die andere des pipstli-
chen Staatssekretdrs Antonelli gegeniiber dem Bayerischen Botschaf-
ter Tauffkirchen aus der gleichen Zeit, «er wiinsche nichts sehnlicher
als die Konstituierung der Altkatholiken in eine eigene Religionsge-
sellschaft: Dann werden sie eine Sekte werden und nicht mehr gefdahr-
lich sein» (716), 528). Die eine begriindet offensichtlich die andere,
Vermittler war Kultusminister Lutz?®’. Die letzte erklart Dollingers
Stellungnahme auf dem Kongress, dass Sekten keinen Einfluss auf
das Geschehen in der Grosskirche hitten, wenn sie auch auf eigenen
Studien fusste, die er seit 1843 gemacht, aber erst 1890 mit Reusch ver-
offentlicht hat. Beide Ausserungen erklidren zugleich auch Déllingers
beide «Konfessionen» umgreifen-wollende, zu beiden gleich «kriti-
sche» 3!, am Schluss «isolierte»3? Stellung zwischen den oder besser
an der Naht- und Bruchstelle beider Gemeinschaften, von welcher er
sich weder nach der einen noch nach der anderen Seite hin wegbe-
wegte, ein unbequemer Mahner nach beiden Richtungen. Weder
durch Zelebration noch durch Sakramentenempfang — ausser in der
Todesstunde, das war fiir beide Kirchen legitim — liess er sich zur akti-
ven Ubertretung der Strafsanktionen des Erzbischofs Scherr von Miin-
chen bewegen, das hiitte fiir ihn offenbar die Aufgabe der Mitglied-
schaft in der «grossen Kirche»?®? bedeutet; andererseits war er nicht
nur in «kritischer Solidaritdt»** mit den Altkatholiken verbunden,
sondern wurde bis zum Tode im amtlichen Verzeichnis der alt-katholi-

2 Chr. Oeyen, Westliche Orthodoxie. Ein Buch iiber Julian Joseph Over-
beck (von Wilhelm Kahle, Leiden—-Koln 1968), in: IKZ 60 (1970), 35-47,
bes.47.

3% Vgl. Dollingers Stellungsnahme auf dem Kongress bei Schulte 346, wo
schon Schulte auf Lutz als mogliche Quelle verweist.

' V.Conzemius, Art. Déllinger, in: Theologische Realenzyklopédie 9 (Ber-
lin 1982) 20-26, hier 24,2.

2 Ebd. Zeile 7, Butler-Lang 385.

3 Stenographischer Bericht iiber die Verhandlungen des Katholiken-Con-
gresses vom 22. bis 24. September 1871 in Miinchen, Miinchen 1871, 131.

34 Conzemius in: TRE 9, S.24, 2,

182



schen Geistlichen gefiihrt, ohne dass er je Widerspruch erhoben
hitte ¥, «rechnete» sich also auch hier als Mitglied, wie er es selbst an
Pfr. Widmann im Jahre 1874, sowohl mit der Bezeichnung «Gemein-
schaft» wie «Kirche», schrieb?¢. J. Finsterholzl wird also wohl recht
haben, wenn er sagt, dass die Frage der Kirchenzugehorigkeit Déllin-
gers «nicht vom konfessionalistischen Denken aus zu beantworten
ist» 37, und P.Neuner bringt die Antwort auf die konsensfidhige For-
mel: «Es ist zweifelsfrei, dass Dollinger Altkatholik war und in der ka-
tholischen Kirche bleiben wollte»3®. Wiederum haben Johannes
XXIII und das 2. Vatikanum die sachliche Losung vorbereitet: Es be-
kannte sich zu einem differenzierten Kirchenbegriff, indem es anderen
Gemeinschaften den Namen «Kirchen» zubilligte und sie alle auf die
eine Kirche Christi, in konzentrischen Kreisen geordnet, bis zu den ge-
wissenhaften Ungldubigen ausgreifend, hinordnete (LG 14-16). Dél-
linger diirfte hier selbst Prophet durch eine prophetische Handlung,
wie «Sibylle» durch Worte, gewesen sein.

5. Bavarica

Ruper Hacker hitte fiir sein Buch: Ludwig II. von Bayern in Augen-
zeugenberichten?’, auch aus diesem Briefwechsel noch einige interes-
sante Zeugnisse entnehmen kénnen, wenn er schon bekannt gewesen
wire. Dollinger schiittelt tiber Ludwig II. zunédchst nur den Kopf,
nimmt ihn aber spiter ernster. Er bezeichnet den jungen Kénig von
Anfang (1865) an als “dreamy and incalculable» (18), nennt Wagner,
unter dessen Einfluss Ludwig steht (18, 40), einen «ddmonischen
Menschen», der ihn zu einer « Traum-Existenz» verfiithre (174), regi-
striert frith Ludwigs Hang zur Zuriickgezogenheit (52), vermutet beim
Ko6nig Krankheit (450). Nachdem aber Ludwig I1. Ddllingers, seines
Reichsrats (seit 1868), Haltung wiithrend des Konzils deutlich vor der-
jenigen seines Erzbischofs Gregor Scherr, bevorzugt hatte («Sie mein
Bossuet, er mein Fénélon», so in seinen Briefen an Dollinger
1870/71)#, fillt Déllinger mehr sachlich gefdrbte Urteile: «Oben

3% Neuner 127.

% Friedrich, Dollinger 111, 617f.; Neuner 127f.

¥ Finsterholzl, Dollinger, 31; bei Neuner 129.

% Ebd. 129.

¥ Diisseldorf 1966.

“ Schulte 337; E. Kessler, Johann Friedrich (1836-1917), ein Beitrag zur Ge-
schichte des Altkatholizismus (MBM 55), Miinchen 1975, 327f.

183



mochte man Partikularismus (gegeniiber Preussen und dem Reich)
ohne Ultramontanismus, aber diese Dinge lassen sich bei uns nicht
scheiden, scheint es» (539, September 1872). 1874 nennt er ihn zum er-
stenmal «der Konig» (554), als dieser sich zu den Zivilbegridbnissen
kritisch dusserte; dann wieder, als er Wagner 1877 mit dessen Geld-
forderungen abwies (631). Aus der spédteren Zeit, besonders dem kriti-
schen Todesjahr 1886, liegen Ausserungen nur im Déllinger-Reusch-
Briefwechsel vor4!.

Auch sonst sind die politischen Ausserungen Doéllingers und Char-
lotte von Leydens, die beide europdisch dachten und — sie durch ihren
Mann - auch in politischen Gremien tdtig waren, von Bedeutung.
Man gab Preussens Uberlegenheit zu (175), trotz starker Abneigung
(257), ahnte schon 1867 den deutsch-franzosischen Krieg voraus (258-
60), urteilte kritisch iiber den Kulturkampf (557), und Lady Blenner-
hassett war sich nach 20jahriger Bekanntschaft iiber den Rang Ddéllin-
gers im kulturell-politischen Gesamtrahmen durchaus im klaren: «Sie
sind und bleiben eine der grossen konservativen Krifte im Kampf,
den unsere Zeit... gegen die destruktiven Michte zu bestehen hat»
(670), was auch den innerkirchlichen «Liberalismus» Dollingers cha-
rakterisiert und im tiefsten erkldrt: «In diesem Sinne habe ich mir
auch stets Thre Stellung zum Papsttum, wie sie seit 1870 unter dem
Druck der Verhiltnisse sich gestaltet hat, erklart. Was Sie so zu han-
deln veranlasste, war die Uberzeugung, dass auch von dort aus zerstd-
rend vorgegangen wurde... Ich habe es stets als einen grossen Irrtum
und als ein schweres Unrecht gegen Sie empfunden und ... geriigt,
wenn man die Proteste Thres christlichen und historischen Gewissens
mit dem Wunsch verwechselte, die Autoritidt anzugreifen und zu dis-
kreditieren» (671). Dollinger hat dem nicht widersprochen.

6. Zur Edition

Die Présentation des Textes ist durchaus ansprechend, eine lingere
Einleitung ordnet die Korrespondenz in die zeitgeschichtlichen Zu-
sammenhinge ein, wobei ein Teil der Lady Blennerhassett betreffen-
den biographischen Angaben separat in der Zeitschrift fiir bayerische
Landesgeschichte erschienen ist*?, ein ausfiihrliches Register schliis-
selt die Namen auf und erleichtert so die Benutzung.

4S. Anm. 3.
2 ZBLG 44 (1981), 723-788.

184



Die Anmerkungen sind knapper gehalten als in den drei ersten Bén-
den, vermutlich auch deshalb, damit der ohnehin starke Band nicht
noch mehr anschwillt. Angesichts der fiir die Vor-, Haupt- und Nach-
geschichte des 1. Vatikanum so wichtigen Inhalte bleiben die Deside-
rate an Form und Apparat von geringer Bedeutung.

. Uber den Todestag von Lady Blennerhassett besteht eine Diskre-
panz zwischen S. XXIX und S. XLVII: 11. oder 10.2.1917? Brief 250
und 251 miissen wohl umgestellt werden, weil Charlotte von Leyden
sich in 251 fiir Caritasgeld («Blau», wohl ein Hundertmarkschein) be-
dankt, das mit 249 gegeben wurde, und Déllinger mit 250 die in 251
erbetenen Korrekturen schickt. Druckfehler sind nur sinnstérend in
wenigen Fillen: Es muss heissen nullum Credo (137), im April, statt
im Apoll (397, vielleicht Lesefehler), sich statt sic (569 Z.8 v.u.), evtl.
neulich statt ndmlich (259 Z.7 v.u.).

Vielleicht hat der Editor den Lesern ohne weiteres das Erkennen
impliziter Zitate zugetraut, dennoch wire man fiir manche Fundstel-
lenangabe dankbar gewesen. Bibelfeste Leser werden zweifellos den
«echten (Israelit), an dem kein Falsch ist» (368) in Joh.1, 47 entdek-
ken, die «Zeit zu reden, Zeit zu schweigen» (463) in Koh.3, 7, wie
auch «die Tage, von denen es heisst: Sie gefallen mir nicht» in
Koh.12, 1 (376, 641). Auch weiss er, dass es Jesus ist, der Petrus «das
Schwert in die Scheide stecken» heisst (444, Mt.26, 52), so dass der
«Jemand», der Déllinger mahnt, dasselbe zu tun, im Munde Charlotte
von Leydens der Herr ist. Man kennt den «diirren und griinen» Baum
(472) aus Lk.23, 31 und das «Dixi et salvavi animan meam» aus Ez.3,
19. Ob einer aber die «Trompete, die einen unklaren Ton gibt» (586,
1.Kor. 14, 8, auch als Sprichwort in England)* erkennt? Fraglich ist
das auch fiir folgende Zitate:

Sint ut sunt, aut non sint (32) stammt nach Biichmann* von Papst
Clemens XIII., der damit eine Anderung des Statuts der Jesuiten ab-
lehnte, als der franzosische Gesandte sie 1761, 12 Jahre vor der Aufhe-
bung, von ihm verlangte.

Andere, viel bekanntere Worte lassen sich leicht im Biichmann fin-
den, doch erwartet man eigentlich von einer wissenschaftlichen Edi-
tion, dass sie simtliche impliziten Zitate nachweist.

Y The Home Book of Proverbs, Maxims and Familiar Phrases, by Burton
Stevenson, New York 1948, 2381.

* Georg Biichmann, Gefligelte Worte und Zitatenschatz, Frankfurt?? 1981,
319 (Welche Auflage der Editor S.695 Anm.34 zitiert, ist nicht ersichtlich; im
Lit.-Verzeichnis nicht enthalten).

185



Erzbischof Hatto (302) (850-913) soll in den Binger Mduseturm ge-
flohen sein*.

Vieles muss dem Leser iiberlassen bleiben, zu entdecken, so die
schonen Urteile Dollingers iiber Newman: «Genie, tiefreligios» (597,
vgl. 561, 584-86, 591f.) und Gladstones Urteil iiber Dollinger: “He is
wonderful and simple as a child” (572f.). Ganz sicher aber wird er sel-
ber das Urteil iiber Dollinger und Lady Blennerhassett fillen, dass es
Menschen waren, die ihrer Zeit weit vorausdachten, weil ihre Briefe
nicht ins vorige, sondern in unser Jahrhundert zu gehéren scheinen.

Bonn Heinz-Jiirgen Vogels

# LThK?* 5, 28.

186



	Döllinger mit Herz : zum Briefwechsel Döllinger - Blennerhassett

