
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 3

Artikel: Döllinger mit Herz : zum Briefwechsel Döllinger - Blennerhassett

Autor: Vogels, Heinz-Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Döllinger mit Herz

Zum Briefwechsel Döllinger-Blennerhassett *

Stefan Lösch berichtet, dass Gegner Döllingers wie Louis Veuillot und
Edmund Jörg, aber auch sein eigener Vater, von ihm gesagt haben
sollen: «Er hat zwei Köpfe, aber kein Herz1.» Wenn es noch einer
Widerlegung bedurft hätte, so ist sie durch die Edition seines Briefwechsels

mit Charlotte von Leyden, späterer Lady Blennerhassett, erbracht

worden, die nun Victor Conzemius, ebenso wie den Döllinger-Acton-
Briefwechsel2, als Quellenpublikation der Historischen Kommission
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften gut geordnet und mit
allen notwendigen Anmerkungen versehen, im Druck vorgelegt hat,

übrigens mit Unterstützung des Michaud-Fonds der Christkatholisch-
theologischen Fakultät Bern.

Die Briefe machen einen unmittelbar frischen, durchaus nicht
antiquierten Eindruck, und da hier Döllinger weder an seinen Schüler Acton

noch an seinen Kollegen Reusch schreibt3, fehlt auch jede professorale

Steifheit, die den genannten Briefen teilweise anhaftet. Die

junge Gräfin von Leyden, die Döllinger über einen Leihschein der

Bayerischen Staatsbibliothek 1865 kennen und als wache, überaus

wissbegierige und begabte Autodidaktin schätzen gelernt hatte,
bescheinigte ihm drei Jahre später, dass er das «Herz am ganz rechten
Platz habe, wie wenig Menschen» (S.322).

Tatsächlich war durch die väterlich führende, aber auch männliche
beglückte, leise an Franz von Sales und Johanna Frémiot von Chantal
erinnernde Freundschaft Döllingers mit Charlotte von Leyden eine
Saite in ihm zum Klingen gebracht worden, deren Ton erst jetzt, fast

hundert Jahre nach seinem Tod, deutlich erkennbar wird, wenn sie

auch durch die «Briefe an eine junge Freundin»4, seine Verwandte
Anna Gramich, schon bekannt war.

* Ignaz von Döllinger, Briefwechsel 1820-1890, bearbeitet von Victor
Conzemius, 4.Band: Ignaz von Döllinger- Charlotte Blennerhassett, Briefwechsel
1865-1886. München 1981, XLVIII und 751 Seiten.

1 Stefan Lösch, Döllinger und Frankreich, eine geistige Allianz, 1823-1871.
München 1955, 78 f.

2 Ignaz von Döllinger- Lord Acton, Briefwechsel 1850-1890, Bd. 1-3, München

1963-1971.
3 Edition in Vorbereitung durch Ch. Oeyen unter Mitarbeit von H.-J. Vogels

und V. Conzemius.
4 Ignaz Döllingers Briefe an eine junge Freundin, hrsg. von Heinrich

Schrörs, Kempten-München 1914.

170



1. Döllinger

Eine ganze Skala von Empfindungen spricht sich hier bei ihm aus:
«Nur schriftlich (weil er sie nicht sprechen konnte) kann ich Ihnen
andeuten, wie warm und tief gefühlt meine Wünsche für Sie sind, so
ernst und aus dem Innersten der Seele strömend, dass sie sich stets zu
Gebeten, die ich an Gott richte, gestalten» (433, zum Namenstag). Er
wird, «wenn morgens ein Brief von Ihnen ankommt, ...den ganzen Tag
durch wie in eine festtägliche Stimmung» versetzt (596), hat oft geradezu

«Sehnsucht nach einem Brief» und «dass Sie meiner gedenken,
gehört zu den besten Gütern, zum Sonnenschein in meinem Lebensabend»

(562 f.). Später wundert er sich über seine «starke Neigung»
zu Charlottes erstem Kind, dem Sohn Arthur (502), «je älter ich
werde, desto mehr steigt bei mir die Liebe zu Kindern» (623), für die
er viel betet (646). Über Charlottes Gesundheit macht er sich häufig
Sorgen und «mit dem armen, unglücklichen Franzosen-Volke», das
im Krieg 1870/71 so viele Verluste hatte, «hat sich ein schmerzliches,
tiefes Mitleid eingestellt. Beten wir für ein baldiges Ende» (494).

Am ausgeprägtesten ist natürlich seine Sorge für ihre geistig-geistliche

Entwicklung. Nicht nur Bücher über Bücher empfiehlt und
schenkt er ihr, aber «mit fast ängstlicher Wahrung der individuellen
Anlagen» (S.XIII), sondern auch das Buch der Bücher, das, «hat man
es zwanzigmal gelesen, doch bei der 21 ten Lesung wieder neue, bisher
unbeachtete Schönheiten und Wahrheiten» entdecken lässt (S.7), und
die «Nachfolge Christi» (15). Er hilft ihr mehrmals mit seinem «Glauben,

dass Gott das, was er angefangen, auch vollenden werde, das

heisst, dass er Ihnen noch den Platz anweisen oder in die Lage Sie
versetzen werde, in welcher Sie ganz von selbst, ohne sonderliche
Mühe oder Anstrengung in der Ihrer Natur angemessenen Weise

wohltätig wirken, gleichwie ein Licht seine Bestimmung erfüllt, indem
es eben leuchtet» (219). Das alles mit dem Ziel, ihr «den reinsten
Genuss» zu verschaffen, «den das geistige Schaffen gewährt» (181).
Denn er traut ihr früh eine schriftstellerische Begabung zu (404), von
der sie mehr als eine Probe im Briefwechsel gibt, z. B. in der Skizze
über Ganganelli (Clemens XIV.), der den Jesuitenorden aufhob und
dann zusammenbrach (515). «Vertrauen Sie auf Gottes väterliche
Führung. Es kommt immer einmal ein Tag, an dem man sich sagt:
Besser, wie Er es mit mir gemacht hat, als wie ich es wollte» (246).

Man lernt, dass Döllinger es sich zum Grundsatz gemacht hat,
«dass ich nicht Böses mit Bösem vergelte, mich nicht aus der ruhigen

171



Fassung bringen, mich nicht zu allzu scharfen Äusserungen verleiten
lasse. Sie wissen, dass mir dies mitunter begegnet» (464). Generell
kann aber Charlotte Leyden Döllingers «mildes, nachsichtiges Urteil
über Menschen und Dinge» (235), seine «milde Welt- und
Lebensanschauung» (677) und nach 1870 eine «gewohnte heitere Resignation»
konstatieren. Sogar Humor entdeckt man bei Döllinger, wenn er
berichtet, er habe mit Gladstone «de omnibus rebus et quibusdam aliis»
geredet (574, 666), und die mit einer Biographie Montalemberts
beschäftigte5, aber immer wieder verhinderte Charlotte fragt, ob sie sich

nicht vor einer nächtlichen Visite Montalemberts aus dem Jenseits

und dem Grüsse: Je demande ma vie! fürchte (613).

2. Charlotte Blennerhassett

Charlotte von Leyden ihrerseits reagiert mit einer zarten, tiefen Verehrung

und Dankbarkeit, die eigentlich nur verständlich wird, wenn man
die stark eingeschränkte Bildungsmöglichkeit für Frauen im vorigen
Jahrhundert im Auge hat: Drei Jahre Pensionat, dann Warten auf die

Heirat, kein Zugang zur Universität. So bekennt sie, dass «ich ohne
Sie vielleicht schon lange geistig verdurstet wäre» (245), nennt Döllingers

«Freundschaft eines der kostbarsten Güter, die Gott mir gegeben
hat» und empfiehlt sich während der schweren gesundheitlichen und

persönlichen Krise im Gefolge ihrer Übersiedlung nach London in

Döllingers Gedenken mit der Erinnerung, «dass meine ganze Seele

Ihnen gehört» (648).
Sehr früh erkennt sie die Gefahr, in der Döllinger schwebt, und

warnt ihn deshalb immer wieder vor der Veröffentlichung einer

Papstgeschichte (30, 36, 39, 42, 53, 166, 173, 222, 444, 458) für die
Döllinger «mehr als 25 Jahre lang Material gesammelt» hat (53, 417), die

aber dann tatsächlich in ziemlich rascher Endredaktion als Antwort
auf die Herausforderung durch die Konzilsvorstellungen der Civilità
cattolica vom Februar 1869 unter dem Titel «Der Papst und das Konzil,

von Janus» im Herbst des Jahres erscheint und in ihrer Konsequenz

zu seiner Exkommunikation im April 1871 führt.
Überhaupt ist die Eigenschaft, die Döllinger bewog, sie «Sibylle»

zu nennen, nämlich fast prophetisch begabt zu sein, auffallend. Schon

5 Man wusste gerne, was aus dem «fertigen Buch in der Schublade» (650)

geworden ist. In der Einleitung (S.XXIII) steht darüber zu wenig. Ist es im

Nachlass in Cambridge (S.XXXI)?

172



1868 beklagt sie es als «ein grosses Unglück, wenn statt einem Kaisertum

Österreich ein Magyarenkönigtum übrig bleiben wird, als einziges
machtloses Schattenreich zwischen einem preussischen Königtum
und einer moskowitischen Barbarei, die vom Westen nichts annehmen
wird», eine Vorausschau der Ereignisse von 1918. Oder, zum
Konzilsgeschehen: «Den weitesten Ideen gehört das letzte Wort, allein unsere
Generation wird wohl darüber zu Grunde gehen» (397), «diesmal
wird nur das Ärgste verhütet» (459); denn tatsächlich hat auch für
römische Katholiken erst das Vatikanum II den weiteren Kirchenbegriff

(Lumen gentium 14-16) und die Ergänzung des Primats durch
die Kollegialität, der Unfehlbarkeit des Papstes durch die der
Bischöfe und der Gesamtkirche (LG 22) gebracht: «Das grösste Opfer
wird sein, in Geduld zu warten, bis die Stunde kommt, wo die bessere

Einsicht triumphiert» (397, am 10.5.1869, lange vor Beginn des I.Va¬
tikanums), eine Mahnung, an die sie sich ganz und Döllinger insofern
gehalten hat, als er später die kirchlichen Strafen ertrug.

Charlotte von Leyden hatte tatsächlich grossen Einfluss auf Döllinger.

Deswegen ist es wohl nicht zuviel behauptet, dass er ihretwegen
die geplante «Cattedra Romana»6 so lange zurückhielt. 1865 neckte er
sie zwar, man werde einmal als sein grösstes Verdienst bezeichnen,
«dass er ein Buch nicht schrieb auf die Bitte und den Rat einer jungen

Dame, deren Urteil von grossem Gewicht bei ihm war» (40). 1867

jedoch gesteht er: «Wenn Sibylle mich sogar kniefällig bittet de ne pas
brûler mes vaisseaux, so weiss sie, dass drei Worte von ihr bei mir
mehr ausrichten als 300 von Anderen» (278). Dennoch ist er kurz
danach «tiraillé tantôt d'un côté tantôt de l'autre», ob er gegen Rom
«auftreten» soll oder nicht (284). Da es sich beim Janus vorwiegend
um historische Tatsachen handelt, deren Interpretation im Hinblick
auf die daraus zu ziehenden oder nicht zu ziehenden Konsequenzen
allerdings schwierig bleibt, wird man ihm die Anerkennung für das

Vorlegen des Materials nicht verweigern können - das tat auch Charlotte

schliesslich nicht (446). Ähnlich erkannte Newman an, dass Lord
Acton durchaus recht daran tat, in seinem zweiten Brief an die Times

(24.11.1874) auf Gladstones Herausforderung (vom 8.11.) hin die
historischen Tatsachen, die das Papsttum auch vor 1870 belasteten,
«ganz und unverhohlen» zu sagen (584).

6 So von Döllinger selbst genannt in: Döllinger-Acton I, 508, 521, 524, vgl
Döllinger-Blennerhassett 36, 39.

173



3. Zum Vatikanum I

Und hier liegt genau der neuralgische Punkt, der die Vorgeschichte
und Geschichte des 1. Vatikanischen Konzils so problematisch und
den jetzt vorgelegten Briefwechsel auch für deren Erforschung interessant

macht: Spätestens seit der Gelehrtenversammlung in München
vom Herbst 18637 offenbarte sich ein Riss in der Theologenschaft,
wenn nicht in der ganzen Kirche, der die an vollständiger historischer
Wahrheit Interessierten von den mehr an dogmatisch-scholastischer
System-Wahrheit Interessierten trennte. Die Historiker wurden von
den Systematikern und zumeist auch der Hierarchie mit Misstrauen
betrachtet. Am schärfsten hat das der wie viele spätere Alt-Katholiken
aus der Schule A.Günthers hervorgegangene, aber in der römisch-katholischen

Kirche verbleibende Gründungsabt von Beuron, Maurus

(Rudolf) Wolter bereits 1860 zum Ausdruck gebracht: «Dort (in Köln)
wie hier (in Rom) zählen wissenschaftliche Gründe bis jetzt noch zur
Kontrebande: der Traditionalismus ist allherrschend» (an Wilhelm
Reinkens, Bonn8). Dieser Riss offenbart sich auch in den neuen Briefen.

Charlotte Leyden betet angesichts der Mitteilung Döllingers von
der «bitteren und feindseligen Haltung, welche die römischen Jesuiten

gegen mich eingenommen» (80), um «nichts anderes, als dass man Sie

kennen lernen könne» und um «Versöhnung und Vereinigung» (81,

März 1866). Ein halbes Jahr später drückt Döllinger selbst seine

Befürchtung aus: «Wir sollen religiös und kirchlich romanisiert, der
protestantischen Wissenschaft und Literatur gegenüber wehrlos gemacht
werden» (143). Selbst der englische Spectator konstatierte am

17.11.1866 in Bayern einen "struggle between science and authority,
reason and tradition" (194, Anm. 5). Später ist vom «Hass der
Ultramontanen» (273), der «Unmöglichkeit der Aussöhnung» (321), von
«Parteileidenschaft» (419) die Rede, und die prophetische Charlotte
sieht als Grund für Döllingers nahende Exkommunikation längst vor-

7 Döllingers Rede auf der Versammlung siehe bei J. Finsterhölzl, Ignaz von

Döllinger, Leben und Werk, Textauswahl. Graz 1969.

Vgl. Georg Schwaiger, Die Münchener Gelehrtenversammlung von 1863 in

den Strömungen der Theologie des 19. Jahrhunderts, in: Kirche und Theologie
im 19. Jahrhundert. Göttingen 1975, 125-134; K. Stalder, Theologische Wissenschaft,

in: Hundert Jahre christkatholische theologische Fakultät der Universität

Bern (Beiheft zur IKZ 64, 1974, 194).
8 Ed. Winter, Fürstbischof H.Förster von Breslau und der Güntherianismus,

nach Briefen an Kardinal Schwarzenberg von Prag, in: Zeitschrift des Vereins

für Geschichte Schlesiens 65 (1931), 529-550, hier 550.

174



aus: «Nachdem ein Teil der katholischen Welt dem wissenschaftlichen

Leben entfremdet, war es leicht vorauszusehen, dass man vor
einigen deutschen Professoren nicht zurückschrecken würde» (709,
Tagebuch).

Am krassesten offenbart sich auf Döllingers Seite das Erschrecken
über die römische Anschauungsweise, als der spanische Inquisitor
Pedro Arbuez, der drei Todesurteile gefällt hatte und dafür umgebracht
wurde, 1867 kanonisiert wird: «Das ist der unselige Wahn und Infalli-
bilitäts-Schwindel bei tiefster Unwissenheit, und daran tragen die
Jesuiten mehr als irgend jemand Schuld... So geht es den Absoluten und
Untrüglichen, die keinen Rat, keine Zustimmung brauchen, keine
Schranke ertragen, in autokratischer Selbstherrlichkeit sich selbst
genügen; der an der Tiber kanonisiert die Inquisition und exponiert sich
damit dem Unwillen der ganzen zivilisierten Welt»; dass Döllinger
aus seinem Glauben heraus so urteilt, zeigt sein Schlusssatz: «Qui
habitat in coelis, irridebit eos» (Ps.2, 4; S.254L). Tatsächlich gilt heute
die Inquisition als Irrweg und Pedro Arbuez geniesst keine allgemeine
Verehrung, ja ist sogar nicht einmal dem Namen nach bekannt.

In dieser Heiligsprechung dürfte der eigentliche Anlass liegen,
warum Döllinger aus seiner Reserve gegenüber der Papstgeschichte
heraustrat. Aus den Formulierungen über diesen Vorfall geht hervor,
dass er schon 1867 all die Argumente gebraucht, die später in der
Konzilsdiskussion zur Abschreckung von den Papstdogmen ins Feld
geführt werden: «absolut, keine Zustimmung, keine Schranke,
autokratisch, sich selbst genügend». Die Möglichkeit einer wohlwollenden
Interpretation (Heiligsprechung nur als Märtyrer, nicht als Inquisitor;
nicht alle Taten eines Heiligen gelten als heilig, man soll nur «auf das

Ende ihres Lebens schauen und ihren Glauben nachahmen» Hebr. 13,

7; Heiligsprechung besagt an sich nur, dass der Kanonisierte sicher im
Himmel ist) soll einmal völlig offenbleiben: Die Tatsache, dass das

Töten von Menschen um des Glaubens willen durch das feierliche Urteil

de facto mitkanonisiert wurde - und für die «dogmatische Tatsache»

einer Heiligsprechung wurde nach der Schullehre auch die
Unfehlbarkeit schon damals in Anspruch genommen -, war für Döllinger,

ähnlich wie für Lord Acton in grösserem Zusammenhang9, ein

unerträglicher Widerspruch, von dem sein tiefstes sittliches Gefühl ge-

9 Actons Problem: Die Verwendung von aus heutiger Sicht moralisch
verwerflichen Mitteln für religiöse Ziele in der Kirchengeschichte, wird besonders
abgehandelt in Döllinger-Acton III, 257-291, vgl. hier (Bd. 4) 687.

175



troffen war. Das erklärt vielleicht in etwa die Schärfe seiner Sprache
in den Quirinusbriefen, die er doch vermeiden wollte10. Von jetzt an

war Döllinger dazu disponiert, die Schonung aufzugeben.
Seine Beteiligung am Konzilsgeschehen - er blieb als «Konzilsjournalist»

in München - und diejenige Charlotte von Leydens - sie war
drei Monate von Dezember 1869 bis März 1870 in Rom und lernte
dort ihren Mann, Rowland Blennerhassett kennen - ist zu bekannt, als

dass man längere Ausführungen darüber machen müsste. Neu oder in

dieser Deutlichkeit bisher nicht ausgesprochen ist der Wille Döllingers,

auf keinen Fall zum Konzil zu gehen: «Ein Geistlicher, der seine

eigene Ansicht (wäre es auch nur in ganz untergeordneten Dingen)
frei haben und gelegentlich äussern will, wird dort mehr gehasst als

ein ganz ungläubiger Laie - weil man ihn mehr fürchtet, und weil er

gewissermassen «un monstre dans l'Eglise ist.» Dann folgt die bereits

zitierte Bitte Charlottes, seine Schiffe nicht zu verbrennen, über deren

Erfüllung sie ganz beruhigt sein könne (277 f, Okt. 1867). Insofern
hätte auch die Bitte Schwarzenbergs und Försters an den Papst, ihn zu

berufen (355, 436, vgl. Coli. Lac. 7, 1046 ff.), nichts bei ihm selbst
gefruchtet und die Antwort Antonellis, er werde wohl ablehnen,
entbehrt nicht der inneren Berechtigung. Trotzdem hätte man es versuchen

können, wenn man die Wahrheit wirklich nicht fürchtete. Der
Verdacht liegt nahe, dass man sich die Arbeit in Rom durch das
Fernhalten eines unbequemen Mahners an sperrige historische Realitäten
erleichtern wollte. Eine Berufung hätte Döllinger zweifellos geehrt,
seine Argumente integriert, vielleicht seinen Widerstand paralysiert,
wenn und indem eine weniger unbefriedigende Definition zustandegekommen

wäre, als die jetzt vorliegende, die erst durch die nachfolgende,

über hundertjährige Rezeption auf ein erträgliches Mass hin

interpretiert werden müsste11. Diese Arbeit hätte man besser vorder
Definition geleistet, wenn sie diesen Namen verdienen sollte.

10 Vgl. o. 1, Döllinger-Blennerhassett 464.
11 «Es ist heute schon fast zum Gemeinplatz geworden, dass sich im

nachträglichen Verständnis des Dogmas nicht diejenigen durchgesetzt haben, die

damals mit allen Kräften die Dogmatisierung betrieben, sondern die Minorität
von damals»: K.Schatz, Das «noch nicht fertige» Dogma, in: Zur Sache.

Theologische Streitfragen im «Fall Küng», hrsg. von Ludwig Bertsch u. Me-

dard Kehl, Würzburg 1980, 80-118, hier 99 mit Berufung auf V. Conzemius in:
Theologie und Philosophie 45 (1970), 417; A. Franzen, Die Katholisch-Theologische

Fakultät Bonn im Streit um das I. Vatikanum, BBK6, Köln 1974, 331;

K.Schatz, Petrus als Sprecher, Mund und Repräsentant der Jünger, in: Petrus

und Papst, hrsg. von A.Brandenburg, H.Urban, Münster 1977, 63-83.

176



Ganz generell besteht ja der Haupt-Vorwurf, den man dem Ersten
Vatikanum und seiner Leitung, wenigstens bei der zweiten Konstitution,

über die Kirche, machen muss, darin, dass es die Papstdogmen in
doch zu grosser Eile durchgesetzt hat. Wenn man bedenkt, dass das

Tridentinum und das Vatikanum II sich Jahre Zeit genommen und
sogar Unterbrechungen in Kauf genommen haben, so fällt die Hektik
auf, mit der man nach verspäteter, von den Bischöfen nicht vorbereiteter

Einführung des Unfehlbarkeitsthemas in die Diskussion12 und
Vorziehen dieses Themas vor die organische vorausliegenden Kapitel
des Kirchenschemas, eine Entscheidung und eine Formulierung dieser

Entscheidung herbeizuführen suchte, die nachher zu den widersprechendsten

Interpretationen Anlass bot, eben weil sie nicht ausgereift
war, ganz abgesehen von dem Druck, der auf Majorität und Minorität
ausgeübt wurde (710)13. Auf dieses Verhalten findet das Schriftwort
Anwendung: «Wer zu hastig vorgeht, stösst an» (Sprüche 19, 2). Ein
eklatantes Beispiel für diese Hast, vielleicht sogar die tiefste Ursache
für die Peripetie des Konzilsgeschehens, die in der Aufgabe des

Widerstands durch die Minorität bestand, erahnt man aus dem im Tagebuch

Lady Blennerhassetts wiedergegebenen Bericht des ungarischen
Bischofs Ludwig Haynald, eines Führers der Minorität (Acton, «die
Seele der Opposition», war am 9.Juni abgereist14): «In den letzten
Tagen des Konzils waren Dechamps und Mermillod zu Haynald
gekommen und hatten ihm, wegen der schrecklichen Julihitze, den
Vorschlag gemacht, wenn die Redner der Opposition ihren Plan zu
sprechen aufgäben, so würden sie, die Majorität, dasselbe tun. Haynald

hatte versprochen, den Vorschlag zu machen und derselbe war
angenommen worden. Darauf Dupanloups gerechter Zorn und sein
hartes Wort ('C'est une trahison'), da er recht gut einsah, dass man
nicht mehr über Beschränkung der Redefreiheit klagen könne, wenn
man selbst auf das Wort verzichtet, weil es zu heiss ist» (713, ähnlich
693).

Aubert15 stellt die Sache so dar, «dass auch die Opposition die
Meinung vertrat, es sei besser, d..en Strömen unnützer Beredsamkeit ein

12 A. B. Hasler, Pius IX. (1846-1878), Päpstliche Unfehlbarkeit und 1.

Vatikanisches Konzil (Päpste und Papsttum 12, 1-2), Stuttgart 197, 69; Haneberg
an Hefele am 23.8.1870, in: J. F. v.Schulte, Altkatholizismus, Giessen 1887,2
1965, 99 Abs. 4: «nicht von vorneherein angekündigt... bedenklich».

13 Hasler I, 151; II, 415-447.
14 Döllinger-Acton II, 420 Anm. 11.
15 Roger Aubert, Vaticanum I, Mainz 1965, 265.

177



Ende zu machen. Die Erschöpfung durch die sommerliche Gluthitze
war derart» und erwähnt dann die Verhandlungen darüber vom 1. bis

4. Juli. Dass der Vorschlag dazu aber von der Seite der extremsten In-
fallibilisten, Mermillod16 und eventuell Dechamps ausging - Aubert

sagt: «auf Anregung von Manning und Spalding» - und dass Dupanloup

Haynalds Eingehen darauf als «Verrat» einstufte, lässt die

Vermutung aufkommen, der Vorschlag sei nicht ohne die Absicht
gemacht worden, die Minorität durch einen taktischen Schachzug zum

Schweigen zu bringen, wobei die Hitze als Vorwand diente; sie hätte,

wenn das Argument stichhaltig sein sollte, auch das Anhören der langen

Relationen der Glaubensdeputation und erst recht das Fällen
einer weittragenden Entscheidung unmöglich machen müssen. Der
andere Ausweg, wegen der Hitze (der tatsächlich am 13. Juli Bischof
Stahl von Würzburg zum Opfer fiel, 694, Anm. 29) das Konzil zu
vertagen, war vor dem 28. Juni vom Papst mit dem schecklichen, nun
neuerdings verbürgten Wort: «Che crepano» [sic] (694, 693

Anm. 24)17 versperrt worden. So wirkten Hast, Hitze und offensichtliche

Herzlosigkeit zusammen, um ein ruhiges Ausreifen einer konsensfähigen

Formulierung zu verhindern.
Auch nach dem Konzil setzte sich das Unterdrücken der Diskussion

- war es immer noch Furcht vor der Wissenschaft? - und geistliche
Gewaltanwendung fort: «Den Theologen und Priestern hat sie (die
inzwischen <abtrünnig> gewordene Minorität) Suspensionen und
Exkommunikationen statt Gegen-Gründe ins Gesicht geschleudert»
(Tagebuch, 706). Erst Johannes XXIII. hat, hoffentlich für immer, am
Beginn des 2.Vatikanischen Konzils erklärt: «Oft hat die Kirche mit

grosser Schärfe verurteilt; heute hingegen macht die Braut Christi
lieber vom Heilmittel der Barmherzigkeit als von der Strenge Gebrauch

dadurch, dass sie die Gültigkeit ihrer Lehre aufweist und nicht so

sehr Verdammungen ausspricht» 18.

Heute, im Abstand betrachtet, kristallisiert sich nach Meinung des

Verfassers, der einige Zeit der alt-katholischen Kirche angehörte,
ohne seine Sympathien für die römisch-katholische Konfession zu

verleugnen, als Mangel des Vatikanum I nicht so sehr ein dogmati-

16 Mermillod predigte die dritte Inkarnation Christi im Papst: Hasler, Wie

der Papst unfehlbar wurde, München-Zürich 1979, 19, nach Aubert, Le pontificat

de Pie IX, Paris 1952, 302 ff.
17 Hasler, Pius IX, 139: «Che crepino pure».
18 Eröffnungsrede, zitiert nach O. Karrer, Das Zweite Vatikanische Konzil,

München 1966, 76.

178



sches - da hat es durch Unscharfe des Ausdrucks gefehlt - als ein
moralisches Defizit heraus. Schon Dieringer schrieb zur Rechtfertigung
seiner Unterschrift unter eine Zustimmungsadresse an Döllinger nach
dessen «Einige Worte zur Unfehlbarkeitsadresse» vom 19.1.1870 in
der Kölnischen Zeitung vom 27.2, die Verteidiger der Unfehlbarkeit
hätten ihn in dieser Lehransicht (die es damals noch war) «erschüttert
durch ihren Zorn, gleich jenem der Donnersöhne (Mk. 3, 17, die Christus

zurechtwies! Lk.9, 55], der ihre Feder dem Geiste der Liebe und
Gerechtigkeit entfremdet; durch den Hohn, womit katholische Nota-
bilitäten wie Döllinger, Segesser, Montalembert, Gratry, Dupanloup
aisw. für ihre Dienste um die Kirche belohnt werden...»19 Schwester
Amalie von Lasaulx beklagt nach dem Konzil die «Hetzjagd», die
man auf die Anhänger der vor dem Konzil geduldeten Lehre
veranstaltete20, und erlebte als schwerkranke Oberin, die man absetzte und
aus dem Haus verwies, «welche Gewalt und welchen Zwang» man zur
Durchsetzung des neuen Dogmas anwandte21. Prof.Reusch schrieb
für sie an ihre Schwester Anna v. Lasaulx: «Eine Lehre, die so viel
Verwirrung und Elend hervorbringt, solche Gewissensangst und
solches Herzeleid bei den einen, solchen Fanatismus bei den anderen,
kann nicht von Gott sein»22. Jedenfalls empfahl sie sich kaum durch
diese «Früchte», an denen man sie doch erkennen sollte (Mt.7, 16);
irgend etwas müsste an ihr falsch sein, mindestens fehlte die Liebe.
Wenn es ein «Charisma» war, das dem Papst als Exponent der Kirche
innewohnt23, warum verkündete man dieses Charisma nicht gewinnend,

als Gnade für die Kirche, die zum Dank gegen Gott herausfordert?

Müsste man das Charisma wie einen Knüppel schwingen, mit
dem man die aus Wissens- und Gewissensgründen Zweifelnden aus
der Kirche herausschlug? Christus schlug und exkommunizierte
niemanden, sondern nahm selbst die Schläge auf sich, die andere
verdient hatten: «Durch seine Striemen sind wir geheilt» (l.Petr.2, 24;
Jes. 53, 5). Vielleicht wird das auch einmal von den Schlägen gelten,

19 Zitiert bei A. Franzen, Fakultät, 336.
20 Chr. Freiin von Hoiningen-Huene, Erinnerungen an Amalie von Lasaulx,

Schwester Augustine, Oberin der Barmherzigen Schwestern im St. Johannisho-
spital zu Bonn, Gotha 1878 (41891) 291.

21 Ebd. 328.
22 Ebd. 358.
23 Bischof Vinzenz Gasser in seiner 4stündigen Relatio auf dem I.

Vatikanum: Mansi 52, 1213, deutsch bei Butler-Lang, Das Vatikanische Konzil,
München 1933, 347 f, zitiert in Lumen gentium 25: LThK2 Konzil I, 241.

179



die Döllinger, Reusch, Amalie von Lasaulx und alle um ihres Gewissens24,

nicht um böser Taten willen, Exkommunizierten erduldet
haben (vgl. l.Petr.2, 20; 3, 16).

Charlotte Blennerhassett nennt, wiederum fast prophetisch, einen
der Sachgründe, die das Dogma so wenig akzeptabel für viele
Wissenschaftler und Theologen machten und eine Ergänzung durch das

2. Vatikanische Konzil herausforderten: «Der wunderbare Dualismus
der Kirche (zwischen Primat und Episkopat), wie ihn Jesus Christus

gewollt, ist von Grund auf zerstört, der Absolutismus an seine Stelle

getreten» (698, Tagebuch)25. Erst das 2. Vatikanum hat neben dem
Primat die Kollegialität der Bischöfe wieder betont und neben der «vollen

und höchsten und universalen Gewalt» des Papstes die «gleichfalls

höchste und volle Gewalt» der Bischöfe über die ganze Kirche
deutlich ausgesprochen (Lumen gentium 22), vor der Unfehlbarkeit
des Papstes die der Kirche und der Bischöfe (LG 25). Damit ist das

Gleichgewicht wiederhergestellt und Ausschläge der Waage zum
einen Extrem: Konstanzer Konzil von 1417 als Ausdruck der höchsten
Autorität über die Kirche, auch über Päpste, wenn sie unfähig sind,
die Kirche zu regieren; und zum andern Extrem: Päpstliche Definitionen

«im Notfall» ohne Konzil26, sind deutlich als Grenzfälle
gekennzeichnet. Die Tugend liegt nach Aristoteles und der gesamten
scholastischen Tradition «in der Mitte», im brüderlichen Zusammenwirken
beider: «Einer ist euer Meister, ihr alle aber seid Brüder» (Mt. 23, 8).

4. Alt-katholische Kirche

Auch für die Geschichte der alt-katholischen Kirche, die sich ja
vorwiegend um Döllingers geistigen Protest sammelte und organisierte,
enthält der Briefwechsel wichtige Angaben. Schon im Oktober 1869

weist Döllinger auf die «alte Kirche» hin, im Unterschied zum Zentra-

24 V. Conzemius, Katholizismus ohne Rom. Zürich-Köln 1969, 56: «Gewis-
sensaporie», vgl. 63; Franzen, Fakultät, 327: «Motive nicht im bösen Willen...
Sorge um das Wohl der Kirche»; Münchener Pfingsterklärung 1871 in:
A.Küry, Die alt-katholische Kirche, Stuttgart23 1982, 449: «Ungerechte
Exkommunikation... schädigt Bannenden, unschuldig Misshandelten Quelle des

Segens, ist gemeinsame Lehre der Väter».
25 Vgl. Hermann-Josef Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souveränität. Die

päpstliche Unfehlbarkeit im System der ultramontanen Ekklesiologie des

19. Jahrhunderts (Tübingen Theologische Studien 5), Mainz 1975, 402f.
26 Pottmeyer 60; 427 f.

180



lisationsstreben der Römischen Kurie: Damals wurden viele Dinge,
entsprechend dem Subsidiaritätsprinzip, wie man heute sagen würde,
der Verantwortung der Ortskirche überlassen (428). Charlotte Leyden
greift das im März 1870 auf: Döllingers Kritik an der Geschäftsordnung

des Konzils bringe «die Sprache der alten Kirche» dem
Episkopat zum Bewusstsein (473). Sie selbst rechnet sich noch im Juni
1871, nach Döllingers Exkommunikation, innerlich zu den Opponenten

der neuen Dogmen: «Auch ich bin einer von ihnen» (504), wenn
sie sich auch, wie die Familie Acton (vgl. die erregende Kontroverse
um Actons Brief an die Times, 578-585) nie aus der römisch-katholischen

Kirche herausdrängen liess und in ihrem Testament bekennt,
dass deren «Gnadenmittel sie im Leben begleitet und in seinen
Prüfungen aufrecht erhalten haben» (721). Döllinger konstatiert ihr
gegenüber mit Befriedigung im November 1871: «Die kirchliche Bewegung

greift um sich - in der Breite wie in der Tiefe» (512), nachdem
bereits die Gemeindebildung im September auf dem Münchener Kongress

beschlossen worden war; insofern wird ihr eigenes Urteil im
Tagebuch von 1871, Döllingers «Zustimmung zur Errichtung der
Gemeinden wurde erzwungen» (717), durch den Briefwechsel relativiert.
Im Dezember 1871 fällt zum erstenmal das Wort aus Döllingers
Mund: «alt-katholische Bewegung», die das Gute habe, dass viele
Abständige sich neu «für Kirche und Religion interessieren» (516 f.), eine

Erscheinung, die auch heute wieder zu beobachten ist. Lady Blennerhassett

bedient sich schon 1870 selbst einmal des Ausdrucks
«altkatholischer Glaube», den Haneberg wohl als erster geprägt hat (an Hefele

am 23.8.1870)27.
Interessant ist ferner für die Wertung der Unionskonferenz von

1874 im Ausland, dass sie in England den Eindruck gemacht haben

soll, «in Bonn scheint von manchen ein ausschliesslich germanischer
Katholizismus gepredigt worden zu sein» (575), was Döllinger mit
Grund bestreiten kann (577). Über die zweite Konferenz von 1875 ist

Döllinger unmittelbar hinterher «höchlich befriedigt» (605), ahnt also
nichts von einer Unterbrechung der Konferenzen28, muss aber schon
im Februar 1876 feststellen, dass «der gute Pusey in Oxford...tut, was
er kann, unsre kirchlichen Friedens- und Verständigungspläne, deren

27 Bei Schulte, Altkatholizismus, 99.
28 P. Neuner, Döllinger als Theologe der Ökumene (Beiträge zur ökumenischen

Theologie 19) Paderborn 1979, 218.

181



Tragweite er freilich nicht versteht, zu durchkreuzen» (613); von
J. J.Overbecks Anteil daran weiss oder sagt er (noch) nichts29.

Die wichtigsten Äusserungen zur Sache, die noch dazu bisher völlig
unbekannt waren, sind jedoch zweifellos die Bemerkung Döllingers zu

Loyson, Michaud und Lady Blennerhassett bei Tisch nach dem
Münchener Kongress 1871, am 26. September: «Ich will nicht, dass die

Bewegung sich an meinen Namen knüpfe, sie muss ohne mich lebensfähig

sein und selbständig bestehen» (717), und die andere des päpstlichen

Staatssekretärs Antonelli gegenüber dem Bayerischen Botschafter

Tauffkirchen aus der gleichen Zeit, «er wünsche nichts sehnlicher
als die Konstituierung der Altkatholiken in eine eigene Religionsgesellschaft:

Dann werden sie eine Sekte werden und nicht mehr gefährlich

sein» (716), 528). Die eine begründet offensichtlich die andere,
Vermittler war Kultusminister Lutz30. Die letzte erklärt Döllingers
Stellungnahme auf dem Kongress, dass Sekten keinen Einfluss auf
das Geschehen in der Grosskirche hätten, wenn sie auch auf eigenen
Studien fusste, die er seit 1843 gemacht, aber erst 1890 mit Reusch
veröffentlicht hat. Beide Äusserungen erklären zugleich auch Döllingers
beide «Konfessionen» umgreifen-wollende, zu beiden gleich
«kritische»31, am Schluss «isolierte»32 Stellung zwischen den oder besser

an der Naht- und Bruchstelle beider Gemeinschaften, von welcher er

sich weder nach der einen noch nach der anderen Seite hin wegbewegte,

ein unbequemer Mahner nach beiden Richtungen. Weder
durch Zelebration noch durch Sakramentenempfang - ausser in der

Todesstunde, das war für beide Kirchen legitim - liess er sich zur aktiven

Übertretung der Strafsanktionen des Erzbischofs Scherr von München

bewegen, das hätte für ihn offenbar die Aufgabe der Mitgliedschaft

in der «grossen Kirche»33 bedeutet; andererseits war er nicht

nur in «kritischer Solidarität»34 mit den Altkatholiken verbunden,
sondern wurde bis zum Tode im amtlichen Verzeichnis der alt-katholi-

29 Chr. Oeyen, Westliche Orthodoxie. Ein Buch über Julian Joseph Overbeck

(von Wilhelm Kahle, Leiden-Köln 1968), in: IKZ 60 (1970), 35-47,
bes. 47.

30 Vgl. Döllingers Stellungsnahme auf dem Kongress bei Schulte 346, wo
schon Schulte auf Lutz als mögliche Quelle verweist.

31 V.Conzemius, Art. Döllinger, in: Theologische Realenzyklopädie 9 (Berlin

1982)20-26, hier 24,2.
32 Ebd. Zeile 7, Butler-Lang 385.
33 Stenographischer Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-Con-

gresses vom 22. bis 24. September 1871 in München, München 1871, 131.
34 Conzemius in: TRE 9, S.24, 2.

182



sehen Geistlichen geführt, ohne dass er je Widerspruch erhoben
hätte35, «rechnete» sich also auch hier als Mitglied, wie er es selbst an
Pfr. Widmann im Jahre 1874, sowohl mit der Bezeichnung «Gemeinschaft»

wie «Kirche», schrieb36. J.Finsterhölzl wird also wohl recht
haben, wenn er sagt, dass die Frage der Kirchenzugehörigkeit Döllingers

«nicht vom konfessionalistischen Denken aus zu beantworten
ist»37, und P. Neuner bringt die Antwort auf die konsensfähige Formel:

«Es ist zweifelsfrei, dass Döllinger Altkatholik war und in der
katholischen Kirche bleiben wollte»38. Wiederum haben Johannes

XXIII und das 2. Vatikanum die sachliche Lösung vorbereitet: Es
bekannte sich zu einem differenzierten Kirchenbegriff, indem es anderen
Gemeinschaften den Namen «Kirchen» zubilligte und sie alle auf die
eine Kirche Christi, in konzentrischen Kreisen geordnet, bis zu den
gewissenhaften Ungläubigen ausgreifend, hinordnete (LG 14-16).
Döllinger dürfte hier selbst Prophet durch eine prophetische Handlung,
wie «Sibylle» durch Worte, gewesen sein.

5. Bavarica

Ruper Hacker hätte für sein Buch: Ludwig II. von Bayern in
Augenzeugenberichten39, auch aus diesem Briefwechsel noch einige interessante

Zeugnisse entnehmen können, wenn er schon bekannt gewesen
wäre. Döllinger schüttelt über Ludwig II. zunächst nur den Kopf,
nimmt ihn aber später ernster. Er bezeichnet den jungen König von
Anfang (1865) an als "dreamy and incalculable» (18), nennt Wagner,
unter dessen Einfluss Ludwig steht (18, 40), einen «dämonischen
Menschen», der ihn zu einer «Traum-Existenz» verführe (174),
registriert früh Ludwigs Hang zur Zurückgezogenheit (52), vermutet beim
König Krankheit (450). Nachdem aber Ludwig II. Döllingers, seines

Reichsrats (seit 1868), Haltung während des Konzils deutlich vor
derjenigen seines Erzbischofs Gregor Scherr, bevorzugt hatte («Sie mein
Bossuet, er mein Fénélon», so in seinen Briefen an Döllinger
1870/71)40, fällt Döllinger mehr sachlich gefärbte Urteile: «Oben

35 Neuner 127.
36 Friedrich, Döllinger III, 617f.; Neuner 127f.
37 Finsterhölzl, Döllinger, 31; bei Neuner 129.
38 Ebd. 129.
39 Düsseldorf 1966.
40 Schulte 337; E. Kessler, Johann Friedrich (1836-1917), ein Beitrag zur

Geschichte des Altkatholizismus (MBM 55), München 1975, 327 f.

183



möchte man Partikularismus (gegenüber Preussen und dem Reich)
ohne Ultramontanismus, aber diese Dinge lassen sich bei uns nicht
scheiden, scheint es» (539, September 1872). 1874 nennt er ihn zum
erstenmal «der König» (554), als dieser sich zu den Zivilbegräbnissen
kritisch äusserte; dann wieder, als er Wagner 1877 mit dessen

Geldforderungen abwies (631). Aus der späteren Zeit, besonders dem
kritischen Todesjahr 1886, liegen Äusserungen nur im Döllinger-Reusch-
Briefwechsel vor41.

Auch sonst sind die politischen Äusserungen Döllingers und Charlotte

von Leydens, die beide europäisch dachten und - sie durch ihren
Mann - auch in politischen Gremien tätig waren, von Bedeutung.
Man gab Preussens Überlegenheit zu (175), trotz starker Abneigung
(257), ahnte schon 1867 den deutsch-französischen Krieg voraus (258—

60), urteilte kritisch über den Kulturkampf (557), und Lady Blennerhassett

war sich nach 20jähriger Bekanntschaft über den Rang Döllingers

im kulturell-politischen Gesamtrahmen durchaus im klaren: «Sie

sind und bleiben eine der grossen konservativen Kräfte im Kampf,
den unsere Zeit... gegen die destruktiven Mächte zu bestehen hat»

(670), was auch den innerkirchlichen «Liberalismus» Döllingers
charakterisiert und im tiefsten erklärt: «In diesem Sinne habe ich mir
auch stets Ihre Stellung zum Papsttum, wie sie seit 1870 unter dem

Druck der Verhältnisse sich gestaltet hat, erklärt. Was Sie so zu handeln

veranlasste, war die Überzeugung, dass auch von dort aus zerstörend

vorgegangen wurde... Ich habe es stets als einen grossen Irrtum
und als ein schweres Unrecht gegen Sie empfunden und gerügt,
wenn man die Proteste Ihres christlichen und historischen Gewissens

mit dem Wunsch verwechselte, die Autorität anzugreifen und zu
diskreditieren» (671). Döllinger hat dem nicht widersprochen.

6. Zur Edition

Die Präsentation des Textes ist durchaus ansprechend, eine längere
Einleitung ordnet die Korrespondenz in die zeitgeschichtlichen
Zusammenhänge ein, wobei ein Teil der Lady Blennerhassett betreffenden

biographischen Angaben separat in der Zeitschrift für bayerische
Landesgeschichte erschienen ist42, ein ausführliches Register schlüsselt

die Namen auf und erleichtert so die Benutzung.

41 S. Anm.3.
42ZBLG44(1981), 723-788.

184



Die Anmerkungen sind knapper gehalten als in den drei ersten Bänden,

vermutlich auch deshalb, damit der ohnehin starke Band nicht
noch mehr anschwillt. Angesichts der für die Vor-, Haupt- und
Nachgeschichte des I. Vatikanum so wichtigen Inhalte bleiben die Desiderate

an Form und Apparat von geringer Bedeutung.
Über den Todestag von Lady Blennerhassett besteht eine Diskrepanz

zwischen S.XXIX und S.XLVII: 11. oder 10.2.1917? Brief 250
und 251 müssen wohl umgestellt werden, weil Charlotte von Leyden
sich in 251 für Caritasgeld («Blau», wohl ein Hundertmarkschein)
bedankt, das mit 249 gegeben wurde, und Döllinger mit 250 die in 251

erbetenen Korrekturen schickt. Druckfehler sind nur sinnstörend in
wenigen Fällen: Es muss heissen nullum Credo (137), im April, statt
im Apoll (397, vielleicht Lesefehler), sich statt sie (569 Z.8 v.u.), evtl.
neulich statt nämlich (259 Z.7 v.u.).

Vielleicht hat der Editor den Lesern ohne weiteres das Erkennen
impliziter Zitate zugetraut, dennoch wäre man für manche
Fundstellenangabe dankbar gewesen. Bibelfeste Leser werden zweifellos den
«echten (Israelit), an dem kein Falsch ist» (368) in Joh. 1, 47 entdek-
ken, die «Zeit zu reden, Zeit zu schweigen» (463) in Koh.3, 7, wie
auch «die Tage, von denen es heisst: Sie gefallen mir nicht» in
Koh. 12, 1 (376, 641). Auch weiss er, dass es Jesus ist, der Petrus «das
Schwert in die Scheide stecken» heisst (444, Mt.26, 52), so dass der
«Jemand», der Döllinger mahnt, dasselbe zu tun, im Munde Charlotte
von Leydens der Herr ist. Man kennt den «dürren und grünen» Baum
(472) aus Lk.23, 31 und das «Dixi et salvavi animan meam» aus Ez.3,
19. Ob einer aber die «Trompete, die einen unklaren Ton gibt» (586,
I.Kor. 14, 8, auch als Sprichwort in England)43 erkennt? Fraglich ist
das auch für folgende Zitate :

Sint ut sunt, aut non sint (32) stammt nach Büchmann44 von Papst
Clemens XIII, der damit eine Änderung des Statuts der Jesuiten
ablehnte, als der französische Gesandte sie 1761, 12 Jahre vor der Aufhebung,

von ihm verlangte.
Andere, viel bekanntere Worte lassen sich leicht im Büchmann

finden, doch erwartet man eigentlich von einer wissenschaftlichen
Edition, dass sie sämtliche impliziten Zitate nachweist.

43 The Home Book of Proverbs, Maxims and Familiar Phrases, by Burton
Stevenson, New York 1948, 2381.

44 Georg Büchmann, Geflügelte Worte und Zitatenschatz, Frankfurt33 1981,
319 (Welche Auflage der Editor S.695 Anm.34 zitiert, ist nicht ersichtlich; im
Lit.-Verzeichnis nicht enthalten).

185



Erzbischof Hatto (302) (850-913) soll in den Binger Mäuseturm
geflohen sein45.

Vieles muss dem Leser überlassen bleiben, zu entdecken, so die
schönen Urteile Döllingers über Newman: «Genie, tiefreligiös» (597,
vgl. 561, 584-86, 591 f.) und Gladstones Urteil über Döllinger: "He is

wonderful and simple as a child" (572 f.). Ganz sicher aber wird er selber

das Urteil über Döllinger und Lady Blennerhassett fällen, dass es

Menschen waren, die ihrer Zeit weit vorausdachten, weil ihre Briefe
nicht ins vorige, sondern in unser Jahrhundert zu gehören scheinen.

Bonn Heinz-Jürgen Vogels

45 LThK2 5, 28.

186


	Döllinger mit Herz : zum Briefwechsel Döllinger - Blennerhassett

