
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 74 (1984)

Heft: 2

Artikel: Der Dialog zwischen der Alt-Katholischen und der Römisch-
Katholischen Kirche in Deutschland in den Jahren 1968 - 1973

Autor: Pelz, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Dialog zwischen der Alt-Katholischen und der
Römisch-Katholischen Kirche in Deutschland in den Jahren

1968-1973

Gliederung Seite

Einleitung 86
I. Historischer Hintergrund 88

1. Die altkatholische Kirche in Deutschland von den Anfängen bis
zum Vaticanum II 88

2. Das Verhältnis zwischen der altkatholischen und römisch-katholischen

Kirche seit dem Vaticanum II 90
IL Das erste Gespräch der offiziellen altkatholisch/römisch-katholi¬

schen Kommission in Deutschland vom 8.-9. Januar 1968 92
1. Vorgeschichte 92
2. Gesprächsverlauf 95

III. Das zweite Gespräch der offiziellen altkatholisch/römisch-katholi¬
schen Kommission in Deutschland vom 2.-3. Juni 1968 96
1. Vorgeschichte 96
2. Gesprächsverlauf 97

IV. Das dritte Gespräch der offiziellen altkatholisch/römisch-katholi¬
schen Kommission in Deutschland vom 14.-15. September 1968 98
1. Vorgeschichte 98

2. Der Meinungsaustausch in Uppsala am 8. Juli 1968 99
3. Gesprächsverlauf 100

V. Das vierte Gespräch der offiziellen altkatholisch/römisch-katholi¬
schen Kommission in Deutschland vom 10.-12. März 1969 102

1. Die Konsultation in Zürich vom 27.-30. Oktober 1968 102

2. Vorgeschichte 103

3. Gesprächsverlauf 104

VI. Das fünfte Gespräch der offiziellen altkatholisch/römisch-katholi¬
schen Kommission in Deutschland vom 25. Mai 1970 105

1. Vorgeschichte 105

2. Gesprächsverlauf 107

VII. Das sechste Gespräch der offiziellen altkatholisch/römisch-katho¬
lischen Kommission in Deutschland vom 25.-26. Juni 1972 108

VIIL Das erste internationale Gespräch mit Vertretern der altkatholisch/
römisch-katholischen Gesprächskommission von Deutschland, den

Niederlanden und der Schweiz vom 18.-19. Dezember 1972 (erster

Teil) und vom 4.-6. Februar 1973 (zweiter Teil) 109

IX. Das zweite internationale Gespräch mit Vertretern der altkatho¬

lisch/römisch-katholischen Gesprächskommissionen von Deutschland,

den Niederlanden und der Schweiz vom 13.-15. August 1973 111

X. Die Entwicklungen in Deutschland nach dem zweiten internationa¬

len Gespräch vom August 1973 ' '3
XL Zur Bewertung der Gespräche ' 1 '

XII. Nachtrag 119

85



Einleitung

a) Das «aggiornamento» des Zweiten Vatikanischen Konzils als ein

Eingehen auf die Gegebenheiten und Anforderungen der heutigen
Zeit verstanden, war von Anfang an nicht auf innerkirchliche Reformen

beschränkt, sondern bezog sich auch auf die Einheit der getrennten

Christenheit. Manches spricht dafür, dass Papst Johannes XXIII.
an ein Unionskonzil dachte, aber das lässt sich nicht beweisen. Jedenfalls

schwebte ihm bereits in der Vorbereitungsphase eine wie auch

immer geartete Beteiligung der von Rom getrennten Christen vor. Das

Vorhaben konkretisierte sich im Entschluss, die grossen Patriarchate
der Ostkirchen, die Anglikanische Kirchengemeinschaft und sonstige

grosse Weltbünde einzuladen, Beobachter zum Konzil zu entsenden.

Mit wenigen Ausnahmen wurden die Einladungen angenommen. Die

grosse Überraschung war wohl die, dass Konstantinopel keinen
Beobachter schickte, während der Patriarch von Moskau im letzten Augenblick

der Einladung folgte. Vier von sechzehn Konzilsdokumenten
befassen sich unmittelbar mit ökumenischen Fragen:

- Dekret über die katholischen Ostkirchen;

- Dekret über den Ökumenismus;

- Erklärung über das Verhältnis zu den nichtchristlichen Religionen;

- Erklärung über die Religionsfreiheit.
Es ist verständlich, dass sich die ökumenischen Beratungen und

Aktivitäten während des Konzils auf die grossen Gemeinschaften
konzentrierten und die kleineren Kirchengemeinschaften - wie zum
Beispiel die Kirchen der Utrechter Union - im Schatten der Grossen standen.

Auch an die Kirchen der Utrechter Union war die Einladung
ausgesprochen, Beobachter zum Konzil zu senden. Die Einladung wurde

angenommen. Während der Konzilssitzungen führten die altkatholischen

Theologen Gespräche mit Konzilsvätern. Unter anderem wurde

erörtert, ob die Ostkirchenbestimmungen hinsichtlich einer bedingten
Sakramentengemeinschaft auch auf die altkatholischen Kirchen zu

übertragen seien. Zu diesem Zeitpunkt war das nicht möglich, zeigte
doch der Meinungsaustausch, dass noch zuviel an theologischer
Problematik undiskutiert und eine genaue Kenntnis der Gegenseite nicht
gegeben war. Nach dem Konzil kam es zuerst in Holland, dann in

Deutschland und der Schweiz auf offizieller Ebene zu bilateralen
Gesprächen zwischen der altkatholischen und römisch-katholischen
Kirche. Es existierte kein gemeinsamer Plan, was den modus procedendi

86



und die Thematik der Kommissionsarbeit anbelangte. Die Kommissionen

der einzelnen Länder arbeiteten selbständig, auch wenn man
intensiv untereinander die Arbeitsergebnisse austauschte. Da die
Kirchen der Utrechter Union an die Beschlüsse der internationalen
altkatholischen Bischofskonferenz gebunden sind und die katholische Kirche

entsprechend ihrer Struktur gewichtige Entscheidungen nur von
der Gesamtleitung treffen kann, wurde die Notwendigkeit empfunden,

die Arbeit der nationalen Kontaktgruppen zu koordinieren. Das
geschah einmal im Oktober 1968 in Zürich; dort fand die Konsultation

katholischer Experten über das Verhältnis zwischen der altkatholischen

und römisch-katholischen Kirche statt. Die erarbeitete «Zürcher

Nota» gibt Richtlinien für eine bedingte Sakramentengemeinschaft

zwischen den beiden Kirchen. Ausserdem trafen sich 1972 und
1973 Vertreter der altkatholisch/römisch-katholischen Gesprächsgruppen

aus Deutschland, den Niederlanden und der Schweiz, um unter

anderem ihre erarbeiteten Richtlinien über eine bedingte und
begrenzte Sakramentengemeinschaft - auf der Basis der «Zürcher Nota»

- zu vergleichen und um gemeinsam die damit verbundenen theologischen

Fragen zu besprechen.
b) Ziel der vorliegenden Arbeit ist es, die Verhandlungen der

deutschen altkatholisch/römisch-katholischen Gesprächskommission im
Verlauf und in ihren Ergebnissen darzustellen. Das erklärte Ziel der
deutschen Theologenkommission war praktischer Natur. Es sollten
keine ausufernden theologischen «Streitgespräche» stattfinden..
Vielmehr wollte man prüfen, ob zwischen den beiden Kirchen in Lehre

und Praxis der Sakramente kirchentrennende Unterschiede vorliegen
oder nicht. Näherhin galt es zu untersuchen, ob eine begrenzte

Sakramentengemeinschaft möglich sei, etwa in der Form, wie sie nach dem

Ostkirchendekret zwischen römisch-katholischer und der orthodoxen

Kirche katholischerseits zugelassen ist.

Im Januar 1968 nahm man in Deutschland die Arbeit auf. Rechnet

man die beiden internationalen Sitzungen von 1972 und 1973 hinzu,

so fanden im Zeitraum von 1968 bis 1973 acht Arbeitstreffen statt. Mit
der Sitzung vom 13.-15. August 1973 war ein gewisser Abschluss der

Beratungen erreicht: Trotz verbleibender theologischer Schwierigkeiten

erklärten die altkatholischen und römisch-katholischen Theologen

einmütig, dass der erarbeiteten und angestrebten Pastoralvereinbarung

nichts im Wege stünde.
c) Da diese Diplomarbeit als kirchengeschichtliche Arbeit angelegt

ist, geht sie nach chronologischer Ordnung vor: Zunächst wird in den

87



Grundzügen der kirchenhistorische Hintergrund der altkatholischen
Kirche in Deutschland beschrieben und dann an einigen wichtigen
Beispielen das gewandelte Verhältnis zwischen der altkatholischen
und der römisch-katholischen Kirche seit dem IL Vaticanum verdeutlicht.

Daran schliesst die Beschreibung der offiziellen Gespräche in zeitlicher

Abfolge. An gegebener Stelle werden die Konsultation in Zürich
und ein Meinungsaustausch mit den altkatholischen Delegierten bei

der Vollversammlung des Weltkirchenrates in Uppsala im Jahre 1968

geschildert, da beide für die Arbeit der deutschen Kommission von
Bedeutung waren. Vor den Schlussbemerkungen wird über die Ergebnisse

in Deutschland nach Abschluss der Gespräche im August 1973

bis zum gegenwärtigen Stand der Entwicklung informiert. Hier soll
auch kurz der status quo der Beziehung zwischen altkatholischer und
römisch-katholischer Kirche in den Niederlanden, in Österreich und
der Schweiz Erwähnung finden.

I. Historischer Hintergrund

1. Die altkatholische Kirche in Deutschland von den Anfängen bis zum
Vaticanum II

Für das Entstehen der altkatholischen Kirche in Deutschland kann
kein eigentliches «Gründungsjahr» angegeben werden, auch wenn die

traditionelle katholische Kontroverstheologie das Ursprungsdatum
auf das Konzilsjahr 1870 festlegen möchte. Die altkatholischen
Selbstdarstellungen1 sehen in diesem Jahr den Höhepunkt einer
Entwicklungsgeschichte, die sich durch mehrere Jahrhunderte des Christentums

hinzog. Die notwendige Einordnung der vielfältigen Ereignisse
und Hintergründe, die zum Entstehen der altkatholischen Kirche in
Deutschland führten, ist nicht die Aufgabe dieser kurzen
Vorgeschichte, die sich auf die Nennung der wichtigsten Vorgänge
beschränken muss.

Nachdem am 18.Juli 1870 die Konstitution «Pastor aeternus» von
den Konzilsvätern angenommen und von Papst Pius IX. promulgiert
worden war, kam es in Deutschland noch im gleichen Monat zu
Protestschreiben, die von einer grossen Anzahl katholischer Professoren

Küry Urs, Die Altkatholische Kirche, S. 15-119.



von verschiedenen Universitäten und von Laien unterschrieben wurden.

Im August 1870 trafen sich Vertreter der Universitäten München,
Bonn, Breslau, Braunsberg und Prag in Nürnberg und verfassten eine
Erklärung gegen die Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit in der
Konstitution «Pastor aeternus»; 32 katholische Theologieprofessoren
unterzeichneten das Protestschreiben.

Zu Spannungen kam es auch innerhalb der deutschen Bischofskonferenz.

Zu ihrer Versammlung im August 1870 waren nicht alle
Bischöfe erschienen, die anwesenden forderten die Anerkennung des

Dogmas und drohten für den Fall der Verweigerung mit dem Kirchenbann.

Die Bischöfe befanden sich in einer prekären Lage: Die Mehrheit

der in Fulda unter dem Vorsitz des Kölner Erzbischofs Melchers
versammelten Bischöfe hatten am 4. September 1869 eine Definition
der päpstlichen Unfehlbarkeit als nicht opportun erklärt und hatten
auch in der Vorabstimmung dagegen gestimmt. Nun sollten die
Bischöfe eine Lehre verkünden und vertreten, gegen deren Definition sie
sich vorher gewandt hatten.

Erzbischof Scherr von München erhielt am 28. März 1871 von Ignaz
von Döllinger einen Brief, in dem er begründet, warum er als Christ,
Theologe, Geschichtskundiger und Bürger das Dogma nicht
anerkenne. Am 10. April 1871 wandten sich 18 000 Menschen in einer
Bittschrift an den König von Bayern, dass er verbieten solle, dass das

Dogma weiterhin gelehrt werde. Alle Unterzeichner wurden daraufhin
am 19. Mai von Erzbischof Scherr exkommuniziert.

Vom 22.-24. September 1871 fand in München unter der Leitung
des Kirchenrechtlers Johann Friedrich Schulte der erste Kongress der
Altkatholiken statt, zu dem über 300 Delegierte erschienen waren,
darunter auch Vertreter der Österreicher und Schweizer Protestbewegung.
Trotz Döllingers Warnung, nicht «Altar gegen Altar» zu stellen,
beschloss man unter dem Einfluss von Friedrich Michelis, die Organisation

einer unabhängigen altkatholischen Kirche vorzubereiten. Zum
zweiten Kongress im September 1872 in Köln kam auch der
Erzbischof der altkatholischen Kirche von Holland, der auf Bitten
deutscher Altkatholiken in Bayern und in der Pfalz die Firmung spendete.
Am 4. Juni des folgenden Jahres wurde Josef Hubert Reinkens zum
ersten altkatholischen Bischof von Deutschland gewählt und am 11.

August 1873 in Rotterdam von Bischof Bernhard Heykamp zum Bischof

geweiht. Einen Monat später versammelte man sich zum dritten

Altkatholikenkongress in Konstanz. Dort wurde von den Versammelten

eine Synodal- und Gemeindeordnung entworfen, die in den folgenden

89



Jahren durch die deutschen Länder die rechtliche Anerkennung
erhielt. In der Folgezeit wurde von der altkatholischen Kirche ein
grossangelegtes Reformprogramm durchgeführt. Denn man verstand sich
nicht nur als eine Protestbewegung gegen die vom Vaticanum I
verkündete Lehre, sondern als eine Reformbewegung innerhalb der
abendländischen Kirche, welche die Prinzipien der Heiligen Schrift
und der alten Kirche auf die Reform des kirchlichen Lebens anwendet.

Geändert wurden Beichte, die Fasten- und Abstinenzgebote, und
die Muttersprache fand Eingang in die Liturgie. Als auf der fünften
Synode im Jahr 1878 die Verpflichtung zum Zölibat für die Geistlichen

aufgehoben wurde, trat aus Protest gegen diesen Beschluss
Generalvikar Reusch von seinem Amt zurück. 1887 erfolgte die Gründung

eines eigenen Priesterseminars, das durch einen Sonderstatus als

«Alt-Katholisches Seminar» der Universität Bonn angegliedert wurde
und somit die wissenschaftliche Ausbildung für den Klerus sicherstellte.

1889 schlössen sich die altkatholischen Kirchen Deutschlands und
der Schweiz auf Grund der gemeinsamen Glaubensgrundlagen mit
der Kirche von Utrecht in der sogenannten «Utrechter Union» zusammen,

der sich später die Kirchen Österreichs, der Tschechoslowakei
und Kroatiens, die polnisch-katholische Nationalkirche der USA und
die polnisch-katholische Kirche anschlössen.

2. Das Verhältnis zwischen der altkatholischen und römisch-katholischen
Kirche seit dem Vaticanum II

Das Verhältnis zwischen der altkatholischen und der römisch-katholischen

Kirche in Deutschland war von 1870 bis zum IL Vaticanum
weitgehend von einer gegenseitigen Polemik gekennzeichnet. Es fanden

keine ernsthaften Auseinandersetzungen zwischen den beiden
Kirchen statt, die von der Bereitschaft getragen waren, die andere
Seite zu verstehen. Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil begann
sich dieser Zustand zu ändern, der Weg zu einem echten Dialog wurde

geebnet, es fehlte nicht an deutlichen Zeichen, die den Stimmungswechsel

anzeigten. Genannt seien der Hirtenbrief des Christkatholischen

Bischofs der Schweiz zur Eröffnung des Vaticanums IP und die

positive Stellungnahme des holländisch-altkatholischen Episkopats
zum Konzil3.

2 Internationale Kirchliche Zeitschrift (IKZ) 52. Jg. 1962, S. 277-278.
1 IKZ, 53.Jg. 1963, S.61.

90



Während des IL Vaticanums trafen sich altkatholische und
römischkatholische Theologen zum Meinungsaustausch, erste Überlegungen
zu einer möglichen Anwendung des Schemas des Ostkirchendekrets
auch auf die altkatholischen Kirchen wurden angestellt. Doch zeigten
diese ersten Kontakte, dass zu viele theologische Probleme ungeklärt
waren und die Zeit für praktische Schritte erst noch reifen müsste.

Als am 6. Januar 1966 der neue altkatholische Bischof Deutschlands,

Josef Brinkhues, die Bischofsweihe empfing, überreichten ihm
21 Geistliche seines Bistums eine Bittschrift. In ihr erinnerten sie, dass

sich die Väter der altkatholischen Bewegung als eine Erneuerungsbewegung

innerhalb der katholischen Kirche des Westens verstanden
und erst durch die Exkommunikation gezwungen wurden, Pfarreien
und Bistümer zu gründen, die in erster Linie das sakramentale Leben
sichern sollten. Die Geistlichen verwiesen auf die Erneuerungsbewegung,

die vom Konzil ausging, auf die neuen Ansätze der Sicht von
Kirche und Petrusamt, auch wenn die Entscheidungen von 1870 nicht
zurückgenommen wurden. Der neue Bischof wurde gebeten, alles in
seiner Kraft Stehende zu tun, damit es zu einer neuen Einheit all derer
komme, die sich der Erneuerung der auf Petrus und die Apostel
gegründeten Kirche verpflichtet wissen. Den ersten notwendigen Schritt
zur Einheit sahen die Priester im Anstreben einer sakramentalen
Gemeinschaft. Abschliessend wurde der Bischof gebeten, die Initiative
zu Gesprächen mit der römisch-katholischen Kirche zu ergreifen4. In
einem Brief an Kardinal Bea wies Abt Klein auf die Bittschrift hin5,
die von Bischof Brinkhues mit grosser Freude aufgenommen worden

war. Die Möglichkeit von Gesprächen mit der altkatholischen Kirche
wurde von Klein auch mit Kardinal Jäger besprochen, und bereits im
Herbst 1967 wurde von der Plenarkonferenz der deutschen Bischöfe
die Zustimmung zu den offiziellen Kontakten mit der altkatholischen
Kirche in Deutschland gegeben6.

Bevor die offiziellen Gespräche in chronologischer Reihenfolge

dargestellt werden, soll noch ein Ereignis genannt werden, das

verdeutlicht, wie sehr sich die Beziehung zwischen der altkatholischen
und der römisch-katholischen Kirche in der nachkonziliären Zeit
positiv veränderte.

4 Archiv der Abtei St.Matthias, Trier, (zitiert: ASM), Bittschrift an Bischof
Brinkhues vom 6.1.1966.

5 ASM, Klein an Bea vom 21.1.1966; Bea an Klein vom 31.1.1966.
6 ASM, Klein an Jäger vom 23.1.1966; Jäger an Klein vom 27.1.1966; Klein

an Jäger vom 30.1.1966.

91



Die Utrechter Kirche, die seit dem Bruch mit Rom im Jahre 1725

bis 1898 regelmässig die Wahl des Erzbischofs nach Rom meldete,
erhielt mit eben solcher Regelmässigkeit die Exkommunikation des

Neugewählten als Antwort. Als im Dezember 1969 Professor Kok zum
Koadjutor von Erzbischof Rinkel gewählt wurde, sandte das Utrechter

Metropolitankapitel eine Wahlanzeige nach Rom. Papst Paul VI.
antwortete nicht mit der Exkommunikation, sondern schickte dem

neuerwählten Erzbischof seine Glück- und Segenswünsche und liess

in seinem Auftrag als Geschenk eine Faksimileausgabe des Codex Va-

ticanus überreichen7.

IL Das erste Gespräch der offiziellen
altkatholisch/römisch-katholischen Kommission in Deutschland vom

8.-9. Januar 1968

1. Vorgeschichte

Nachdem die deutschen Bischöfe einem offiziellen Kontaktgespräch
zwischen der römisch-katholischen und der altkatholischen Kirche im
September 1967 zugestimmt hatten und sich auch die altkatholische
Kirche einverstanden erklärte, konnte Kardinal Jäger dem altkatholischen

Bischof Brinkhues die römisch-katholischen Kommissionsmitglieder

nennen:8
Dr. Laurentius Klein, Abt der Benediktinerabtei St. Matthias in

Trier, wurde mit der Leitung betraut9, weiter gehörten die Professoren
Heinrich Fries aus München und Peter Bläser vom Johann-Adam-
Möhler-Institut von Paderborn zur Gesprächskommission. Die
altkatholische Seite benannte Professor Werner Küppers, den Leiter des

Alt-Katholischen Seminars an der Universität Bonn, Privatdozent Dr.
Ernst Hammerschmidt aus Saarbrücken und Dekan Fritz Herrmann
zu Teilnehmern10.

Nach fast einhundert Jahren der Trennung war nun von
kirchenamtlicher Seite der Weg für einen Dialog bereitet, und eine Zeit
gegenseitiger Verständnislosigkeit ging zu Ende.

Thema der ersten Gespräche sollten die Sakramente sein. Kardinal
Jäger schlug vor, sich bereits im November 1967 zum erstenmal zu

7 IKZ, 60.Jg. 1970, S.200-204.
8 ASM, Jäger an Brinkhues vom 28.9.1967.
9 ASM, Jäger an Klein vom 28.9.1966.
10 ASM, Küppers an Klein vom 4.10.1967.

92



treffen11, doch einigte man12 sich auf den Januar 1968, den Küppers
im Interesse einer guten Vorbereitung vorgeschlagen hatte13.

Beratungsgegenstand der ersten Sitzung waren die Sakramente der Taufe,
der Firmung und der Busse. Basierend auf dem Vorschlag von Werner
Küppers14 wurde von Abt Klein ein mit dem 30. November 1967
datiertes Tagungsprogramm entworfen15. Dieses sah für den Nachmittag
des 8. Januar 1968 zunächst einen Bericht über die Arbeit analoger
Gmppen in den Niederlanden und der Schweiz vor. Küppers und
Klein sollten ein Kurzreferat von je zehn Minuten halten, denen sich
eine zehnminütige Aussprache anschliessen sollte. Danach Formulierung

der Zielsetzung der theologischen Gespräche. Diese sollten mit
kurzen Einleitungen von Klein und Küppers begonnen und mit einer
Aussprache aller Gesprächsteilnehmer beendet werden. Taufe und
Firmung, die auf dem Nachmittagsprogramm standen, wollte man
nach dem eben beschriebenen Schema behandeln. Am Abend des
8. Januar erfolgte nach einer erneuten Aussprache die abschliessende

Stellungnahme zu den Sakramenten Taufe und Firmung16.
Für den Vormittag des zweiten Gesprächstages wurde das Sakrament

der Busse auf die Tagesordnung gestellt, die nach Darlegung des

altkatholischen und römisch-katholischen Standpunktes nach dem

gleichen Verhandlungsmodus wie Taufe und Firmung bearbeitet werden

sollte. Der Nachmittag des 9. Januar 1968 wurde von Klein für die

Beantwortung schriftlich gestellter Fragen zur Eucharistie sowie zur
Planung der Weiterarbeit und Ausarbeitung eines Protokolls vorgesehen17.

Diesem Programmentwurf ist eine erste Formulierung der Zielsetzung

der Gespräche beigefügt, an die sich die Kommissionsarbeit -
wie die weiteren Gespräche zeigen werden - konsequent hielt:

«Unsere Kommission hat keinerlei Entscheidungsbefugnis, kann
keine für unseren Auftraggeber verbindliche Erklärung abgeben, ist
aber andererseits von diesem offiziell zu den Gesprächen beauftragt.

Unser Ziel ist es nicht, die Breite der theologischen Schulmeinun-

" ASM, Jäger an Klein vom 4.10.1967.
12 ASM, Klein an Küppers vom 17.10.1967; Klein an Bläser vom

21.10.1967; Klein an Fries vom 21.10.1967.
13 ASM, Küppers an Klein vom 4.10.1967.
14 ASM, Küppers an Klein vom 27.10.1967.
15 ASM, Klein an Küppers vom 30.11.1967.
16 Ebd.
17 Ebd.

93



gen in der Sakramentenlehre darzutun, erst recht nicht nur eine der
bestehenden Meinungen als <die katholische) zu vertreten.

Ziel unserer Bemühungen ist es, theologisch festzustellen, ob und

wo im Themenkreis der Sakramentenlehre kirchenspaltende
Unterschiede vorliegen und gegebenenfalls diese Unterschiede möglichst
präzis zu formulieren. Weiterhin ist es unser Ziel, auch hinsichtlich
der Praktizierung der Sakramente zu prüfen, ob kirchenspaltende
Unterschiede vorhanden sind oder nicht. Auch bei dieser Arbeit wird
stets zwischen dem Wesentlichen und dem Sekundären zu unterscheiden

sein.

Wir streben an, unserem Auftraggeber in möglichst präziser Form
gemeinsam mit unseren altkatholischen Gesprächspartnern eine
vorbehaltlose offene Berichterstattung zu geben. Bei Beendigung des

gesamten Themenkreises <Sakramente> wollen wir versuchen, unseren
Auftraggeber zu veranlassen, das zwischenkirchliche Verhältnis in der
Praxis so zu gestalten, wie es die Lehre zulässt18.»

Die Anregung von Laurentius Klein, die Berichte über die Arbeit
analoger Gesprächsgruppen aus der Schweiz und Holland vor dem
ersten Treffen im Januar 1968 den Gesprächsteilnehmern zukommen zu
lassen19, liess sich nicht verwirklichen. Die altkatholischen Bischöfe
der Schweiz und den Niederlanden hatten Professor Küppers zugesichert,

dass sie dafür sorgen wollten, dass er die Protokolle zeitig
erhalte20. Doch kamen die Unterlagen zu einem Termin an, der eine

Zusendung an die Kommissionsmitglieder vor der 1. Sitzung nicht mehr

ermöglichte21.
Ende Dezember wurde das von Klein entworfene Tagungsprogramm

an die beiden anderen Kommissionsmitglieder der
römischkatholischen Seite geschickt. Dem Programm ist die oben zitierte
Zielsetzung beigefügt22, die hier um einen Satz erweitert wurde: «Bei
alledem wollen wir die beiderseitigen Beziehungen zur Anglikanischen
Kirchengemeinschaft und den orientalischen Kirchen im Blick
behalten23.»

18 ASM, Zielsetzung der Gespräche (1. Entwurf), Klein an Küppers vom
30.11.1967.

19 ASM, Klein an Küppers vom 30.11.1967.
20 ASM, Küppers an Klein vom 22.12.1967.
21 Ebd.
22 Vgl. Anm. 18.
23 ASM, Klein an Fries und Bläser vom 30.12.1967.

94



Klein hielt den Zusatz deshalb für nötig, weil die Orthodoxen die
Gespräche mit den Altkatholiken mit einer gewissen Besorgnis verfolgen

würden24.

2. Gesprächsverlauf

Nach Abschluss der Vorbereitungen traf sich vom 8.-9. Januar 1968 in
der Abtei St. Matthias in Trier die offizielle Gesprächskommission zu
ihrer ersten Sitzung. Alle benannten Teilnehmer mit Ausnahme des
erkrankten Professors Bläser waren gekommen. Da die gewünschten
Gesprächsberichte aus der Schweiz und Holland nicht so zeitig an
Küppers gelangt waren, dass dieser sie den Teilnehmern hätte
zuschicken können25, gab er zunächst auf Grund seiner Informationen
einen Überblick über den Stand der Arbeit in Holland. Ein Bericht
der Schweizer Gruppe vom 28. Dezember 1967 war inzwischen
eingetroffen und lag den Theologen vor26. Die deutsche Kommission kam
bei ihrer ersten Sitzung zu folgenden Ergebnissen:

Bezüglich der Taufe besteht Übereinstimmung in Lehre und Praxis.
Die Kindertaufe wird von beiden Seiten bejaht, und die Bestrebungen
zur Erneuerung des Taufritus sind von den gleichen Gesichtspunkten
bestimmt.

Einigkeit herrscht auch in Lehre und Liturgie beim Sakrament der
Firmung, bei dem beiderseits dieselben pastoralen Probleme erkannt
werden.

Unter Punkt 3 des Protokolls wird in vier Punkten zum Bussakrament

Stellung genommen:
- Sakramentalität der Busse wird von beiden Kirchen anerkannt; als

Spender gelten Bischof und Priester.

- Die Wirklichkeit schwerer Sünde, deren Erkennbarkeit und die

Notwendigkeit der sakramentalen Absolution wird von der
altkatholischen wie von der römisch-katholischen Kirche gelehrt.

- Eigens wurde vermerkt, dass die erste altkatholische Synode in

Deutschland (1874) an einer religiösen Verpflichtung zu spezieller
Beichte im Fall von schwerer Sünde festhielt.

- In der Praxis der altkatholischen Kirche bildete sich neben der

Einzelbeichte die Form der allgemeinen Bussandacht heraus, wodurch

aber nicht die Einzelbeichte offiziell abgelehnt wird27.

24 Ebd.
25 ASM, Küppers an Klein vom 22.12.1967.
26 Protokoll der 1. Sitzung vom 9.1.1968, vgl. IKZ. 61. Jg. 1971, S.75-76.
27 Ebd.

95



Mit dem Beschluss, die übrigen Sakramente auf der nächsten

Sitzung (3.-4. Juni 1968) zu erörtern, beendete die Kommission ihre erste

Arbeitssitzung.

III. Das zweite Gespräch der offiziellen
altkatholisch/römisch-katholischen Kommission in Deutschland vom

2.-3. Juni 1968

1. Vorgeschichte

Im letzten Drittel des Januars 1968 waren die Protokolle bei den

Kommissionsmitgliedern und Kardinal Jäger eingetroffen28, und
umgehend begann man mit den Vorbereitungen für die nächste Sitzung.
Auch Papst Paul VI. und Kardinal Bea wurden durch das Protokoll
über die Erstsitzung informiert29.

Auf der ersten Zusammenkunft hatte man beschlossen, sich im Juni
1968 zum zweitenmal zu treffen, um die Sakramente Eucharistie,
Krankensalbung, Ehe und Ordo zu besprechen. In der Vorbereitungsphase

studierte Laurentius Klein nochmals eingehend die römisch-katholische

Lehre der zu behandelnden Sakramente. Während er bei der

Krankensalbung und beim Ordo keine theologischen Differenzen
feststellte, sah er bei der Eucharistielehre und der altkatholischen Praxis

der Wiederverheiratung von Geschiedenen Probleme. Hinsichtlich der

Eucharistie sollten nach Meinung Kleins 1. Transsubstantiation und 2.

Opfercharakter (Sühnopfer) besonders in den Blick genommen
werden, und beim Ehesakrament erschien ihm die altkatholische Praxis

der Wiederverheiratung geschiedener Eheleute ein besonderer
Gesprächspunkt zu sein, der einer eingehenden Erörterung bedürfe30.

Auch wünschte Abt Klein ins nächste Protokoll eine Bemerkung über
die Sakramentalien aufzunehmen31, weil sich die Frömmigkeit nicht

nur in den Sakramenten, sondern auch in den Sakramentalien
ausdrückt, deren Praxis sich unter Umständen blockierend auf den Dialog

mit den anderen Kirchen auswirke32.

28 ASM, Küppers an Klein vom 22.1.1968; Klein an Bläser vom 24.1.1968;
Klein an Jäger vom 24.1.1968.

29 ASM, Klein an Brinkhues vom 25.4.1968.
30 ASM, Klein an Küppers vom 26.4.1968.
31 Ebd.
32 Mündliche Mitteilung von Klein an Verfasser vom August 1981.

96



Während der Monate vor dem zweiten Treffen rückte die Konsultation

katholischer Experten über das Verhältnis der römisch-katholischen

zu den altkatholischen Kirchen ins Blickfeld. Für den Oktober
1968 war ein Expertentreffen in der Paulus-Akademie in Zürich
geplant, zu dem Vertreter aus Deutschland, Niederlande, Österreich und
Schweiz eingeladen waren. Bläser und Fries, die von Klein wegen der
Teilnahme angefragt worden waren, konnten aus beruflichen Gründen

nicht nach Zürich kommen33, so dass an der Konsultation
Laurentius Klein und Athanasius Polag als deutsche Vertreter teilnahmen34.

2. Gesprächsverlauf

Vom 2.-3. Juni 1968 trafen sich in der katholischen Akademie in Stutt-
gart-Hohenheim Werner Küppers, Fritz Herrmann, Ernst Hammerschmidt

sowie Laurentius Klein, Heinrich Fries und Peter Bläser zur
zweiten Kommissionssitzung.

Entsprechend der Zielsetzung der Kommission fragte man nach
Gemeinsamkeiten, beziehungsweise Unterschieden bezüglich Eucharistie,

Krankensalbung, Weihe und Ehe.

Beim Sakrament der Eucharistie konstatierte man Übereinstimmung

in Lehre und Praxis. Ein wesentlicher Konsens wurde auch
hinsichtlich der Lehre über die reale Gegenwart Christi in der Eucharistie
und des Opfercharakters der Messe vermerkt. Ebenso wurde die vom
Vaticanum II besonders betonte Lehre vom Mahlcharakter von beiden

Seiten anerkannt. Altkatholische Vorbehalte, die gelegentlich
hinsichtlich des terminus «Transsubstantiation» geäussert wurden,
bedeuteten keine Ablehnung der damit vom Konzil von Trient indentier-
ten Aussagen der «conversio» (metabole).

Kommentarlos wurde unter Punkt zwei des Protokolls die
Übereinstimmung in Lehre und Praxis des Sakramentes der Krankensalbung

(Krankenölung) festgestellt.
Die Reihenfolge der Weihestufen sind in der altkatholischen wie in

der römisch-katholischen Kirche gleich. Die in der altkatholischen
Kirche verwendete deutsche Übersetzung des Pontifikale Romanum
weist gegenüber der lateinischen Vorlage keine wesentliche Abänderung

auf.

33 ASM, Fries an Klein vom 8.5.1968; Bläser an Klein vom 9.5.1968.
34 ASM, Dokumentation zur Konsultation katholischer Experten über das

Verhältnis der römisch-katholischen zu den altkatholischen Kirchen in der

Paulus-Akademie, Zürich, vom 27.-30.10.1968.

97



Beide Kirchen halten fest an der Sakramentalität, der Einheit und
Unauflöslichkeit der Ehe. Die altkatholische Kirche lehrt, dass es

Pflicht christlicher Brautleute ist, nach der bürgerlichen Trauung das

Ehesakrament zu empfangen.
Unter Punkt 4.b) des Protokolls erscheint eine Stellungnahme zur

Trauung von Geschiedenen. In der altkatholischen Kirche kam es

trotz der Lehre von der Unauflöslichkeit der Ehe wiederholt zur Trauung

Geschiedener. Das Auseinanderklaffen von Lehre und Praxis

wurde bereits auf der Synode 1959 erkannt, und auch die Notwendigkeit

betont, eine volle Übereinstimmung von Lehre und Praxis zu
erreichen35.

Unter Punkt 5 erscheint die vorgesehene Notiz über die Sakramentalien,

bei denen keine kirchentrennende Verschiedenheiten vorliegen.
Die Kommission beschloss, sich der 6. Empfehlung der
römisch-katholischen/anglikanischen Vorbereitungskommission anzuschliessen,
die die Notwendigkeit betonte, gemeinsame Texte jener Gebete und

Formeln zu erarbeiten, die beide Kirchen gebrauchen. Und man
machte sich auch die Anliegen und Empfehlungen der gemeinsamen
Erklärung der schweizerischen Kirchen über die Ehen zwischen
bekenntnisverschiedenen Christen (vom 19. Juli 1967) zu eigen. Die
dritte Zusammenkunft wurde auf den 16.-17. September anberaumt,
dann sollten Schrift, Tradition und Lehramt Gesprächsgegenstand
sein36.

IV. Das dritte Gespräch der offiziellen
altkatholisch/römisch-katholischen Kommission in Deutschland vom

14.-15. September 1968

1. Vorgeschichte

Kardinal Bea, der Präsident des Einheitssekretariates, verfolgte mit
Interesse die Arbeit der deutschen Kommission. Nach Erhalt des

Protokolls von Stuttgart-Hohenheim schrieb er an Abt Klein, die Beratun-

35 Korrespondenz des Verfassers (zitiert: KV), Brinkhues an Verfasser vom
13.10.1981 : Bischof Brinkhues teilte mit, dass die altkatholische Kirche an der

Unauflöslichkeit der Ehe festhält. Wenn es ab und zu zur Trauung Geschiedener

kommt, dann nur mit Genehmigung des Bischofs, der darüber entscheidet,
ob die geschiedene Ehe nichtig war oder nicht.

36Vgl. Anm. 26.



gen würden auf eine Einigung hoffen lassen. Zwar sah er auch, dass
die Frage der päpstlichen Unfehlbarkeit und des Primates nach wie
vor ein ernstes Problem darstellen, aber nach dem Stand der heutigen
Entwicklung manches leichter zu erklären sei, als es unmittelbar nach
dem I. Vatikanischen Konzil möglich war37. Leider starb dieser grosse
Ökumeniker und Wegbereiter der Einheit einige Monate, nachdem er
diesen Brief geschrieben hatte (am 16. November 1968). Beas damaliger

Sekretär und Nachfolger im Amt des Präsidenten des
Einheitssekretariates, Jan Willebrands, wurde ebenfalls durch das Protokoll über
den Fortgang der Arbeit informiert38.

In Uppsala fand im Juli 1968 die Vollversammlung des
Weltkirchenrates statt, bei dem auch die altkatholische Kirche Mitglied ist.
Laurentius Klein, der sich zur Zeit der Vollversammlung in Uppsala
aufhielt, wollte diese Gelegenheit nutzen, um mit den altkatholischen
Delegierten ins Gespräch zu kommen39. Frau Dr. Kreuzeder, von der
altkatholischen Kirche Österreichs, arrangierte ein solches Treffen,
das am 8.Juli 1968 stattfand40.

2. Der Meinungsaustausch in Uppsala am 8. Juli 19684'

Der Meinungsaustausch in Uppsala hatte zwar privaten Charakter,
vermittelte aber für die weitere Arbeit in der deutschen Kommission
wertvolle Eindrücke. Anwesend waren neben Laurentius Klein u.a.
Bischof Josef Brinkhues, Professor Küppers, Professor Stalder,
Dr. Naumcyk, Frau Dr. Kreuzeder und H.Tigges.

Klein betonte zunächst den persönlichen Charakter seiner

Äusserungen und berichtete in einem Statement über die Arbeit der
römisch-katholisch/altkatholischen Kommission in Deutschland. Als
Nahziel der Arbeit nannte er eine begrenzte Sakramentengemeinschaft,

wie sie nach dem Ostkirchendekret mit den orthodoxen
Kirchen möglich ist, auch mit den Kirchen der Utrechter Union zu
praktizieren. Klein benannte drei Problemkreise, die sich bei den Verhandlungen

zeigten:

37 ASM, Bea an Klein vom 8.6.1968.
38 ASM, Willebrands an Klein vom 7.6.1968.

ASM, Klein an Kreuzeder vom 21.6.1968.
ASM, Kreuzeder an Klein vom 25.6.1968.

41 ASM, Notizen von Klein vom 8.7.1968.

40

99



1. Pastorale Probleme
Klein sah auf katholischer Seite die Frage, wie ehemals katholische
Priester, die altkatholisch wurden, zu behandeln seien. Für die
altkatholische Kirche könnte sich im Falle einer bedingten Sakramentengemeinschaft

die Abwanderung und Zerstreuung der Gemeinden ergeben,

da sie überall in der Diaspora lebten.

2. Ökumenische Probleme
Sollten sich die römisch-katholische und die altkatholische Kirche auf
Grund der gemeinsamen Lehre und Praxis der Sakramente auf eine

bedingte communicatio in sacris einigen - in Analogie zu den Ostkirchen

-, rechnete Klein mit einer möglichen Intervention der orthodoxen

Kirchen. Für die altkatholische Kirche dürften ihre Diasporasituation

sowie die Auswirkungen auf die Beziehung zur Anglikanischen

Kirche und die Wider Episcopal Fellowship gewisse Schwierigkeiten

bedeuten.

3. Theologische Probleme
Hier verwies Abt Klein auf die unterschiedliche Sicht der Lehr- und

Leitungsfunktion des Papstes in der Kirche, wie sie das I. Vaticanum
umschrieben hat. Die theologischen Differenzen wurden nicht als

Hinderungsgrund zur Anwendung des Ostkirchendekretes auf die
altkatholischen Kirchen gewertet.

Beim modus procedendi sei Internationalität zu erstreben, da die

Kirchen der Utrechter Union an die Entscheidungen der internationalen

Bischofskonferenz gebunden seien, wie sie die Utrechter Konvention

von 1889 vorsieht.

Den Ausführungen von Laurentius Klein schloss sich ein
Meinungsaustausch an, über den keine inhaltlichen Aussagen im
Gesprächsprotokoll gemacht wurden.

3. Gesprächsverlauf

In Aussicht genommener Tagungsort des dritten Gespräches war

Frankfurt, doch müsste man wegen Unterkunftsschwierigkeiten in das

nahegelegene Königstein im Taunus ausweichen. Dort fanden vom
14.-15. September im Haus der Begegnung die Verhandlungen statt.

Die Kommissionsmitglieder waren vollzählig erschienen: Professor

Küppers, Dekan Herrmann, Professor Hammerschmidt, Abt Klein,

100



Professor Fries und Professor Bläser. Zunächst gaben die Versammelten

zwei Anregungen42:
1. Sprach man sich für eine Beteiligung der Altkatholiken bei den

begonnenen Übersetzungsarbeiten liturgisch biblischer Texte aus, die
im Auftrag der EKD und der Fuldaer Bischofskonferenz begonnen
wurden. 2. Wurden die Fuldaer Bischofskonferenz und der altkatholische

Bischof gebeten, dass sie in Zukunft die für die Liturgie notwendigen

Texte in gemeinsamer Arbeit erstellen sollen.
Bei diesen Anregungen ist es aber geblieben, ohne dass es zu praktischen

Konsequenzen gekommen wäre. Bischof Brinkhues teilte mit,
dass die Altkatholiken an den Übersetzungsarbeiten für die liturgisch
biblischen Texte nicht beteiligt wurden. Von der Fuldaer Bischofskonferenz

sei auch nie die Bitte an ihn herangetragen worden, dass die
altkatholische Kirche an liturgischen Texten mitarbeiten sollte43.

In der Lehre über die Heilige Schrift konnte die Kommission in
folgenden Punkten Übereinstimmung aufzeigen:

1. Was den Umfang des Kanons der Heiligen Schrift anbelangt; 2.

in der Inspirationslehre; 3. die Irrtumslosigkeit der Schrift, und 4.

wird die Heilige Schrift als Zeugnis der Offenbarung Gottes und als

Zeugnis des Glaubens der apostolischen Kirche beiderseits als Norm
für Glaube und Lehre der Kirche anerkannt.

In fünf Punkten wurde über die Zuordnung von Schrift und Kirche
Stellung genommen.

1. Der Gesamtkirche als «Säule und Grundfeste der Wahrheit» (1

Tim 3,15) ist von Christus die Gabe verliehen und der Auftrag gegeben,

die Wahrheit des Glaubens zu verkünden, zu bezeugen, zu wahren

und zu schützen. Der Gesamtkirche ist verheissen, dass sie in der
Wahrheit bleibt; 2. hat die Kirche gegenüber der Schrift eine interpretative

Funktion; 3. steht im Dienst dieser Aufgabe das apostolische
Amt; 4. wird das apostolische Amt in der Kirche durch die Gemeinschaft

der Bischöfe vollgültig vergegenwärtigt und ausgeübt; 5. nehmen

alle Getauften am prophetischen Amt Christi teil und bekunden
damit den Glaubenssinn der ganzen Kirche, auch wenn das Amt des

Bischofs in seinem besonderen Dienst am Glauben dem einzelnen

Glaubenden vorgeordnet ist.
Unbeschadet der in diesen Punkten festgestellten Gemeinsamkeiten

besteht hinsichtlich des Jurisdiktionsprimates und des obersten Lehr-

42 ASM, Protokoll der 3.Sitzung vom 15.9.1968, vgl. IKZ, 61. Jg. 1971,

S. 77-78.
43 KV, Brinkhues an Verfasser vom 12.8.1981.

101



amtes des Papstes zwischen der altkatholischen und römisch-katholischen

Kirche noch keine Übereinstimmung. Dieser Fragenkomplex
sollte im Frühjahr 1969 in Bonn behandelt werden.

V. Das vierte Gespräch der offiziellen
altkatholisch/römisch-katholischen Kommission in Deutschland

vom 10.-12. März 1969

/. Die Konsultation in Zürich vom 27.-30. Oktober 1968

Einen Monat nach der dritten Sitzung der gemischten Kommission
war im Oktober 1968 in der Züricher Paulus-Akademie die Konsultation

der katholischen Experten über das Verhältnis zu den altkatholischen

Kirchen. Zu dieser Tagung, in der Zeit vom 27.-30. Oktober
1968, waren je zwei Vertreter aus Deutschland (Laurentius Klein,
Athanasius Polag), Niederlande (Dr. Fiolet, Dr.Thijssen), der Schweiz

(Bischof Hänggi, Pfarrer Stähelin) sowie ein Vertreter aus Österreich

(Professor Dordett) erschienen. Für das Einheitssekretariat waren
Bischof Willebrands und Dr. Hasler gekommen; Professor Erni aus
Luzern vertrat die Belange der Orthodoxie.

Drei Gründe waren für das Zustandekommen der Konsultation
ausschlaggebend:

- Gemäss der internationalen Struktur der römisch-katholischen Kirche

können gewichtige Entscheidungen nur von der Leitung der

Kirche getroffen werden. Von daher war es notwendig, die Gespräche

in den einzelnen Ländern, die mit den Altkatholiken geführt
wurden, international zu koordinieren.

- Die altkatholischen Kirchen haben - auch wenn sie zahlenmässig
klein sind - in der Gesamtsituation der getrennten Christen eine

wichtige Bedeutung. Sie bewahrten immer die kirchliche Struktur
und spendeten die Sakramente in der Weise, wie sie die katholische
Kirche spendet. Somit können sie einen positiven Beitrag in der

Frage nach dem Verhältnis von Episkopat und Primat, von lokaler
zu universaler Kirche leisten.

- Schliesslich führten die konkreten Probleme von Interkommunion
und Mischehe zur Konsultation. Gewichtig war auch die Frage der

Interpretation des Ökumenischen Direktoriums, in dem die
altkatholischen Kirchen nicht erwähnt werden.
Die Berichte, Vorträge und Diskussionen der Konsultation sind in

einer umfangreichen, bisher nicht veröffentlichten Dokumentation

102



festgehalten44. Ein bedeutungsvolles Ergebnis der Konferenz in
Zürich ist die «Nota über das Verhältnis zwischen den altkatholischen
Kirchen und der römisch-katholischen Kirche» (Nota de relationibus
inter Ecclesias vetero-catholicas et Ecclesiam catholicam)45, die man
in der Folgezeit kurz als «Zürcher Nota»46 bezeichnete.

Die Nota gibt im Sinne des Ökumenischen Direktoriums Richtlinien

für eine bedingte «communicatio in sacris» mit den altkatholischen

Kirchen. Die in der Nota aufgestellten Bestimmungen sollen
den einzelnen Ländern als Richtlinien dienen und nach Absprache
mit den zuständigen Ortsautoritäten beider Kirchen in Kraft gesetzt
werden.

2. Vorgeschichte

Im Januar 1969 wurde das vierte Treffen vorbereitet, bei dem die
schwierige Frage des Primates und der Jurisdiktion des Papstes im
Zentrum der Beratungen stehen sollten47.

Vorgesehen waren Referate von Peter Bläser über «Die biblischen
Grundlagen des Petrusamtes und das Phänomen der Amtsnachfolge»,
von Werner Küppers zum Thema «Aspekte der Entwicklung der <Pri-

matialstruktuD» und von Heinrich Fries «Petrusamt heute». Die von
den Kommissionsmitgliedern gewünschte Information über das I.Vati-
kanische Konzil sollte der Kirchenhistoriker Victor Conzemius geben.

Laurentius Klein fasste in seinem Rundbrief bereits eine Beendigung

der Arbeit mit der vierten Sitzung ins Auge48, da ihm daran gelegen

war, möglichst zügig die Sakramente durchzuarbeiten, um bald
die praktischen Konsequenzen aus der geleisteten Arbeit ziehen zu
können49. Professor Küppers hielt aber die Thematik der nächsten

Sitzung für zu wichtig und komplex, als dass man schon bei der nächsten

Zusammenkunft einen ausgewogenen Schlussbericht für die Auftraggeber

hätte erstellen können50. Tagungsort der vierten Kommissions-

44 Vgl. Anm. 34.
45 Die «Zürcher Nota» wurde von der römisch-katholischen Bischofskonferenz

der Schweiz am 15.6.1969, den Niederlanden am 18.12.1970 und von
Deutschland am 15.12.1970 angenommen.

46 «Zürcher Nota» vgl. Anhang: Amtsblatt der Erzdiözese Bamberg,
S. 93-95.

47 ASM, Klein an Kommissionsmitglieder vom 30.11.1969.
48 Ebd.
49 Mündliche Mitteilung von Klein an Verfasser vom 5.9.1981.
50 ASM, Küppers an Klein vom 5.2.1969.

103



sitzung war Bonn, wo die Teilnehmer Gäste der altkatholischen Kirche

waren. Im Rahmen der Sitzung kam es zu einer Begegnung mit
dem altkatholischen Bischof Josef Brinkhues51.

3. Gesprächsverlauf

Vom 10.-12. März 1969 trat im Döllinger-Haus in Bonn die gemischte
Kommission zu ihrem vierten Gespräch zusammen. Anwesend waren:
Abt Klein, Professor Bläser, Professor Küppers, Professor Hammerschmidt,

Dekan Herrmann; Professor Fries konnte nicht kommen.
Zunächst stand die Frage nach dem Papstamt im Mittelpunkt der

theologischen Erörterung. Die vier ersten Punkte des Protokolls52 halten

die Gesprächsergebnisse zu diesem Thema fest:

- Der besondere Dienst eines Amtes wird anerkannt, ohne dass

dadurch das allgemeine Priestertum der Getauften eine Beeinträchtigung

erfährt. Dieses besondere Amt hat seine Wurzel in dem von
Christus gestifteten Apostelamt, das nachweisbar seit dem zweiten
Jahrhundert als Bischofsamt in Verbindung mit dem Presbyterat
und Diakonat durch Handauflegung weitergegeben wird.

- Dem besonderen Dienst eines Primates wird beiderseits
zugestimmt. Dieser wurde vom Herrn dem Petrus aufgetragen und ist an

der Bedeutung, die Petrus für die Urgemeinde hatte, erkennbar.

- Abgesehen von der Frage, ob der Primat schon im Neuen Testament

als Jurisdiktionsgewalt und Lehrvollmacht verstanden wird,
stimmten die altkatholischen und römisch-katholischen Gesprächsteilnehmer

überein, dass die dogmatische Konstituierung der Lehre
und praktische Verwirklichung des Primates aus dem Neuen Testament

allein nicht mit hinreichender Eindeutigkeit bestimmt werden
kann.

- Die historische Explikation des Primates, die zur dogmatischen
Lehre des I. Vatikanischen Konzils führte, wird verschieden beurteilt.

Beide Kirchen sehen die Gefahren einer einseitigen Entwicklung.

Trotz dieser divergierenden Auffassung stimmt man überein,
dass der ursprüngliche Auftrag unter den sich ändernden geschichtlichen

Konditionen als Dienst der Einheit in Wahrheit und Liebe

für die Kirche akzeptiert wird.
Auf Grund der geleisteten Kommissionsarbeit53 und der Ergebnisse

51 ASM, Küppers an Klein vom 26.2.1969.
52 ASM, Protokoll der 4.Sitzung vom 12.3.1969.
53 Ebd.

104



der Zürcher Konsultation54 hielt man die Zeit für gekommen, um
praktische Schritte in Richtung Sakramentengemeinschaft zwischen
den beiden Kirchen zu tun. Die deutsche Gesprächskommission
übernahm fast wörtlich den Text der «Zürcher Nota»55; eine gewisse
Akzentverschiebung liegt zwischen 5.b (1) und (2) der «Zürcher Nota»
und 5.I.C) (b) (1) und (2) des Protokolls der vierten Sitzung. Spricht die
Nota in den genannten Punkten jeweils vom «katholischen Partner»,
so nennt das Protokoll in (1) «Jeder Partner» und in (2) «Beide
Partner». Da die Praktizierung der Durchführungsbestimmungen die
Berücksichtigung pastoraler Probleme erfordert, erachteten es die Theologen

für wichtig, dass Bischof Brinkhues und Kardinal Jäger bei der

Besprechung dieser Fragen anwesend seien.

Unter Punkt sechs des Protokolls wurde vorgeschlagen, dass sich
die bestehenden altkatholisch/römisch-katholischen Gesprächsgruppen

aus Deutschland, den Niederlanden und der Schweiz zu einem
Informationsaustausch treffen, zu dem mindestens ein Vertreter der
Utrechter Union und ein Vertreter des römischen Einheitssekretariates

eingeladen werden sollten. Der Erzbischof von Paderborn, Kardinal

Jäger, und Bischof Josef Brinkhues wurden von der Kommission
um Stellungnahme hinsichtlich des geplanten Meinungsaustausches
gebeten56.

VI. Das fünfte Gespräch der offiziellen
altkatholisch/römisch-katholischen Kommission in Deutschland vom

25. Mai 1970

1. Vorgeschichte

Nach dem Bonner Gespräch im März 1969 dauerte es über ein Jahr,
bis sich die Verhandlungskommission am 25. Mai 1970 zu ihrem fünften

Gespräch im Paderborner Johann-Adam-Möhler-Institut wiedersah.

In der Zwischenzeit war Laurentius Klein zum Abt der Dormition
Abbey in Jerusalem ernannt worden und schied aus der Kommission
aus57. Im März 1969 erteilten Kardinal Jäger und Bischof Brinkhues
die Erlaubnis zur Veröffentlichung der drei ersten Sitzungsprotokolle58.

54 Mündliche Mitteilung von Klein an Verfasser vom 5.9.1981.

"Vgl. Anm.46.
56 Vgl. Anm.52; Klein an Jäger vom 12.3.1969.
57 Mündliche Mitteilung von Klein an Verfasser vom 5.9.1981.
58 ASM, Die Erlaubnis zur Veröffentlichung erteilten: Bischof Brinkhues

am 11.3.1969, Kardinal Jäger am 12.3.1969. Veröffentlichungen in: IKZ,

105



Vom 8.-13. September 1969 tagte in Bonn die 12. Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz, die sich unter anderem auch mit der
Primatsfrage befasste59. Die versammelten Theologen wollten
angesichts der ökumenischen Situation darüber Rechenschaft geben, wie
sie die Anerkennung des «historischen Primates des Bischofs von
Rom» verstehen. Sie anerkennen, dass nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift Petrus als eine leitende Gestalt in der Jerusalemer Urgemeinde
eine deutlich hervorragende Initiative im Vollzug fundamentaler
Entscheidungen wahrnimmt. Auch wenn mit dieser Sonderstellung keine
rechtliche Kompetenzen verbunden sind und die einmalige Stellung
des Apostels eine Nachfolge im strengen Sinn ausschliesst, glauben
die altkatholischen Theologen, dass dem Petrus eine für die Kirche
signifikante Bedeutung zukommt. Da die Kirche nur im Hören auf die
Schrift ihren Auftrag leben kann, mussten die dem Petrus erteilten
Aufträge auch in der heutigen kirchlichen Struktur zur Geltung kommen.

Ohne den dogmatischen Bereich zu berühren, wurde unterstrichen,

dass die Funktion, die Rom in der historischen Entwicklung der
Kirche zuwuchs, im Zeichen dieses Auftrages stand. Schliesslich stellten

die Theologen fest, dass das vom Vaticanum I dogmatisierte
«Autoritätsdenken» aus Schrift und Tradition nicht begründbar ist. Positiv
wird vermerkt, dass seit dem IL Vaticanum auch in der römisch-katholischen

Theologie nach einer «der Kirche wirklich dienenden
Umschreibung der Primatialstruktur» gesucht wird.

Im letzten Punkt der sieben Thesen heisst es: «In Entsprechung zu
der Funktion, die Petrus nach dem Zeugnis der Schrift erfüllte, müsste
ein < Petrusamt) als Dienst an Christus, an seiner Kirche und an der
Welt durch die Verpflichtung (nicht eine Rechtskompetenz) bestimmt
sein, in allen Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen,

die es der Ganzheit der Kirche ermöglicht, sich zu entscheiden,
ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzustellen.
Angesichts der ökumenischen Entwicklung, in der sich das Verlangen
der Welt nach Einheit wiederspiegelt, käme der Erfüllung dieses

Dienstes eine umfassende Bedeutung zu60.»

61. Jg. 1971, S. 75-79; Amtliches Kirchenblatt des Katholischen Bistums der
Altkatholiken Deutschlands vom 30.6.1969, Nr.2; Altkatholische Kirchenzeitung,

13. Jg. Juni 1969.
59 Altkatholischer Informationsdienst (AKID), Nr. 162/63, 11. Jg. vom

20.9.1969, S.l345.
60 Ebd.

106



2. Gesprächsverlauf

Am 25. Mai 1970 versammelten sich zum fünften Mal die Mitglieder
der altkatholisch/römisch-katholischen Gesprächskommission, diesmal

in Anwesenheit von Bischof Brinkhues und Kardinal Jäger. Ins
Johann-Adam-Möhler-Institut in Paderborn waren neben den beiden
Bischöfen Peter Bläser, Heinrich Fries und als Nachfolger für Laurentius

Klein Erwin Iserloh sowie Werner Küppers, Ernst Hammerschmidt

und Fritz Herrmann gekommen.
Zunächst resümierten Küppers und Bläser über die bisherigen

Gesprächsergebnisse in einer gemeinsamen Erklärung: «Auf Grund der
in den Protokollen der Kommissionssitzungen niedergelegten
Arbeitsergebnisse sieht die Kommission die Voraussetzung einer Inanspruchnahme

des Ostkirchendekretes des IL Vaticanums für das Verhältnis
der römisch-katholischen zu den altkatholischen Kirchen als gegeben
an61.»

Kardinal Jäger fragte die Kommission, ob sie dem Text der «Zürcher

Nota» zustimmen könne. Nach eingehendem Studium der Nota
kam die Kommission zu dem Fazit, dass sie den Artikeln 1-4
einschränkungslos zustimmen kann. Der Artikel 5 der «Zürcher Nota»
konnte in den Punkten 5b-5f ohne Abänderungen übernommen werden,

während 5a eine Umformulierung erfuhr: Nach altkatholischer
Auffassung - (vgl. Protokoll vom 2. und 3. Juni 1968, Punkt 4a und b)

- ist die durch Einheit und Unauflöslichkeit bestimmte Ehe ein Sakrament;

sie wird in der Öffentlichkeit der Kirche vor dem minister sacer

geschlossen. Daher sollte die vor dem altkatholischen Priester

eingegangene Ehe eines römischen Katholiken mit einem Altkatholiken
keiner Dispens bedürfen und gültig sein, sofern kein trennendes
Ehehindernis (impedimentum dirimens) vorliegt und der rechte Ehewille
(verus consensus) vorhanden ist.

Eine von der Fuldaer Bischofskonferenz beauftragte Kommission

untersuchte, ob die National-Polnische Katholische Kirche in den

USA und Kanada und die altkatholische Kirche in Polen von ihrem
Glaubensstand wesentliche Abweichungen vom Glaubensgut der übrigen

Gliedkirchen der Utrechter Union aufweisen62. Professor Bläser,
der Mitglied der eingesetzten Studienkommission war, konnte mitteilen,

dass auf der Sitzung am 30. April 1970 in Mainz einige Lehrdiffe-

61 ASM, Protokoll der 5. Sitzung vom 25.5.1970.
62 ASM, Döpfner an Willebrands vom 26.6.1970; zur Studienkommission

gehörten: Bischof F. Wetter, P.Bläser, H.Fries, E.Iserloh.

107



renzen zwischen der polnischen und den übrigen Kirchen festgestellt
wurden. Die bestehenden Lehrunterschiede verursachen aber keine
zusätzlichen Schwierigkeiten für die Regelung einer Sakramentengemeinschaft

zwischen der altkatholischen und der römisch-katholischen

Kirche, wie sie das Protokoll der Bischofskonferenz vom
Februar 1970 im Sinne der «Zürcher Nota» vorsieht.

Nach dieser Mitteilung von Bläser referierte Professor Küppers
zum Thema: «Altkatholische Kirche und Petrusamt». Dem Vortrag
schloss sich eine Diskussion an, die erkennen liess, dass es weiterhin
notwendig ist, sich mit den damit verbundenen Fragen zu beschäftigen63.

VII. Das sechste Gespräch64 der offiziellen
altkatholisch/römisch-katholischen Kommission in Deutschland vom

25.-26. Juni 1972

Zwischen dem fünften und sechsten Gespräch vergingen über zwei

Jahre, bis sich die Theologenkommission vom 25.-26. Juni 1972 im
Johann-Adam-Möhler-Institut in Paderborn traf. Die altkatholische Kirche

wurde wieder durch Professor Werner Küppers, Professor Ernst
Hammerschmidt und Dekan Fritz Herrmann und die römisch-katholische

Kirche durch Professor Peter Bläser, Professor Erwin Iserloh und
Professor Paul-Werner Scheele vertreten.

Kardinal Jäger, der die Kommissionsmitglieder am Abend des

25. Juni empfing, übergab ihnen die Antwort des Einheitssekretariates

vom 8. Juni 1972, die auf die Eingabe der deutschen Bischofskonferenz

erfolgte. Die altkatholische Seite äusserte den Wunsch, mit der

Veröffentlichung des Textes zu warten, damit zunächst die internationale

Bischofskonferenz der altkatholischen Kirchen Gelegenheit
habe, den Text kennenzulernen. Jäger schlug vor, dass die Kommission

anhand der «Zürcher Nota» konkrete Ausführungsbestimmungen
für Deutschland erarbeiten sollte.

Am Vormittag des 26. Juni sprach Peter Bläser über «Das
anglikanisch/römisch-katholische Gespräch» und Werner Küppers über
«Stand und Perspektiven des altkatholisch/orthodoxen Gesprächs».
Den beiden Referaten folgte eine Aussprache.

63 Vgl. Anm. 61.
64 ASM, Protokoll der 6. Sitzung vom 26.6.1972.

108



Anschliessend prüfte die Kommission das Antwortschreiben des

Sekretariates für die Einheit der Christen und war einmütig der
Überzeugung, dass es gut sei, eine gemeinsame Stellungnahme zu erarbeiten,

um den Weg für die Erklärungen der alt-katholischen und
römisch-katholischen Autoritäten zu bereiten. Der Textentwurf deckt
sich inhaltlich mit den in der «Zürcher Nota» enthaltenen Punkten.
Unter Punkt II. 1. des Protokolls erscheint der Hinweis, dass
wiederverheiratete Geschiedene nach der Ordnung der römisch-katholischen
Kirche nicht zu den Sakramenten zugelassen werden.

In dem hier vorliegenden Entwurf fehlen die Punkte 1 (Anerkennung

der Taufe), 5 (Regelungen im Fall der Übernahme eines

Amtsträgers aus einer der beiden Kirchen) und 6 (Eine Kommission von je
zwei Vertretern aus den beiden Kirchen, die für den Fall zusammentreten,

dass es bei den Durchführungen Schwierigkeiten gibt.), die in
der 1973 veröffentlichten Pastoralvereinbarung enthalten sind.

VIIL Das erste internationale Gespräch mit Vertretern der

altkatholisch/römisch-katholischen Gesprächskommissionen von

Deutschland, den Niederlanden und der Schweiz vom 18.-19. Dezember

1972 (erster Teil) und vom 4.-6.Februar 1973 (zweiter Teil)65

Am 18. und 19.Dezember 1972 (l.Teil) und vom 4.-6.Februar 1973

(2. Teil) traten die Vertreter der altkatholisch/römisch-katholischen
Gesprächskommissionen von Deutschland, den Niederlanden und der

Schweiz zum ersten internationalen Gespräch im Döllinger-Haus in
Bonn zusammen. Diese Konsultation erfolgte auf Wunsch der
Internationalen Alt-katholischen Bischofskonferenz, die sich bereits 1969

für eine Zusammenarbeit der nationalen Gesprächsgruppen in Fragen

von allgemeiner Bedeutung ausgesprochen hatte. Anwesend waren

von altkatholischer Seite: Professor Werner Küppers (Deutschland),
Professor Ernst Hammerschmidt (Deutschland), Dekan Fritz
Herrmann (Deutschland), Professor Peter Maan (Niederlande), Professor

Kurt Stalder (Schweiz) und als Gast Bistumsverweser Walter Streit

(Österreich). Von römisch-katholischer Seite: Professor Peter Bläser

(Deutschland), Professor Erwin Iserloh (Deutschland) im ersten Teil;

65 Nachlass von Professor Werner Küppers im Archiv des Alt-Katholischen
Seminars der Universität Bonn (zitiert: NK), Protokoll des 1.Internationalen

Gesprächs vom 6.2.1973.

109



Professor Paul-Werner Scheele (Deutschland), Dr. Franz Thijssen
(Niederlande), Pfarrer Walter Stähelin (Schweiz).

Zunächst erfolgte eine gegenseitige Information über den jeweiligen
Gesprächs- bzw. Verhandlungsgegenstand in den einzelnen Ländern.
Vor allem interessierte die Entwicklung seit dem Antwortschreiben
des Einheitssekretariates auf die Eingabe der einzelnen Bischofskonferenzen

hinsichtlich der Autorisierung zu Verhandlungen über eine

gewisse, bedingte und begrenzte Gottesdienstgemeinschaft. Beim
Vergleich der einzelnen Dokumente zeigten sich zwar Divergenzen in den
konkreten Ausführungsbestimmungen, jedoch hielten sich alle in dem

von der «Zürcher Nota» abgesteckten Rahmen.

Die Länderkommissionen hatten folgende Texte entworfen:

1. Concept over: De verhouding tussen de Oud-Katholieke Kerk en de

Roms-Katholieke Kerk in Nederland (vom 27.November 1972);
2. Entwurf einer Pastorationsvereinbarung zwischen der christkatholischen

und der römisch-katholischen Kirche der Schweiz (vom
4. September und 23. November 1972);

3. Protokoll der sechsten Sitzung der Kommission Deutschlands (vom
26. Juni 1972).

In den Niederlanden und der Schweiz ergaben sich nach dem
Antwortschreiben des Sekretariates für die Einheit keine nennenswerten
Schwierigkeiten. In Deutschland stellte sich das pastorale Problem,
das seit Beginn der Gespräche existierte: der hohe Anteil der altkatholischen

Geistlichen, die ehemals römisch-katholische Welt- oder
Ordenspriester waren. Im Antwortschreiben des Einheitssekretariates

vom 8. Juni 1972 wurde gebeten, dass man bei den Verhandlungen der
Tatsache Rechnung tragen möge, dass ca. Vi der altkatholischen
Geistlichen ehemals römisch-katholische Welt- bzw. Ordenspriester waren.
Die von der deutschen Gesprächskommission erarbeiteten Richtlinien
für eine gewisse, bedingte Sakramentengemeinschaft, die im Protokoll
der sechsten Sitzung vom 26. Juni 1972 zu finden sind, wurden deshalb

von der Vollversammlung der Deutschen Bischöfe im September 1972

wieder an die Kommission zurückgegeben, weil der erwähnten Tatsache

und deren eventuellen Folgen nicht genügend Rechnung getragen
worden sei. Daraufhin erarbeitete die Kommission Vorschläge aus,
wie im Falle der Übernahme eines Amtsträgers aus einer der beiden
Kirchen in den Dienst der anderen vorzugehen ist. Diese Vorschläge
wurden als Punkt 5 und 6 der «Vereinbarung über eine bedingte und

110



begrenzte Gottesdienstgemeinschaft zwischen der Katholischen und
Alt-Katholischen Kirche» in Deutschland übernommen66.

Auch die Vertreter der gemischten Gesprächskommissionen aus den
drei Ländern stellten nochmals fest, dass zwischen der altkatholischen
und römisch-katholischen Kirche in wesentlichen Glaubensaussagen
Übereinstimmung besteht trotz Unterschieden, die nicht nur die
Peripherie des Glaubens berühren. Die Kommission ist der Meinung, dass

auf Grund dieser Gemeinsamkeit im Glauben eine bedingte und
begrenzte Gottesdienstgemeinschaft grundsätzlich möglich ist. Und zwar
in Analogie zu der Gottesdienstgemeinschaft wie sie das IL Vaticanum
für das Verhältnis zwischen römisch-katholischer Kirche und orientalischer

Kirchen ermöglichte. Auf diesem Hintergrund muss die

Schwierigkeit, die sich in Deutschland aus der Tatsache ergibt, dass

ca. Vi der altkatholischen Geistlichen ehemals römisch-katholische
Priester waren, gesehen und gelöst werden.

IX. Das zweite internationale Gespräch mit Vertretern der

altkatholisch/römisch-katholischen Gesprächskommissionen von

Deutschland, den Niederlanden und der Schweiz vom 13.-15. August
197367

Vom 13.-15. August 1973 tagten im Döllinger-Haus in Bonn zum
zweitenmal die Vertretungen der altkatholisch/römisch-katholischen
Gesprächskommissionen von Deutschland, den Niederlanden und der
Schweiz. Von altkatholischer Seite waren Professor Werner Küppers
(Deutschland), Dekan Fritz Herrmann (Deutschland), Professor Peter
Maan (Niederlande), Professor Kurt Stalder (Schweiz) und als Gast
Bistumsverweser Walter Streit erschienen. Die römisch-katholische
Kirche wurde durch Professor Peter Bläser (Deutschland), Professor
Erwin Iserloh (Deutschland), Professor Paul-Werner Scheele

(Deutschland), Dr. Franz Thijssen (Niederlande) und Pfarrer Walter
Stähelin (Schweiz) vertreten.

Im Protokoll werden vier Fragen genannt, mit denen man sich auf
Wunsch der Deutschen Bischofskonferenz befasste:
1. Was bedeutet die zwischen der römisch-katholischen und der

altkatholischen Kirche vorgesehene Pastorationsvereinbarung in ekkle-

siologischer Hinsicht?

66 Vgl. Anhang.
67 NK, Protokoll des 2. Internationalen Gesprächs vom 14.8.1973.

111



2. Welche Auswirkungen hat die vorgesehene Pastorationsvereinbarung

für das Gespräch der beiden Kirchen mit der Orthodoxie?
3. Was bedeutet die Pastorationsvereinbarung im Blick auf die

Interkommunion der altkatholischen mit der anglikanischen Kirche und
für den Dialog zwischen der römisch-katholischen und der anglikanischen

Kirche?
4. Welches ist der Ort von Primat und Infallibilität in der Frage nach

der Einheit in der Wahrheit?
Mit diesem Fragekomplex beschäftigten sich die folgenden Referate:

Werner Küppers: Der Stand des altkatholisch/orthodoxen Dialogs
und dessen Verhältnis zur altkatholisch/römisch-katholischen
Pastorationsvereinbarung ;

Peter Maan: Die altkatholisch/anglikanische Sakramentengemeinschaft

und ihr Verhältnis zur altkatholisch/römisch-katholischen
Pastorationsvereinbarung ;

Paul-Werner Scheele: Welches ist der Ort von Primat und Infallibilität
in der Frage nach der Einheit in der Wahrheit?

Walter Stähelin: Die ekklesiologische Bedeutung der Pastorationsvereinbarung

unter kirchenrechtlichem Aspekt;
Peter Bläser: Die ekklesiologische Bedeutung der Pastorationsvereinbarung

vom katholischen Standpunkt.
Auf Grund der Referate setzte sich die Kommission eingehend mit

den Problemen auseinander, die in den vier, von der Bischofskonferenz

gestellten Fragen angesprochen wurden. Übereinstimmend stellte

man fest, dass in allen vier Fragenbereichen nach wie vor Schwierigkeiten

existieren, die aber der angestrebten Vereinbarung nicht im

Wege stehen. Der Meinungsaustausch ergab auch eine exaktere Sicht
des Verhältnisses der altkatholischen und römisch-katholischen Kirche

und eine präzisere Eingrenzung der ekklesiologischen Bedeutung
der geplanten Regelungen. Das Ergebnis dieser eingehenden Beschäftigung

kommt auch im neuformulierten zweiten Abschnitt der
theologischen Einführung zum Ausdruck. Die praktischen Regelungen der

Pastorationsvereinbarung, wie sie im Protokoll der 6. Sitzung vom
26.Juni 1972, vom 1.internationalen Gespräch vom 18.-19.Dezember
1972 (l.Teil) und vom 4.-6.Februar 1972 (2.Teil) niedergelegt sind,
wurden im wesentlichen übernommen. Beide Protokolle wurden der

Deutschen Bischofskonferenz übergeben und von ihr gebilligt.

112



X. Die Entwicklungen in Deutschland nach dem zweiten internationalen
Gespräch vom August 1973

Die «Zürcher Nota» war von der gemischten Gesprächskommission
als eine tragfähige Grundlage für Richtlinien bezüglich einer bedingten

und begrenzten Sakramentengemeinschaft anerkannt worden. Auf
der sechsten Sitzung (vom 25.-26. Juni 1972) und beim ersten
internationalen Gespräch (vom 18.-19. Dezember 1972 und vom 4.-6. Februar
1973) waren auf dieser Basis Ausführungsbestimmungen für Deutschland

erstellt worden. Die Theologen mussten sich bei ihrem ersten
internationalen Treffen vor allem mit einer deutschen Schwierigkeit
beschäftigen. Diese ergab sich aus der Tatsache, dass ein grosser Teil der
altkatholischen Geistlichen ehemals römisch-katholische Welt- oder
Ordenspriester waren. Darum wurden Regelungen für den Fall der
Übernahme eines Amtsträgers aus einer der beiden Kirchen in den
Dienst der anderen getroffen. Die in den Protokollen festgehaltenen
praktischen Bestimmungen wurden von der Deutschen Bischofskonferenz

akzeptiert. Und nachdem man sich beim zweiten internationalen
Gespräch nochmals mit Fragen der Bischofskonferenz befasst hatte,
schienen auch bei den Bischöfen Bedenken ausgeräumt, denn im
November und Dezember 1973 publizierten fünf Bistümer die «Vereinbarung

über eine bedingte und begrenzte Gottesdienstgemeinschaft
zwischen der Katholischen und der Alt-Katholischen Kirche». Die
Veröffentlichungen erfolgten als Auszug aus dem Protokoll der
Bischofskonferenz in Fulda vom 29. September 1973:

1. Oberhirtliches Verordnungsblatt für das Bistum Speyer, 66.

Jahrgang, Nr. 19 vom 16. November 1973, S. 594-597;
2. Amtsblatt für das Bistum Limburg, Nr. 11 vom 1. Dezember 1973,

S.190-191;
3. Kirchliches Amtsblatt für die Diözese Fulda, 89. Jahrgang, Stück

XIV vom 7. Dezember 1973, S. 95-96;
4. Amtsblatt für das Bistum Passau, 103. Jahrgang, Folge 13 vom

12.Dezember 1973, S. 138-139;
5. Kirchliches Amtsblatt für die Diözese Rottenburg, Nr. 24, Band 31

vom 31. Dezember 1973, S. 421-42268.

Die Bistümer Rottenburg (Kirchliches Amtsblatt Nr. 1 vom 28.

Januar 1974) und Fulda (Kirchliches Amtsblatt 1974, Stück I, Nr. 3)

brachten in ihren Amtsblättern der folgenden Monate eine Bemer-

68 Vgl. Anhang.

113



kung zu der veröffentlichten Vereinbarung. Sie weisen darauf hin,
dass die Vereinbarung erst nach der Konfirmierung durch den
Apostolischen Stuhl in Kraft tritt.

Das Dokument wurde aber von Rom für nicht genügend erachtet
und sollte durch Erklärungen und Durchführungsbestimmungen
verbessert und konkretisiert werden. Diese Auflage wurde erfüllt, und
dem so erweiterten Pastoralabkommen wurde am 16. Dezember 1974

vom Ständigen Rat der Deutschen Bischofskonferenz die Zustimmung
erteilt. Der Promulgation schien nun nichts mehr im Wege zu stehen.

Das Abkommen wurde nach Rom geschickt, und im März und April
veröffentlichten zwei Bistümer die mit Erklärungen und
Durchführungsbestimmungen erweiterte Pastoralvereinbarung. Als Anlage wird
der Text der «Zürcher Nota» veröffentlicht:
1. Amtsblatt für die Erzdiözese Bamberg, 98. Jahrgang Nr. 4 vom

10. März 197569;

2. Kirchliches Amtsblatt für die Diözese Münster, Jahrgang CIX Nr. 6

vom 1. April 1975 (siehe nachstehend Seiten 121-127).
Die erhoffte Bestätigung des Pastoralabkommens blieb auch diesmal

aus.
Die altkatholische Kirche brachte die Pastoralvereinbarung als

Mitteilung im «Alt-Katholischen Informationsdienst» (AKID) 1975, auf
den Seiten 1442-1448.

Die Publizierung des Pastoralabkommens zwischen der altkatholischen

und römisch-katholischen Kirche in den aufgeführten
Amtsblättern hat jedoch keine rechtliche Konsequenz, da sie nicht nur der

Bekanntgabe von Gesetzen und Verordnungen dienen, sondern auch

Mitteilungen, Empfehlungen usw. enthalten. Ausserdem bedarf die

Vereinbarung der Zustimmung durch die römischen Stellen, um
rechtswirksam zu werden. Die Pastoralvereinbarung ist formaljuristisch

der Entwurf einer rechtlichen Neuregelung70.
Zweimal wird in den folgenden Jahren die erarbeitete Pastoralvereinbarung

in nachkonziliären Dokumenten der katholischen Kirche
erwähnt: im 1976 erschienenen Synodenbeschluss «Gottesdienst»
(Punkt 5.4.1) und im 1980 herausgegebenen «Grundriss des nachkonziliären

Kirchenrechts» (Paragraph 63 1.2).
Beim Deutschlandbesuch von Papst Johannes Paul IL - im Jahre

69 Vgl. Anhang.
70 KV, Diese Auskunft verdanke ich dem katholischen Kirchenrechtler an

der Universität Bonn, Professor Dr. H.Müller: Müller an Verfasser vom

21.10.1981.

114



1980 - kam es zu einer Begegnung mit den Vertretern der nichtkatholischen

Gemeinschaften. Bei dieser Gelegenheit überreichte Bischof Josef

Brinkhues am 17. November 1980 in Mainz dem Papst ein
Memorandum71. In der Denkschrift erinnert der Bischof an das lange
vergebliche Warten auf die Konfirmierung der 1974 getroffenen
Vereinbarung. Der Bischof bringt seine tiefe ökumenische Enttäuschung
zum Ausdruck, die durch das vergebliche Warten entstand.

Im Oktober 1981 fragte der Verfasser bei Kardinal Willebrands,
Präsident des Einheitssekretariates, an, ob seit der Überreichung der
Denkschrift im Vorjahr etwas geschehen sei. Im Antwortschreiben
vom 11. November 1981 heisst es, dass die Lage seit etlicher Zeit nicht
mehr so sei, dass man auf die römische Konfirmierung des erarbeiteten

Pastoralabkommens warten müsste. Zwar wären Fortschritte
erzielt worden, doch bestünden noch ernste Schwierigkeiten, die mit
gewissen konkreten Lagen gegeben seien72. Die Herbstvollversammlung
der Deutschen Bischöfe befasste sich auf ihrer Sitzung 1981 nochmals
mit dem Pastoralabkommen zwischen altkatholischer und römisch-katholischer

Kirche, verabschiedete es aber nicht, sondern schickte es

mit Fragen nach Rom73. Verständlicherweise wurden keine Detailauskünfte

über die laufenden Verhandlungen gegeben, so dass sich der
Verfasser mit diesen knappen Auskünften begnügen müsste.

Wenn bis heute noch keine Promulgation des Pastoralabkommens

erfolgte, so kommen nach Christian Oeyen nur noch kirchenpolitische
Erwägungen der römischen Kirche oder Richtungskämpfe im Vatikan
als Erklärung in Frage74. «Ob nun das geplante Pastoralabkommen
eines Tages in Kraft tritt, oder ob es endgültig einer neueren Verhärtung
der konfessionellen Fronten zum Opfer fällt, hat immerhin dieser

ganze Vorgang zu einer spürbaren Annäherung der Kirchen beigetragen.

Viele im Abkommen vorgesehene Regelungen werden inzwischen
auch ohne formelle Gültigkeit des Textes praktiziert75».

Abschliessend sei kurz über den Verhandlungsstand in den
Nachbarländern Niederlande, Schweiz und Österreich informiert.

71 KV, Memorandum für Seine Heiligkeit Papst Johannes Paul IL,
überreicht am 17.11.1980 in Mainz von Bischof Josef Brinkhues; vgl. auch Publik-
Forum Nr.25/26, 9.Jg. vom 19.12.1980, S.36.

72 KV, Verfasser an Willebrands vom 1.10.1981 Arrighi (Subsekretär im
Einheitssekretariat) im Auftrag von Willebrands an Verfasser vom 11.11.1981.

73 KV, Brinkhues an Verfasser vom 15.3.1982; Guggenberger an Verfasser
vom 7.12.1981.

74 Küry Urs, Die Altkatholische Kirche, S.421.
"Ebd. S.422.

115



1. In den Niederlanden verfassten beide Kirchen je eine Erklärung, die
inhaltlich übereinstimmten. Der Text ist bisher unveröffentlicht76.

2. Zur Entwicklung der Dinge in der Schweiz vgl. die Darstellung von
Walter Stähelin in IKZ, 72.Jahrg. (1982), 2.Heft, S. 103ff. Daraus
geht hervor, a) dass der Vereinbarungstext längst fertig ausgearbeitet

und von beiden Seiten gebilligt ist, somit sofort in die Praxis
umgesetzt werden könnte, wenn die Zustimmung aus Rom vorläge.
(Später wurde die «Vereinbarung» in zwei gegenseitig korrespondierende

«Erklärungen» umgearbeitet, die von beiden Kirchen
gleichzeitig zu publizieren wären.) b) Dass die Arbeit der Kommission

aus zwei Gründen trotzdem weitergeführt wird. Einmal weil sie

verschiedene Aufgaben in Kooperation mit der
evangelisch-reformierten/römisch-katholischen Gesprächskommission ausführt und
hier immer neue Aufgaben dazukommen. (Ferner weil die Meinung
besteht, dass die Vereinbarung bzw. der Inhalt der gegenseitigen
Erklärungen ekklesiologisch nur möglich sei, wenn alles in einem

ständigen Suchen der Einheit situiert ist, wie es durch die
Kommissionsarbeit vollzogen wird.) c) Aus dieser Arbeit ist unter dem Titel
«Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit»
ein Text hervorgegangen, der zwar allein von Prof. P. Amiet, also

nicht offiziell von den Kirchen, aber doch mit Billigung der
Kommission veröffentlicht wurde, z.B. in IKZ, 72.Jahrg. (1982), Heft 1,

S. 1 ff. Der Text zeigt, wie weit man in der Primatsfrage gemeinsam
gekommen ist. (In ähnlicher Weise soll künftig an der Unfehlbarkeitsfrage

gearbeitet werden.)77.
3. Nach Auskunft des österreichischen Bischofs der Altkatholiken

existiert dort keine offizielle Kommission analog den Gruppen in

Deutschland, den Niederlanden und der Schweiz. Eine Kontaktgruppe

altkatholisch/römisch-katholischer Vertreter trifft sich, um
akute Fragen und Probleme zu besprechen. Man will sich hinsichtlich

einer Pastoralvereinbarung erst dann einschalten, wenn die

Verhandlungen in den anderen Ländern zu einem positiven
Abschluss gebracht worden sind78.

76 Mündliche Mitteilung von Erzbischof Kok an Verfasser vom 9.2.1982.
77 KV, Cadotsch (Sekretär der Schweizer Bischofskonferenz) an Verfasser vom

26.11.81 und vom 26.3.82; Prof. Dr. K. Stalder an Verfasser vom 2.6.83.
Was in Klammer beigefügt ist, wurde nachträglich von Prof.Dr. K.Stalder

(Copräsident der Schweizer Kommission) mitgeteilt.
78 KV, Hummel (altkatholischer Bischof von Österreich) an Verfasser vom

8.2.1982.

116



Die altkatholischen Bischöfe von Deutschland, den Niederlanden
und der Schweiz erklärten im Februar 1982, dass die Pastorationsvereinbarung

nur dann durchgeführt wird, wenn für alle drei Länder eine
praktikable Lösung gefunden ist79.

XL Zur Bewertung der Gespräche

1. In der nachkonziliären Zeit fanden verschiedene bilaterale Gespräche

der römischen Kirche mit anderen Kirchen statt. Bei diesen
Verhandlungen waren Glaubensfragen Gesprächsgegenstand. Zum
andern wurde die Zusammenarbeit im pastoral-praktischen Bereich
erörtert, und es kam zu verschiedenen gemeinsamen Aktivitäten.
Beispielhaft seien genannt die ökumenische Übersetzung der Bibel, die
Erarbeitung gottesdienstlicher Haupttexte oder die Kooperation auf
sozial-caritativer Ebene und die vielfältige Zusammenarbeit der
Kirchen in den Gemeinden.

Die römisch-katholisch/altkatholischen Gespräche bekamen in
ihrem Verlauf eine besondere Bedeutung. Weder ging es ausschliesslich
um Glaubensfragen noch wurde nur über praktische Zusammenarbeit
gesprochen. Die theologische Diskussion zielte von Anfang an darauf
ab, dass auf der Basis der festgestellten Einheit in fundamentalen
Glaubensfragen die Praxis des Miteinander entsprechend zu gestalten
sei. Die Pastoralvereinbarung - wie sie im Jahre 1974 vorlag - hätte im
Falle der Annahme kirchenrechtliche Relevanz und eine Stufe von ek-
klesialer Verbindlichkeit erreicht.

2. Der modus procedendi beim Erarbeiten der Vereinbarung zeigte,
dass man von seiten der römisch-katholischen Kirche vom unglücklichen

Vorgehen beim Ostkirchendekret und Ökumenismusdekret
gelernt hatte. Beide Dokumente, die ökumenische Gesten der Anerkennung

sein sollten, wurden ohne Rücksprache mit der Orthodoxie - ob
sie überhaupt mit solchen Regelungen einverstanden sei - veröffentlicht.

Da die Bestimmungen der Dekrete in das Eigenleben der Orthodoxie

eingreifen, ist es verständlich, dass man sehr allergisch reagierte
und es als Einmischung in fremde Angelegenheiten und als Versuch

römischer Machtausübung interpretierte. Dieser Umstand führte zu

grossen Belastungen im Verhältnis zwischen den Ostkirchen und der

79 Gespräch des Verfassers mit Erzbischof Kok (Utrecht), Bischof Glazema-
ker (Deventer), Bischof Gauthier (Schweiz), Bischof Brinkhues (Deutschland)
vom 9.2.1982.

117



römischen Kirche. Ein solches Vorgehen wurde bei den
römisch-katholisch/altkatholischen Gesprächen bewusst vermieden. Einer
paritätisch besetzten Theologenkommission gelang es, ein gemeinsames
Abkommen zu erstellen.

Für den Rezeptionsprozess der Pastoralvereinbarung ist bedeutsam,
dass nach anfänglich strenger Geheimhaltung die Genehmigung
erteilt wurde, die ersten drei Sitzungsprotokolle bereits während der
laufenden Verhandlungen zu veröffentlichen.

3. Beispielhaft wurde bei den römisch-katholisch/altkatholischen
Gesprächen ein Weg beschritten, der zeigte, dass die Einheit nur in
Einzelschritten zu erreichen ist und nicht durch eine Gesamtlösung
erzielt werden kann. Ein solcher Gesprächsmodus ist fern jeder
unrealistischen «Alles-oder-nichts-Haltung», mit der die Einheit der getrennten

Christen nicht erreichbar ist. Das heisst: Auf Grund der
festgestellten Gemeinsamkeiten sind die verbleibenden Schwierigkeiten -
seien sie theologischer oder pastoraler Natur - kein Hindernis, praktische

Konsequenzen im Miteinander der Kirchen zu ziehen. In unserem

konkreten Fall bedeutet das, die Bereitschaft die weiterhin
kontroverse Frage des Jurisdiktionsprimates und des obersten Lehramtes
des Papstes nicht als einen Hinderungsgrund für die Durchführung
einer bedingten und begrenzten Sakramentengemeinschaft anzusehen.

Auch war man im Interesse der Einheit bereit, das pastorale Problem

anzunehmen, das die Tatsache impliziert, dass ein überwiegender Teil
der altkatholischen Geistlichen ehemals römisch-katholische Weltoder

Ordenspriester waren.
Solche ungelösten Fragen können aber nur dort getragen werden,

wo eine entschiedene ökumenische Gesinnung auf beiden Seiten
vorhanden ist.

4. Aus dem Willen auf eine «Alles-oder-nichts-Lösung» zu verzichten

- wie sie in der 1974 erarbeiteten Pastoralvereinbarung zum
Ausdruck kam - ergibt sich der dynamische Charakter solcher Gespräche.
Sie leiten einen Prozess mit weiterreichenden Folgen ein. Die erzielten

gemeinsamen Schritte werden die Divergenzen in einem anderen

Licht erscheinen lassen. Diese werden nicht mehr nur als eine unüber-
windbare Schranke zwischen den Kirchen wahrgenommen, vielmehr
wird in dem noch Ungelösten eine Aufgabe erkannt, die es gemeinsam
zu klären gilt. Ein solcher Vorgang wurde auch bei unseren Gesprächen

erkennbar. Die Theologen stellten nicht resigniert fest, dass der

Jurisdiktionsprimat und das oberste Lehramt unterschiedlich beurteilt
werden. Sie erkannten in der Lehre von der Kirche, wie sie das Zweite

118



Vatikanische Konzil darstellt, die ursprünglichen Gemeinsamkeiten
im Primatsverständnis, die es gemeinsam zu entfalten gilt.

Soll aber der zweite Schritt getan werden, muss der erste erfolgt
sein. Man wird sich im römisch-katholisch/altkatholischen Dialog
erst dann mit dieser Frage beschäftigen können, wenn der erste
Schritt, nämlich die Annahme des geplanten Pastoralabkommens,
getan ist.

5. Ob das ökumenisch bedeutsame Pastoralabkommen zwischen
den beiden Kirchen in der Form von 1974 von römisch-katholischer
Seite akzeptiert wird, ist sehr fraglich. Nachdem einer Konfirmierung
durch Rom nichts mehr im Wege steht, sondern «ernste Schwierigkeiten

vorhanden sind, die sich aus gewissen konkreten Lagen ergeben»,
wie das Einheitssekretariat schreibt80, sind nun die Länder und das
heisst die Bischofskonferenzen am Zuge. Für Deutschland dürfte wohl
weiterhin die hohe Anzahl der altkatholischen Geistlichen, die ehemals
römisch-katholisch waren, eine solche «ernste Schwierigkeit» sein.

In den Niederlanden hat man zwar im August 1981 zwischen der
altkatholischen und römisch-katholischen Kirche Abkommen über
eine Pastoralvereinbarung erarbeitet - deren Text noch nicht
veröffentlicht wurde - doch leider wurden getrennte Verlautbarungen
unterschrieben. Damit ist man hinter das Erreichte von 1974 zurückgegangen.

Es ist keinesfalls eine belanglose Formfrage, sondern ökumenisch

höchst bedeutsam, ob der Konsens auf einem gemeinsamen
Dokument oder auf verschiedenen Erklärungen zum Ausdruck gebracht
wird. Zwar liegen über den Verhandlungsstand in Deutschland keine

genauen Auskünfte vor, doch ist anzunehmen, dass das holländische
Modell für die Schweiz und Deutschland Vorbildcharakter hat.

Auch wenn durch die Arbeit der Theologenkommission eine
Annäherung zwischen der altkatholischen und römisch-katholischen Kirche

stattfand, und in sich wertvoll ist, so ist es doch bedauerlich, dass

bis heute noch keine offizielle Regelung im kirchlichen Miteinander
gefunden ist, die auf Grund der vorhandenen Übereinstimmung im
Glauben möglich wäre.

XII. Nachtrag

Vor zwei Jahren wurde an der Theologischen Fakultät in Trier diese

Arbeit als Diplomarbeit eingereicht, die mit Ausnahme des Abschnitts
über die Schweiz in Kapitel X hier unverändert vorliegt.

80 Vgl. Anm. 72.

119



Auch diese zwei Jahre sind vergangen, ohne dass eine definitive
Entscheidung hinsichtlich des geplanten Pastoralabkommens
zwischen der römisch-katholischen und der altkatholischen Kirche in
Deutschland getroffen worden wäre.

Nachdem im November 1980 dem Papst anlässlich seines
Deutschlandbesuches durch Bischof Brinkhues ein Memorandum (vgl.
Kap.X) überreicht worden war, schien Bewegung in der
Verhandlungsstillstand zu kommen. Im August 1981 unterschrieben in Utrecht
Kardinal Willebrands und Erzbischof Kok zwei völlig getrennte
Erklärungen, die vom Inhalt und Geist der geplanten Pastoralvereinbarung

stark abweichen. Diese Erklärungen sind nicht veröffentlicht
worden, sondern nach Rom und an die römisch-katholischen
Bischofskonferenzen in Deutschland und in der Schweiz geschickt worden,

damit diese ebenfalls ähnliche Erklärungen ausarbeiten und die

Vereinbarungen für alle drei Länder veröffentlicht und in die Praxis

umgesetzt werden könnten. Seither ist erneut ein Stillstand eingetreten,

und eine praktikable Lösung in nächster Zukunft dürfte nicht zu

erwarten sein.

Im Zusammenhang mit der projektierten Vereinbarung ist der
Canon 844 des neuen römischen Kirchenrechts von Bedeutung, da fast
der ganze Inhalt der Pastoralvereinbarung (mit Ausnahme der Regelung

des Eheschlusses zwischen römisch-katholischen und altkatholischen

Gläubigen) eingegangen ist. Das neue Kirehenrecht sieht für
Ausnahmefälle vor, dass Katholiken die Sakramente Busse, Eucharistie

und Krankensalbung von Geistlichen anderer Kirchen empfangen
dürfen, sofern diese Kirchen nach dem Urteil des Apostolischen
Stuhls bezüglich der Sakramentenlehre mit der römischen Kirche
übereinstimmen. Umgekehrt kann unter den gleichen Voraussetzungen

ein katholischer Geistlicher die drei Sakramente an Gläubige
anderer Kirchen spenden, wenn er darum gebeten wird. Den örtlichen
Autoritäten ist aufgetragen, dass sie konkrete Bestimmungen erarbeiten.

Abschliessend möchte ich an dieser Stelle den Menschen danken,
deren bereitwillige Unterstützung ich beim Zustandekommen dieser
Arbeit erfahren habe, besonders der Gemeinschaft von St. Matthias in
Trier.

Rüsselsheim (BRD) im April 1984 Werner Pelz

120



Ausgabe A K7630 B

KIRCHLICHES AMTSBLATT
FÜR.DIE DIÖZESE MÜNSTEK.

Nr. 8 Münster, den 1. April 1975 Jahrgang CIX

INHALT
Verlautbarungen der Deutschen Bischöfe
Art. 89 Vereinbarung über pastorale Hilfen zwischen

der alt-katholischen und der römisch-katholischen
Kirche in Deutschland

Art. 90 Zürcher Nota - Nota über das Verhältnis zwi¬
schen den alt-katholischen Kirchen und der
römisch-katholischen Kirche

Art. 9t Hinweise zum Verständnis und zur Durch¬
führung der zwischen der alt-katholischen
und der römisch-katholischen Kirche in
Deutschland getroffenen Vereinbarung über
pastorale Hilfen

Erlasse des Bischofs
Art. 93 Ankündigung des Welttages der geistlichen

Art. a 4 Ordinationen
Art. 95 Priesterjubiläen im Heiligen Jahr
Art. 9fi Kursus für Eucharistie-Helfer
Art. 91 Auslandstouristen-Seelsorge im Sommer 1975

Art. :w. Lagerfreizeit für behinderte und nichtbehin¬
derte Jungen und Mädchen

Art. 99 Fragen an Küngs ..Christ sein"
Art LM Änderung der ArbeltsVertragsrichtlinien

(AVR)
Art. IDI Eine montierbare Holzkirche abzugeben
Art 102 Unsere Toten

Verlautbarungen der Deutschen Bischöfe

Art M Vereinbarung über pastorale Hilfen
zwischen der alt-katholischen und der römisch-katholischen Kirche in Deutschland

Aus dem Protokoll des Ständigen Bates der Deutschen Bischofskonferenz

Wie in den Niederlanden und in der Schweiz ist in
Deutschland nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

eine Gesprächskommission der alt-katholischen
und der römisch-katholischen Kirche gebildet worden,

um Wege zu gegenseitiger Hilfe, zur
Zusammenarbeit und zu gemeinsamem Zeugnis für den
einen Herrn zu finden und so zur Wiederherstellung
der sichtbaren Einheit beizutragen. Das geschah in
Kontakt mit dem Sekretariat für dieEinheit der Christen

in Rom, das zur Förderung dieser Bemühungen
im Oktober 1968 in Zürich eine Konferenz
veranstaltete. Die dort erstellten Richtlinien dienten nach
beiderseitiger Billigung den weiteren Beratungen
sowie dieser Vereinbarung als Ausgangspunkt und
Kecntgrundlage (siehe Anlage .Zürcher Nota',
Artikel 90).

Die beiden Kirchen erkennen in Dankbarkeit ihre
weitgehende Gemeinschaft im Bekenntnis und im
Verständnis des überlieferten katholischen Glau-
ens. Im besonderen erfreuen sie sich ihrer

Übereinstimmung hinsichtlich der göttlichen Offenbarung
und ihrer Übermittlung durch das Zeugnis der Hei-

j"j ri£t und der Kircne> der sieben Sakramente
«nd des kirchlichen Amtes, das in apostolischer
Sukzession gründet und ausgeübt wird. Ähnlich wie im
Verhältnis zu den orthodoxen Kirchen ist somit etne
letgreifende Verbundenheit im Glauben gegeben.

n j die tneol°gische Basis für diese Vereinbarung
und zugleich Ansporn, ihr nach Kräften zu
entsprechen.

5s bestehen allerdings noch wesentliche Differenti?'»*
eine volle Kirchen- und Eucharistiegemein-

S*J ™*t zulassen. Sie betreffen vor allem das
Verständnis des Papstamtes. Damit verbunden ist
ihr u7n7terschiedliche Sicht der Kirche, ihrer Leitung,'irer Unfehlbarkeit, ihrer Einheit und der Mitver-
beiri £ng ihrer Glieder. Bislang sieht keine der

ve™ 5.lrcnen eine Möglichkeit, wie diese kontro-
rsen Fragen gelöst werden können.

Das Ausmaß der festgestellten Übereinstimmung
und die vielfach bestehende pastorale Notlage erlauben

und erfordern jedoch neue Formen der wechselseitigen

Hilfe, die gemeinsam zu ordnen und zu
verantworten sind. Dabei geht es im gottesdienstlichen
Bereich nicht um die volle Sakramentsgemeinschaft,
sondern um das Angebot einer bedingten und konkret

begrenzten Teilhabe und Teilnahme. In diesem
Sinne werden die folgenden Feststellungen und
Regelungen getroffen:
1. Die Taufe wird anerkannt.
2. Gläubige beider Kirchen sind ermächtigt, das

Sakrament der Eucharistie wie auch die Sakramente

der Buße und der Krankensalbung von
einem Geistlichen der anderen Kirche zu erbitten,

sooft dazu ein ernstes Bedürfnis oder ein
wirklicher geistlicher Nutzen rät und ein Priester
der eigenen Kirche nicht erreichbar ist. In jedem
Fall ist vorauszusetzen, daß die Betreffenden in
ihrer eigenen Kirche zu den Sakramenten zugelassen

sind. Dabei ist zu beachten, daß wiederverheiratete

Geschiedene nach römisch-katholischer
Ordnung zu den Sakramenten nicht zugelassen
werden.

3. Für die Ehen zwischen Alt-Katholiken und
Katholiken gilt folgendes:

a) Die vor dem zuständigen alt-katholischen oder
römisch-katholischen Priester geschlossene
Ehe eines Alt-Katholiken mit einem Katholiken

ist gültig, sofern kein trennendes
Ehehindernis (impedimentum dirimens) vorliegt
und der richtige Ehewille (verus consensus)
vorhanden ist.

b) Die Erlaubtheit der Eheschließung vor dem alt¬
katholischen beziehungsweise römisch-katholischen

Priester ist von der Erfüllung folgender

Voraussetzung abhängig:

121



Kirchliches Amtsblatt Münster 1975 Nr. 8

(1) Jeder Partner läßt von dem für ihn zuständigen

Pfarrer die Voraussetzungen für die
Eheschließung prüfen und empfängt eine
Unterweisung über das Wesen der Ehe.
Dazu ist auch der andere Partner einzuladen.

(2) Beide Partner bekennen sich zu der
Verpflichtung, ihren Glauben der
Nachkommenschaft weiterzugeben, soweit es in
ihren Kräften steht.

c) Wenn im allgemeinen auch der Pfarrer der
Braut für die Vornahme der Trauung zuständig

ist, so kann doch aus jedem vertretbaren
Grund auch der Pfarrer des Bräutigams
darum gebeten werden.

d) Bei einer Brautmesse kann für die Nupturien-
ten von der oben in Punkt 2 angegebenen
Möglichkeit Gebrauch gemacht werden.

e) Die Trauung soll in die Pfarrbücher (libri
paroeciales) beider Kirchen eingetragen werden.

f) Die pastorale Betreuung dieser Ehen soll von
den Seelsorgern der beiden Kirchen in
gegenseitigem Vertrauen geschehen.

4. In vielen Fällen ist die wechselseitige Hilfe auch
in weiteren Bereichen des kirchlichen Lebens,
wie in Fragen der Kranken- und Krankenhausseelsorge,

der Beerdigungen und des
Religionsunterrichts geboten. Darüber hinaus sollen sich
die Geistlichen der beiden Kirchen, wo immer es
nötig und möglich ist, Rat und Hilfe leisten.

5. Im Fall der Übernahme eines Amtsträgers einer
der beiden Kirchen in den Dienst der anderen
gilt:

a) In den meisten Fällen ist zwischen einem in¬
formativen und einem zur Entscheidung
führenden Stadium zu unterscheiden. Im ersten
müssen sowohl ein Freiraum zum Reifen der
Entscheidung wie auch die Vertraulichkeit
gewährleistet sein. Im zweiten Stadium sollte
der aufnehmende Bischof den beantragenden
Priester nachdrücklich auffordern, vor einer
endgültigen Entscheidung mit seinem Bischof
bzw. kirchlichen Oberen zu sprechen.

b) Darüber hinaus wird eine direkte Kontakt-
nahme zwischen den beiden Jurisdiktionsträgern

als dringend erforderlich angesehen.
c) Der Priester darf nicht in seinem bisherigen

Wirkungsbereich eingesetzt werden. In
Ausnahmefällen kann eine davon abweichende
Regelung nur mit Zustimmung beider Seiten
getroffen werden1).

6. Schwierigkeiten, die sich bei der Durchführung
dieser Vereinbarungen einstellen, sind einer
Kommission, für die von jeder Kirche zwei
Vertreter ernannt werden, zur Klärung und Schlichtung

vorzulegen.
Die alt-katholische und die römisch-katholische

Kirche haben die Hoffnung, daß die Durchführung
dieser Vereinbarungen nicht nur dem Zusammenleben

der beiden Kirchen, sondern auch der Einheit
in der ganzen Ökumene dienen wird.

') Vgl. auch die Bestimmungen in den Paragraphen
101-109 des kirchlichen Personenrechts des deutschen
Bistums der Alt-Katholiken für das erste Jahr nach

der Zulassung, in: Anlage zum Amtlichen Kirchenblatt
des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in

Deutschland, Bonn, 31. 1. 1961.

Zürcher Nota
Nota über das Verhältnis

zwischen den alt-katholischen Kirchen und der römisch-katholischen Kirche

1. In vier Ländern sind nach dem II. Vatikanischen
Konzil offizielle Kommissionen zwischen der
altkatholischen Kirche und der römisch-katholischen
Kirche gebildet worden. Sie haben im Hinblick
auf die Wiederherstellung der Einheit den Dialog
aufgenommen, die zwischen den Kirchen
anstehenden Fragen besprochen und bereits eine
Reihe von Vorschlägen erarbeite^. Um diese
Bemühungen zu fördern, scheint es notwendig, im
Geiste des Oekumenischen Direktoriums einige
weitere Richtlinien zu geben.

2. Die alt-katholischen Kirchen erheischen insofern
eine besondere Aufmerksamkeit, als schon im
II. Vatikanischen Konzil der Ausdruck Ecclesiae
und Communitates ecclésiales, mit dem das
Dekret „Unitatis Redintegratio" die getrennten Brüder

im Westen bezeichnet, mit folgender Relatio
begründet wurde: „Notandum insuper est inter
communitates (occidentales) seiunctas esse quas-
dam communitates, scilicet Veterum Catholi-
corum, quae propter sacramentum validum Or-
dinis et validam Eucharistiam, quibus gaudent
secundum solidam doctrinam theologicam ab
omnibus catholicis acceptam, similiter ac
communitates orthodoxae nominandae sunt
Ecclesiae"1). Aus dem gleichen Grunde kann dann
auch gesagt werden, daß in ihnen „wahre Sakramente,

im besonderen kraft der apostolischen
Sukzession das Weihesakrament und die Eucha-

J) Relatio circa rationem qua schema (De Oecumenismo)
elaboratum est, 1964, pag. 56.

ristie erhalten geblieben sind"2). Ebenfalls besteht

zwischen den alt-katholischen Kirchen und der

römisch-katholischen Kirche „in Glaubenssachen
eine sehr enge Gemeinschaft"3).

3. Auf Grund dieses Tatbestandes ist auch „das

ekklesiologische und sakramentale Fundament
dafür vorhanden, daß eine gewisse gottesdienstliche

Gemeinschaft (communicatio in sacris) mit

diesen Kirchen — das Sakrament der Eucharistie
nicht ausgeschlossen — unter geeigneten Umstanden

und mit Billigung der kirchlichen Autorität
nicht nur erlaubt, sondern mitunter auch ratsam

ist"4).
4. Unter Wahrung einer durch Vereinbarung fest¬

gelegten Gegenseitigkeit gelten für die
Sakramentsgemeinschaft folgende Richtlinien:
a) Die Katholiken sind ermächtigt, die Sakra¬

mente der Buße, der Eucharistie und der

Krankensalbung von alt-katholischen
Geistlichen zu erbitten, „sooft dazu ein ernstes
Bedürfnis oder ein wirklicher geistlicher Nu^e"
rät und der Zugang zu einem katholischen

Priester sich als physisch oder moralisch
unmöglich herausstellt"8). Unter denselben
Bedingungen können Altkatholiken, wenn si

von sich aus darum bitten, zu diesen Sakr -

2) De Oecumenismo, 15.
s) Directorium Oecumenicum, 40.
*) Directorium Oecumenicum, 40.
B) De Eccl. Or., 27.

122



Kirchliches Amtsblatt Münster 1975 Nr. 8 ü9

menten zugelassen werden. In jedem Fall ist
vorausgesetzt, daß die Betreffenden in ihrer
eigenen Kirche zu den Sakramenten zugelassen

sind.
b) Unter Festhalten der gleichen Grundsätze

wird auch die gemeinsame Beteiligung an
heiligen Handlungen, gemeinsame Benutzung
von Gegenständen und Stätten bei Katholiken

und Altkatholiken aus triftigen Gründen

gestattet6).
5. Für die Ehen zwischen Altkatholiken und Katholiken

gilt folgendes:
a) Die vor dem alt-katholischen Priester (mi¬

nister sacer oder sacerdos) geschlossene Ehe
eines Katholiken mit einem Altkatholiken ist
gültig, sofern kein trennendes Ehehindernis
(impedimentum dirimens) vorliegt und der
richtige Ehewille (verus consensus) vorhanden
ist.

b) Die Erlaubtheit der Eheschließung vor dem
alt-katholischen Priester ist von der Erfüllung
folgender Voraussetzungen abhängig:
(1) Der katholische Partner läßt von seinem

zuständigen Pfarrer die Voraussetzung

¦) De Eccl. Or., 28.

für die Eheschließung prüfen und empfängt
eine Unterweisung über das Wesen der
Ehe. Dazu ist auch der alt-katholische Partner

einzuladen.
(2) Der katholische Partner bekennt sich zu

seiner Verpflichtung, seinen Glauben der
Nachkommenschaft (proles), soweit es in
seinen Kräften steht, weiterzugeben (fidem
trade re).

c) Zur Vornahme der Trauung ist im allgemeinen
der Pfarrer der Braut zuständig; aus jedem
vernünftigen Grund kann auch der Pfarrer
des Bräutigams darum angegangen werden.

d) Bei der erwähnten Trauung kann die Regelung
unter 4a sinngemäß angewendet werden.

e) Die Trauung soll in die Pfarrbücher (libri
paroeciales) beider Kirchen eingetragen werden.

f) Die pastorale Betreuung dieser Ehen soll von
den Pfarrern beider Kirchen in gegenseitigem
Vertrauen geschehen.

Diese Richtlinien sollen in den einzelnen Ländern

nach Absprache zwischen den örtlich zuständigen

Autoritäten der beiden Kirchen in Kraft
gesetzt werden (vim obtinere).

Würzburg-Himmelspforten, 16. Dezember 1974

Art. 91 Hinweise zum Verständnis und zur Durchführung der
zwischen der alt-katholischen und der römisch-katholischen Kirche in Deutschland

getroffenen Vereinbarung über pastorale Hilfen"*

I. Zum Verständnis
„Vor der ganzen Welt sollen alle Christen ihren

Glauben an den einen, dreifaltigen Gott, an den
menschgewordenen Sohn Gottes, unseren Erlöser
und Herrn, bekennen und in gemeinsamem Bemühen
jn gegenseitiger Achtung Zeugnis geben für unsere
Hoffnung, die nicht zuschanden wird"1). Angesichts
dieser Verpflichtung und im Hinblick auf die
Notwendigkeit gegenseitiger Hilfe haben die römisch-
katholische und die alt-katholische Kirche nach dem
U- Vatikanischen Konzü ihre Kontakte intensiviert

In Deutschland hat sich eine von beiden Seiten

gebildete und beauftragte Gesprächskommission
seit 1968 mit fundamentalen Fragen des Glaubens
und Lebens befaßt. Das geschah in Verbindung und
zum Teil in direkter Zusammenarbeit mit ähnlichen
^PPen_aus der Schweiz und den Niederlanden3).

Die in Klammern gesetzten Zahlen beziehen sich auf
«lWS*5 der Vereinbarung.

vat. II, Ökumenismusdekret n. 12.
1 lermine und Teilnehmer:

I- Gespräch: 8. u. 9. 1. 1968. AK: Prof. Dr. Werner
Küppers, Dekan Fritz Herrmann, Dozent Dr. Dr.
Ernst Hammerschmidt;
RK: Abt Dr. Laurentius Klein, Prof. Dr. Heinrich
Pries.

II. Gespräch: 2. u. 3. 6. 1968; Teilnehmer wie I, RK
TTT S188*21*«*1 Prof. Dr. Peter Bläser.
u- pesPräch: 14. u. 15. 9. 1968; Teilnehmer wie bis¬

her.
IV- Gespräch: 10.-12. 3. 1969; AK: wie bisher; RK:

Abt Dr. Laurentius Klein und Prof. Dr. Peter
Blaser.

V Gespräch: 25. 5. 1970; AK: Bischof Josef Brink-
">ues u. die bisherigen Teilnehmer; RK: Lorenz
Kardinal Jaeger, Prof. Dr. Peter Bläser, Prof. Dr.
Hemnch Fries, Prof. Dr. Erwin Iserloh.
m?Prach:25- u- 26- 6-1972: AK: Teilnehmer wie I;
1 u£T0t Dr" Peter B1äser, Prof. Dr. Erwin Iser-
um, Prof. Dr. Paul-Werner Scheele,
internationales Gespräch: 18. u. 19. 12. 1972
U. Teil) und 4.-6. 2. 1973 (2. Teil); AK: Prof. Dr.
Werner Küppers, Prof. Dr. Dr. Ernst Hammer-

Uberdies wurde von der Deutschen Bischofskonferenz

auf ihrer Sitzung vom 16. bis 19. Februar 1970
eine Studienkommission mit der Untersuchung
beauftragt, ob die National-Polnische Katholische
Kirche in den USA und in Kanada sowie die
altkatholische Kirche Polens wesentliche Abweichungen

vom Glaubensstand der übrigen Kirchen der
Utrechter Union3) aufweisen. Daß solche — trotz
gewisser Differenzen in Lehre und Praxis — nicht
festgestellt wurden, verleiht den Ergebnissen der
gemeinsamen Gesprächskommission eine über die
Grenzen Deutschlands hinausreichende Bedeutung.

Über mehrere Jahre sich erstreckende gründliche
Untersuchungen und ausführliche Diskussionen
dienten vordringlich dem Ziel, „die fundamentalen
Elemente der Einheit zu erkennen und festzustellen,
ob und wo Differenzen kirchentrennenden Charakters

vorliegen"'). Dabei kam man zu wichtigen
schmidt, Dekan Fritz Herrmann, Prof. Dr. Peter
Maan (Niederlande), Prof. Dr. Kurt Stalder
(Schweiz), Bistumsverweser Walter Streit (Österreich);

RK: Prof. Dr. Peter Bläser, Prof. Dr.
Erwin Iserloh (nur im 1. Teil), Prof. Dr. Paul-
Werner Scheele (nur im 2. Teil), Prälat Dr. Frans
Thijssen (Niederlande), Pfarrer Walter Stähelin
(Schweiz).

2. Internationales Gespräch: 13. u. 14. 8. 1973; Teil¬
nehmer wie vorher, ausgenommen Prof.
Hammerschmidt.

Zur ersten Phase der Gespräche vgl. den Bericht v. P.

Bläser, Das altkatholische/römisch-katholische
Gespräch, in: Internationale Kirchliche Zeitschrift 60

(1970) 347-360.
s) Zur „Utrechter Union" gehören die Alt-Katholischen

Kirchen in den Niederlanden, in Deutschland, Österreich,

der CSSR, in Jugoslawien, Frankreich und
Italien, die Christkatholische Kirche der Schweiz, die
Polnisch-Katholische Kirche in den USA, die Slowakische

und die Litauische Nationalkirche in den USA
und die Polnisch-Katholische Kirche in Polen.

*) III, S. 2, n. 6.

123



70 Kirchliches Amtsblatt Münster 1975 Nr. 8

Ergebnissen, die in Protokollen festgehalten
wurden und hier im Ausschnitt wiedergegeben
werden8) :

„Über die Lehre von der Heiligen
Schrift wurde folgendes festgestellt:
a) Der Umfang des Kanons der Heiligen Schrift

ist beiderseits derselbe.

b) In der Inspirationslehre herrscht
Übereinstimmung.

c) Die Irrtumslosigkeit der Schrift
hinsichtlich des zum Heil Notwendigen wird beiderseits

anerkannt.
d) Die Heilige Schrift als Zeugnis der Offenbarung

Gottes und als Zeugnis des Glaubens der apostolischen

Kirche wird beiderseits als Norm für
Glaube und Lehre der Kirche anerkannt.

Über die Zuordnung von Schrift und
Kirche besteht in folgenden Punkten
Übereinstimmung:

a) Der G e s a m t k i r c h e ist als ,Säule und
Grundfeste der Wahrheit' (1 Tim 3.15) von Christus

die Gabe verliehen und der Auftrag gegeben,
die Wahrheit des Glaubens zu verkünden, zu
bezeugen, zu bewahren und zu schützen. Der
Gesamtkirche ist verheißen, daß sie in der Wahrheit
bleibt.

b) Gegenüber der Schrift hat die Kirche eine
interpretative Funktion.

c) Im Dienst dieser Aufgabe steht das der Kirche
von Christus eingestiftete apostolische
Amt.

d) Das apostolische Amt wird in der Kirche durch
die Gemeinschaft der Bischöfe als
Nachfolger der Apostel repräsentiert, d. h.
vollgültig vergegenwärtigt, und ausgeübt.

e) Obwohl dieses besondere Amt in seinem Dienst
am Glauben dem einzelnen Gläubigen vorgeordnet

bleibt, nehmen alle Getauften als Glieder des
Gottesvolkes am prophetischen Amt Christi teil
und bekunden damit den Glaubenssinn der ganzen

Kirche.

Unbeschadet der hier festgestellten grundlegenden
Übereinstimmungen besteht noch keine
Übereinstimmung im Blick auf den Jurisdiktionsprimat

und das oberste Lehramt des
Papstes "6). Zu den Fragen, die hinsichtlich des
Primates bestehen, wurde auf einer eigenen Sitzung
folgendes festgestellt:

„Ohne Beeinträchtigung des alle Getauften
umfassenden allgemeinen Priestertums der Gläubigen

wird der besondere Dienst eines
Amtes in der Kirche anerkannt, das in dem von
Christus gestifteten Apostelamt wurzelt. Dieses Amt
wird seit dem zweiten Jahrhundert als Bischofsamt
in Verbindung mit dem Presbyteriat und dem
Diakonat historisch greifbar und durch Handauflegung

weitergegeben.

Ohne Beeinträchtigung dieses Amtes aller Apostel
für die Kirche und des dreifachen apostolischen
Amtes in der Kirche wird der besondere
Dienst eines Primates anerkannt, der vom
Herrn der Kirche Petrus aufgetragen wurde und in
der Bedeutung Petri für die Urgemeinde erkennbar
ist. Unbeschadet der Frage, ob der Primat auch schon
als Jurisdiktionsgewalt und Lehrvollmacht im NT

5) Sämtliche Protokolle s.
9) III, S. lf., n. 2-4.

u.S.

ausgesprochen ist, sind beide Seiten der Auffassung,
daß sich die dogmatische Festlegung der Lehre und
die Gestalt der praktischen Ausübung des Primates
aus dem NT allein noch nicht mit ausreichender
Eindeutigkeit bestimmen lassen.

Die geschichtliche Entwicklung des Primates zur
dogmatischen Lehre des ersten Vatikanischen Konzils

in der Kirche des Westens wird in ihrer Vollgültigkeit

auf dem Boden des gemeinsam anerkannten
Primates in der alten Kirche von den beiden
Gesprächsseiten verschieden beurteilt. Auf
beiden Seiten werden die Gefahren einseitiger

Entwicklungen deutlich gesehen.
Dennoch bleibt der ursprüngliche Auftrag unter den
wechselnden Bedingungen der geschichtlichen
Verhältnisse als Dienstamt der Einheit in
Wahrheit und Liebe für die Kirche gültig.
Er hat sich historisch in der Bindung an das römische
Bischofsamt entfaltet und ist von den ökumenischen
Konzilien der ersten Jahrhunderte als Vorrang des

römischen Bischofs anerkannt worden. In diesem
Sinne wurde der Primat des Bischofs von Rom auch

in der Erklärung der Alt-Katholischen Bischofskonferenz

vom 24. September 1889 in Utrecht
anerkannt"7).

Hinsichtlich der Sakramente ist festzuhalten:
„Bezüglich der Taufe besteht in Lehre und

Liturgie Übereinstimmung. Auch die Kindertaufe wird
von beiden Seiten bejaht. Die Bestrebungen, den

Taufritus zu erneuern, sind von gleichen
Gesichtspunkten bestimmt.

Bezüglich der Firmung besteht in Lehre und

Liturgie Übereinstimmung. Auf beiden Seiten stellen
sich dieselben pastoralen Probleme.

Bezüglich des Sakramentes der Buße wurde
folgendes festgestellt:
a) Die Sakramentalität wird auf beiden Seiten an¬

erkannt.
b) Als Spender des Sakramentes gelten Bischof und

Priester.
c) Ein wesentlicher Unterschied hinsichtlich der

.Teile' des Sakramentes der Buße wurde nicht

festgestellt (vgl. Conc. Trid. Sess. XIV. De Poenit.
Can. 4).

d) Die Wirklichkeit schwerer Sünde, deren Er¬

kennbarkeit und die Notwendigkeit der
sakramentalen Absolution wird von beiden Seiten
anerkannt; die erste alt-katholische Synode in

Deutschland 1874 hat ,eine religiöse Verpflichtung
zur speziellen Beichte' im Falle schwerer Sünden

festgehalten (IV 7). In der [alt-katholischen] Praxis

hat sich neben der Einzelbeichte auch die

allgemeine Bußandacht zur Vergebung schwerer

Sünden entwickelt, ohne daß dadurch die
Einzelbeichte offiziell abgelehnt worden ist"

„Bezüglich des Sakramentes der Eucharistie
besteht in Lehre und Liturgie Übereinstimmung.
Insbesondere bestehen keine Differenzen in der Lehre

über die reale Gegenwart Christi in der Eucharistie
und über den Opfercharakter der heiligen Messe.

Nach sorgfältiger Prüfung der Aussagen des Konzils

von Trient (Sess. XIIL De ss. Eucharistia; und

Sess. XXII De ss. Missae sacrifìcio (und der Utrechter

Erklärung vom 21. September 1899 (Nr. 6) konnte

deren wesentliche Übereinstimmung festgestei
werden. Auch in der vom Zweiten Vatikanum besonders

hervorgehobenen Lehre vom Mahlcharakter
Eucharistie stimmen beide Seiten überein.

7) IV, S. lf., n. 1-3.
9) I, S. lf., n. 1-3.

124



Kirchliches Amtsblatt Münster 1975 Nr. 8

Die von alt-katholischer Seite zuweilen ausgesprochenen

Vorbehalte gegenüber dem Ausdruck ,Trans-
substantiatio' bedeuten keine Ablehnung der damit
vom Tridentinum im Zusammenhang mit der
gesamten altkirchlichen Tradition intendierten Aussage,

nämlich der ,conversio' (metabole).

Bezüglich des Sakramentes der Krankensalbung
bzw. Krankenölung besteht in Lehre, Liturgie

und Praxis Übereinstimmung.

Das Sakrament des Ordo wird in der alt-katholischen

Kirche in der Reihenfolge der Weihestufen des
Pontifikale Romanum erteilt, dessen deutsche
Übersetzung (Bern 1899) gegenüber der Vorlage keine das
Wesen berührende Änderungen aufweist. Auch in
der Lehre (Begründung und Funktion des Ordo)
besteht Übereinstimmung.

Über das Sakrament der Ehe wird folgendes
festgestellt:
a) Es besteht Übereinstimmung über die

Sakramentalität, über die Einheit und über die
Unauflöslichkeit der Ehe.

b) Es wird beiderseits unterschieden zwischen
bürgerlicher Trauung und Empfang des
Ehesakramentes : ,Die Pflicht christlicher Brautleute

ist, nach Vollzug der bürgerlichen Trauung
das Sakrament der Ehe zu empfangen.' (Katholischer

Katechismus der Alt-Katholischen Kirche
in Deutschland, Nr. 266.)

c) Trotz der in der Lehre festgehaltenen Unauflöslichkeit

der Ehe ist es in der alt-katholischen
Kirche wiederholt zur kirchlichen Trauung
Geschiedener gekommen. Im Unterschied
zur römisch-katholischen Kirche gibt es in der
altkatholischen Kirche für die Laien kein Ehegericht0).

Die Notwendigkeit, wieder zur vollen
Übereinstimmung von Lehre und Praxis zu kommen,

wurde jedoch von der Synode 1959 im
Zusammenhang mit der Verabschiedung der diese
Übereinstimmung aufweisenden Eheordnung für
die Geistlichkeit (Gesetz über das Bischöfliche
Ehegericht, in der Sammlung: Kirchliche Ordnungen

und Satzungen, Bonn 1967, Buchstabe P)
erkannt"10).

»Hinsichtlich der Sakramentalien bestehen in
Lehre und Praxis keine kirchentrennenden
Verschiedenheiten"11).

Zusammenfassend ist festzustellen, daß es im
Bekenntnis, in der Verkündigung, im Verständnis und
™ liturgischen Vollzug eine weitgehende
rj* u "ensgemeinschaft gibt. Diese gegebene
und immer wieder aufgegebene Einheit ist die Basis
tur die vereinbarten pastoralen Hilfen.

Dabei darf keineswegs verkannt werden, daß es
«ih?5levor wesentliche Unterschiede
gotiSie treten in der Papstfrage am meisten zutage,
"SranJten sich aber nicht auf diese. Mit den hin-
verht a

deS Primates zu verzeichnenden Differenzen
JSrSf** sicn auf verschiedenen Ebenen ein unter-
¦mrtli Verständnis der Kirche, ihrer Struktur
Stund Funktion einzelner Glieder. Diese bis zur
ben verblie°enen trennenden Unterschiede erlau-
HUf*r vielen Fällen nur eine bedingte und begrenzte
Berci Ki machen namentlich im sakramentalen

eicn etliche nähere Bestimmungen erforderlich.

se!nalt~Akath0lìsche Bischof trifft gegebenenfalls kraft
mes Amtes nach Anhörung der zuständigen Gre-

101 A e fPtsPrechende Entscheidungen.
11 TT I J1' n- U4-

> "i S. 3, n. 5.

IL Zur Durchführung
1. Anerkennung der Taufe (1)

In der Lehre von der Taufe und in der Praxis der
Taufspendung besteht nach Ausweis der Katechismen

und Rituale volle Übereinstimmung. Auch wird
die Kindertaufe beiderseits bejaht. Daraus ergibt sich
gegenseitige Anerkennung der Taufe, die deshalb
von beiden Kirchen nie in Frage gestellt wurde.

2. Die Möglichkeit, in der anderen
Kirche die Sakramente der Eucharistie,

der Buße und der Krankensalbung
zu empfangen (2), ist als Angebot zu

verstehen. Die Kirchen verpflichten ihre Geistlichen
zu diesem Dienst, überlassen aber die persönliche
Entscheidung, davon Gebrauch zu machen, den
einzelnen Gläubigen.

Wenn Gläubige von der oben genannten Möglichkeit
Gebrauch machen wollen, müssen die folgenden

Voraussetzungen erfüllt sein:
1. Ein ernstes Bedürfnis oder wirklicher geistiger

Nutzen (vgl. Ostkirchendekret 27, Zürcher Nota
Abs. 4a, ökumenisches Direktorium);

2. Nichterreichbarkeit eines Geistlichen der eigenen
Kirche;

3. Zulassung zu den Sakramenten in der eigenen
Kirche.

Die Forderung der Zulassung zu den
Sakramenten in der eigenen Kirche als Voraussetzung

will die Umgehung eines Gesetzes der eigenen
Kirche verhindern. Sie ist nicht zuletzt begründet in
der Verantwortung der Kirchen füreinander.

„Wiederverheiratete Geschiedene" im Sinne der
Vereinbarung (2) sind solche, die in einer kirchlich
ungültigen Ehe leben.

„Nichterreichbarkeit" (2) wird als Voraussetzung
deshalb bestimmt, um auszuschließen, daß ohne
triftigen Grund Gottesdienst und Sakramentenempfang
in der eigenen Kirche gemieden werden. Im
allgemeinen gilt, daß „Nichterreichbarkeit" nicht schon
gegeben ist bei kurzen Zeiträumen oder leicht zu
überwindenden Entfernungen. „Nichterreichbarkeit"
liegt vor allem vor in Lebensgefahr oder in anderen
Situationen schwerer Not, wenn es nicht möglich ist,
rechtzeitig den Geistlichen der eigenen Kirche zu
erreichen. In solchen Fällen hat der Spender der Sakramente

dem zuständigen Geistlichen baldmöglichst
Mitteilung zu machen. Es versteht sich, daß dabei der
besondere Charakter des Bußsakramentes und der
Wille des Sakramentenempfängers zu berücksichtigen

ist.

Entsprechendes gilt, wenn langzeitig Kranke,
Behinderte oder Heiminsassen selbst
nicht oder nur unter nicht zumutbaren Schwierigkeiten

den Gottesdienst der eigenen Kirche besuchen
können, sie andererseits aber auch für ihren
Seelsorger nur schwer oder sehr selten erreichbar sind.
In allen derartigen Fällen soll eine Sakramenten-
spendung durch einen Geistlichen der anderen Kirche
mit Wissen und im Einvernehmen mit dem zuständigen

Seelsorger erfolgen.

Zu beachten ist schließlich, daß auch Fälle
sogenannter „moralischer Nichterreichbarkeit" möglich
sind, bei denen der Gläubige Sakramente bei einem
Geistlichen der anderen Kirche erbitten und empfangen

kann, z. B. wenn jemand aus schwerwiegenden
persönlichen Gründen nicht verpflichtet werden kann,
bei dem erreichbaren Priester der eigenen Kirche zu
beichten.

125



Kirchliches Amtsblatt Münster 1975 Nr. 8

3. Zur Frage der Ehen zwischen Alt-
Katholiken und Katholiken (3):

Generell gilt, daß das gleiche sakramentale Ehe ¬

verständnis (3a) vorliegt. Berücksichtigt man
zudem die weithin gegebene Gemeinsamkeit im
Glauben, wird man nicht im üblichen Sinn von einer
„konfessionsverschiedenen Ehe" sprechen können
(vgl. Zürcher Nota n.5).

Die Formpflicht (3a) ist in beiden Kirchen
anerkannt.

Sinnvoller Weise sollte das Brautgespräch
(3b 1), wo immer möglich, nicht erst mit dem Geistlichen

der einen und dann zu einem anderen
Zeitpunkt mit dem der anderen Kirche geführt werden,
sondern gemeinsam. Hierdurch wird nicht nur das
gegenseitige Vertrauen der beiden Geistlichen —
auch gegenüber dem Brautpaar — zum Ausdruck
gebracht und gestärkt, sondern auch das spätere pastorale

Zusammenwirken in der Verantwortung für die
betreffende Familie grundgelegt.

Fragen, die mit der Taufe und der religiösen
Erziehung (3b 2) der Kinder zusammenhängen,
sollten möglichst vor der Eheschließung durch die
Brautleute geklärt werden.

Falls sich in der Ehe für einen oder beide Partner
Gründe für eine neue Gewissensentscheidung
ergeben, sollten beide Ehepartner gemeinsam eine
Regelung suchen. Die Gewissensverpflichtung beider
Partner ist dabei behutsam anzusprechen und zu
respektieren (3d).

Wird — ähnlich wie bei einer sogenannten
„ökumenischen Trauung" — die Teilnahme beider Geistlichen

bei der Eheschließungsfeier (3c)
gewünscht, so nimmt nur einer von ihnen den Konsens

entgegen. In die anderen Teile der Trauliturgie
können sich die beiden Geistlichen entsprechend
teilen. Es wäre im allgemeinen hier jedoch nicht
sinnvoll, die Formulare für Katholisch-Evangelische
Trauungen zu verwenden, da zu den darin aus
evangelischen Agenden aufgenommenen Texten Brautleute

aus der römisch-katholischen und alt-katholischen

Kirche kein unmittelbares Verhältnis haben.
Man wird sich also im allgemeinen nach dem Rituale
der Kirche richten, in welcher die Trauung stattfindet
oder deren Priester der Eheschließung assistiert.

Um keine Doppelzählung eintreten zu lassen, sollte
die Eintragung (3e) unter fortlaufender Nummer

(für Statistik und Berichterstattung) jeweils nur
im Pfarrbuch der Pfarrei, dessen Pfarrer die Trauung
vorgenommen hat, erfolgen. Die zweite Eintragung
sollte ohne Nummer erfolgen. Auf jeden Fall ist die
Trauung in den Taufbüchern beider Pfarreien zu
vermerken, bzw. an das Taufpfarramt über die
Trauung Mitteilung zu machen.

Die fortgesetzte pastorale Betreuung
(3f) von seiten beider Kirchen darf weder zu

Spannungen zwischen den Amtsträgern führen noch
ein Störfaktor in der inneren Entwicklung der
betreuten Familie werden. Dies ist aber nur möglich,
wenn gegenseitiges Vertrauen besteht und erhalten
bleibt.

4. „Wechselseitige Hilfe" (4) sollte sich
nicht auf den sakramentalen Bereich beschränken;
sie ist auch darüber hinaus möglich und nötig. In
umfassender praktischer Hilfe kann sich die
sakramentale Dimension in neuer Weise als fruchtbar
erweisen, wie umgekehrt im Alltag bewährte
Hilfsbereitschaft den sakramentalen Vollzug mitzutragen
und glaubwürdig zu machen vermag.

In der Praxis sollte es zur Regel werden, sich
gegenseitig auf Krankheits- und Notfälle
(4) aufmerksam zu machen. Bei Vertretungen im Fall
von Beerdigungen (4) soll den Anwesenden
ein klärendes Wort über die Tatsache dieser
Vertretung gesagt werden.

Wenn Gläubige von der einen zur anderen Kirche
überzutreten wünschen, mögen sich die
Seelsorger größter Klugheit und Zurückhaltung befleißigen.

Überredung und Druck von seiten Dritter
sollen abgewehrt und von seiten der Seelsorger
vermieden werden.

Hilfe im Religionsunterricht (4)
kommt besonders dort in Frage, wo es kleine
Minderheiten von Kindern einer Kirche gibt. Hier sollten
diese ohne Benachteiligung teilnehmen können, wobei

selbstverständlich deren kirchliche Zugehörigkeit
zu respektieren ist.

Die Überlassung von kirchlichen
Räumen und Gegenständen (4) bedeutet
in vielen Situationen eine wirksame Hilfe, die der
empfangenden wie der gebenden Seite zugute kommen

kann.
5. Da keine volle Kirchen- und Sakramentsgemeinschaft

besteht, stellt die Übernahme eines
Amtsträgers (5) für beide Seiten ein besonders
schwieriges Problem dar. Dies gilt wegen der
relativen Häufigkeit solcher Übernahmen in besonderer
Weise für den deutschen Raum. Auch in Zukunft können

dabei einzelne Falle eine wechselseitige
Herausforderung und Erprobung darstellen, die auch durch
eine Vereinbarung nicht restlos auszuschalten sind.
Dennoch sollte alles getan werden, was eine
Belastung der Gläubigen und eine Gefährdung der
notwendigen Zusammenarbeit vermeiden hilft.

Wer den Schritt in die andere Kirche in Erwägung
zieht, wird in den meisten Fällen im ersten,
informativen Stadium keine klare
Entscheidung treffen können. Deshalb sollte man
Verständnis dafür haben, wenn der betreffende Geistliche

sich in dieser Zeit seinem Ordinarius oder
Oberen nicht anzuvertrauen vermag. Er sollte zudem
die Gewißheit haben können, daß Informationsgespräche

vertraulich behandelt werden. Beratende
Hilfe wird jedoch auf die Tragweite des Entschlusses
aufmerksam machen, zugleich aber auch auf Inhalt
und Bedeutung der vorliegenden Vereinbarung
hinweisen und so zu einer Entscheidung beitragen, die
in jedem Fall nicht zu lange hinausgezögert werden
sollte.

Zum notwendigen Ausreifen einer tragfähigen
Entscheidung kann besonders das in der
Vereinbarung geforderte Gespräch mit dem
eigenen Kirchenoberen (5a) hilfreich sein.
In jedem Fall ist die direkte Kontaktnahme
zwischen den Jurisdik t io ns t r ägern
(5b) anzustreben. Sie kann besonders dann dienlich
sein, wenn der betreffende Priester selbst es nicht
über sich bringt, persönlich mit seinem Bischof oder
Oberen zu sprechen. Bezüglich der Voraussetzungen
für den Einsatz (5c) gelten im Personenrecht der
altkatholischen Kirche in Deutschland besondere
Bestimmungen12).

2) § 101: „Die Aufnahme von Priestern aus Kirchen, mit
denen keine Sakramentsgemeinschaft besteht,
steht dem Bischof zu, sofern es sich um eine
Aufnahme als Geistliche im Auftrag' handelt",
bzw. § 104: „bei Aufnahme in die ständige
Geistlichkeit dem Bischof und der Synodalvertretung".

§ 105: „Die Priester haben sich im Alt-Katholischen
Seminar der Universität Bonn zu irnmatriku-

126



Kirchliches Amtsblatt Münster 1975 Nr. 8 73

6. Im Fall von Schwierigkeiten (6), die bei
Anwendung der Vereinbarung entstehen, sollte
zunächst stets am Ort alles versucht werden, um in
brüderlichem Miteinander und im Geist der Vereinbarung

eine Überwindung der Schwierigkeiten zu
erreichen.

Gelingt das nicht, so ist die „gemeinsame
Kommission" (6) zu Rate zu ziehen. Anlaß,
Ausmaß und Umstände des Falles sind darzulegen,
zugleich aber auch auf etwaige konkrete
Lösungsmöglichkeiten hinzuweisen. Es wird ein Prüfstein
für den Wert der Vereinbarung sein, wenn die
Kommission in ihrem Bemühen Erfolg hat; es ist aber zu
hoffen, daß diese Kommission nicht tätig zu werden
braucht.

Würzburg-Himmelspforten, 16. Dezember 1974

Art. 92 Grundordnung für die
Ausbildung des Diakons

Die vorliegende Grundordnung für die Ausbildung
des Diakons geht von folgenden Voraussetzungen
aus:
L Den Bestimmungen des Motu proprio „sacrum

diaconatus ordinem" vom 18. Juni 1967;
2. den Verschiedenheiten der Diakonatsbewerber

nach Alter, allgemeiner Bildung und Berufsausbildung,

Lebensstand und christlicher Lebensreife,
Fähigkeiten und Neigungen;

3. den Erfahrungen der seit Jahren bestehenden
deutschen Diakonatskreise;

4. der gesellschaftlichen und kirchlichen Situation in
den deutschen Diözesen;

5. der Notwendigkeit, den künftigen Diakonen „die
beste geistliche, theologische, fachliche und pastorale

Ausbildung angedeihen zu lassen" (Papst Paul
VI. am 25. Oktober 1965 in einer Audienz für
Teilnehmer an der ersten Studienkonferenz der
Internationalen Diakonatskreise in Rom).
Zur Erfüllung des ständigen diakonischen Dienstes

ist eine eigenständige, gesamtmenschliche Heranbildung

notwendig. Das Eigene des Diakons, sein
spezifischer Berufsauftrag erfordert eine charakterliche
und geistliche Bildung, die geprägt ist von der „dia-

lieren. Während der Ausbildung haben die
Priester im Bischöflichen Seminar Wohnung
zu nehmen".

§ 106: „Die Priester können während ihrer Ausbil¬
dungszeit nach Anhören des Dozentenkollegiums

nur ausnahmsweise vom Bischof zu
Dienstleistungen in einer Gemeinde herangezogen

werden, und nur als .Geistliche im Auftrag'

(Kirchl.Pers.Recht Kap. II § 44) sowie unter

strenger Auftragsbegrenzung für kurze Zeit
an einem bestimmten Ort zur Erledigung
dringender Seelsorgeaufgaben".

§107: „Zum Ausweis seines Einlebens in die alt¬
katholische Kirche hat sich der Priester am
Ende der Ausbildungszeit einer Prüfung zu
unterziehen. Diese besteht in einer schriftlichen
Arbeit und einem Colloquium".

§ 108: „Nach einer bestandenen Abschlußprüfung ist
der Priester gemäß den Vorschriften des
Kirchl.Pers.Rech tes Kap. II zu verwenden.
Hierbei ist insbesondere § 48 zu beachten".

S 109: „Die Aufnahme von Priesteramtskandidaten
(niederer oder höherer Weihestufen) aus den
Kirchen, mit denen keine Sakramentsgemeinschaft

besteht, regelt sich nach den Bestimmungen
über die Aufnahme der eigenen Priester-

amtskandidaten" (Anlage zum Amtlichen
Kirchenblatt des Katholischen Bistums der Alt-
Katholiken in Deutschland, Bd. XII, Bonn 1961,
Anlage 1 zu Nr. 1, S. 23-26).

conia Christi" am Bruder in Not. Die theologische
Ausbildung sollte auf der Heiligen Schrift gründen
und die großen Leitlinien des Glaubens aufgreifen.
Je nach dem Tätigkeitsbereich des Diakons wird die
fachliche Ausbildung sehr unterschiedlich sein; vom
sachlichen Aspekt des Berufes her wird sie
anthropologisch, soziologisch und pastoral ausgerichtet sein
müssen. Auf eine, auch methodisch vertiefte pastorale

und soziale Ausbildung, die mit einer
praktischen Einübung in den Dienst verbunden ist, darf
nicht verzichtet werden.

I. Die geistliche Bildung
Für die erste Heranbildung des Diakons erweist

sich die Bildung eines oder mehrerer
Diakonatskreise in der Diözese als notwendig. Ein
solcher Diakonatskreis soll etwa 15 Mitglieder
zählen, die monatlich einmal gemeinsam mit einem
geeigneten Priester zusammenkommen, um sich über
die verschiedenen persönlichen und fachlichen Fragen

des Diakonates zu informieren und diese, soweit
als möglich, abzuklären. In der Gemeinschaft
Gleichgesinnter lernt der einzelne sein geistliches Leben zu
vertiefen und gleichzeitig seine eigenen Neigungen
und Fähigkeiten zu prüfen.

Bei Verheirateten sollte gelegentlich die
Ehefrau in den Kreis einbezogen werden, um
gemeinsam die Auswirkung des Diakonates auf Ehe
und Familie sowie auf den Beruf zu erwägen.

Für den Unverheirateten besteht in einer
solchen Gemeinschaft die Möglichkeit, die Berufung
zum zölibatären Leben klarer zu erkennen und
eindeutiger zu bejahen oder aber sich zu entscheiden, ob
er eine Ehe eingehen und später das Diakonenamt
übernehmen soll.

Die Teilnahme am Diakonatskreis wird den Männern

die Möglichkeit geben, über ihre Eignung auch in
Gemeinschaft brüderlich und offen eine klare
Entscheidung zu finden. Sie wird ihnen leichter eine
Antwort auf die Frage geben, ob sie mit oder ohne
Zivilberuf als Diakon tätig sein sollen.

Die Mitarbeit im Diakonatskreis gibt aber auch
dem vom Bischof beauftragten Priester wie den übrigen

Mitgliedern des Kreises die Möglichkeit, die für
die Entscheidung des Bischofs erforderliche
Beurteilung der Eignung der Bewerber, beim
Verheirateten gerade auch im Blick auf Ehe, Familie
und Beruf, mit vorzubereiten.

Durch einen praktischen Dienst in den verschiedenen

diakonischen Aufgaben werden die Mitglieder
der Diakonatskreise bereits vor der Weihe ihre
diakonische Haltung und Einsatzbereitschaft sowie ihre
Eignung zu erproben und zu bewähren haben (z. B.
durch Mitwirkung in der Diakonie der Kirche oder
Pfarrgemeinde, durch Mitarbeit in der Gestaltung
des Gottesdienstes oder der WortVerkündigung).

Die gute menschliche und geistliche Atmosphäre
des Diakonatskreises als eines Bruderkreises ist von
größter Wichtigkeit. Deshalb sollte der Priester als
Mitglied eines solchen Kreises über die Fähigkeit der
Gemeinschaftsbildung im Sinne des Diakonates
verfügen und in der Lage sein, mit jedem einzelnen
Bewerber und eventuell seiner Ehefrau die anstehenden

Fragen sachgerecht zu besprechen und den
notwendigen Rat zu geben. Der Diakonatskreis
ermöglicht somit die Information und Einübung, die
Erprobung und Entscheidung und dient gleichzeitig
dem Wachsen des geistlichen Lebens aller
Beteiligten. Er arbeitet mit an der Entwicklung einer
Spiritualität des Diakonates und am Berufsbild des
ständigen Diakons.

127



Quellen

1. Archiv der Abtei St. Matthias in Trier (zitiert: ASM);
2. Nachlass Professor Werner Küppers im Archiv des Alt-Katholischen Seminars

der Universität Bonn (zitiert: NK);
3. Korrespondenz des Verfassers (zitiert: KV).

Literaturverzeichnis

Bläser Peter, das altkatholisch/römisch-katholische Gespräch, in: Internationale

Kirchliche Zeitschrift (IKZ), 60.Jg. (1970), 347-360.
Bläser Peter, das Gespräch zwischen römisch-katholischer und alt-katholischer

Kirche in Deutschland, in: Begegnung. Beiträge zur Hermeneutik des

theologischen Gesprächs. Hg. M.Seckler und O. H. Pesch, J. Brosseder, W.
Pannenberg, Graz 1972, 525-535.

Jedin Hubert, kleine Konziliengeschichte, Freiburg 1978, 8. Aufl.
Klein Laurentius, das Ringen um die Einheit, Trier 1967.

Klein Laurentius, die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union, in: Konrad
Allgermissen, Konfessionskunde; neu bearbeitet von Heinrich Fries u.a.,
Paderborn 1969, 8. Aufl., 570-613.

K. Rahner und H. Vorgrimler, Hg. kleines Konzilskompendium, Freiburg 1975,
10. Aufl.

Küppers Werner, zwischen Rom und Utrecht. Zur neueren Entwicklung der
Beziehungen zwischen alt-katholischer und römisch-katholischer Kirche, in:
Begegnung. Beiträge zur Hermeneutik eines theologischen Gesprächs. Hg.
M.Seckler, O.H.Pesch, J.Brosseder, W.Pannenberg, Graz 1972, 505-523.

Küry Urs, die Altkatholische Kirche Die Kirchen der Welt, Bd. III), 2. Aufl.
Hg. Ch.Oyen, Stuttgart 1978.

Ökumenisches Direktorium. Erster Teil. Einführung von J. Willebrands ;

Erläuterungen von E. Stackemeier (Konfessionskundliche Schriften des Johann-
Adam-Möhler-Instituts, 8), Paderborn 1967.

128


	Der Dialog zwischen der Alt-Katholischen und der Römisch-Katholischen Kirche in Deutschland in den Jahren 1968 - 1973

