
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Grundzüge orthodoxen theologischen Denkens und orthodoxer
Kirchlichkeit

Autor: Kalogirou, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grundzüge orthodoxen theologischen Denkens und

orthodoxer Kirchlichkeit.

Wenn man eine Religion oder Konfession betrachtet, so ist man
gewohnt, verschiedene Bereiche, wie Theologie, Kultus, Mystik und
Ethik, einzeln ins Auge zu fassen. Bei den heutigen westlichen
Konfessionen stehen diese Bezirke mehr oder weniger nebeneinander: hier
die wissenschaftliche Theologie, dort der gemeinschaftliche Kultus,
hier die individuelle Mystik, dort das moralische Verhalten. Für die
Orthodoxie gibt es schlechthin keine Trennung, kein Auseinanderfallen

dieser Bereiche. Jeder bildet mit jedem eine unlösbare ursprüngliche

Einheit. So gibt es eigentlich keine isolierte wissenschaftliche

Dogmatik, oder eine solche besteht in der neueren Zeit in der
Nachahmung der diesbezüglichen westlichen Tradition und in der Anpassung

an die westlichen Konfessionen bei der Begegnung mit ihnen. In
der Orthodoxie gilt in eminentem Sinne der Satz: «Lex orandi est lex

credendi» - das Gesetz des Betens ist das Gesetz des Glaubens. Das
bedeutet keineswegs Verschwommenheit und Unklarheit. Gerade die

Grundlagen der christlichen Theologie sind ja im Osten ausgebildet
worden. Das bedeutet aber, dass alle Wissenschaft dem Vollzuge des

Mysteriums dient. Auf der anderen Seite enthalten die liturgischen
Texte tiefste Theologie. Die Theologie schweigt, wo das Mysterium zu

preisen vermag.
Die östliche Theologie ist mehr apophatisch, verneinend, gegenüber

der mehr kataphatischen, bejahenden Theologie des Westens. Sie

spricht von Gott vorzugsweise in Verneinungen. So heisst es in der

Chrysostomos-Liturgie: «Du bist Gott, der Unaussprechliche,
Unergründliche, Unsichtbare, Unfassbare...»

Wie die Theologie unlösbar mit der Liturgie verbunden ist, so auch
die Mystik. Alle Mystik ist Kultmystik. Es gibt keine individuell-psychologische

Mystik, wie sie sich seit dem Mittelalter im Westen
entwickelt hat. Die orthodoxe Mystik ist im Prinzip nicht gefühlshaft und
nur von einzelnen erlebbar, sondern objektiv und allgemeingültig.
Spezifische Erscheinungen der westlichen Individualmystik fehlen
daher: es gibt nicht z.B. das Phänomen der Stigmatisation, weder Kreuzweg

noch Herz-Jesu-Kult, noch die gefühlshafte Krippenfrömmigkeit.
In der neueren Zeit nimmt bekanntlich die Römisch-Katholische Kirche

dem subjektiven Erleben gegenüber eine vorsichtigere Haltung
ein. Rechtliche Zugehörigkeit und sakrales Handeln der Amtsträger
scheinen gegenüber dem privaten religiösen Leben allein Gewicht zu

302



haben und den Ausschlag zu geben. Visionen sind ebenso wie neue
theologische Gedanken nur annehmbar, wenn sie den instituierten
Positionen der Kirche nicht widersprechen.

Das Problem der Spannung zwischen institutioneller Ordnung und
individueller Frömmigkeit hat die ganze Kirche zu allen Zeiten begleitet.

Auch die orthodoxe Kirche ist davon nicht verschont geblieben.
Nur ist bei ihr die Auseinandersetzung nicht einseitig zugunsten der
hierarchisch-kultischen und theologischen Institution entschieden
worden. Als Grund dafür dürften zwei äussere Fakten gesehen werden.

Zunächst war die Disziplin in der Orthodoxie immer weniger
straff als im römischen Katholizismus. Das gilt sowohl für die äussere

Organisation wie auch für die Theologie. Zum anderen hat sich das

Mönchtum mit seinen eigenen Frömmigkeitsformen und Erfahrungen
nicht wie in der römischen Kirche in die allgemeinen Regeln des

Priestertums eingefügt. Diesem Tatbestand misst schon Karl Holl in
seinem altbewährten Werk vom Jahre 1898 (Enthusiasmus und Bussgewalt

im griechischen Mönchtum, Eine Studie zu Symeon dem Neuen
Theologen) grosse Bedeutung bei.

Doch ist das «nicht genormte» religiöse Leben im orthodoxen
Bereich keineswegs auf die Mönche beschränkt gewesen, auch wenn es

von dort her die entscheidenden Impulse empfangen haben dürfte.
Die Mystik ist eben kein Erlebnis, das nur den als spezifisch
mystischen, religiösen Typen erkennbaren Menschen zugänglich wäre, da,

wo sich im allgemeinen echtes religiöses Leben findet - und ein
solches sich ja auch in der Liturgie entfaltet - auch mystische Erlebnisse

nicht fehlen. Denn gerade in der Liturgie geht es um das Erleben der

Heilstaten Gottes und auf diese Weise um die subjektive Erfahrung
von deren Erlösungskraft und -Wirkung. Zudem muss aber hier immer
in Betracht gezogen werden, dass die orthodoxe Tradition niemals

scharf zwischen Mystik und Theologie, zwischen persönlicher Erfahrung

der göttlichen Mysterien und dem von der Kirche verkündeten

Dogma unterschieden hat. Das Dogma, das eine geoffenbarte Wahrheit

ausdrückt, die uns nie ein unerforschliches Mysterium erscheint,

muss von uns durch einen seelischen Prozess so erlebt werden, dass

wir nicht das Mysterium unserer Erkenntnisweise anpassen, sondern

vielmehr selbst eine tiefgreifende Umgestaltung, eine innere Umwandlung

unseres Geistes erleiden, um zur mystischen Erfahrung fähig zu

werden. Theologie und Mystik schliessen einander nicht aus: im

Gegenteil, sie stützen und ergänzen einander. Theologie und Mystik sind

untrennbar. Es ist kein Zufall, wie dies ja des öftern betont wird, dass

303



die Tradition der Ostkirche den Beinamen «der Theologe» drei heiligen

Schriftstellern vorbehalten hat, von denen der erste Johannes, der

«Mystiker» unter den vier Evangelisten ist, der zweite der heilige Gregor

von Nazianz, der nicht nur kat' exochen theologische Reden (über
die Heilige Trinität), sondern auch betrachtende Gedichte verfasst hat,
und der dritte der hl. Symeon, der «neue Theologe», der Sänger der

Gottvereinigung ist. Mystik wird hier also als Vollendung aller Theologie

betrachtet, als Theologie «par excellence» (kat' exochen).
Die orthodoxe Mystik kann zwar aus individuellen, subjektiven

Erfahrungen entstehen und so als Gebetsmystik ihre ersten Ausprägungen

erhalten, sie bleibt aber nicht einseitig beim Gefühlshaften, so

dass sie nur von einzelnen erlebbar wäre. Der Weg zu Gott geht bei
allen orthodoxen Mystikern nicht über das Ich, nicht über die blosse

Einkehr in das Innere. Sicher auch dies - aber vor allem sind die

objektiven Wirklichkeiten des Glaubens die Kraftquellen des mystischen
Aufstiegs. Weiss der orthodoxe Mystiker sich doch zutiefst gliedgebunden

im Ganzen des Corpus Christi mysticum; dies gibt sich aber
kund eben durch den Kult, der ja auf griechisch Liturgie heisst - Lei-
turgia. d.h. öffentliches, allgemeingültiges Werk, Werk für das ganze
Volk.

Da die Mystik nicht etwas für wenige Auserwählte ist, sondern für
alle, kann die Mystik zum Quell des ethischen Verhaltens werden. Mystik

und Ethik sind geradezu dasselbe. Es gibt keinen Moralismus. Die

Religion ist nicht in Gefahr, zu einer blossen Ethik herabzusinken.
Die orthodoxe Mystik will gerade Theorie und allseitige
Vervollkommnungslehre sein, will zugleich geistige Erkenntnis und praktische

Anleitung geben.
Beim Betrachten von Erscheinungen in der mystischen Tradition

der orthodoxen Kirche, welche Tradition ihr auch eine besondere

Ausprägung gegeben hat, stellt sich gewöhnlich die Frage, ob das

immerhin betont zurückgezogene Leben und das Fühlen in sich selbst

hinein nicht von den mitmenschlichen Aufgaben wegführe und die
sozialen Pflichten in Frage stelle. Jedoch, bei näherer Betrachtung der

diesbezüglichen Erscheinungen kann ein anderes Bild darüber entstehen.

Gewiss gilt es bei der Durchführung der Askese, mit welcher die

Mystik am stärksten verbunden ist, Zerknirschung, Busse und
Umkehr; es gilt einen unaufhaltsamen, schwierigen Kampf, ein unablässiges

Ringen, höchste Anstrengung und Aktivität des Geistes. Und dabei

fühlt sich der Mensch doch vollständig unfähig, diesen «unsichtbaren

Kampf» allein zu bestehen, etwas allein schaffen zu können -

304



ohne die Gnade! Beide Elemente: höchste Aktivität des Geistes und
das Gefühl, dass man nichts zu vollbringen vermag ohne die Gnade -
sind unlösbar, unzertrennlich miteinander verbunden. Beide beziehen
sich aufeinander, beide sind in gleicher Weise grundlegend, konstitutiv

für das «Leben im Geiste» gerade in dieser Welt. Es ist ein einziger
Lebensprozess, in welchem in unerklärlicher, für äussere juridische
Formeln unfassbarer Weise, geheimnisvoll und lebensspendend, die
frei sich gebende göttliche Kraft sich mit dem Höhepunkt der geistigen

Anstrengung des Menschen verbindet, welche geistige Anstrengung

aber selbst wieder eine Frucht der Gnade ist. Auf den Höhen des

geistigen Wachstums, dort, wo die Demut leuchtet, wo die Gedanken
der Sünde immer mehr überwunden sind und das Herz immer mehr
gereinigt - da wird für den verklärten Blick auch die ganze Schöpfung
verklärt und geadelt, die früher ja für den Ungereinigten zur Versuchung

und zum Anstoss werden konnte. Die ganze Welt erlangt dann
Schönheit und Bedeutsamkeit. So ist z.B. für Antonios den Grossen

(im 4. Jahrh.) die ganze sichtbare geschaffene Natur sein Buch, und es

liegt offen vor ihm als zu lesendes Gotteswort. (Migne PC 40,1249 B).
Auf der höchsten Stufe, der Enthaltsamkeit entfacht sich eben die
Liebe in konkreter Verbindung mit dem Dienst an den Mitmenschen,
und so kommt dann die vollkommene Leidenschaftslosigkeit zu ihrer
Bestimmung (ebenda).

Aus einem auf diese Weise entstehenden tiefen und breiten Mitfühlen,

welches in erster Linie dem Mitmenschen gilt, kommen dann
starke Impulse hervor für das Wirksamwerden des Glaubens im sittlichen

und sozialen Leben, vor allem in der Aktivität der Caritas, wie
dies sich in verschiedenen Formen und Weisen bei dem durch die
Jahrhunderte hindurch mannigfaltig in der Geschichte ausgeprägten
Leben der orthodoxen Völker zeigt.

Die Orthodoxe Kirche erblickt jedoch den Sinn der Heilstat Christi
und ihrer Aneignung durch den Menschen nicht nur in der Sündentilgung

und Rechtfertigung vor Gott, auch nicht nur in der persönlichen
Begnadung und moralischen und damit auch sozialen Erneuerung,
sondern vornehmlich im lichthaften Offenbarwerden der göttlichen
Herrlichkeit und Macht, durch welches die Menschen wie die Welt
seinsmässig erleuchtet und verwandelt werden.

Die Vergöttlichung der Menschen und die Verklärung der Welt
bilden für die Orthodoxe Kirche, die hierin treu den Vätern der Frühzeit,
insbesondere Athanasius und Cyrill von Alexandrien folgt, das eigentliche

Ziel des Heilshandelns Gottes. Deshalb ist das Heil für sie keine

305



rein seelische Angelegenheit, sondern geht den ganzen Menschen an.

Mit besonderem Nachdruck betont sie daher, dass durch die Auferstehung

Christi auch unser Leib zur Unverweslichkeit erhoben wurde,
indem er «des Todes Kleid mit dem strahlenden Gewand der Wiedergeburt»

vertauschte, wie es im Kanon (4. Ode) am Donnerstag vor dem
4. Vorfastensonntag beim Morgengottesdienst gesungen wird. Ähnlich
auch in der Vesper des Epiphaniefestes: «Freue dich, Adam, mit der

Urmutter, versteckt euch nicht wie ehemals im Paradiese; denn der,

der euch einst nackt sah, ist erschienen, euch zu bekleiden mit dem
ersten Gewände! Christus ist erschienen, die ganze Schöpfung zu erneuern!»

Überhaupt wird die konkrete Heilsverwirklichung als ein Vorgang
der Erleuchtung gedeutet, weil man das Heil selbst als Licht erfährt.

Beispielshalber wird in der Fastenzeit gebetet: «Erleuchte mich mit
dem Lichte des Heils» (Triodion des Joseph, 8. Ode am Montag in der
1. Fastenwoche) und auch vom «Licht der Vergebung» ist gelegentlich
die Rede (Stichera des Joseph am Donnerstag in der 1. Fastenwoche).
Spricht die römische oder allgemeiner die westliche Liturgie mehr von
der «wirkenden Kraft» oder dem «Erfolg» der Gnade, von der «virtus»

oder dem «effectus gratiae» und erhebt damit die gratia zum
konstitutiven Grundmotiv des ganzen westlichen theologischen und
kirchlichen, aber auch kulturellen und sozialen Verhaltens, so heisst es

im orthodoxen Gottesdienst, dass die Gnade dem Menschen
«aufleuchtet» und die Kirche «hell macht» (Stichera zur grossen Vesper
am Sonntag der Orthodoxie, d.h. dem ersten Fastensonntag) oder
dass «die Gnade des Kreuzes der Welt erstrahlt» (3. Ode des Kanons
am Mittwoch in der 3. Fastenwoche). Die Gläubigen werden in der
5. Ode des zweiten (jambischen) Pfingstkanons, der wahrscheinlich
von Johannes von Damaskus (im 8. Jahrhundert) stammt, als «der Kirche

lichtgestaltige Kinder» («tekna phötomorpha tes ekklesias»)
bezeichnet.

Auch der grosse Mystiker Symeon der neue Theologe (949-1022) ist

von solchen Vorstellungen beherrscht, wenn er z. B. in seiner 2. Hymne
die Worte gebraucht: «Deines Heiligen Geistes Gnade wird, mein
Gott, der Sonne gleich in allen deinen Heiligen leuchten. Und leuchten

wirst in ihrer Mitte du als unzugängliche Sonne, und nach dem
Grade ihres Glaubens und ihrer Glaubenswerke, der Hoffnung und
der Liebe, der Reinheit und Erleuchtung, wird alle deines Heiligen
Geistes Licht durchfluten». Die immer wiederkehrende plötzliche und
überraschende Lichtekstase führte Symeon zu einer selten tiefen Er-

306



kenntnis des göttlichen Gnadenwunders. Als unreiner, sündiger
Mensch darf er eins werden mit dem ewigen Christus, verklärt von seiner

göttlichen Herrlichkeit. «Schau an den Unterschied: Mensch bin
ich von Natur, Gott durch Gnade, siehe, welche Gnade ich künde,
Einigung mit jenem, sinnlich und gedanklich, wesenhaft und geistlich»,
besingt er in seiner 21. Hymne.

An den Texten von Symeon wird die ostkirchliche Gnadenlehre in
ihrer Eigenart deutlich; sie schenkt der aktuellen Gnade weniger
Beachtung als der seinshaft heiligenden, die uns durch die personale
Einwohnung Gottes, besonders des Heiligen Geistes, zuteil wird. So

gelangen wir zum neuen lichtvollen Sein, aus dem sich der neue Wandel

und das gottgemässe Wirken wie von selbst ergeben. Von daher
erklärt sich die den westlichen Menschen oft irritierende «Passivität»
des Ostens, die aber im Grunde lediglich dem Sein vor dem Tun den
Primat zuerkennt.

In der Vätertradition, die immer die Gestaltung der orthodoxen
Kirchlichkeit stärkstens bestimmt, wird die Kirche als eine zugleich
göttliche und menschliche Wirklichkeit und damit als ein echtes
Mysterium betrachtet. Die Kirche gilt in dieser Tradition als die Fortsetzung

der Inkarnation in ihrer allumfassenden Tragweite. Nicht der
Einzelne ist das Ziel der durch die Menschwerdung des göttlichen
Logos erwiesenen göttlichen Liebesbewegung. Gewiss auch er - aber nur
in der Ordnung des Ganzen. Die Gemeinschaft der Ecclesia, die neue
Menschheit ist das Ziel der gottmenschlichen Heilstat. Christus ist der

neue Mensch, der alle Erlösten in sich beschliesst. So findet also die
Menschheit ihre Ruhe, wenn sie mit Christus in das ewige Leben, zum
Vater heimgegangen ist. Mit ihr aber soll die ganze Welt, sollen Himmel

und Erde des ewigen, friedeerfüllten Sabbats teilhaftig werden.
Das Mitwirken des Menschen mit der Gnade auch bei diesem Prozess

bezieht sich vor allem auf die «Nachahmung Christi» durch den

Mitvollzug seines Leidens und Erhöhtwerdens im Glauben, mit Sakrament

und im Lebenswandel, welcher zunächst eben durch die Kreuzigung

des Fleisches und seiner Lüste und Begierden gekennzeichnet
wird. Während der Glaube, der als das Festhalten an der orthê doxa

nicht allein die rechte Lehre, sondern auch den rechten Lobpreis in
sich schliesst, ein Mitsterben und Mitauferstehen mit dem Herrn, dem

inneren Menschen nach, darstellt, soll durch die Sakramente, in denen

das Christusgeschehen selbst heilwirkende Gegenwart wird, der ganze

Mensch, gerade auch mit seinem Leibe, in das Pascha hineingenommen

werden, damit er im Lichte der Gottheit geheiligt werde. Diese

307



Gedanken über die Sakramente, die ja in der orthodoxen Terminologie

gerade Mysterien heissen, entwickelte im Geiste der altkirchlichen
Tradition Symeon, Erzbischof von Thessaloniki (Ende des 14. und

Anfang des 15.Jahrhunderts. Seine diesbezüglichen Schriften in

Migne PG 155, 175 ff.).
Symeon stand übrigens wiederum wie die ganze frühere diesbezügliche

ostkirchliche Tradition unter dem Einfluss und der befruchtenden

Einwirkung des geistvollen und tiefgläubigen Denkers Dionysios
des Areopagiten, der die rätselhafteste Gestalt der altkirchlichen
Literatur ist (wahrscheinlich Ende des 5.- Anfang des 6. Jahrhunderts).
Dabei handelt es sich eigentlich um sein Schrifttum, d.h. um jenes
tiefsinnige Schrifttum, dessen Verfasser den Namen des ersten Gläubigen

in Athen, den Paulus durch seine Predigt auf dem Areopag
gewann (Apg. 17, 34), als Pseudonym trägt.

Die historisch-philologische Wissenschaft der neueren Zeit ist
diesem Schriftsteller nicht gerecht geworden. Auch die Theologie hat sich
seit dem Ausgang des Mittelalters von diesem Dionysios abgewandt.
Der eigentliche Grund für diese Abneigung gegen ihn liegt letztlich in
seinem tiefen mystischen Geist, der dem Modernen - Luther gab ihm
deshalb bereits den Abschied - nicht mehr tragbar erscheint. Je mehr
aber in den letzten Jahrzehnten die Hochschätzung des pneumatischen

Geistes der alten Kirche zunahm und man wieder unvoreingenommen

die Quellen des Glaubens schätzen und lieben lernte, um so

bereitwilliger öffnete man sich der Gedankenwelt dieses edlen christlichen

Denkers. So vor allem schon Hugo Ball (Byzantinisches
Christentum, Drei Heiligengestalten - Johannes Klimakos, Dionysios Are-
opagita, Symeon Stylites - 1923) und dann W.Völker (Kontemplation
und Ekstase bei Pseudionysios, 1958). Dadurch wird eben unter anderem

wiederentdeckt und bestätigt, dass das ganze reiche Mysterienwesen,

wie es sich in der ostkirchlichen Liturgie seit dem 5. Jahrhundert
entfaltet hat, durch Dionysios zur hohen Schule der Kontemplation
und der Ekstase geworden ist. Er war gerade der Überwinder des die
Kirche bedrängenden neuplatonischen Geistes. Mit der neuplatonischen

Haltung aber überwand Dionysios zugleich noch einmal die

gnostische. Der Gnostizismus, der mit seinem Mysterienwesen
ursprünglich im Gegensatz zur platonisch bestimmten Frömmigkeit
stand, fand in den Neuplatonikern Jamblichus und Proklus seine

Erneuerer. Um die Wende des 5. Jahrhunderts kämpfte die Kirche noch
einmal einen Schicksalskampf wider den durch die neuplatonische
Philosophie erneuerten Gnostizismus, der, umkleidet mit Astralmy-

30É



thologie und Mysterienwesen, vergeistigt durch platonische Religiosität,

weithin in das Geistesleben eingebrochen war.
Steht bei den Sakramenten in der abendländischen Kirche nur das

Spenden und Empfangen der Heilsgnade im Brennpunkt des Interesses,

so hier, nämlich in der Orthodoxen Kirche (in welcher die
Ausrichtung des Dionysios Areopagita sowohl in der Gestaltung der
Liturgie wie auch allgemeiner in der Entfaltung des geistigen Lebens auf
der Linie Maximos Konfessor (7.Jahrh.) - Gregorios Palamas

(14.Jahrh.), Nikolaos Kabasilas (14.Jahrh.), Symeon, Erzbischof von
Thessaloniki (14.-15. Jahrh.) bestimmend wird, weil sie treu die
Geistigkeit der Väter wiedergibt) der nachahmende Mitvollzug des

Erlösungshandelns Christi, wodurch ihr Mysteriencharakter unterstrichen
wird. Wegen ihres Mysteriencharakters ist die orthodoxe Liturgie
nicht so stark wie die römische auf die Gnadenwirkung ausgerichtet;
vielmehr geht es ihr zur Hauptsache um die Schau der göttlichen
Wirklichkeiten selbst, durch die dann der Mensch, gereinigt im Herz
und in der Gesinnung, in seinem Sein umgewandelt und geheiligt
wird. Zudem stellt auch sie, die orthodoxe Liturgie, sich nicht zuletzt
im Aufbau des Kirchenjahres mit seinen Höhepunkten: Epiphanie,
dem «Fest der Lichter» und vor allem der hellstrahlenden Paschafeier,

dem «Fest der Feste», als ein oft sehr bewegtes Lichtdrama dar,
in dem die Heilsgeschichte als Gegenwart begangen wird; doch dient
die Dynamik hier im Grunde vornehmlich der Kontemplation, die
dem sich in dieser Tradition bewegenden Gläubigen ganz besonders

angelegen ist. Mag er auch von der Unbegreiflichkeit Gottes
überzeugt sein, so treibt ihn doch ein elementares Verlangen, Gott wenigstens

in seinen ungeschaffenen Energien, vor allem in seiner Doxa zu
schauen. Darum singt die Gemeinde in der Orthodoxen Kirche nach
der Kommunion, da sie sich mit Gott aufs tiefste vereint weiss: «Wir
haben das wahre Licht geschaut; wir haben das himmlische Pneuma

empfangen; wir haben den wahren Glauben gefunden. Lasset uns
anbeten die unteilbare Dreifaltigkeit, da sie uns erlöst hat». Darum ist
die Liturgie ihrem Wesen nach «Theophanie», sichtbare Erscheinung
Gottes unter den Menschen.

Die schauende Erfahrung des Göttlichen ist für den orthodoxen
Menschen der ihm gemässe Weg zur Gottvereinigung. Er ist durchaus
nicht irrational eingestellt, wie manchmal behauptet wird; aber er
misstraut dem abstrakten, rein spekulativen und kritischen Denken,
das im Abendland besonders durch den Nominalismus zur Geltung
kam. Bei aller begrifflichen Klarheit, um die sich auch die Ostkirche -

309



besonders in den trinitarischen und christologischen Auseinandersetzungen

- bemüht hat, sieht sie doch die Wirklichkeit immer als
konkrete Gestalt in lichtvoller Schönheit, die nur im anschaulichen Bilde
zur adäquaten Darstellung innerhalb der Erscheinungswelt gelangen
kann; aber, wie Johannes von Damaskus lehrt, soll die leibliche Schau
das gläubige Auge zur pneumatischen emporführen, die uns aufs
innigste mit der geschauten Wirklichkeit vereint (s. seine drei
Verteidigungsreden für die heiligen Bilder, Migne PG 94, 123 ff.).

Wenn wir den gesamten Bereich orthodoxen Giaubensgutes und
Glaubenslebens überblicken, so können wir uns dem Eindruck nicht
verschliessen, dass sie trotz der Mannigfaltigkeit der Erscheinungen
von grandioser Einheitlichkeit sind. Diese Einheit kommt nicht zuletzt
daher, dass ein konkretes Grundmotiv alles formt und bestimmt. So

glauben wir aus dem schon Gesagten feststellen zu können, dass das

eigentliche Grundmotiv ostkirchlicher, orthodoxer, insbesondere
byzantinischer Theologie und Frömmigkeit im Moment des Lichtes bzw.
der Doxa, der Glorie, beschlossen ist. Damit wollen wir aber nicht
behaupten, dass dieses Motiv ein ausschliessliches Privileg der Kirche
von Byzanz sei - auch in der westlichen Liturgie und Mystik spielt die

Lichtsymbolik eine grosse Rolle. Ebensowenig wollen wir in Abrede
stellen, dass auch die anderen Motive im Osten anklingen. Es wäre
doch sonderbar, wenn so wichtige Momente wie Leben, Macht,
Glück, Liebe usw. dort keinerlei motivierende Kraft ausübten. Das

Moment lichthafter Offenbarung und glanzvoller Erscheinung formt
immerhin durchgängig alle Bereiche des Seins und übt hier jedenfalls
eine viel bedeutsamere Funktion aus als im Westen, wo man die
dynamische Wirksamkeit und Lebensentfaltung (Entwicklung, Fortschritt)
als im Vordergrund stehend zu sehen pflegt. Deshalb mag der östliche
Mensch seiner ganzen Eigenart nach ein schauend und in Ehrfurcht
oder Anbetung Erschauernder und dementsprechend visuell-intuitiv,
ja «passiv» (ontisch) und «objektiv» (universal) eingestellt, der westliche

hingegen vor allem ein Wollender und Wirkender und deshalb
mehr motorisch-rational, aktiv (voluntaristisch) und subjektiv (individuell)

ausgerichtet sein.

Zudem kennzeichnet die östliche, auch die spezifisch byzantinische
Theologie eine stärkere Betonung der Theozentrik und Transzendenz,

wogegen die westliche der immanenten Weltwirklichkeit eine grössere
Aufmerksamkeit zuwendet und zur Anthropozentrik neigt. Ist für den

Morgenländer das Endziel in der Weltverklärung gelegen, weshalb die

Kultur den Sinn einer Verwandlung oder «Transfiguration» der Welt hat,

310



so fühlt sich der Abendländer aus tiefer «Verantwortung» zum Dienst
an der Welt verpflichtet und bemisst die Kultur nach Leistung oder
Erfolg in bezug auf die «Heiligung» und «Heimholung» der Welt.

Mit dieser Gegenüberstellung, die aus all dem Gesagten erfolgt, von
der wir hier abschliessend nur einige Züge herausheben konnten, wollen

wir doch keinen Übertreibungen Vorschub leisten. Sicherlich kann
man die einzelnen Momente nicht einseitig auf die Ost- und Westkirche

verteilen; denn, abgesehen von mannigfacher gegenseitiger
Beeinflussung im geschichtlichen Austausch und Gegensatz, leben beide
aus der gleichen Quelle der Christusoffenbarung, wie sie von den
Kirchenvätern bearbeitet und durch die sieben ökumenischen Synoden
(Konzilien) der alten ungeteilten Kirche formuliert wurde.

Dies kann der Sinn eines gesunden «Ressourcements» sein, eine
Rückkehr zu den Quellen, die man nicht mehr bloss durch die Brille
des scholastischen Systemdenkens und der innerhalb der Westkirche
dagegen gerichteten Kritik und Reaktion durch die Reformation,
sondern aus ihnen selbst in ihrer eigenen Ursprünglichkeit und Weite
lesen will. Denn die Quellen, die es aus einer Erneuerungsbewegung auf
Grund des altkirchlichen Glaubens- und Lebensgutes neu zu entdek-
ken gilt, flössen gewiss zunächst aus der Heiligen Schrift, aber auf der
Suche nach einer neuen Form theologischer Verarbeitung und kirchlicher

Verwirklichung des von der Schrift Gemeinten stösst man wie

von selbst auf die Väter, auf die Zeit der frühen Kirche, in der gleichsam

die Wasser des Glaubens noch unverfälscht in ihrer ersten
Frische strömen. Man darf jedoch anderseits auch nicht die Tatsache

übersehen, dass sich heute ein Bewusstsein aufbaut, das so sehr von
der brennenden Bedeutung des gegenwärtigen Augenblicks bestimmt
ist. An die Stelle des Ressourcements tritt das Aggiornamento, die

Auseinandersetzung mit dem Heute und mit dem Morgen, in dem die
Sache der Theologie präsent gemacht und zur Wirkung gebracht werden

soll, was freilich an sich legitim und erforderlich ist. Bei einer
Übertreibung aber dieses Ideals und bei seiner einseitigen Anwendung

kommt es oft vor, dass die Väter weit in die Vergangenheit
entrücken und ein nur unbestimmter Eindruck von allegorischer Exegese

zurückbleibt, der einen schlechten Geschmack hinterlässt. Zugleich
entsteht ein Gefühl der Überlegenheit, das die Entfremdung zwischen
Einst und Heute als Fortschritt auffasst und damit ein noch besseres

Morgen zu verheissen scheint.
Hier kann aber gerade für uns die Haltung der Propheten im Alten

Testament als Korrektiv für obige Ansicht wirken. Wer für die Zu-

311



kunft nach einem jeweils neuen Auge und Ohr verlangt - damit
könnte man die alttestamentliche prophetische Predigt in einem
wesentlichen Punkt zusammenfassen - der muss im Rückblick auf die

Vergangenheit bekennen, zum neuen Bewusstsein erst geführt worden
zu sein. Deswegen ist es auch nötig, immer neu in die Geschichte
zurückzublicken. Jedes Ereignis, prophetisch gedeutet, schafft das
Bewusstsein des Menschen noch einmal neu, so dass in diesem neuen
Bewusstsein die ganze Vergangenheit noch einmal in einem neuen
Licht erscheint. Unter dem Einfluss der Propheten entsteht deshalb in
der Entwicklung alttestamentlicher Schriften das Bedürfnis, alle
Vätergeschichten und -gesetze noch einmal umzuschreiben. Die so
entstehenden Redaktionen - und es gibt deren eine Menge in den
Büchern des Alten Testaments - bezeugen, ohne dass davon ausdrücklich

die Rede sein muss, dass man sich der Historizität und der Autorität

des eigenen Geschichts- bzw. Gesetzesverständnisses bewusst
geworden ist, indem man, lehrreich genug, bemerkt, dass ein verändertes
Bewusstsein die alten Erinnerungen wie auch die alten Gesetzessatzungen

neu begreifen, neu auslegen und damit neu anwenden muss
und kann.

Für uns kann all dies hier mutatis mutandis bedeuten, dass bei der
angedeuteten Gegenüberstellung der Grundmotive in der östlichen
und westlichen Haltung zur Christusoffenbarung und ihrer Formung
durch die ungeteilte Kirche der Väter und der ökumenischen Konzilien

keine einseitige Verabsolutierung eintreten darf; vielmehr müssen
beide gerade im Hinblick auf die heutigen kirchlich-ökumenischen
und kulturell-gemeinmenschlichen Bedürfnisse und Ziele einander
gegenseitig ergänzen und befruchten. Wie ja Doxa - das östliche Grundmotiv

- und Gratia - das westliche Grundmotiv -, um bei diesem
zentralen Beispiel ost-westlicher Unterscheidung zu bleiben, eigentlich
nur bestimmte Wesensfunktionen der alles erfüllenden Agape (Liebe)
sind, so müssen auch jene beiden von ihnen geprägten Einstellungen
in der ganzheitlichen Haltung, die aus der Agape stammt, zusammenfinden

und sich vollenden. Die Agape ist eben deshalb das «Band der
Einheit» (Kol. 3,14), weil sie den Getrennten nicht nur zum
Zusammenhalt, sondern vor allem auch zum gemeinsamen Inhalt wird. Im
tiefsten Grunde sind alle wahren Christen, soweit sie eben durch die

vom Pneuma Gottes gezeugte Agape getrieben werden, schon eins.
Doch diese innere, verborgene Einheit muss sich noch gegen alle
menschliche Enge und Einseitigkeit durchsetzen, um sichtbar in der
Einen Kirche in Erscheinung zu treten zum Zeugnis dafür, dass alle

312



Jünger dessen sind, in dem die Liebe Gottes den Menschen leibhaftig
erschienen ist.

So wenig wie die volle Entfaltung der Erkenntnis der Doxa das

Wissen um die Gratia mindert - vielmehr es vertieft - und so wenig
eine tiefere Erkenntnis der Gratia den Zugang.zur Doxa erschwert -
vielmehr ihn erweitert - ebenso wenig wird die sichtbare Einheit der
Altkatholischen und der Orthodoxen Kirche die Eigenart der einen
oder der anderen abschwächen, sondern sie wird jeder helfen, sich
selbst zu erkennen und, genährt vom gemeinsamen Strom der
altkirchlichen Überlieferung, sich den Forderungen des heutigen Lebens
mit seinen geistigen, kulturellen und sozialen Problemen sowohl im

Morgen- als auch im Abendland neu zu stellen.
So ist es eine dankbare Aufgabe, bei einem Dialog mitzuwirken, der

dem Ziel dient, unsere beiden Kirchen als die gemeinsame alte
katholisch-orthodoxe Kirche des Ostens und des Westens in Erscheinung
treten zu lassen.

Thessaloniki Johannes Kalogirou

313


	Grundzüge orthodoxen theologischen Denkens und orthodoxer Kirchlichkeit

