Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Grundztige orthodoxen theologischen Denkens und orthodoxer
Kirchlichkeit

Autor: Kalogirou, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404676

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Grundziige orthodoxen theologischen Denkens und
orthodoxer Kirchlichkeit.

Wenn man eine Religion oder Konfession betrachtet, so ist man ge-
wohnt, verschiedene Bereiche, wie Theologie, Kultus, Mystik und
Ethik, einzeln ins Auge zu fassen. Bei den heutigen westlichen Kon-
fessionen stehen diese Bezirke mehr oder weniger nebeneinander: hier
die wissenschaftliche Theologie, dort der gemeinschaftliche Kultus,
hier die individuelle Mystik, dort das moralische Verhalten. Fiir die
Orthodoxie gibt es schlechthin keine Trennung, kein Auseinanderfal-
len dieser Bereiche. Jeder bildet mit jedem eine unldsbare urspriingli-
che Einheit. So gibt es eigentlich keine isolierte wissenschaftliche
Dogmatik, oder eine solche besteht in der neueren Zeit in der Nach-
ahmung der diesbeziiglichen westlichen Tradition und in der Anpas-
sung an die westlichen Konfessionen bei der Begegnung mit ithnen. In
der Orthodoxie gilt in eminentem Sinne der Satz: «Lex orandi est lex
credendi» — das Gesetz des Betens ist das Gesetz des Glaubens. Das
bedeutet keineswegs Verschwommenheit und Unklarheit. Gerade die
Grundlagen der christlichen Theologie sind ja im Osten ausgebildet
worden. Das bedeutet aber, dass alle Wissenschaft dem Vollzuge des
Mysteriums dient. Auf der anderen Seite enthalten die liturgischen
Texte tiefste Theologie. Die Theologie schweigt, wo das Mysterium zu
preisen vermag.

Die ostliche Theologie ist mehr apophatisch, verneinend, gegeniiber
der mehr kataphatischen, bejahenden Theologie des Westens. Sie
spricht von Gott vorzugsweise in Verneinungen. So heisst es in der
Chrysostomos-Liturgie: «Du bist Gott, der Unaussprechliche, Uner-
griindliche, Unsichtbare, Unfassbare...»

Wie die Theologie unlésbar mit der Liturgie verbunden ist, so auch
die Mystik. Alle Mystik ist Kultmystik. Es gibt keine individuell-psy-
chologische Mystik, wie sie sich seit dem Mittelalter im Westen ent-
wickelt hat. Die orthodoxe Mystik ist im Prinzip nicht gefithlshaft und
nur von einzelnen erlebbar, sondern objektiv und allgemeingiltig.
Spezifische Erscheinungen der westlichen Individualmystik fehlen da-
her: es gibt nicht z. B. das Phidnomen der Stigmatisation, weder Kreuz-
weg noch Herz-Jesu-Kult, noch die gefiihlshafte Krippenfrommigkeit.
In der neueren Zeit nimmt bekanntlich die Rémisch-Katholische Kir-
che dem subjektiven Erleben gegeniiber eine vorsichtigere Haltung
ein. Rechtliche Zugehorigkeit und sakrales Handeln der Amtstriager
scheinen gegeniiber dem privaten religiosen Leben allein Gewicht zu

302



haben und den Ausschlag zu geben. Visionen sind ebenso wie neue
theologische Gedanken nur annehmbar, wenn sie den instituierten Po-
sitionen der Kirche nicht widersprechen.

Das Problem der Spannung zwischen institutioneller Ordnung und
individueller Frommigkeit hat die ganze Kirche zu allen Zeiten beglei-
tet. Auch die orthodoxe Kirche ist davon nicht verschont geblieben.
Nur ist bei ihr die Auseinandersetzung nicht einseitig zugunsten der
hierarchisch-kultischen und theologischen Institution entschieden
worden. Als Grund dafir diirften zwei dussere Fakten gesehen wer-
den. Zunéchst war die Disziplin in der Orthodoxie immer weniger
straff als im romischen Katholizismus. Das gilt sowohl fiir die dussere
Organisation wie auch fiir die Theologie. Zum anderen hat sich das
Monchtum mit seinen eigenen Frommigkeitsformen und Erfahrungen
nicht wie in der rémischen Kirche in die allgemeinen Regeln des Prie-
stertums eingefiigt. Diesem Tatbestand misst schon Karl Holl in sei-
nem altbewidhrten Werk vom Jahre 1898 (Enthusiasmus und Bussge-
walt im griechischen M&nchtum, Eine Studie zu Symeon dem Neuen
Theologen) grosse Bedeutung bei.

Doch ist das «nicht genormte» religiose Leben im orthodoxen Be-
reich keineswegs auf die Monche beschrinkt gewesen, auch wenn es
von dort her die entscheidenden Impulse empfangen haben diirfte.
Die Mystik ist eben kein Erlebnis, das nur den als spezifisch mysti-
schen, religitsen Typen erkennbaren Menschen zuginglich wire, da,
wo sich im allgemeinen echtes religioses Leben findet — und ein sol-
ches sich ja auch in der Liturgie entfaltet — auch mystische Erlebnisse
nicht fehlen. Denn gerade in der Liturgie geht es um das Erleben der
Heilstaten Gottes und auf diese Weise um die subjektive Erfahrung
von deren Erlosungskraft und -wirkung. Zudem muss aber hier immer
in Betracht gezogen werden, dass die orthodoxe Tradition niemals
scharf zwischen Mystik und Theologie, zwischen persénlicher Erfah-
rung der gottlichen Mysterien und dem von der Kirche verkiindeten
Dogma unterschieden hat. Das Dogma, das eine geoffenbarte Wahr-
heit ausdriickt, die uns nie ein unerforschliches Mysterium erscheint,
muss von uns durch einen seelischen Prozess so erlebt werden, dass
wir nicht das Mysterium unserer Erkenntnisweise anpassen, sondern
vielmehr selbst eine tiefgreifende Umgestaltung, eine innere Umwand-
lung unseres Geistes erleiden, um zur mystischen Erfahrung fihig zu
werden. Theologie und Mystik schliessen einander nicht aus: im Ge-
genteil, sie stiitzen und erginzen einander. Theologie und Mystik sind
untrennbar. Es ist kein Zufall, wie dies ja des 6ftern betont wird, dass

303



die Tradition der Ostkirche den Beinamen «der Theologe» drei heili-
gen Schriftstellern vorbehalten hat, von denen der erste Johannes, der
«Mystiker» unter den vier Evangelisten ist, der zweite der heilige Gre-
gor von Nazianz, der nicht nur kat’ exochen theologische Reden (iiber
die Heilige Trinitét), sondern auch betrachtende Gedichte verfasst hat,
und der dritte der hl. Symeon, der «neue Theologe», der Sdnger der
Gottvereinigung ist. Mystik wird hier also als Vollendung aller Theo-
logie betrachtet, als Theologie «par excellence» (kat’ exochen).

Die orthodoxe Mystik kann zwar aus individuellen, subjektiven Er-
fahrungen entstehen und so als Gebetsmystik ihre ersten Ausprdgun-
gen erhalten, sie bleibt aber nicht einseitig beim Gefiihlshaften, so
dass sie nur von einzelnen erlebbar wire. Der Weg zu Gott geht bei al-
len orthodoxen Mystikern nicht iiber das Ich, nicht iiber die blosse
Einkehr in das Innere. Sicher auch dies — aber vor allem sind die ob-
jektiven Wirklichkeiten des Glaubens die Kraftquellen des mystischen
Aufstiegs. Weiss der orthodoxe Mystiker sich doch zutiefst gliedge-
bunden im Ganzen des Corpus Christi mysticum; dies gibt sich aber
kund eben durch den Kult, der ja auf griechisch Liturgie heisst — Lei-
turgia, d.h. offentliches, allgemeingtltiges Werk, Werk fiir das ganze
Volk.

Da die Mystik nicht etwas fiir wenige Auserwihlte ist, sondern fir
alle, kann die Mystik zum Quell des ethischen Verhaltens werden. My-
stik und Ethik sind geradezu dasselbe. Es gibt keinen Moralismus. Die
Religion ist nicht in Gefahr, zu einer blossen Ethik herabzusinken.
Die orthodoxe Mystik will gerade Theorie und allseitige Vervoll-
kommnungslehre sein, will zugleich geistige Erkenntnis und prakti-
sche Anleitung geben.

Beim Betrachten von Erscheinungen in der mystischen Tradition
der orthodoxen Kirche, welche Tradition ithr auch eine besondere
Ausprigung gegeben hat, stellt sich gewodhnlich die Frage, ob das im-
merhin betont zuriickgezogene Leben und das Fiihlen in sich selbst
hinein nicht von den mitmenschlichen Aufgaben wegfiihre und die so-
zialen Pflichten in Frage stelle. Jedoch, bei ndherer Betrachtung der

diesbeziiglichen Erscheinungen kann ein anderes Bild dariiber entste-
hen. Gewiss gilt es bei der Durchfithrung der Askese, mit welcher die

Mystik am stdrksten verbunden ist, Zerknirschung, Busse und Um-
kehr; es gilt einen unaufhaltsamen, schwierigen Kampf, ein unablissi-
ges Ringen, hochste Anstrengung und Aktivitdt des Geistes. Und da-
bei fihlt sich der Mensch doch vollstandig unfzdhig, diesen «unsicht-
baren Kampf» allein zu bestehen, etwas allein schaffen zu kdénnen -

304



ohne die Gnade! Beide Elemente: hochste Aktivitdt des Geistes und
das Gefiihl, dass man nichts zu vollbringen vermag ohne die Gnade —
sind unlosbar, unzertrennlich miteinander verbunden. Beide beziehen
sich aufeinander, beide sind in gleicher Weise grundlegend, konstitu-
tiv fiir das «Leben im Geiste» gerade in dieser Welt. Es ist ein einziger
Lebensprozess, in welchem in unerklérlicher, fiir dussere juridische
Formeln unfassbarer Weise, geheimnisvoll und lebensspendend, die
frei sich gebende gottliche Kraft sich mit dem Hohepunkt der geisti-
gen Anstrengung des Menschen verbindet, welche geistige Anstren-
gung aber selbst wieder eine Frucht der Gnade ist. Auf den Hohen des
geistigen Wachstums, dort, wo die Demut leuchtet, wo die Gedanken
der Siinde immer mehr iiberwunden sind und das Herz immer mehr
gereinigt — da wird fir den verkldarten Blick auch die ganze Schépfung
verkldrt und geadelt, die friher ja fiir den Ungereinigten zur Versu-
chung und zum Anstoss werden konnte. Die ganze Welt erlangt dann
Schénheit und Bedeutsamkeit. So ist z. B. fiir Antonios den Grossen
(im 4.Jahrh.) die ganze sichtbare geschaffene Natur sein Buch, und es
liegt offen vor thm als zu lesendes Gotteswort. (Migne PC 40,1249 B).
Auf der hochsten Stufe, der Enthaltsamkeit entfacht sich eben die
Liebe in konkreter Verbindung mit dem Dienst an den Mitmenschen,
und so kommt dann die vollkommene Leidenschaftslosigkeit zu ihrer
Bestimmung (ebenda).

Aus einem auf diese Weise entstehenden tiefen und breiten Mitfiih-
len, welches in erster Linie dem Mitmenschen gilt, kommen dann
starke Impulse hervor fiir das Wirksamwerden des Glaubens im sittli-
chen und sozialen Leben, vor allem in der Aktivitdt der Caritas, wie
dies sich in verschiedenen Formen und Weisen bei dem durch die
Jahrhunderte hindurch mannigfaltig in der Geschichte ausgepriagten
Leben der orthodoxen Volker zeigt.

Die Orthodoxe Kirche erblickt jedoch den Sinn der Heilstat Christi
und ihrer Aneignung durch den Menschen nicht nur in der Stindentil-
gung und Rechtfertigung vor Gott, auch nicht nur in der persdnlichen
Begnadung und moralischen und damit auch sozialen Erneuerung,
sondern vornehmlich im lichthaften Offenbarwerden der goéttlichen
Herrlichkeit und Macht, durch welches die Menschen wie die Welt
seinsmaissig erleuchtet und verwandelt werden.

Die Vergottlichung der Menschen und die Verkldrung der Welt bil-
den fiir die Orthodoxe Kirche, die hierin treu den Vitern der Friihzeit,
insbesondere Athanasius und Cyrill von Alexandrien folgt, das eigent-
liche Ziel des Heilshandelns Gottes. Deshalb ist das Heil fiir sie keine

305



rein seelische Angelegenheit, sondern geht den ganzen Menschen an.
Mit besonderem Nachdruck betont sie daher, dass durch die Auferste-
hung Christi auch unser Leib zur Unverweslichkeit erhoben wurde, in-
dem er «des Todes Kleid mit dem strahlenden Gewand der Wiederge-
burt» vertauschte, wie es im Kanon (4.0Ode) am Donnerstag vor dem
4. Vorfastensonntag beim Morgengottesdienst gesungen wird. Ahnlich
auch in der Vesper des Epiphaniefestes: «Freue dich, Adam, mit der
Urmutter, versteckt euch nicht wie ehemals im Paradiese; denn der,
der euch einst nackt sah, ist erschienen, euch zu bekleiden mit dem er-
sten Gewande! Christus ist erschienen, die ganze Schopfung zu erneu-
ern!»

Uberhaupt wird die konkrete Heilsverwirklichung als ein Vorgang
der Erleuchtung gedeutet, weil man das Heil selbst als Licht erfdhrt.
Beispielshalber wird in der Fastenzeit gebetet: «Erleuchte mich mit
dem Lichte des Heils» (Triodion des Joseph, 8. Ode am Montag in der
[. Fastenwoche) und auch vom «Licht der Vergebung» ist gelegentlich
die Rede (Stichera des Joseph am Donnerstag in der 1. Fastenwoche).
Spricht die romische oder allgemeiner die westliche Liturgie mehr von
der «wirkenden Kraft» oder dem «Erfolg» der Gnade, von der «vir-
tus» oder dem «effectus gratiae» und erhebt damit die gratia zum
konstitutiven Grundmotiv des ganzen westlichen theologischen und
kirchlichen, aber auch kulturellen und sozialen Verhaltens, so heisst es
im orthodoxen Gottesdienst, dass die Gnade dem Menschen «auf-
leuchtet» und die Kirche «hell macht» (Stichera zur grossen Vesper
am Sonntag der Orthodoxie, d.h. dem ersten Fastensonntag) oder
dass «die Gnade des Kreuzes der Welt erstrahlt» (3.0de des Kanons
am Mittwoch in der 3.Fastenwoche). Die Glaubigen werden in der
5.0de des zweiten (jambischen) Pfingstkanons, der wahrscheinlich
von Johannes von Damaskus (im 8. Jahrhundert) stammt, als «der Kir-
che lichtgestaltige Kinder» («tekna photomorpha tés ekklesias») be-
zeichnet.

Auch der grosse Mystiker Symeon der neue Theologe (949-1022) ist
von solchen Vorstellungen beherrscht, wenn er z. B. in seiner 2. Hymne
die Worte gebraucht: «Deines Heiligen Geistes Gnade wird, mein
Gott, der Sonne gleich in allen deinen Heiligen leuchten. Und leuch-
ten wirst in threr Mitte du als unzugéngliche Sonne, und nach dem
Grade ihres Glaubens und ihrer Glaubenswerke, der Hoffnung und
der Liebe, der Reinheit und Erleuchtung, wird alle deines Heiligen
Geistes Licht durchfluten». Die immer wiederkehrende plétzliche und
liberraschende Lichtekstase fithrte Symeon zu einer selten tiefen Er-

306



kenntnis des gottlichen Gnadenwunders. Als unreiner, siindiger
Mensch darf er eins werden mit dem ewigen Christus, verklirt von sei-
ner gottlichen Herrlichkeit. «Schau an den Unterschied: Mensch bin
ich von Natur, Gott durch Gnade, siche, welche Gnade ich kiinde, Ei-
nigung mit jenem, sinnlich und gedanklich, wesenhaft und geistlich»,
besingt er in seiner 21. Hymne.

An den Texten von Symeon wird die ostkirchliche Gnadenlehre in
ihrer Eigenart deutlich; sie schenkt der aktuellen Gnade weniger Be-
achtung als der seinshaft heiligenden, die uns durch die personale
Einwohnung Gottes, besonders des Heiligen Geistes, zuteil wird. So
gelangen wir zum neuen lichtvollen Sein, aus dem sich der neue Wan-
del und das gottgemisse Wirken wie von selbst ergeben. Von daher er-
klart sich die den westlichen Menschen oft irritierende «Passivitidt»
des Ostens, die aber im Grunde lediglich dem Sein vor dem Tun den
Primat zuerkennt.

In der Vitertradition, die immer die Gestaltung der orthodoxen
Kirchlichkeit stiarkstens bestimmt, wird die Kirche als eine zugleich
gottliche und menschliche Wirklichkeit und damit als ein echtes My-
sterium betrachtet. Die Kirche gilt in dieser Tradition als die Fortset-
zung der Inkarnation in ihrer allumfassenden Tragweite. Nicht der
Einzelne ist das Ziel der durch die Menschwerdung des gottlichen Lo-
gos erwiesenen gottlichen Liebesbewegung. Gewiss auch er — aber nur
in der Ordnung des Ganzen. Die Gemeinschaft der Ecclesia, die neue
Menschheit ist das Ziel der gottmenschlichen Heilstat. Christus ist der
neue Mensch, der alle Erlésten in sich beschliesst. So findet also die
Menschheit ihre Ruhe, wenn sie mit Christus in das ewige Leben, zum
Vater heimgegangen ist. Mit ihr aber soll die ganze Welt, sollen Him-
mel und Erde des ewigen, friedeerfiillten Sabbats teilhaftig werden.

Das Mitwirken des Menschen mit der Gnade auch bei diesem Pro-
zess bezieht sich vor allem auf die « Nachahmung Christi» durch den
Mitvollzug seines Leidens und Erhohtwerdens im Glauben, mit Sakra-
ment und im Lebenswandel, welcher zundchst eben durch die Kreuzi-
gung des Fleisches und seiner Liiste und Begierden gekennzeichnet
wird. Wiahrend der Glaube, der als das Festhalten an der orthé doxa
nicht allein die rechte Lehre, sondern auch den rechten Lobpreis in
sich schliesst, ein Mitsterben und Mitauferstehen mit dem Herrn, dem
inneren Menschen nach, darstellt, soll durch die Sakramente, in denen
das Christusgeschehen selbst heilwirkende Gegenwart wird, der ganze
Mensch, gerade auch mit seinem Leibe, in das Pascha hineingenom-
men werden, damit er im Lichte der Gottheit geheiligt werde. Diese

307



Gedanken iiber die Sakramente, die ja in der orthodoxen Terminolo-
gie gerade Mysterien heissen, entwickelte im Geiste der altkirchlichen
Tradition Symeon, Erzbischof von Thessaloniki (Ende des 14. und
Anfang des 15.Jahrhunderts. Seine diesbezliglichen Schriften in
Migne PG 155, 175ff).

Symeon stand (brigens wiederum wie die ganze frithere diesbeziig-
liche ostkirchliche Tradition unter dem Einfluss und der befruchten-
den Einwirkung des geistvollen und tiefgldubigen Denkers Dionysios
des Areopagiten, der die ritselhafteste Gestalt der altkirchlichen Lite-
ratur ist (wahrscheinlich Ende des 5.— Anfang des 6.Jahrhunderts).
Dabei handelt es sich eigentlich um sein Schrifttum, d.h. um jenes
tiefsinnige Schrifttum, dessen Verfasser den Namen des ersten Gldu-
bigen in Athen, den Paulus durch seine Predigt auf dem Arecopag ge-
wann (Apg. 17, 34), als Pseudonym trégt.

Die historisch-philologische Wissenschaft der neueren Zeit ist die-
sem Schriftsteller nicht gerecht geworden. Auch die Theologie hat sich
seit dem Ausgang des Mittelalters von diesem Dionysios abgewandt.
Der eigentliche Grund fiir diese Abneigung gegen 1hn liegt letztlich in
seinem tiefen mystischen Geist, der dem Modernen — Luther gab ihm
deshalb bereits den Abschied — nicht mehr tragbar erscheint. Je mehr
aber in den letzten Jahrzehnten die Hochschitzung des pneumati-
schen Geistes der alten Kirche zunahm und man wieder unvoreinge-
nommen die Quellen des Glaubens schiitzen und lieben lernte, um so
bereitwilliger 6ffnete man sich der Gedankenwelt dieses edlen christli-
chen Denkers. So vor allem schon Hugo Ball (Byzantinisches Chri-
stentum, Drei Heiligengestalten — Johannes Klimakos, Dionysios Are-
opagita, Symeon Stylites — 1923) und dann W. Vélker (Kontemplation
und Ekstase bei Pseudionysios, 1958). Dadurch wird eben unter ande-
rem wiederentdeckt und bestétigt, dass das ganze reiche Mysterienwe-
sen, wie es sich in der ostkirchlichen Liturgie seit dem 5.Jahrhundert
entfaltet hat, durch Dionysios zur hohen Schule der Kontemplation
und der Ekstase geworden ist. Er war gerade der Uberwinder des die
Kirche bedrdngenden neuplatonischen Geistes. Mit der neuplatoni-
schen Haltung aber iiberwand Dionysios zugleich noch einmal die
gnostische. Der Gnostizismus, der mit seinem Mysterienwesen ur-
springlich im Gegensatz zur platonisch bestimmten Frommigkeit
stand, fand in den Neuplatonikern Jamblichus und Proklus seine Er-
neuerer. Um die Wende des 5.Jahrhunderts kimpfte die Kirche noch
einmal einen Schicksalskampf wider den durch die neuplatonische
Philosophie erneuerten Gnostizismus, der, umkleidet mit Astralmy-

308



thologie und Mysterienwesen, vergeistigt durch platonische Religiosi-
tit, weithin in das Geistesleben eingebrochen war.

Steht ber den Sakramenten in der abendlidndischen Kirche nur das
Spenden und Empfangen der Heilsgnade im Brennpunkt des Interes-
ses, so hier, ndmlich in der Orthodoxen Kirche (in welcher die Aus-
richtung des Dionysios Areopagita sowohl in der Gestaltung der Li-
turgie wie auch allgemeiner in der Entfaltung des geistigen Lebens auf
der Linie Maximos Konfessor (7.Jahrh.) — Gregorios Palamas
(14.Jahrh.), Nikolaos Kabasilas (14.Jahrh.), Symeon, Erzbischof von
Thessaloniki (14.—15.Jahrh.) bestimmend wird, weil sie treu die Gei-
stigkeit der Viter wiedergibt) der nachahmende Mitvollzug des Erlo-
sungshandelns Christi, wodurch ihr Mysteriencharakter unterstrichen
wird. Wegen ihres Mysteriencharakters ist die orthodoxe Liturgie
nicht so stark wie die romische auf die Gnadenwirkung ausgerichtet;
vielmehr geht es ihr zur Hauptsache um die Schau der gottlichen
Wirklichkeiten selbst, durch die dann der Mensch, gereinigt im Herz
und i1n der Gesinnung, in seinem Sein umgewandelt und geheiligt
wird. Zudem stellt auch sie, die orthodoxe Liturgie, sich nicht zuletzt
im Aufbau des Kirchenjahres mit seinen Hohepunkten: Epiphanie,
dem «Fest der Lichter» und vor allem der hellstrahlenden Pascha-
feier, dem «Fest der Feste», als ein oft sehr bewegtes Lichtdrama dar,
in dem die Heilsgeschichte als Gegenwart begangen wird; doch dient
die Dynamik hier im Grunde vornehmlich der Kontemplation, die
dem sich in dieser Tradition bewegenden Gldubigen ganz besonders
angelegen ist. Mag er auch von der Unbegreiflichkeit Gottes tber-
zeugt sein, so treibt ihn doch ein elementares Verlangen, Gott wenig-
stens in seinen ungeschaffenen Energien, vor allem in seiner Doxa zu
schauen. Darum singt die Gemeinde in der Orthodoxen Kirche nach
der Kommunion, da sie sich mit Gott aufs tiefste vereint weiss: « Wir
haben das wahre Licht geschaut; wir haben das himmlische Pneuma
empfangen; wir haben den wahren Glauben gefunden. Lasset uns an-
beten die unteilbare Dreifaltigkeit, da sie uns erldst hat». Darum ist
die Liturgie ihrem Wesen nach «Theophanie», sichtbare Erscheinung
Gottes unter den Menschen.

Die schauende Erfahrung des Gottlichen ist fiir den orthodoxen
Menschen der ihm gemisse Weg zur Gottvereinigung. Er ist durchaus
nicht irrational eingestellt, wie manchmal behauptet wird; aber er
misstraut dem abstrakten, rein spekulativen und kritischen Denken,
das im Abendland besonders durch den Nominalismus zur Geltung
kam. Bei aller begrifflichen Klarheit, um die sich auch die Ostkirche —

309



besonders in den trinitarischen und christologischen Auseinanderset-
zungen — bemiiht hat, sieht sie doch die Wirklichkeit immer als kon-
krete Gestalt in lichtvoller Schonheit, die nur im anschaulichen Bilde
zur addquaten Darstellung innerhalb der Erscheinungswelt gelangen
kann; aber, wie Johannes von Damaskus lehrt, soll die leibliche Schau
das glaubige Auge zur pneumatischen emporfithren, die uns aufs in-
nigste mit der geschauten Wirklichkeit vereint (s. seine drei Verteidi-
gungsreden filir die heiligen Bilder, Migne PG 94, 123 {f.).

Wenn wir den gesamten Bereich orthodoxen Glaubensgutes und
Glaubenslebens tiberblicken, so kdonnen wir uns dem Eindruck nicht
verschliessen, dass sie trotz der Mannigfaltigkeit der Erscheinungen
von grandioser FEinheitlichkeit sind. Diese Einheit kommt nicht zuletzt
daher, dass ein konkretes Grundmotiv alles formt und bestimmt. So
glauben wir aus dem schon Gesagten feststellen zu kénnen, dass das
eigentliche Grundmotiv ostkirchlicher, orthodoxer, insbesondere by-
zantinischer Theologie und Frommigkeit im Moment des Lichtes bzw.
der Doxa, der Glorie, beschlossen ist. Damit wollen wir aber nicht be-
haupten, dass dieses Motiv ein ausschliessliches Privileg der Kirche
von Byzanz sei — auch in der westlichen Liturgie und Mystik spielt die
Lichtsymbolik eine grosse Rolle. Ebensowenig wollen wir in Abrede
stellen, dass auch die anderen Motive im Osten anklingen. Es wire
doch sonderbar, wenn so wichtige Momente wie Leben, Macht,
Gliick, Liebe usw. dort keinerlei motivierende Kraft ausiibten. Das
Moment lichthafter Offenbarung und glanzvoller Erscheinung formt
immerhin durchgéngig alle Bereiche des Seins und iibt hier jedenfalls
eine viel bedeutsamere Funktion aus als im Westen, wo man die dyna-
mische Wirksamkeit und Lebensentfaltung (Entwicklung, Fortschritt)
als im Vordergrund stehend zu sehen pflegt. Deshalb mag der 6stliche
Mensch seiner ganzen Eigenart nach ein schauend und in Ehrfurcht
oder Anbetung Erschauernder und dementsprechend visuell-intuitiv,
ja «passiv» (ontisch) und «objektiv» (universal) eingestellt, der westli-
che hingegen vor allem ein Wollender und Wirkender und deshalb
mehr motorisch-rational, aktiv (voluntaristisch) und subjektiv (indivi-
duell) ausgerichtet sein.

Zudem kennzeichnet die Gstliche, auch die spezifisch byzantinische
Theologie eine stdrkere Betonung der Theozentrik und Transzendenz,
wogegen die westliche der immanenten Weltwirklichkeit eine grossere
Aufmerksamkeit zuwendet und zur Anthropozentrik neigt. Ist fiir den
Morgenldnder das Endziel in der Weltverkldrung gelegen, weshalb die
Kulturden Sinn einer Verwandlung oder « Transfiguration» der Welthat,

310



so fiihlt sich der Abendlidnder aus tiefer «Verantwortung» zum Dienst
an der Welt verpflichtet und bemisst die Kultur nach Leistung oder
Erfolg in bezug auf die «Heiligung» und «Heimholung» der Welt.

Mit dieser Gegeniiberstellung, die aus all dem Gesagten erfolgt, von
der wir hier abschliessend nur einige Ziige herausheben konnten, wol-
len wir doch keinen Ubertreibungen Vorschub leisten. Sicherlich kann
man die einzelnen Momente nicht einseitig auf die Ost- und Westkir-
che verteilen; denn, abgesehen von mannigfacher gegenseitiger Beein-
flussung im geschichtlichen Austausch und Gegensatz, leben beide
aus der gleichen Quelle der Christusoffenbarung, wie sie von den Kir-
chenvitern bearbeitet und durch die sieben ékumenischen Synoden
(Konzilien) der alten ungeteilten Kirche formuliert wurde.

Dies kann der Sinn eines gesunden «Ressourcements» sein, eine
Riickkehr zu den Quellen, die man nicht mehr bloss durch die Brille
des scholastischen Systemdenkens und der innerhalb der Westkirche
dagegen gerichteten Kritik und Reaktion durch die Reformation, son-
dern aus ithnen selbst in ihrer eigenen Urspriinglichkeit und Weite le-
sen will. Denn die Quellen, die es aus einer Erneuerungsbewegung auf
Grund des altkirchlichen Glaubens- und Lebensgutes neu zu entdek-
ken gilt, flossen gewiss zunédchst aus der Heiligen Schrift, aber auf der
Suche nach einer neuen Form theologischer Verarbeitung und kirchli-
cher Verwirklichung des von der Schrift Gemeinten stosst man wie
von selbst auf die Viter, auf die Zeit der frithen Kirche, in der gleich-
sam die Wasser des Glaubens noch unverfilscht in threr ersten Fri-
sche stromen. Man darf jedoch anderseits auch nicht die Tatsache
tibersehen, dass sich heute ein Bewusstsein aufbaut, das so sehr von
der brennenden Bedeutung des gegenwirtigen Augenblicks bestimmt
ist. An die Stelle des Ressourcements tritt das Aggiornamento, die
Auseinandersetzung mit dem Heute und mit dem Morgen, in dem die
Sache der Theologie préiasent gemacht und zur Wirkung gebracht wer-
den soll, was freilich an sich legitim und erforderlich ist. Bei einer
Ubertreibung aber dieses Ideals und bei seiner einseitigen Anwen-
dung kommt es oft vor, dass die Viter weit in die Vergangenheit ent-
riicken und ein nur unbestimmter Eindruck von allegorischer Exegese
zuriickbleibt, der einen schlechten Geschmack hinterldsst. Zugleich
entsteht ein Gefiithl der Uberlegenheit, das die Entfremdung zwischen
Einst und Heute als Fortschritt auffasst und damit ein noch besseres
Morgen zu verheissen scheint.

Hier kann aber gerade fiir uns die Haltung der Propheten im Alten
Testament als Korrektiv fiir obige Ansicht wirken. Wer fiir die Zu-

311



kunft nach einem jeweils neuen Auge und Ohr verlangt — damit
konnte man die alttestamentliche prophetische Predigt in einem we-
sentlichen Punkt zusammenfassen — der muss im Riickblick auf die
Vergangenheit bekennen, zum neuen Bewusstsein erst gefiihrt worden
zu sein. Deswegen ist es auch nétig, immer neu in die Geschichte zu-
riickzublicken. Jedes Ereignis, prophetisch gedeutet, schafft das Be-
wusstsein des Menschen noch einmal neu, so dass in diesem neuen
Bewusstsein die ganze Vergangenheit noch einmal in einem neuen
Licht erscheint. Unter dem Einfluss der Propheten entsteht deshalb in
der Entwicklung alttestamentlicher Schriften das Bediirfnis, alle Vi-
tergeschichten und -gesetze noch einmal umzuschreiben. Die so ent-
stehenden Redaktionen — und es gibt deren eine Menge in den Bii-
chern des Alten Testaments — bezeugen, ohne dass davon ausdriick-
lich die Rede sein muss, dass man sich der Historizitdt und der Auto-
ritdt des eigenen Geschichts- bzw. Gesetzesverstindnisses bewusst ge-
worden ist, indem man, lehrreich genug, bemerkt, dass ein verdndertes
Bewusstsein die alten Erinnerungen wie auch die alten Gesetzessat-
zungen neu begreifen, neu auslegen und damit neu anwenden muss
und kann.

Fiir uns kann all dies hier mutatis mutandis bedeuten, dass bei der
angedeuteten Gegeniiberstellung der Grundmotive in der 6stlichen
und westlichen Haltung zur Christusoffenbarung und ihrer Formung
durch die ungeteilte Kirche der Viter und der 6kumenischen Konzi-
lien keine einseitige Verabsolutierung eintreten darf; vielmehr miissen
beide gerade im Hinblick auf die heutigen kirchlich-6kumenischen
und kulturell-gemeinmenschlichen Bediirfnisse und Ziele einander ge-
genseitig ergidnzen und befruchten. Wie ja Doxa — das 6stliche Grund-
motiv — und Gratia — das westliche Grundmotiv —, um bei diesem zen-
tralen Beispiel ost-westlicher Unterscheidung zu bleiben, eigentlich
nur bestimmte Wesensfunktionen der alles erfiillenden Agape (Liebe)
sind, so missen auch jene beiden von ihnen gepriagten Einstellungen
in der ganzheitlichen Haltung, die aus der Agape stammt, zusammen-
finden und sich vollenden. Die Agape ist eben deshalb das «Band der
Einheit» (Kol.3,14), weil sie den Getrennten nicht nur zum Zusam-
menhalt, sondern vor allem auch zum gemeinsamen Inhalt wird. Im
tiefsten Grunde sind alle wahren Christen, soweit sie eben durch die
vom Pneuma Gottes gezeugte Agape getrieben werden, schon eins.
Doch diese innere, verborgene Einheit muss sich noch gegen alle
menschliche Enge und Einseitigkeit durchsetzen, um sichtbar in der
Einen Kirche in Erscheinung zu treten zum Zeugnis dafiir, dass alle

312



Jinger dessen sind, in dem die Liebe Gottes den Menschen leibhaftig
erschienen ist.

So wenig wie die volle Entfaltung der Erkenntnis der Doxa das
Wissen um die Gratia mindert — vielmehr es vertieft — und so wenig
eine tiefere Erkenntnis der Gratia den Zugang.zur Doxa erschwert —
vielmehr ihn erweitert — ebenso wenig wird die sichtbare Einheit der
Altkatholischen und der Orthodoxen Kirche die Eigenart der einen
oder der anderen abschwichen, sondern sie wird jeder helfen, sich
selbst zu erkennen und, gendhrt vom gemeinsamen Strom der alt-
kirchlichen Uberlieferung, sich den Forderungen des heutigen Lebens
mit seinen geistigen, kulturellen und sozialen Problemen sowohl im
Morgen- als auch im Abendland neu zu stellen.

So ist es eine dankbare Aufgabe, bei einem Dialog mitzuwirken, der
dem Ziel dient, unsere beiden Kirchen als die gemeinsame alte katho-
lisch-orthodoxe Kirche des Ostens und des Westens in Erscheinung
treten zu lassen.

Thessaloniki Johannes Kalogirou

] 8



	Grundzüge orthodoxen theologischen Denkens und orthodoxer Kirchlichkeit

