Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Altkatholische Liturgiereform in den Niederlanden
Autor: Tol, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Altkatholische Liturgiereform in den Niederlanden

Vorgeschichte

Im 2. IKZ-Heft dieses Jahres stellt Dr. S.Kraft! dar, wie die Erneue-
rung des Gottesdienstes nach dem 1. Vatikanischen Konzil in der alt-
katholischen Kirche Deutschlands mithsam vor sich ging. In Holland
war der Vorgang noch mithsamer. Nicht ganz zu Unrecht wurde in je-
nen Tagen gemunkelt, indem man sich auf das damals moderne Bild
einer Dampflokomotive bezog, die Schweizer seien die Heizer und die
Holldnder die Bremser. Allerdings gab es auch viele, die eine grundle-
gende Liturgiereform wiinschten, vor allem die Mitglieder der dazu
eingesetzten Kommission, die Pfarrer C.Deelder (Utrecht), N.Prins
(Aalsmeer) und Seminarprofessor F.Kenninck (Amersfoort)?. In ih-
rem ersten Bericht an die Bischofe, am 22. April 18953, schlugen sie
vor, den Psalm «ludica me» fallen zu lassen, einen zweiten Lesungen-
zyklus fiir die Sonn- und Feiertage aufzunehmen, durch die «vooral
ook het Oude Testament meer bekend worde» (vor allem auch das Alte
Testament besser bekannt werde), den Offertoriumteil stark zu kiirzen,
die Messe mit dem Gebet «Placeat tibi» abzuschliessen und somit den
Prolog des Johannesevangeliums als Schlussevangelium, den Benedik-
tionsgesang und den Segen mit der Monstranz sowie andere, {iblich
gewordene Erweiterungen zu streichen. Daraufhin wurde, wie Vorsit-
zender Deelder nach einigen Jahren, am 24.Oktober 1901, in einem
Kommentar schrieb, «door de bisschoppen aan de commissie tamelijk
scherp te kennen gegeven, dat zij zich te houden had aan het romeinse
missale. Ze heeft hieraan voldaan, met opoffering van eigen inzicht».
(Der Kommission durch die Bischofe ziemlich scharf zu verstehen ge-
geben, dass sie sich an das Missale Romanum zu halten habe. Sie hat
sich dem Verweis gefiigt, wenn auch unter Aufopferung eigener Uber-
zeugung.) In einem Brief vom 10.Mai 1895 schrieb Bischof G.Gul,
Erzbischof von Utrecht von 1892 bis 1920, an Bischof N. B. P.Spit, Bi-
schof von Deventer von 1894 bis 1929, dass er mit Bischof C.J. Rinkel,
Bischof von Haarlem von 1873 bis 1906, der Meinung sei, «dat men

! «Grundsitze und Ziele altkatholischer Liturgiereform», IKZ 1983, S.83 ff.

2 Cornelis Deelder war Plebanus in Utrecht von 1884 bis 1924, Nicolaas
Prins wurde spéater Bischof von Haarlem von 1912 bis 1916, Franciscus Ken-
ninck wurde Erzbischof von Utrecht von 1920 bis 1937.

3 Handschriften im Archiv der Liturgischen Kommission, Haarlem.

291



het beste zou doen door niets weg te laten van wat tot nu toe gebruikelijk
is, anders zou dit maar aanleiding geven tot grotere weerstand. De over-
gang van Latijn naar Nederlandsch is voor velen al groot genoeg»r.
(Dass das Beste wire, {iberhaupt nichts wegzulassen von dem, was bis
jetzt {iblich war, da solches zu grésserem Widerstand Anlass geben
wiirde. Der Ubergang von Lateinisch zu Holldndisch sei fiir viele
schon gross genug.)

So dauerte es bis 1909, bis endlich das «Misboek ten dienste van de
Qud-Katholieke Kerk van Nederland» erschien. Es war grésstenteils
eine wortliche Ubersetzung des Missale Romanum, ohne tiefgreifende
textliche Anderungen. Dennoch zeigt es typisch altkatholischen Cha-
rakter — ihre eigene Identitdt? — indem, wie es auch die Bischofe in ih-
rem ausfiihrlichen Vorwort zum Messbuch unterstreichen, der Ge-
meinschaftscharakter des Gottesdienstes betont wird: die Messfeier ist
«eene handeling, die door priester en gemeente gezamenlijk behoort ver-
richt te worden. ... eene verandering, die geenszins den inhoud, maar —
en dit in belangrijke mate — den vorm onzer liturgie betreft». (Eine
Handlung, die von Priester und Gemeinde gemeinsam vorgenommen
werden soll. ... Eine Anderung, die keineswegs den Inhalt, sondern —
und das in hohem Masse — die Form unserer Liturgie betrifft®.) Das
secreto Beten durch den Priester lehnte man sehr streng ab, und alle
entsprechenden Gebete wurden von ihm fortan laut gesprochen. Nir-
gends wurde mehr etwas simultan getan. Um die Gemeinde auch am
Gesang teilhaben zu lassen, kiirzte man das Gregorianische zu einer
oft alten vereinfachten Form, die melodisch nicht immer verantwort-
bar war, aber vom Volk gerne gesungen wurde. Also bedeutete die
Umstellung vom Lateinischen auf Hollindisch doch mehr als nur eine
sprachliche Anderung. Erwihnenswert ist, dass die Kommission hie
und da die Propriumtexte vervollstindigte und die Zahl der Préfatio-
nen von 11 auf 16 vermehrte, namentlich auf Grund des Missale Tre-
cense 1736 (Troyes, Bischof J. B.Bossuet, N. Petitpied) und des Mis-
sale Parisiense 1736 (Bischof C.G. Ventimille). Als andere Quelle er-
wihnte die Kommission: F.H.Reusch, Vollstindiges Gebetbuch fiir
Katholische Christen 1877, Gebetbuch der christkatholischen Kirche
der Schweiz, 4. Aufl. 1893, Liturgie de I’Eglise Gallicane, 6° éd. 1891,
Liturgisches Gebetbuch, Mannheim 1885.

+ Cf. die Frage von Hans Gerny im Artikel von Dr. S. Kraft, IKZ 1983, S.82.
5 «Herderlijk schrijven naar aanleiding eener nieuwe uitgave van de Mis- en
Vesperliturgie», Misboek, S. XXI.

292



Neben dem Messbuch erschien 1909, auch niederldndisch, das
«Vesperboek» (638 Seiten!); 1911 «Misgezangen»: sowohl fiir das or-
dinarium missae (21 Messen) wie fiir das proprium de tempore und
das proprium sanctorum; 1912 «Katholiek Gezangboek» mit 158 zeit-
gemissen Liedern; 1902 war bereits «Bediening der sacramenten» er-
schienen. Da man moglichst getreu den romischen Vorlagen folgte,
blieb in der niederldndischen Liturgie viel altes Material, wie Weih-
rauch und allerlei Sakramentalien, erhalten und im Gebrauch. Diese
Sachlage bedeutete allerdings, dass jeder Gldubige im Gottesdienst
iiber eine kleine Bibliothek von Gebet- und Gesangbiichern verfiigen
musste, und sich darin tiberdies gut auskennen musste. Dann erschie-
nen neben verschiedenen Neuauflagen der schon erwidhnten Biicher
noch einige neue: 1926 «Veertien Missen» mit 14 neuen Singmessen;
1933 «Slotzangen» mit 18 Liedern, um das Tantum ergo und den Se-
gen mit der Monstranz am Schluss der Messe zu ersetzen. 1949
brachte das «Graduale» einige Erleichterung, da dieses «Misgezan-
gen», «Veertien Missen» und «Slotzangen» ersetzte.

Entwicklungen nach dem Zweiten Weltkrieg

Als nach dem Zweiten Weltkrieg die liturgische Erneuerungsbewe-
gung sich langsam aber sicher in stets weiteren Kreisen verbreitete,
wilinschte auch eine jlingere Generation in der altkatholischen Kirche
der Niederlande eine grundlegende Anderung der Liturgie. Auch der
damalige Erzbischof A.Rinkel, der im Seminar in Amersfoort Dogma-
tik wie Liturgik gelesen hatte®, verfolgte die Entwicklungen mit gros-
sem Interesse, obzwar er sich nicht dazu berufen fiihlte, sich an dem
Erneuerungsprozess aktiv zu beteiligen. Fine Neuausgabe des Mess-
buches, die 1960 unter dem Titel «vierde druk» (vierte Auflage) er-
schien, weil «deze vierde uitgave niet meer wil heten dan een herdruk
van de oorspronkelijke» (diese vierte Auflage nicht mehr bedeuten will
als eine Neuauflage der urspriinglichen) brachte keine wichtigen An-
derungen im Vergleich zur ersten Auflage von 1909, weil «wij het niet
raadzaam achten dergelijke wijzigingen, die de grondstructuur der Mis
betreffen, aan te brengen, zo lang het historische, liturgische, rubricisti-
sche en dogmatische onderzoek niet tot vaste resultaten geleid heeft»

¢ Andreas Rinkel, Erzbischof von Utrecht, war Professor fiir Dogmatik und
Liturgik von 1921 bis 1948.

293



(uns nicht empfehlenswert erscheint, solche Anderungen, die die
Struktur der Messe betreffen, vorzunehmen, insofern die historischen,
liturgischen, rubrizistischen und dogmatischen Untersuchungen nicht
zu endgiiltigen Ergebnissen gefiihrt haben?). Die Erneuerungsaktivitat
iiberliess er lieber den jiingeren Geistlichen, die er kritisch, aber nicht
unfreundlich begleitete. So wurde bereits an der Pastoralkonferenz
vom 25. November 1955 in Amersfoort die Messe nach einem neuen
Formular zelebriert, das einen fiir jene Tage freimitigen Erneuerungs-
versuch darstellte. Die Bearbeiter, die Pfarrer C.Tol und H.D.Ray-
maekers, erstrebten eine gréssere Durchsichtigkeit und eine klarere
Gestaltung des Ordo missae und liessen sich dabei vor allem auch lei-
ten durch die Antrdge der 3. internationalen Studienwoche altkatholi-
scher Theologen in Solothurn, 195453,

Schliesslich fiihrte dies nach vielen Beratungen und Versuchen 1970
zur Herausgabe des Ringbandes «Gezang en Liturgie», eines der letz-
ten Dokumente, die Bischof Rinkel als Erzbischof von Utrecht unter-
zeichnete”.

Neues Gebet- und Gesangbuch in Vorbereitung

Mit «Gezang en Liturgie» wurde ein erster Schritt getan auf dem
Wege nach wirklicher Erneuerung der Liturgie, aber er war be-
schrinkt, weil darin nur das Ordinarium missae enthalten war. Immer
lauter wurde seitdem der Ruf nach einer vollstindigen Durchfiihrung
der Erneuerung und nach einem neuen Buch, die das ganze Biblio-
thekchen von Gebet- und Gesangbiichern, von denen verschiedene
auch noch ausverkauft waren, ersetzen sollte, und in dem alles in ei-
nem einzigen Band enthalten sei. Damit beschiftigen sich seit einigen
Jahren zwei Kommissionen !?. Nach den anspruchsvollen Planen, die

7 «Herderlijke boodschap bij de vierde uitgave van het misboek van de oud-
katholieke kerk van Nederland», S. XV, mit als erster Unterschrift diejenige
des Andreas, Aartsbisschop van Utrecht.

8 Cf. IKZ 1955, S.751f.

® Cf. «Kracht in zwakheid van een kieine wereldkerk». Festschrift fiir Erz-
bischof em. Marinus Kok, Amersfoort 1982; Artikel C.Tol, S. 165.

19 Mit den Texten beschiftigt sich die Kommission fiir die Liturgie, deren
Mitglieder die Pfarrer C.Tol, J. N. van Ditmarsch, K.Ouwens und A.J.J. van
der Hoek sind; die Kommission fiir die liturgische Musik besteht aus Pfr.
K.Ouwens, den Berufsmusikern J. C. Spigt und P.van der Steen und dem Mu-
siker-Juristen Mr. J.J. Hallebeek. Cf. «Kracht in zwakheid», S.170.

294



zum Teil weitgehend ausgearbeitet und in grosserem Kreise bespro-
chen wurden, soll der Inhalt des Buches aus 12 Teilen bestehen, die
wir hier ausfiihrlicher besprechen werden.

I. Nach dem Vorwort der Bischéfe und Anweisungen fiir den Ge-
brauch des Buches folgt das Kalendarium, in dem die Zahl der Heili-
gen erheblich vermehrt wurde. Um der Universalitdt der Kirche zu
entsprechen wurden neben dem Kalendarium Romanum sowohl das-
jenige, das vor, wie dasjenige, das nach 1970 gebraucht wurde, auch
die Kalendarien der orthodoxen Kirchen!' sowie diejenigen der angli-
kanischen Kirche von England und der Episkopalkirche in den USA
beniitzt. Die Zahl der Heiligen, die nach dem Jahre 1500 lebten, ist lei-
der sehr gering geblieben. Sosehr die Kommission das bedauert hat,
hielt sie sich doch nicht fiir befugt, um selbst zu Heiligsprechungen zu
schreiten. Dennoch glaubte sie — gut jansenistisch — Port Royal ehren
zu diirfen, indem sie am 25.September «la journée du guichet» 1609,
den denkwiirdigen Anfang der Reformation und der grossen Bliite des
Klosters, in das Gedenken der Kirche aufnahm.

I1. Ordo missae. Heutzutage sind zwei Ordines in Gebrauch: derje-
nige von 1909 und eine «tweede misorde» von 1967, die ziemlich stark
inspiziert wurde durch die Erneuerung in der Romana seit dem 2. Va-
tikanischen Konzil. Beide Ordines werden durch einen einzigen Ordo
ersetzt. Darin sind aber fiir verschiedene Teile grosse Abwechslungs-
moglichkeiten vorgesehen. Neben den jetzt wechselnden Propriumtei-
len werden auch fiir verschiedene andere Teile Alternativen geboten,
z. B. fiir das Schuldbekenntnis, das Kyrie, die Fiirbitten und vor allem
fir das Eucharistiegebet. Beim Wortgottesdienst werden Mdoglichkei-
ten geboten, die Lesungen liturgisch einzurahmen mit den Zwischen-
gesdngen Graduale oder Halleluja oder Tractus, wobei vor allem fir
das Singen oder allenfalls Sprechen von Psalmen viel Platz einge-
rdumt wurde. ‘

Eine wichtige Anderung ist die Vorverlegung des Friedensgrusses.
Bereits Justinus (T 165) erwdhnt in seiner kurzen Darstellung der Eu-
charistie (Apol. 1,65,2): «Nachdem die (Fiir)bitten beendet worden
sind, griissen wir uns mit einem Kuss.» Seitdem begegnen wir dem

11 So wurden auch Gestalten aus dem Alten Testament aufgenommen, wie
Propheten, Mose und David, mitunter, um dadurch die heutzutage grossere
Anerkennung des Alten Testaments zum Ausdruck zu bringen.

295



Friedensgruss an dieser Stelle zwischen Fiirbitten und Offertorium in
allen orthodoxen Riten (auch jetzt noch iiberall an dieser Stelle) und
in den alten gallikanischen Liturgien. Nur Rom verlegte die pax nach
dem «Lamm Gottes» in einer Zeit, da die Verbindung von Euchari-
stiegebet und Kommunion immer lockerer wurde und die Beteiligung
des Volkes an der Kommunion zusehends abnahm. Momentan ist der
Friedensgruss nach den Fiirbitten wiedereingefiihrt, nicht nur in der
schweizerischen Kirche 1978, sondern auch bei den Anglikanern in
England 1980 und den Episkopalen in den USA 1977. Allerdings hat
Prof. Adolf Thiirlings diese Versetzung schon 1891 befiirwortet'?. Die
Versetzung bietet auch mehr Moglichkeiten fiir eine sinngemaésse prak-
tische Verwirklichung des Friedensgrusses in der Gemeinde. Vor allem
aber handelt es sich um die Einheit und den Zusammenhang von Eu-
charistiegebet und Kommunion, die nicht zu sehr gestért werden soll,
und um den Gedanken, dass die pax sicher nicht weniger als die Gaben-
bereitung zur allgemeinen Vorbereitung auf die Eucharistie gehort.

Bei den Eucharistiegebeten gibt es eine Auswahl von 12. Bei allen
Eucharistiegebeten haben der Er6ffnungsdialog, die Einsetzungsworte
und die Schlussdoxologie den gleichen Wortlaut. In Abweichung vom
Konsensus von Altenberg!? haben Anamnese-Oblatio und Epiklese
keinen gleichbleibenden Wortlaut und geht der Anamnese eine Akkla-
mation voran.

Von den 12 eucharistischen Gebeten stammen die ersten sechs aus
der Tradition der Alten Kirche des Ostens und des Westens, nament-
lich:

1. Canon Romanus, neu iibersetzt von K.OQuwens.

2. Eucharistiegebet der «tweede misorde»: eine Bearbeitung des
Textes von Hippolyt, Trad. Ap. 4, von C.Tol, 1966 !*. Diese Bearbei-
tung folgt Hippolyt genauer als diejenige Roms in Prex eucharisti-
ca I1. So wurde die Epiklese nicht, wie in dem rémischen Text, verteilt
in eine Gabenepiklese vor und eine Kommunionepiklese nach der
narratio institutionis >,

3. Eucharistiegebet der Utrechter Union, festgesetzt nach intensiven
Beratungen an Theologenkonferenzen's. Die niederlindische Uber-
setzung ist von K. Ouwens.

2 Dr. S.Kraft, IKZ, 1983, S.89.

13 IKZ 1980, S.226 ff.

14 Deutsche Ubersetzung IKZ 1980, S.175f,

15 Cf. Dr. S. Kraft, IKZ 1980, S. 167 ff. und 1983, S.87.
16 TKZ 1980, S.173 1.

296



4. Eucharistiegebet 111 aus dem Missale Romanum, zusammenge-
stellt von Kard. C.Vaggagini, wie es heisst «aus gallikanischen und
mozarabischen Traditionen», welcher Erwdhnung nicht zuviel Ge-
wicht beigemessen werden soll. So ist hier die Epiklese in der gleichen
Weise verstiimmelt, die wir zum romischen Text des 2. Eucharistiege-
betes notierten. Wenn der Text der sog. Anamnese in der offiziellen
deutschen Ubersetzung schon etwas entschirft wurde!?, so beziehen
dokumenische Bedenken sich noch weniger auf die von uns iibernom-
mene offizielle holldndische romisch-katholische Bearbeitung. Diese
wurde ndmlich hergestellt vom evangelischen (!) Prediger-Dichter-
Schriftsteller W. Barnard — das gibt es in der ziemlich dissidenten ro-
misch-katholischen Kirche der Niederlande — und hat folgenden
Wortlaut: «Zie neer, zo smeken wij, op deze Offergave van uw gemeente
en neem het offer aan van Hem, in wie Gij welbehagen hebt, geef dat wij
door het Lichaam en Bloed van uw Zoon, vol van de heilige adem des le-
vens, één lichaam worden en één geest in Christus.»

(Blicke herab, wir bitten Dich, auf die Opfergabe Deiner Gemeinde
und nimm das Opfer an von Dem, an Dem Du Wohlgefallen hast;
schenke uns, dass wir durch den Leib und das Blut Deines Sohnes
und erfiillt vom heiligen Hauch des Lebens, ein Leib werden und ein
Geist in Christus.)

5. Eucharistiegebet IV aus dem Missale Romanum. Was wir iiber
die Epiklese beim Eucharistiegebet 4 sagten, ist mutatis mutandis
noch direkter auf dieses Eucharistiegebet anzuwenden. Vor allem, da
man hier von dem west-syrischen Anaphora-Typ ausgehen wollte,
wirkt die Zweiteilung der Epiklese nach rémischer Vorlage um so we-
sensfremder. Ein positives Merkmal dieses Eucharistiegebets ist die
biblische Sprache. Deswegen, und auf Grund 6kumenischer Erwédgun-
gen, und weil wir im allgemeinen eine Zweiteilung der Epiklese nicht
ohne weiteres ganz und gar ablehnen wollen, haben wir dieses Eucha-
ristiegebet aufgenommen und betonen lieber nicht, dass es sich hier
um eine sog. Jakobus-Liturgie handeln sollte.

6. Anaphora aus der Basilius-Liturgie. Diese iiberaus inhaltsreiche
Anaphora wurde sehr genau iibersetzt von K. Ouwens und eignet sich
als Eucharistiegebet besonders fiir Retraiten und andere eher spiritu-
elle Zusammenkiinfte. Hinsichtlich der Lidnge sollte man in Erwédgung
ziehen, dass das Glaubensbekenntnis, die Furbitten und die Predigt
ausgelassen werden konnen, wenn dieses Gebet verwendet wird.

7 Cf. Dr. S.Kraft, IKZ 1980, S.161.

297



7. Aus der Gemeinschaft von Taizé. Eingedenk der Worte des Arti-
kels 7 der Utrechter Erkldrung der Bischofe von 1889: «Wir ermah-
nen... die wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten, zu welchen
sich die kirchlich getrennten Konfessionen gemeinsam bekennen, in
erster Linie zu betonen» '8, wurde auf Grund derselben dkumenischen
Erwédgungen, die fir die Aufnahme der Eucharistiegebete 4, 5 und 6
gelten, dieses Eucharistiegebet aus Taizé aufgenommen. Kurz und
kernig geniigt es den Kriterien, die fiir ein Eucharistiegebet gelten
mussen.

8—12. Hier gibt es 5 Neuschopfungen in zeitgenossischer Glaubens-
sprache: Eucharistiegebete, die in der romisch-katholischen Kirche
der Niederlande grosse Verbreitung fanden und, wenn sie in Rom
auch nicht begutachtet wurden, dennoch in hollindischen Ausgaben
gedruckt sind. Be1 der Wahl dieser Gebete haben wir uns mitunter lei-
ten lassen durch die zwei Biande «Goed of niet goed? Het euchari-
stisch gebed in Nederland» !°, eine Reihe von Beitrdgen unter der
Redaktion von Prof. Dr. H.J. A. Wegman. Darin haben viele hervorra-
gende Liturgiker aus den Niederlanden und Belgien 70 Eucharistiege-
bete ausfithrlich erldutert und beurteilt. Verfasser der von uns aufge-
nommenen Eucharistiegebete sind H.Oosterhuis und J. Duin?® und
Prof. Wegman.

Wie sehr auch gewiinscht, wurden keine Eucharistiegebete aus der
anglikanischen Welt aufgenommen. Das Angebot scheint ziemlich
gross zu sein: Rite A im englischen Alternative Service Book 1980
zéhlt 4, Rite B 2 Eucharistiegebete, und in den USA kennt The Book
of Common Prayer 1977 Rite One derselben 2 und Rite Two 4. Aber
wechselseitig gleichen sie einander sehr. Insofern es sich nicht um
eine Hippolytbearbeitung handelt, sind sie inhaltlich ziemlich traditio-
nell, so dass eine Aufnahme zu Duplikaten fithren wiirde.

Von den 12 Eucharistiegebeten im neuen Gebetbuch sind 6 ohne
Priasanktusteil. Dem wird abgeholfen durch einzelne Préfationen. Es
ist vorgesehen, die Zahl der Préafationen fiir besondere Tage und Zei-
ten des Kirchenjahres — bis jetzt 16 — noch zu vermehren.

'8 Wir erlauben uns, diesen Satz auch auf die Liturgie anzuwenden, obzwar
dogmatische Auslegungen liturgischer Texte (z. B. der verba Domini) weit aus-
einandergehen kénnen und die Entstellung des Prosper von Aquitanien zuge-
schriebenen Wortes «Lex orandi, lex credendi» Ligen strafen.

¥ Band I, 1976, 2. Aufl. 1983, Band II, 1978, Hilversum.

20 Beide schufen viele moderne Kirchenlieder, die gerne gesungen werden,
sowohl von Rémischkatholiken als auch von Protestanten.

298



Bleibt zum Ordo missae noch zu erwidhnen, dass dem Text dessel-
ben eine stille Vorbereitung vorangeht und eine Danksagung nach der
Messe zum Abschluss folgt. Dazu werden einige Psalmen und Gebete
angeboten, um die persdnliche Andacht zu férdern. An verschiedenen
Stellen im Buch werden auf diese Weise Hinweise gegeben, um die
Spiritualitdt der Glaubigen zu heben.

III. Temporale. Dieser enthdlt vom proprium de tempore zunichst
introitus, oratio super oblatio und postcommunio. Vor allem fiir letzt-
genannte Gebete akzeptable Texte abzufassen, ist eine miihselige Auf-
gabe, weil diejenigen des Missale Romanum, sowohl im alten von
1570 als auch im neuen von 1970, nicht immer brauchbar sind. Auch
hier zieht die Kommission gerne die liturgischen Biicher anderer Tra-
ditionen zu Rate.

Weiter nimmt hier das Lektionarium einen sehr wichtigen Platz ein.
Gewdhlt wurde ein dreijihriger Lesungenzyklus — bei der Zidhlung
also das System von Sonntagen per annum —, inhaltlich aber wurde
eher dem Zyklus der Episkopalkirche in den USA gefolgt, nicht nur
weil dieser unseres Erachtens besser ist, sondern auch, weil dieser
festgesetzt ist in Zusammenarbeit mit Rémischkatholiken, Luther-
anern und Presbyterianern dort. Zu den Lesungen werden auch pas-
sende Graduale- und Tractuspsalmen angegeben.

IV. Sanctorale. Hier werden fiir die Heiligentage die Propriumteile
gegeben, die beim Temporale schon erwdhnt wurden. Dazu gibt es
verschiedene Formulare fiir das commune sanctorum. Selbstverstiand-
lich gibt es hier nur einen Lesungenzyklus. Dennoch handelt es sich
hier um eine nicht weniger zeitraubende Monchsarbeit als bei den An-
gaben zu III. Des weiteren werden die Heiligentage jeweils mit eini-
gen hagiographischen Angaben eingeleitet, um auch hier Kenntnis
und Andacht der Gliubigen zu vertiefen.

V. Psalterium. Dieser Teil wird den ganzen Psalter umfassen. Weil
unsere heutige Ubersetzung aus dem Anfang dieses Jahrhunderts
stammt und schon einigermassen veraltet ist, hat Ouwens, der flies-
send hebriisch spricht, eine neue, genaue Ubersetzung gemacht, die
auch nach den gregorianischen modi zu singen sind. Zum Teil bereits
in Probeheften herausgegeben, wird das Ergebnis auch von protestan-
tischen Musikrezensenten als sehr gut bewertet?!. Im iibrigen werden

2t 7. B. Jac. Looyen in reformatorisch dagblad «Trouw» dd. 21. April 1983:
«Quwens liet zich bij zijn werk graag op de vingers kijken door de dichter-do-

299



Antiphonen angegeben, die jeweils auf die liturgische Anwendung Be-
zug nehmen.

V1. Ordinarium — Gesdnge: Kyrie, Gloria, Sanctus und Lamm Got-
tes. Von den 43 Messen, sowohl gregorianisch als modern, aus dem
«Graduale» kehrt, mitunter auf Grund der Ergebnisse von in den Ge-
meinden durchgefiihrten Umfragen, etwa die Hélfte im neuen Gebet-
und Gesangbuch wieder. Das Notensystem der gregorianischen Mes-
sen wird mehr mit den Ausgaben von Solesmes in Ubereinstimmung
gebracht, insofern es das Urhebergesetz zuldsst. Hinzugefiigt werden
einige gregorianische Messen und Messen zeitgendssischer Komponi-
sten, die sich fiir einfachen Gemeindegesang sehr eignen.

VIIL. Gebetsstunden. Neben Vesper und Laudes wird ein Ordo gege-
ben fiir das Mittagsgebet und die Komplet. Auch hier wird Riicksicht
genommen auf neue romische Ausgaben. Bei den Vespern erfolgte die
Verschiebung des Hymnus nach dem Anfang, die Einfithrung eines
Responsoriums und die Wiederherstellung der Firbitten am Schluss
der Feier. Dazu kommt hier ein Bibellesekalender fiir alle Tage des
Jahres, ein «Morgendienst van Schrift en Gebed», dem ein Lektor
oder Diakon vorsteht, wenn an einem Sonntag wegen Priestermangel
keine Eucharistiefeier stattfinden kann. Dem Diakonendienst wurde
noch ein Nachtrag fiir eventuelle Kommunionspendung hinzugefiigt.

VIII. Liturgische Gesdnge. Dazu gehGren unter anderem 49 ambro-
sianische Hymnen, 5 Sequenzen, Maria-Antiphonen und besondere
Lobgesidnge wie Te Deum und Veni Creator. Weiter die Friedenslita-
nei oder Irinika aus der Chrysostomosliturgie und die Allerheiligenli-
tanei.

1X. Lieder. Es handelt sich hier um eine Sammlung von gut 200 Lie-
dern, von denen viele schon lange bekannt sind und andere neu aus-
gewidhlt wurden aus der eigenen altkatholischen Tradition von mehr
als drei Jahrhunderten oder aus rémischkatholischen oder protestanti-
schen Quellen.

minee Willem Barnard, en het resultaat is dan ook voortreffelijk.» (Ouwens
liess sich bei seiner Arbeit gerne auf die Finger sehen durch den Dichter-Pre-
diger Willem Barnard, und das Ergebnis ist denn auch ausgezeichnet.)

300



X. Rituale. Neben hie und da erneuerten Texten fiir Taufe, Fir-
mung, Haus- und Krankenkommunion, Verséhnung, Krankendlung
und Trauung, werden hier auch Gebete und ein Verzeichnis von
Schriftstellen und Psalmen aufgenommen, die unter bestimmten Um-
stinden privat gelesen werden kénnen. Des weitern die Segnung einer
Wohnung und ein Dankgebet der Eltern nach der Geburt eines Kin-
des.

X1. Die Liturgie fiir Verstorbene bildet auch hier den liturgischen
Abschluss. Nicht nur umfasst diese das Requiem mit zwei Eucharistie-
gebeten, sondern auch eine Abendwache, Beerdigungsgebete, Monats-
und Jahrzeit. Das Ganze atmet nicht mehr den Geist des Mittelalters,
sondern bringt den Glauben an die rettende Liebe Gottes zum Aus-
druck, die uns Gber den Weg des Kreuzes Anteil haben ldsst an der
Auferstehung Christi.

XI1. Register und Index schliessen das neue Gebet- und Gesang-
buch ab, das etwa 1000 Seiten umfassen wird.

Vorstehende Aufzdhlung ist nicht vollstindig, aber es wird klar sein,
dass es sich im Grossen und Ganzen um ein viel umfassendes, an-
spruchsvolles Unternehmen handelt. Viel Vorarbeiten wurden bereits
geleistet, einige Teile sind sogar in definitiver Fassung den Bischofen
vorgelegt worden, aber sehr viel Arbeit muss noch bewdltigt werden.
Es ist vorgesehen, dass das Buch 1985 herausgegeben werden kann.
Auch finanziell wird es eine Kraftprobe bedeuten. Auf jeden Fall fah-
ren die Kommissionen unentwegt mit ihrer Arbeit fort, angeregt durch
die Begeisterung, die iiberall in der niederlindischen altkatholischen
Kirche fiir das neue Buch besteht.

Haarlem C. Tol

301



	Altkatholische Liturgiereform in den Niederlanden

