
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Altkatholische Liturgiereform in den Niederlanden

Autor: Tol, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Altkatholische Liturgiereform in den Niederlanden

Vorgeschichte

Im 2. IKZ-Heft dieses Jahres stellt Dr. S.Kraft1 dar, wie die Erneuerung

des Gottesdienstes nach dem 1. Vatikanischen Konzil in der
altkatholischen Kirche Deutschlands mühsam vor sich ging. In Holland
war der Vorgang noch mühsamer. Nicht ganz zu Unrecht wurde in
jenen Tagen gemunkelt, indem man sich auf das damals moderne Bild
einer Dampflokomotive bezog, die Schweizer seien die Heizer und die
Holländer die Bremser. Allerdings gab es auch viele, die eine grundlegende

Liturgiereform wünschten, vor allem die Mitglieder der dazu

eingesetzten Kommission, die Pfarrer C.Deelder (Utrecht), N. Prins

(Aalsmeer) und Seminarprofessor F.Kenninck (Amersfoort)2. In
ihrem ersten Bericht an die Bischöfe, am 22. April 18953, schlugen sie

vor, den Psalm «ludica me» fallen zu lassen, einen zweiten Lesungenzyklus

für die Sonn- und Feiertage aufzunehmen, durch die «vooral
ook het Oude Testament meer bekend worde» (vor allem auch das Alte
Testament besser bekannt werde), den Offertoriumteil stark zu kürzen,
die Messe mit dem Gebet «Placeat tibi» abzuschliessen und somit den

Prolog des Johannesevangeliums als Schlussevangelium, den
Benediktionsgesang und den Segen mit der Monstranz sowie andere, üblich
gewordene Erweiterungen zu streichen. Daraufhin wurde, wie Vorsitzender

Deelder nach einigen Jahren, am 24. Oktober 1901, in einem

Kommentar schrieb, «door de bisschoppen aan de commissie tamelijk
scherp te kennen gegeven, dat zij zieh te houden had aan het romeinse
missale. Ze heeft hieraan voldaan, met opoffering van eigen inzicht».

(Der Kommission durch die Bischöfe ziemlich scharf zu verstehen
gegeben, dass sie sich an das Missale Romanum zu halten habe. Sie hat
sich dem Verweis gefügt, wenn auch unter Aufopferung eigener
Überzeugung.) In einem Brief vom 10. Mai 1895 schrieb Bischof G.Gul,
Erzbischof von Utrecht von 1892 bis 1920, an Bischof N. B. P. Spit,
Bischof von Deventer von 1894 bis 1929, dass er mit Bischof C.J. Rinkel,
Bischof von Haarlem von 1873 bis 1906, der Meinung sei, «dat men

1 «Grundsätze und Ziele altkatholischer Liturgiereform», IKZ 1983, S.83ff.
2 Cornelis Deelder war Plebanus in Utrecht von 1884 bis 1924, Nicolaas

Prins wurde später Bischof von Haarlem von 1912 bis 1916, Franciscus
Kenninck wurde Erzbischof von Utrecht von 1920 bis 1937.

3 Handschriften im Archiv der Liturgischen Kommission, Haarlem.

291



het beste zou doen door niets weg te laten van wat tot nu toe gebruikelijk
is, anders zou dit maar aanleiding geven tot grotere weerstand. De over-

gang van Latijn naar Nederlandsch is voor velen al groot genoeg».
(Dass das Beste wäre, überhaupt nichts wegzulassen von dem, was bis

jetzt üblich war, da solches zu grösserem Widerstand Anlass geben
würde. Der Übergang von Lateinisch zu Holländisch sei für viele
schon gross genug.)

So dauerte es bis 1909, bis endlich das «Misboek ten dienste van de

Oud-Katholieke Kerk van Nederland» erschien. Es war grösstenteils
eine wörtliche Übersetzung des Missale Romanum, ohne tiefgreifende
textliche Änderungen. Dennoch zeigt es typisch altkatholischen
Charakter - ihre eigene Identität4 - indem, wie es auch die Bischöfe in
ihrem ausführlichen Vorwort zum Messbuch unterstreichen, der
Gemeinschaftscharakter des Gottesdienstes betont wird: die Messfeier ist
«eene handeling, die door priester en gemeente gezamenlijk behoort ver-
richt te worden. eene verandering. die geenszins den inhoud. maar -
en dit in belangrijke mate - den vorm onzer liturgìe betreft». (Eine
Handlung, die von Priester und Gemeinde gemeinsam vorgenommen
werden soll. Eine Änderung, die keineswegs den Inhalt, sondern -
und das in hohem Masse - die Form unserer Liturgie betrifft5.) Das

secreto Beten durch den Priester lehnte man sehr streng ab, und alle

entsprechenden Gebete wurden von ihm fortan laut gesprochen.
Nirgends wurde mehr etwas simultan getan. Um die Gemeinde auch am

Gesang teilhaben zu lassen, kürzte man das Gregorianische zu einer
oft alten vereinfachten Form, die melodisch nicht immer verantwortbar

war, aber vom Volk gerne gesungen wurde. Also bedeutete die

Umstellung vom Lateinischen auf Holländisch doch mehr als nur eine

sprachliche Änderung. Erwähnenswert ist, dass die Kommission hie
und da die Propriumtexte vervollständigte und die Zahl der Präfationen

von 11 auf 16 vermehrte, namentlich auf Grund des Missale Tre-
cense 1736 (Troyes, Bischof J.B. Bossuet, N. Petitpied) und des Missale

Parisiense 1736 (Bischof CG.Ventimille). Als andere Quelle
erwähnte die Kommission: F.H.Reusch, Vollständiges Gebetbuch für
Katholische Christen 1877, Gebetbuch der christkatholischen Kirche
der Schweiz, 4. Aufl. 1893, Liturgie de l'Eglise Gallicane, 6e éd. 1891,

Liturgisches Gebetbuch, Mannheim 1885.

4 Cf. die Frage von Hans Gerny im Artikel von Dr. S. Kraft, IKZ 1983, S. 82.
5 «Herderlijk schrijven naar aanleiding eener nieuwe uitgave van de Mis- en

Vesperliturgie», Misboek, S.XXI.

292



Neben dem Messbuch erschien 1909, auch niederländisch, das

«Vesperboek» (638 Seiten!); 1911 «Misgezangen»: sowohl für das or-
dinarium missae (21 Messen) wie für das proprium de tempore und
das proprium sanctorum; 1912 «Katholiek Gezangboek» mit 158 zeit-
gemässen Liedern; 1902 war bereits «Bediening der sacramenten»
erschienen. Da man möglichst getreu den römischen Vorlagen folgte,
blieb in der niederländischen Liturgie viel altes Material, wie Weihrauch

und allerlei Sakramentalien, erhalten und im Gebrauch. Diese

Sachlage bedeutete allerdings, dass jeder Gläubige im Gottesdienst
über eine kleine Bibliothek von Gebet- und Gesangbüchern verfügen
müsste, und sich darin überdies gut auskennen müsste. Dann erschienen

neben verschiedenen Neuauflagen der schon erwähnten Bücher
noch einige neue: 1926 «Veertien Missen» mit 14 neuen Singmessen;
1933 «Slotzangen» mit 18 Liedern, um das Tantum ergo und den

Segen mit der Monstranz am Schluss der Messe zu ersetzen. 1949

brachte das «Graduale» einige Erleichterung, da dieses «Misgezangen»,

«Veertien Missen» und «Slotzangen» ersetzte.

Entwicklungen nach dem Zweiten Weltkrieg

Als nach dem Zweiten Weltkrieg die liturgische Erneuerungsbewegung

sich langsam aber sicher in stets weiteren Kreisen verbreitete,
wünschte auch eine jüngere Generation in der altkatholischen Kirche
der Niederlande eine grundlegende Änderung der Liturgie. Auch der
damalige Erzbischof A. Rinkel, der im Seminar in Amersfoort Dogmatik

wie Liturgik gelesen hatte6, verfolgte die Entwicklungen mit grossem

Interesse, obzwar er sich nicht dazu berufen fühlte, sich an dem

Erneuerungsprozess aktiv zu beteiligen. Eine Neuausgabe des

Messbuches, die 1960 unter dem Titel «vierde druk» (vierte Auflage)
erschien, weil «deze vierde uitgave niet meer wil heten dan een herdruk

van de oorspronkelijke» (diese vierte Auflage nicht mehr bedeuten will
als eine Neuauflage der ursprünglichen) brachte keine wichtigen
Änderungen im Vergleich zur ersten Auflage von 1909, weil «wij het niet
raadzaam achten dergelijke wijzigingen, die de grondstructuur der Mis

betreffen, aan te brengen. zo lang het historische, liturgische, rubricisti-
sche en dogmatische onderzoek niet tot vaste resultaten geleid heeft»

6 Andreas Rinkel, Erzbischof von Utrecht, war Professor für Dogmatik und

Liturgik von 1921 bis 1948.

293



(uns nicht empfehlenswert erscheint, solche Änderungen, die die
Struktur der Messe betreffen, vorzunehmen, insofern die historischen,
liturgischen, rubrizistischen und dogmatischen Untersuchungen nicht
zu endgültigen Ergebnissen geführt haben7). Die Erneuerungsaktivität
überliess er lieber den jüngeren Geistlichen, die er kritisch, aber nicht
unfreundlich begleitete. So wurde bereits an der Pastoralkonferenz
vom 25. November 1955 in Amersfoort die Messe nach einem neuen
Formular zelebriert, das einen für jene Tage freimütigen Erneuerungsversuch

darstellte. Die Bearbeiter, die Pfarrer C.Tol und H.D.Ray-
maekers, erstrebten eine grössere Durchsichtigkeit und eine klarere
Gestaltung des Ordo missae und liessen sich dabei vor allem auch
leiten durch die Anträge der 3. internationalen Studienwoche altkatholischer

Theologen in Solothurn, 19548.

Schliesslich führte dies nach vielen Beratungen und Versuchen 1970

zur Herausgabe des Ringbandes «Gezang en Liturgie», eines der letzten

Dokumente, die Bischof Rinkel als Erzbischof von Utrecht
unterzeichnete9.

Neues Gebet- und Gesangbuch in Vorbereitung

Mit «Gezang en Liturgie» wurde ein erster Schritt getan auf dem

Wege nach wirklicher Erneuerung der Liturgie, aber er war
beschränkt, weil darin nur das Ordinarium missae enthalten war. Immer
lauter wurde seitdem der Ruf nach einer vollständigen Durchführung
der Erneuerung und nach einem neuen Buch, die das ganze
Bibliothekchen von Gebet- und Gesangbüchern, von denen verschiedene
auch noch ausverkauft waren, ersetzen sollte, und in dem alles in
einem einzigen Band enthalten sei. Damit beschäftigen sich seit einigen
Jahren zwei Kommissionen10. Nach den anspruchsvollen Plänen, die

7 «Herderlijke boodschap bij de vierde uitgave van het misboek van de oud-
katholieke kerk van Nederland», S.XV, mit als erster Unterschrift diejenige
des Andreas, Aartsbisschop van Utrecht.

8 Cf. IKZ 1955, S.75ff.
9 Cf. «Kracht in zwakheid van een kleine wereldkerk». Festschrift für

Erzbischof em. Marinus Kok, Amersfoort 1982; Artikel C.Tol, S. 165.
10 Mit den Texten beschäftigt sich die Kommission für die Liturgie, deren

Mitglieder die Pfarrer C.Tol, J.N. van Ditmarsch, K.Ouwens und A.J.J. van
der Hoek sind; die Kommission für die liturgische Musik besteht aus Pfr.
K. Ouwens, den Berufsmusikern J.C.Spigt und P.van der Steen und dem
Musiker-Juristen Mr. J. J. Hallebeek. Cf. «Kracht in zwakheid», S. 170.

294



zum Teil weitgehend ausgearbeitet und in grösserem Kreise besprochen

wurden, soll der Inhalt des Buches aus 12 Teilen bestehen, die
wir hier ausführlicher besprechen werden.

I. Nach dem Vorwort der Bischöfe und Anweisungen für den
Gebrauch des Buches folgt das Kalendarium, in dem die Zahl der Heiligen

erheblich vermehrt wurde. Um der Universalität der Kirche zu

entsprechen wurden neben dem Kalendarium Romanum sowohl
dasjenige, das vor, wie dasjenige, das nach 1970 gebraucht wurde, auch
die Kaiendarien der orthodoxen Kirchen11 sowie diejenigen der
anglikanischen Kirche von England und der Episkopalkirche in den USA
benützt. Die Zahl der Heiligen, die nach dem Jahre 1500 lebten, ist
leider sehr gering geblieben. Sosehr die Kommission das bedauert hat,
hielt sie sich doch nicht für befugt, um selbst zu Heiligsprechungen zu
schreiten. Dennoch glaubte sie - gut jansenistisch - Port Royal ehren

zu dürfen, indem sie am 25. September «la journée du guichet» 1609,

den denkwürdigen Anfang der Reformation und der grossen Blüte des

Klosters, in das Gedenken der Kirche aufnahm.

II. Ordo missae. Heutzutage sind zwei Ordines in Gebrauch: derjenige

von 1909 und eine «tweede misorde» von 1967, die ziemlich stark

inspiziert wurde durch die Erneuerung in der Romana seit dem 2.

Vatikanischen Konzil. Beide Ordines werden durch einen einzigen Ordo
ersetzt. Darin sind aber für verschiedene Teile grosse Abwechslungsmöglichkeiten

vorgesehen. Neben den jetzt wechselnden Propriumtei-
len werden auch für verschiedene andere Teile Alternativen geboten,
z. B. für das Schuldbekenntnis, das Kyrie, die Fürbitten und vor allem
für das Eucharistiegebet. Beim Wortgottesdienst werden Möglichkeiten

geboten, die Lesungen liturgisch einzurahmen mit den Zwischengesängen

Graduale oder Halleluja oder Tractus, wobei vor allem für
das Singen oder allenfalls Sprechen von Psalmen viel Platz eingeräumt

wurde.
Eine wichtige Änderung ist die Vorverlegung des Friedensgrusses.

Bereits Justinus (t 165) erwähnt in seiner kurzen Darstellung der
Eucharistie (Apol. 1,65,2): «Nachdem die (Für)bitten beendet worden
sind, grüssen wir uns mit einem Kuss.» Seitdem begegnen wir dem

11 So wurden auch Gestalten aus dem Alten Testament aufgenommen, wie
Propheten, Mose und David, mitunter, um dadurch die heutzutage grössere
Anerkennung des Alten Testaments zum Ausdruck zu bringen.

295



Friedensgruss an dieser Stelle zwischen Fürbitten und Offertorium in
allen orthodoxen Riten (auch jetzt noch überall an dieser Stelle) und
in den alten gallikanischen Liturgien. Nur Rom verlegte die pax nach
dem «Lamm Gottes» in einer Zeit, da die Verbindung von
Eucharistiegebet und Kommunion immer lockerer wurde und die Beteiligung
des Volkes an der Kommunion zusehends abnahm. Momentan ist der

Friedensgruss nach den Fürbitten wiedereingeführt, nicht nur in der
schweizerischen Kirche 1978, sondern auch bei den Anglikanern in
England 1980 und den Episkopalen in den USA 1977. Allerdings hat
Prof. Adolf Thürlings diese Versetzung schon 1891 befürwortet12. Die
Versetzung bietet auch mehr Möglichkeiten für eine sinngemässe
praktische Verwirklichung des Friedensgrusses in der Gemeinde. Vor allem
aber handelt es sich um die Einheit und den Zusammenhang von
Eucharistiegebet und Kommunion, die nicht zu sehr gestört werden soll,
und um den Gedanken, dass die pax sicher nicht weniger als die
Gabenbereitung zur allgemeinen Vorbereitung auf die Eucharistie gehört.

Bei den Eucharistiegebeten gibt es eine Auswahl von 12. Bei allen
Eucharistiegebeten haben der Eröffnungsdialog, die Einsetzungsworte
und die Schlussdoxologie den gleichen Wortlaut. In Abweichung vom
Konsensus von Altenberg13 haben Anamnese-Oblatio und Epiklese
keinen gleichbleibenden Wortlaut und geht der Anamnese eine
Akklamation voran.

Von den 12 eucharistischen Gebeten stammen die ersten sechs aus
der Tradition der Alten Kirche des Ostens und des Westens, namentlich:

1. Canon Romanus, neu übersetzt von (C. Ouwens.
2. Eucharistiegebet der «tweede misorde»: eine Bearbeitung des

Textes von Hippolyt, Trad. Ap. 4, von C.Tol, 196614. Diese Bearbeitung

folgt Hippolyt genauer als diejenige Roms in Prex eucharistica

II. So wurde die Epiklese nicht, wie in dem römischen Text, verteilt
in eine Gabenepiklese vor und eine Kommunionepiklese nach der
narratio institutionis15.

3. Eucharistiegebet der Utrechter Union, festgesetzt nach intensiven
Beratungen an Theologenkonferenzen16. Die niederländische
Übersetzung ist von K. Ouwens.

12 Dr. S.Kraft, IKZ, 1983, S.89.
13 IKZ 1980, S. 226 ff.
14 Deutsche Übersetzung IKZ 1980, S. 175 f.
15 Cf. Dr. S.Kraft, IKZ 1980, S. 167ff. und 1983, S.87.
16 IKZ 1980, S.173L

296



4. Eucharistiegebet III aus dem Missale Romanum, zusammengestellt

von Kard. C. Vaggagini, wie es heisst «aus gallikanischen und
mozarabischen Traditionen», welcher Erwähnung nicht zuviel
Gewicht beigemessen werden soll. So ist hier die Epiklese in der gleichen
Weise verstümmelt, die wir zum römischen Text des 2. Eucharistiegebetes

notierten. Wenn der Text der sog. Anamnese in der offiziellen
deutschen Übersetzung schon etwas entschärft wurde1", so beziehen
ökumenische Bedenken sich noch weniger auf die von uns übernommene

offizielle holländische römisch-katholische Bearbeitung. Diese
wurde nämlich hergestellt vom evangelischen Prediger-Dichter-
Schriftsteller W. Barnard - das gibt es in der ziemlich dissidenten
römisch-katholischen Kirche der Niederlande - und hat folgenden
Wortlaut: «Zie neer. zo smeken wij, op deze Offergave van uw gemeente
en neem het offer aan van Hern, in wie Gij welbehagen hebt; geefdat wij
door het Lichaam en Bloed van uw Zoon, vol van de heilige adem des le-

vens. één lichaam worden en één geest in Christus.»

(Blicke herab, wir bitten Dich, auf die Opfergabe Deiner Gemeinde
und nimm das Opfer an von Dem, an Dem Du Wohlgefallen hast;
schenke uns, dass wir durch den Leib und das Blut Deines Sohnes

und erfüllt vom heiligen Hauch des Lebens, ein Leib werden und ein
Geist in Christus.)

5. Eucharistiegebet IV aus dem Missale Romanum. Was wir über
die Epiklese beim Eucharistiegebet 4 sagten, ist mutatis mutandis
noch direkter auf dieses Eucharistiegebet anzuwenden. Vor allem, da

man hier von dem west-syrischen Anaphora-Typ ausgehen wollte,
wirkt die Zweiteilung der Epiklese nach römischer Vorlage um so

wesensfremder. Ein positives Merkmal dieses Eucharistiegebets ist die
biblische Sprache. Deswegen, und auf Grund ökumenischer Erwägungen,

und weil wir im allgemeinen eine Zweiteilung der Epiklese nicht
ohne weiteres ganz und gar ablehnen wollen, haben wir dieses

Eucharistiegebet aufgenommen und betonen lieber nicht, dass es sich hier
um eine sog. Jakobus-Liturgie handeln sollte.

6. Anaphora aus der Basilius-Liturgie. Diese überaus inhaltsreiche

Anaphora wurde sehr genau übersetzt von K. Ouwens und eignet sich

als Eucharistiegebet besonders für Retraiten und andere eher spirituelle

Zusammenkünfte. Hinsichtlich der Länge sollte man in Erwägung
ziehen, dass das Glaubensbekenntnis, die Fürbitten und die Predigt
ausgelassen werden können, wenn dieses Gebet verwendet wird.

17 Cf. Dr. S.Kraft, IKZ 1980, S. 161.

297



7. Aus der Gemeinschaft von Taizé. Eingedenk der Worte des Artikels

7 der Utrechter Erklärung der Bischöfe von 1889: «Wir ermahnen...

die wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten, zu welchen
sich die kirchlich getrennten Konfessionen gemeinsam bekennen, in
erster Linie zu betonen»18, wurde auf Grund derselben ökumenischen

Erwägungen, die für die Aufnahme der Eucharistiegebete 4, 5 und 6

gelten, dieses Eucharistiegebet aus Taizé aufgenommen. Kurz und

kernig genügt es den Kriterien, die für ein Eucharistiegebet gelten
müssen.

8-12. Hier gibt es 5 Neuschöpfungen in zeitgenössischer Glaubenssprache:

Eucharistiegebete, die in der römisch-katholischen Kirche
der Niederlande grosse Verbreitung fanden und, wenn sie in Rom
auch nicht begutachtet wurden, dennoch in holländischen Ausgaben
gedruckt sind. Bei der Wahl dieser Gebete haben wir uns mitunter
leiten lassen durch die zwei Bände «Goed of niet goed? Het euchari-
stisch gebed in Nederland» 19, eine Reihe von Beiträgen unter der
Redaktion von Prof.Dr. H.J. A. Wegman. Darin haben viele hervorragende

Liturgiker aus den Niederlanden und Belgien 70 Eucharistiegebete

ausführlich erläutert und beurteilt. Verfasser der von uns
aufgenommenen Eucharistiegebete sind H.Oosterhuis und J.Duin20 und
Prof. Wegman.

Wie sehr auch gewünscht, wurden keine Eucharistiegebete aus der

anglikanischen Welt aufgenommen. Das Angebot scheint ziemlich

gross zu sein: Rite A im englischen Alternative Service Book 1980

zählt 4, Rite B 2 Eucharistiegebete, und in den USA kennt The Book
of Common Prayer 1977 Rite One derselben 2 und Rite Two 4. Aber
wechselseitig gleichen sie einander sehr. Insofern es sich nicht um
eine Hippolytbearbeitung handelt, sind sie inhaltlich ziemlich traditionell,

so dass eine Aufnahme zu Duplikaten führen würde.
Von den 12 Eucharistiegebeten im neuen Gebetbuch sind 6 ohne

Präsanktusteil. Dem wird abgeholfen durch einzelne Präfationen. Es

ist vorgesehen, die Zahl der Präfationen für besondere Tage und Zeiten

des Kirchenjahres - bis jetzt 16 - noch zu vermehren.

18 Wir erlauben uns, diesen Satz auch auf die Liturgie anzuwenden, obzwar
dogmatische Auslegungen liturgischer Texte (z. B. der verba Domini) weit
auseinandergehen können und die Entstellung des Prosper von Aquitanien
zugeschriebenen Wortes «Lex orandi, lex credendi» Lügen strafen.

19 Band I, 1976, 2. Aufl. 1983, Band II, 1978, Hilversum.
20 Beide schufen viele moderne Kirchenlieder, die gerne gesungen werden,

sowohl von Römischkatholiken als auch von Protestanten.

298



Bleibt zum Ordo missae noch zu erwähnen, dass dem Text desselben

eine stille Vorbereitung vorangeht und eine Danksagung nach der
Messe zum Abschluss folgt. Dazu werden einige Psalmen und Gebete
angeboten, um die persönliche Andacht zu fördern. An verschiedenen
Stellen im Buch werden auf diese Weise Hinweise gegeben, um die
Spiritualität der Gläubigen zu heben.

III. Temporale. Dieser enthält vom proprium de tempore zunächst
introitus, oratio super oblatio und postcommunio. Vor allem für
letztgenannte Gebete akzeptable Texte abzufassen, ist eine mühselige
Aufgabe, weil diejenigen des Missale Romanum, sowohl im alten von
1570 als auch im neuen von 1970, nicht immer brauchbar sind. Auch
hier zieht die Kommission gerne die liturgischen Bücher anderer
Traditionen zu Rate.

Weiter nimmt hier das Lektionarium einen sehr wichtigen Platz ein.
Gewählt wurde ein dreijähriger Lesungenzyklus - bei der Zählung
also das System von Sonntagen per annum -, inhaltlich aber wurde
eher dem Zyklus der Episkopalkirche in den USA gefolgt, nicht nur
weil dieser unseres Erachtens besser ist, sondern auch, weil dieser

festgesetzt ist in Zusammenarbeit mit Römischkatholiken, Lutheranern

und Presbyterianern dort. Zu den Lesungen werden auch
passende Graduale- und Tractuspsalmen angegeben.

IV. Sanctorale. Hier werden für die Heiligentage die Propriumteile
gegeben, die beim Temporale schon erwähnt wurden. Dazu gibt es

verschiedene Formulare für das commune sanctorum. Selbstverständlich

gibt es hier nur einen Lesungenzyklus. Dennoch handelt es sich

hier um eine nicht weniger zeitraubende Mönchsarbeit als bei den
Angaben zu III. Des weiteren werden die Heiligentage jeweils mit einigen

hagiographischen Angaben eingeleitet, um auch hier Kenntnis
und Andacht der Gläubigen zu vertiefen.

V. Psalterium. Dieser Teil wird den ganzen Psalter umfassen. Weil
unsere heutige Übersetzung aus dem Anfang dieses Jahrhunderts

stammt und schon einigermassen veraltet ist, hat Ouwens, der fliessend

hebräisch spricht, eine neue, genaue Übersetzung gemacht, die
auch nach den gregorianischen modi zu singen sind. Zum Teil bereits
in Probeheften herausgegeben, wird das Ergebnis auch von protestantischen

Musikrezensenten als sehr gut bewertet21. Im übrigen werden

21 z.B. Jac.Looyen in reformatorisch dagblad «Trouw» dd. 21. April 1983:

«Ouwens liet zieh bij zijn werk graag op de vingers kijken door de dichter-do-

299



Antiphonen angegeben, die jeweils auf die liturgische Anwendung
Bezug nehmen.

VI. Ordinarium - Gesänge: Kyrie, Gloria, Sanctus und Lamm Gottes.

Von den 43 Messen, sowohl gregorianisch als modern, aus dem

«Graduale» kehrt, mitunter auf Grund der Ergebnisse von in den
Gemeinden durchgeführten Umfragen, etwa die Hälfte im neuen Gebet-
und Gesangbuch wieder. Das Notensystem der gregorianischen Messen

wird mehr mit den Ausgaben von Solesmes in Übereinstimmung
gebracht, insofern es das Urhebergesetz zulässt. Hinzugefügt werden

einige gregorianische Messen und Messen zeitgenössischer Komponisten,

die sich für einfachen Gemeindegesang sehr eignen.

VII. Gebetsstunden. Neben Vesper und Laudes wird ein Ordo gegeben

für das Mittagsgebet und die Komplet. Auch hier wird Rücksicht

genommen auf neue römische Ausgaben. Bei den Vespern erfolgte die

Verschiebung des Hymnus nach dem Anfang, die Einführung eines

Responsoriums und die Wiederherstellung der Fürbitten am Schluss

der Feier. Dazu kommt hier ein Bibellesekalender für alle Tage des

Jahres, ein «Morgendienst van Schrift en Gebed», dem ein Lektor
oder Diakon vorsteht, wenn an einem Sonntag wegen Priestermangel
keine Eucharistiefeier stattfinden kann. Dem Diakonendienst wurde
noch ein Nachtrag für eventuelle Kommunionspendung hinzugefügt.

VIIL Liturgische Gesänge. Dazu gehören unter anderem 49 ambro-
sianische Hymnen, 5 Sequenzen, Maria-Antiphonen und besondere

Lobgesänge wie Te Deum und Veni Creator. Weiter die Friedenslitanei

oder lrinika aus der Chrysostomosliturgie und die Allerheiligenlitanei.

IX. Lieder. Es handelt sich hier um eine Sammlung von gut 200

Liedern, von denen viele schon lange bekannt sind und andere neu
ausgewählt wurden aus der eigenen altkatholischen Tradition von mehr
als drei Jahrhunderten oder aus römischkatholischen oder protestantischen

Quellen.

minee Willem Barnard, en het resultaat is dan ook voortreffelijk.» (Ouwens
liess sich bei seiner Arbeit gerne auf die Finger sehen durch den Dichter-Prediger

Willem Barnard, und das Ergebnis ist denn auch ausgezeichnet.)

300



X. Rituale. Neben hie und da erneuerten Texten für Taufe,
Firmung, Haus- und Krankenkommunion, Versöhnung, Krankenölung
und Trauung, werden hier auch Gebete und ein Verzeichnis von
Schriftstellen und Psalmen aufgenommen, die unter bestimmten
Umständen privat gelesen werden können. Des weitern die Segnung einer
Wohnung und ein Dankgebet der Eltern nach der Geburt eines Kindes.

XL Die Liturgie für Verstorbene bildet auch hier den liturgischen
Abschluss. Nicht nur umfasst diese das Requiem mit zwei Eucharistiegebeten,

sondern auch eine Abendwache, Beerdigungsgebete, Monatsund

Jahrzeit. Das Ganze atmet nicht mehr den Geist des Mittelalters,
sondern bringt den Glauben an die rettende Liebe Gottes zum
Ausdruck, die uns über den Weg des Kreuzes Anteil haben lässt an der

Auferstehung Christi.

XII. Register und Index schliessen das neue Gebet- und Gesangbuch

ab, das etwa 1000 Seiten umfassen wird.

Vorstehende Aufzählung ist nicht vollständig, aber es wird klar sein,
dass es sich im Grossen und Ganzen um ein viel umfassendes,
anspruchsvolles Unternehmen handelt. Viel Vorarbeiten wurden bereits

geleistet, einige Teile sind sogar in definitiver Fassung den Bischöfen

vorgelegt worden, aber sehr viel Arbeit muss noch bewältigt werden.
Es ist vorgesehen, dass das Buch 1985 herausgegeben werden kann.

Auch finanziell wird es eine Kraftprobe bedeuten. Auf jeden Fall fahren

die Kommissionen unentwegt mit ihrer Arbeit fort, angeregt durch
die Begeisterung, die überall in der niederländischen altkatholischen
Kirche für das neue Buch besteht.

Haarlem C. Toi

301


	Altkatholische Liturgiereform in den Niederlanden

