
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Wessenberg und die Kirche von Utrecht

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wessenberg und die Kirche von Utrecht

Der Schüler Johann Michael Sailers und letzter Verweser des Bistums
Konstanz, Ignaz Heinrich von Wessenberg, wurde immer von den
Altkatholiken als ein Vorläufer ihrer kirchlichen Bewegung angesehen1.
Denn einerseits stimmten seine Reformanliegen mit denen der späteren

deutschen altkatholischen Erklärungen fast in allen Punkten überein:

Orientierung an dem urkirchlichen Geist in der einmütigen
Überlieferung (nach dem Kriterium des Vinzenz von Lerin), Verinnerli-
chung des Christentums und Konzentration auf den wesentlichen,
theozentrischen und christologischen Kern des Glaubens, Wiederherstellung

der Synodalverfassung und der Rechte der Nationalkirchen,
Einführung der Volkssprache in Gesang, Rituale und Lesungen der
Messe, zentrale Bedeutung der Eucharistiefeier als Pfarrgottesdienst,
Reform der Bildung des Klerus durch volles theologisches Studium
und pädagogische Ausbildung, Verpflichtung zur Predigt und
katechetische Unterweisung, Aufruf zum privaten Bibellesen, Vereinfachung

der Disziplinarvorschriften und ihre Zurückführung in die

Kompetenz der Bistümer, Wiedervereinigung der christlichen Konfessionen2.

Andererseits gibt es auch eine direkte Kontinuität zwischen

Wessenberg, der das Bistum Konstanz bis 1827 leitete und nur 9 Jahre

vor dem Beginn des I.Vatikanums 1860 verstarb, und den zahlreichen
altkatholischen Gemeinden, die in Deutschland und in der Schweiz

auf dem früheren Gebiet des Bistums Konstanz in einer sonst
nirgendwo zu findenden Konzentration entstanden sind. Eine personelle

1 Beiträge aus jüngerer Zeit mit bibliographischen Angaben: W. Krahl,
Ökumenischer Katholizismus, Bonn 1970, 104-110; Ch.Oeyen, Wessenberg und
die Aufhebung des Bistums Konstanz, in: Gedenkschrift zum hundertjährigen
Bestehen der Alt-Katholischen Kirchengemeinde Konstanz, Konstanz 1973,
45 f.

2 Vgl. vor allem I.v. Wessenberg, Über Vereinigung der verschiedenen
christlichen Confessionen, in: Unveröffentlichte Manuskripte und Briefe,
hrgg. von K.Aland, III: Kleine Schriften, Freiburg 1979, 277-291 (zuerst
erschienen in: Freimüthige Blätter über Theologie und Kirchenthum, Stuttgart
1835, VIIL Band, 3. Heft, 331-355, jedoch ohne Verfasserangabe). Die Prinzipien,

die er für eine Wiedervereinigung nennt: Abschaffung des Parteigeistes,

gegenseitige Verträglichkeit und Achtung, Anerkennung einer Autorität der

Gesamtkirche in Glaubenssachen, Unterscheidung zwischen Lehre und
Schulmeinung, Achtung der Dogmen und noch höhere Achtung der wirklich christlichen

Gesinnung stimmen z.T. wörtlich mit den altkatholischen (und
anglikanischen) Vorstellungen in der Einheitsfrage überein.

269



Kontinuität lässt sich in vielen Fällen erweisen: so hatte der Apotheker

Ludwig Leiner, der wichtigste Laienführer der altkatholischen
Gemeinde in Konstanz, mit Wessenberg zusammen den dortigen Kunstverein

gegründet; Wessenberg hielt sich oft im Freundeskreis in der

Apotheke in Stühlingen auf, dessen Inhaber sich ebenfalls der
altkatholischen Bewegung anschloss; der Jurist Walther Munzinger, die
treibende Kraft der christkatholischen Bewegung in der Schweiz, hatte
1860 seine Studie «Papsttum und Nationalkirche» Wessenberg gewidmet3;

Bischof Eduard Herzog war über seinen Onkel und theologischen

Lehrer Joseph B. Leu, Stiftsprobst in Luzern, jahrelang in
Berührung mit Wessenbergs Schule gewesen; der heidelberger Richter
F.A.Beck, der schon 1864 gegen den Syllabus protestierte und den
Namen «altkatholisch» benutzte4, knüpfte ebenfalls an Wessenberg
an. Diese Liste ist gewiss nicht erschöpfend. An vielen Orten wie
Konstanz, Freiburg, Offenburg, Luzern, Zürich, Solothurn wirkten wessen-
bergianisch gesinnte Geistliche, manche bis wenige Jahre vor dem

Konzil5. Es wäre eine lohnende Aufgabe, die Nachwirkungen der
Ideen Wessenbergs und seines Kreises und ihr Verhältnis zur Gründung

einzelner altkatholischer Gemeinden zu erforschen6.

Wessenbergs ablehnender Brief aus dem Jahr 1845 an den Begründer

des Deutschkatholizismus, Johannes Ronge, wurde gelegentlich
zu einer Art Beweis stilisiert, dass Wessenberg auch die «Abspaltung»
der Altkatholiken nicht hätte gutheissen können. Ronge hatte sich

3 Vgl. E.Herzog, Beiträge zur Vorgeschichte der christkatholischen Kirche
der Schweiz, Bern 1896.

4 Vgl. Josef F. Waldmeier, Der altkatholische Klerus von Säckingen/Walds-
hut und Zell im Wiesental, Aarau 1980, 48-51. Über Beck und Wessenberg vgl.
auch den polemischen, aber informativen Bericht von W. Brandmüller, Ignaz
von Döllinger am Vorabend des I.Vatikanums, St.Ottilien 1977. 65-70,
bes. 67,69.

5 Vgl. W. Schirmer, Wessenbergianer, IKZ 9 (1919), 38-55.
6 Zu Unrecht bestreitet V. Conzemius pauschal jede Kontinuität zwischen

den altkirchlich orientierten Reformbewegungen des 18. und 19. Jahrhunderts
und dem Altkatholizismus: «Denn zunächst einmal besteht keine historische
Kontinuität zwischen jenen kirchlichen Strömungen und den Ereignissen nach

1870» (Katholizismus ohne Rom, Zürich 1965, 14). Soll das nicht eine dogmatisch

präjudizierte Aussage sein, so wird sie nicht nur im Fall Wessenbergs,
sondern auch bei der jansenistischen Bewegung und der Kirche von Utrecht,
dem Josephinismus und den österreichischen Altkatholiken, dem gallikanischen

Kreis um M.de Noirlieu und E. Michaud in Frankreich den Tatsachen

nicht gerecht - um von den Schulen A.Günthers und I. v.Döllingers nicht zu

sprechen.

270



aber nicht nur jurisdiktioneil von Rom getrennt, sondern auch inhaltlich

von der alten katholischen Überlieferung entfernt. Was Wessenberg

zur Absage an den Deutschkatholizismus bewegte, ist deutlich in
seinen autobiographischen Aufzeichnungen zum Ausdruck gebracht:

«Die Leipziger Versammlung der sogenannten Deutschkatholiken
hat durch Bestimmung des Minimums von Glaubensartikeln, zu
welchen jedes Glied ihres Vereins sich bekennen soll, den Eingang in diesen

möglichst zu erweitern und ihn zugleich als einen Leuchtthurm
aufzustellen beabsichtigt, der zuletzt zur Vereinigung aller christlichen
Bekenntnisse dienen könne... Ob nun eine solche Berufung in
Hinsicht des christlichen Glaubens eine Vereinigung und zwar eine
nachhaltige, bewirken könne, ist sehr zu bezweifeln... Es ist vielmehr
wahrscheinlich, dass die grosse Mehrheit in den bestehenden Kirchen sich
darin vereinigen werde, das zu Leipzig beschlossene Minimum als ein
blosses Machwerk Weniger, das aller höhern Autorität ermangle, zu

verwerfen. Wenn man zu Leipzig im Ernst eine Vereinigung der christlichen

Glaubensparteien beabsichtigte, hätte man nicht weit besser

getan, die Glaubensartikel ganz unberührt zu lassen und sich auf die
Erklärung zu beschränken: dass alles das, und nur das als wesentlicher
Gegenstand des christlichen Glaubens anerkannt werde, was von
jeher zu allen Zeiten überall und von allen Christusbekennern als
solcher anerkannt worden ist, dass hingegen in allem andern Verschiedenheit

der Ansicht freigestellt sei, in allem aber, was den Glauben

betrifft, die christliche Liebe gewissenhaft beobachtet werden soll?»7.
Der Satz des Vinzenz von Lerin ist hier der Massstab des «Wesentlichen»,

von dem sich zu entfernen auch eine Abspaltung von der
katholischen Kirche bedeutet. Im übrigen haben die Altkatholiken aus

den gleichen Gründen Ronges Bewegung abgelehnt8.

7 LH. v. Wessenberg, Autobiographische Aufzeichnungen, in: Unveröffentlichte

Manuskripte und Briefe, hrgg. von K.Aland, 1/1, Freiburg 1968, 106f.
8 «Wer jedoch geneigt gewesen wäre, unserer kleinen Synode das Recht

zuzuerkennen, nach eigenem Gutfinden das christliche und katholische
Glaubensbekenntnis zu modifizieren, hatte an der Geschichte des Deutschkatholizismus,

die vor fünfzig Jahren noch nicht vergessen war, ein wenig ermutigendes

Beispiel. Zum Kongress in München war 1871 auch Ronge - freilich
bereits ein halb verschollener Mann - erschienen, um in einer Versammlung das

Wort zu ergreifen. Döllinger erklärte jedoch sofort, an Verhandlungen, zu

denen auch Ronge zugelassen werde, nehme er nicht teil. Tatsächlich konnte sich

Ronge nicht weiter bemerkbar machen.» E. Herzog, Der religiöse Standpunkt
der christkatholischen Kirche, IKZ 9 (1919), 277. Herzog war nicht selber in

München gewesen, hatte aber seit 1872 persönlichen Kontakt mit allen Füh-

271



Weit naheliegender als ein Vergleich mit dieser nicht auf dem
Boden der alten Kirche stehenden Bewegung ist die Frage nach der
Haltung Wessenbergs der zu seiner Zeit schon seit hundert Jahren in
Trennung mit Rom lebenden Utrechter Kirche gegenüber. Wessenberg

ist selber im Jahr 1830 in Utrecht und anderen niederländischen
Städten gewesen. Wenn auch seine Reisetagebücher, in der Art von
Reiseführern verfasst, nicht auf theologische Fragen eingehen, fällt es

auf, dass er zwar überall zwischen katholischen und reformierten
Kirchen unterscheidet, nicht aber zwischen denen der römischen und der
alten bischöflichen Klerisei. So nennt er z. B. neun katholische
Kirchen in Utrecht9. Man würde allerdings diesem Hinweis keine tiefere
Bedeutung beimessen, wenn sich Wessenberg nicht 15 Jahre später,
also im gleichen Jahr seines Briefes an Ronge, ausführlich über den

Jansenismus und die Kirche von Utrecht geäussert hätte. Die Stelle ist

in seinem Werk «Die grossen Kirchenversammlungen des fünfzehnten
und sechszehnten Jahrhunderts» enthalten:

«Als eines der trübsten Meteore sah man lange Zeit durch mehrere

katholische Länder den unseligen und hartnäckigen Streit sich fortziehen,

den die Jesuiten über des längst verstorbenen frommen Bischofs
Jansenius Theorie von Gottes unergründlicher Gnade erregten und
schürten. Nicht nur dem Ansehen des päpstlichen Stuhles, auch der

Kirche selbst schlug dieser Streit schwere Wunden, und kaum vermag
man nachzuweisen, daß das Ärgerniß und die Gewissensängstigung,
die er den Einen oder die zahllosen Leiden und Drangsale, die er den

Andern verursacht hat, daß die Entzweiung ganzer katholischer
Bevölkerungen, die er durch Aufregung der gehässigsten Leidenschaften

hervorrief, daß endlich das Hohngelächter der leichtfertigen Zeitwelt,
dem er das Heilige bloßstellte, durch irgend einen wahren Gewinn der

Kirche Gottes vergütet worden seyen. Über Port Royal, wo grosse
Talente und Tugenden geglänzt, ist der Pflug seiner Gegner gezogen;
aber diesem Acker der Verwüstung ist viel Unkraut des Hasses ent-

rern der Münchener Versammlung, besonders mit W. Munzinger. Vgl. auch

Döllinger über Ronge im Jahr 1846 bei Friedrich, J., Ignaz von Döllinger,
München 1901, III, 20.

9 «Unter neun katholischen Kirchen ist keine schön. Es sind mehr Betsäle

als Kirchen», Unveröffentlichte Manuskripte und Briefe, IV: Reisetagebücher,
hrgg. von K.Aland, Freiburg 1970, 205. Die Katholiken durften offiziell keine

Kirchen in den Niederlanden bauen. Daher entstanden die «Versteckkirchen»,

die von aussen nicht als solche zu erkennen sind. Es gab 1830 in
Utrecht 4 solche Kirchen im Gebrauch der alten bischöflichen Klerisei und 5 der

römischen (Freundliche Auskunft von Drs. F. Smit).

272



sprossen und auch das noch nie gesehene Beispiel, daß in der großen
Kirche eine kleine (zu Utrecht) Bestand gewann, die sich, jener im
Glauben und in Gebräuchen gleichförmig, trotz Roms Widerspruch
fortpflanzet.»10

Dieser Text macht zunächst deutlich, dass Wessenberg den
Jansenismus nicht für eine häretische Bewegung hielt, sondern er sah in der
Verurteilung des «Augustinus» einen von den Jesuiten verursachten,
unseligen und nutzlosen Streit. In der dazugehörigen Anmerkung 19

schreibt er noch deutlicher: «Der Jansenismus wurde von den Jesuiten

erfunden, um sich an ihren Gegnern zu rächen, welche die
Verdammung ihres Ordensbruders Molina (des Quietisten) bewirkt
hatten.» Als Beleg zitiert er die Mémoires von St-Simon: die fünf Sätze

seien tatsächlich häretisch und von allen abgelehnt; aber sie seien

nicht im Buch von Jansenius enthalten und man hätte sie nie daraus
zitieren können11. Das war auch die Haltung der Utrechter Kirche,
wie sie noch 1823 dem Nuntius Nazalli unterbreitet worden war12.

Über die für die Trennung zwischen Rom und Utrecht so entscheidende

Verurteilung von Pascasius Quesnel im Jahr 1713 urteilte
Wessenberg in der Folge der gleichen Anmerkung:

«Beinahe ebenso betrübend wirkte in Frankreichs Kirche der Streit,
welchen die von den Jesuiten veranlasste Verdammung von Quesnel's
Erbauungsbuch (Nouveau Testament) durch die Bulle Unigenitus
hervorbrachte. Unter den verworfenen 101 Sätzen fanden sich auch

folgende:

10 I.v.Wessenberg, Die grossen Kirchenversammlungen des fünfzehnten
und sechszehnten Jahrhunderts in Beziehung auf Kirchenverbesserung
geschichtlich und kritisch dargestellt, Constanz 1845, IV, 294-296.

11 «C'est ainsi qu'ils parvinrent a se rendre accusateurs de défendeurs qu'ils
étaient, et leurs adversaires d'accusateurs défendeurs. - Le droit, c'est à dire la

proscription des cinq propositions hérétiques, que personne ne soutenait, ne
fit aucune difficulté, le fait, c'est à dire qu'elles étaient contenues dans le livre
de Jansenius, en fit beaucoup. Jamais on ne pût en extraire aucune: on se

sauva par soutenir qu'elles se trouvaient éparses, sans pouvoir encore citer où

ni comment. St-Simon, Mémoires, VII, 411, 415.»
12 Vgl. J.M.Neale, History of the so-called jansenist Church of Holland,

1858, 352; C.B. Moss, The Old Catholic Movement, London 1964, 161 f.

Insbesondere waren die Bischöfe der alten Klerisei bereit, «die fünf Sätze zu verurteilen,

die der Heilige Stuhl verurteilt hat, und von denen erklärt worden ist,
dass sie sich im Buch von Jansenius, genannt <Augustinus>, befinden». Rom

verlangte aber eine Erklärung, dass die Sätze sich tatsächlich im Buch befänden

und von Jansenius im verurteilten Sinn verstanden gewesen wären. Vgl.
DS 2020 (D 1099). So wurde diese Erklärung für nicht ausreichend angesehen.

273



83. Es ist eine Illusion, sich einzureden, die Kenntnis der Geheimnisse

der Religion durch das Lesen der heiligen Bücher solle Frauen
vorenthalten werden. Denn der Missbrauch der Schriften und die
Häresien sind nicht der Einfalt der Frauen, sondern dem hochmütigen
Wissen der Männer entsprossen.

86. Dem einfachen Volk die Freude wegzunehmen, seine Stimme

derjenigen der ganzen Kirche (im Gottesdienst) zu vereinen, ist gegen
die Praxis der Apostel und die Absicht Gottes.

90. Die Kirche hat die Vollmacht zu exkommunizieren; sie soll
diese Vollmacht durch die obersten Hirten ausüben unter der zumindest

vermutlichen Zustimmung des ganzen Leibes.

Alles in der französischen Kirche geriet in die heftigste Bewegung,
selbst die Nonnenklöster, weil die Unterschreibung der Verdammung
gefordert wurde, und zu Paris konnte man sich an den byzantinischen
Hof zur Zeit, als er mit allen sittlichen Verkehrtheiten einen empfindlichen

Eifer für Glaubensbestimmungen verband, zurückversetzt wähnen.

Vier französische Bischöfe beriefen von der Bulle Unigenitus an

ein allgemeines Konzil».13
Die Anmerkung schliesst mit einem Zitat des Prinzen Eugen von

Savoyen über die negativen Auswirkungen der Beharrlichkeit Roms in
der Durchsetzung der Bulle Unigenitus: man hätte sich viele Blossen

gegeben14. Auch hier wird die Haltung Roms als übertrieben darge-

13 A.a.O., Anm. 19. Die drei Sätze sind hier ins Deutsche übersetzt; die von
Wessenberg zitierte lateinische Fassung lautet:

83. Est illusio, sibi persuadere, quod notitia mysteriorum religionis non
debeat communicari feminis lectione sacrorum librorum. Non ex feminarum
simplicitate, sed ex superba virorum scientia ortus est scripturarum abusus et

natae sunt haereses.
86. Eripere simplici populo solatium, iungendi vocem suam voci totius

ecclesiae (in den Kirchen) est usus contrarius praxi apostolicae et intentioni Dei.
90. Ecclesia habet auctoritatem excommunicandi, ut earn exerceat per pri-

mos pastores, de consensu, saltern praesumpto totius corporis.
14 «Prinz Eugen von Savoyen schrieb (am 23. Dec. 1716) an den päpstl. Nuntius

Passionei: Die dermalen so beharrlich unterhaltene Gährung über die

Durchsetzung der Constitution Unigenitus wirft auf die römische Politik einen

unangenehmen Schatten. Die Folgen hievon werden für Rom in geistlichem
und weltlichem Betrachte noch weit empfindlicher seyn, wenn die Nationen
dereinst alle die vielen Blossen entdecken, die man sich, ohne es bedacht zu

haben, gleichsam vorsätzlich gegeben hat, und die man so wenig mehr zu
verdecken im Stande ist, als die Jesuiten die ihrigen der Welt für immer durch-
schaulich gemacht haben. (Politische Schriften des Prinzen Eugen. Abth.IV.
n.364).»

274



stellt: in den drei zitierten Sätzen wurden (zumindest als «übelklingend

und die frommen Ohren beleidigend») Anliegen verurteilt, die
für Wessenberg ein selbstverständlicher Teil seiner Reformtätigkeit
gewesen waren: das persönliche Lesen der heiligen Schrift, der
Gemeindegesang im Gottesdienst und die notwendige Zustimmung der
Kirche zu den Entscheidungen der «Oberhirten»15. Dementsprechend
war die Annahme der Bulle in dieser Zuspitzung nicht möglich. Die
Appellation der vier Bischöfe im Jahr 1717 mit dem Brief «Die Ecclesiae»

(«Sag es der Kirche», Mat. 18, 17), der sich auch die theologische

Fakultät von Paris angeschlossen hatte, wird in diesem
Zusammenhang eher positiv, jedenfalls nicht tadelnd erwähnt; Roms
Hartnäckigkeit in der Durchsetzung seiner Massnahmen dagegen gerügt.

Dieser zu Unrecht von den Jesuiten und von Rom geführte Streit
hat nun für Wessenberg zwei Folgen gehabt:

a) «Diesem Acker der Verwüstung ist viel Unkraut des Hasses

entsprossen.» Die zu diesem Satz des Textes gehörende Anmerkung 20

bringt zwei Zitate französischer Autoren, in denen neben Hass auch
Rache und Unordnung als Früchte der Zerstörung Port-Royais
angegeben werden. Auch den Jansenisten wird dabei ein Schuldanteil an
den Querelen zugesprochen; das Unkraut des Hasses wirkte sich
aus16.

b) Diesem Acker ist ebenfalls «das noch nie gesehene Beispiel»
entsprossen, «dass in der grossen Kirche eine kleine (zu Utrecht) Bestand

gewann, die sich, jener im Glauben und in Gebräuchen gleichförmig,
trotz Roms Widerspruch fortpflanzet» n.

Seinem Urteil über den jansenistischen Streit gemäss ist für Wessenberg

die Kirche von Utrecht nicht «schismatisch»; darum vergleicht
er sie nicht mit der orthodoxen Kirche des Ostens, die in seiner Sicht

15 Wessenberg sieht als «obersten Grundsatz» der Kirchenverwaltung das

mittelalterlich Rechtsaxiom: «Was alle angeht, werde auch von allen gemeinsam

verhandelt.» Er nennt es «einen Grundsatz, den nicht willkürliche
Übereinkunft, sondern der Geist und das Hauptgebot des göttlichen Stifters in
seine Kirche eingeführt hat». Die Bistumssynode und die Erfordernisse und

Bedingungen einer heilsamen Herstellung derselben, in: Unveröffentlichte
Manuskripte und Briefe, III, 127.

16 «La charrue qui sillona les cendres de Port-Royal fit germer pour la

France d'amples moissions de haine, de vengeance et de désordre. Lemontey
Œuvres V. 151. Les querelle des Jésuites et des Jansénistes avaient banni la

tranquillité de la France, y rendaient la vie insupportable. De Pradt les quatres
Concordats I. 395. Verg. Reichlin's Gesch. von Port Royal. Hamb. 1839.»

17 a.a.O., siehe oben Anm. 10.

275



dieses Prädikat verdient18. Der Grund ist wohl darin zu sehen, dass

die Utrechter Kirche den Willen, in Gemeinschaft mit der gesamten
katholischen Kirche und auch mit Rom zu bleiben, wiederholt kundgetan

hatte, zuletzt noch mit einem Brief an alle Bischöfe der
römischkatholischen Kirche im Jahre 182619. Der Wille, zu exkommunizieren
lag einseitig in Rom20. Der Ostkirche wurde dagegen allgemein schis-
matischer Wille unterstellt. So hatte auch die Utrechter Kirche in
ihrem Provinzialkonzil von 1763 erklärt: «Die Griechen, die die Einheit
gebrochen haben und in dem Schisma beharren, sind wirklich und im

eigentlichen Sinne schismatisch.» - Eine Verurteilung, die erst 1922

zurückgenommen wurde21. Für Wessenberg ist darum die Utrechter
Kirche etwas Einmaliges, ein «noch nie gesehenes Beispiel»; sie
befindet sich nicht neben oder ausserhalb der grossen Kirche, sondern
«in» ihr.

Noch wichtiger ist ihm aber ein Aspekt, den er sorgfältig vermerkt:
die Gleichförmigkeit der kleinen Utrechter Kirche mit der grossen,
überall verbreiteten katholischen Kirche im Glauben und in den
Gebräuchen. Auf diese Gleichförmigkeit kommt es ihm an; sie ist das

Merkmal des Verbleibens in der Tradition des immer, überall und von
allen Geglaubten. Darum konnte Roms Widerspruch dieser Gleichförmigkeit

nichts hinwegnehmen.
Wir können abschliessend feststellen, dass Wessenbergs Einschätzung

des Jansenismus und der Kirche von Utrecht in allen wichtigen
Punkten mit dem damaligen Selbstverständnis eben dieser Kirche
übereinstimmt. Wenn er auch nicht von Rom exkommuniziert wurde
wie sie, befindet er sich auf dem gleichen Boden der altkirchlich

18 Vgl. I.v.Wessenberg, Einige Betrachtungen über die neuesten Verhandlungen

zwischen dem römischen Hofe und dem Kaiser Nikolaus von Russland,

Unveröffentlichte Manuskripte und Briefe, III, 113-117, bes. S. 117

oben. Interessant sind dort auch seine Bemerkungen über die Institution der

Nuntien, die er ablehnt; ebda. S. 114.
19 Vgl. C. B. Moss, The Old Catholic Movement, London 21964, 163. Zu dieser

Zeit war Wessenberg noch im Amt. Es ist also sehr möglich, dass er vom
Brief gewusst hat.

20 «Schisma esse fatendum; sed auctore papa, qui communicare volentibus
communicare récusât.» Nach B.A. van Kleef, Das Utrechter Provinzialkonzil
vom Jahre 1763, IKZ 50 (1960), 224, hat Febronius dieses Wort anlässlich des

genannten Konzils der Utrechter Kirche gesprochen (leider ohne Quellenangaben).

21 Vgl. B.A. van Kleef, Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763,

IKZ 50 (1960), 76; dazu Kirchliche Chronik, IKZ 12 (1922), 134 (auch IKZ
15/1925, 12).

276



orientierten Katholizität vor 1870. Gewiss sind die deutschen und
schweizerischen Altkatholiken in einigen Punkten weitergegangen, als

Wessenberg es in seinem Reformplan vorgesehen hatte: z. B. seien die
Volkssprache für alle Teile der Eucharistiefeier, die Freistellung der
Ohrenbeichte und des Priesterzölibates, die Anerkennung der Katholizität

der Anglikanischen und der Orthodoxen Kirchen, die Infragestellung

des Konzils von Trient und der mittelalterlichen Konzilien
und das Inkaufnehmen eines vorläufig nicht reparablen Bruchs mit
Rom genannt. Es ist völlig müssig, sich zu fragen, wie Wessenberg
persönlich darauf reagiert hätte. Wir können aber festhalten, dass

diese Reformen der Kirche von Utrecht für eine Zeit stärkere
Schwierigkeiten bereitet haben. Sie wurden von ihr in einem längeren Prozess

von dem Utrechter Abkommen von 1889 bis zur Anerkennung der
anglikanischen Weihen 1925 nachvollzogen. Dabei liess sie sich von der
Erkenntnis leiten, dass sich einerseits Rom 1870 verändert hatte und
nicht mehr denselben Anspruch erheben konnte, ein «centrum unitatis»

im altkirchlichen Sinn zu sein wie vor dem I.Vatikanum22; und
dass andererseits die drei Prinzipien, die auch Wessenberg als Leitlinien

dienten: «Was immer, überall und von allem geglaubt worden ist,
ist wahrhaft katholisch»; «Was alle betrifft, muss von allen beraten
und beschlossen werden» und «Im Notwendigen Einheit, im Zweifel
Freiheit, in allem die Liebe», dynamische Kriterien sind23, die im
Laufe der Zeiten zu immer neuen, besonnenen aber auch beherzten

Entscheidungen rufen.

Bonn Christian Oeyen

22 Bei der Zusammenkunft der altkatholischen Bischöfe am 24.9.1889
erklärten zuerst die niederländischen Bischöfe, dass ihre Kirche niemals mit der
römischen Kirche oder mit dem Inhaber des «ersten Sitzes» gebrochen hätte.
Die deutsche Kirche hätte «die von unseren Vätern gesetzten Grenzen» weit
überschritten. Bischof Reinkens entgegnete, es sei Rom gewesen, das die von
unseren Vätern gesetzten Grenzen überschritten hat, und «dass nicht wir uns
von der römisch-katholischen Kirche abtrennen wollten, sondern dass der

Papst sich von uns abtrennte». Vgl. M. Kok, Die Utrechter Union, Altkatholisches

Jahrbuch, Wien 1981, 35 f.
23 Das Prinzip des Vinzenz von Lerin führte Döllinger zu einem kritischen

Vergleich zwischen dem Konzil von Trient und der «alten, vormittelalterlichen
Kirche» (Brief an F. Michelis, 1.5.1874, IKZ 3 [1913] 67). Ergab dann bei den

Bonner Unionskonferenzen eine diesbezügliche Erklärung ab (Bericht 1874,

hrgg. F. H. Reusch, 8). Über Reinkens und Reusch fand dann diese Einsicht
ihren Platz im Art. 5 der Utrechter Erklärung, wonach die Entscheidungen des

Konzils von Trient nur insofern angenommen werden, als sie mit der Lehre

der alten Kirche übereinstimmen.

277


	Wessenberg und die Kirche von Utrecht

