Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Kirchenvater und Krampfe

Autor: Parmentier, Martien F. G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404672

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchenviter und Krampfe

Die Ereignisse auf dem Friedhof von St-Médard zu Paris in den frii-
hen dreissiger Jahren des achtzehnten Jahrhunderts, als das Grab des
Diakons Monsieur de Péaris der Mittelpunkt wunderbarer und laut-
starker Heilungen wurde, bis so viele Neugierige und Kranke hinzu-
stromten, dass im Januar 1732 der Friedhof geschlossen werden muss-
te, haben zu vielen geschriebenen und gedruckten Seiten Anlass gege-
ben. Im hollédndischen altkatholischen Theologieunterricht wurden
dieser ganzen Geschichte bis vor kurzem nur einige befangene Worter
gewidmet, und es wurde gut deutlich gemacht, dass wir vom heiligen
Diakon in unserer Zeit nichts mehr zu erwarten haben. Dass diese
Haltung der Neubesinnung bedarf, machte Prof. Maan deutlich, als er
die Aufmerksamkeit auf die charismatischen Elemente des Jansenis-
mus gelenkt hat in seiner Publikation Chiliastische en charismatische
stromingen en de clerezie in het begin van de negentiende eeuw'. Und es
befinden sich noch immer Reliquien des Gewandes, des Bettenholzes
und der Grabeserde des M. de Paris unter holldndischen altkathol:-
schen Altdren.

Im folgenden wollen wir eine Schrift, die am meisten gelesen und
angefochten wurde in diesen Jahren, kurz untersuchen auf ihre Argu-
mente hin aus der Tradition: La vérité des miracles, opérés par l'inter-
cession de M. de Pdris von Louis Basile Carré de Montgeron?. In die-
sem Buch beschreibt Montgeron zuerst «das Wunder» seiner eigenen
«Bekehrung». Er habe von den Heilungen auf dem Grab des M. de
Péris gehért und wolle jetzt mit eigenen Augen sehen, «si ce qui se
passoit 4 ce tombeau étoit véritablement surnaturel, ou s’il n’y avoit
point de superchérie». Am Nachmittag des 7. September 1731 ging er
also dorthin, in seiner gewdhnlichen hochmiitigen Gesinnung, wie er
selbst sagt: «J’entrai dans le cimetiére avec I'air d’arrogance et de
hauteur qui m’étoit devenu naturel, bien résolu de tout examiner avec
la plus sévere critique.» Er wurde aber gleich beeindruckt vom Ernst
der dort Betenden und fing an selber zu beten, vier Stunden lang.
Wihrend dieser Zeit iiberdenkt er vieles, nicht minder die Sache der
mit ihm betenden Appellanten: «Si Dieu est juste, comment est-il pos-
sible qu’il souffre que celles de ses créatures qui n’ont jamais fait que
du bien en vue de lui plaire, qui n’ont aimé que lui, et qui se sont sa-

! Seminariereeks Nr.5, Amersfoort 1979.
2 Erschienen zu Utrecht, 1737.

261



crifiés elles-mémes dans le désir de le voir un jour, de 'aimer et de le
posséder, soient plus malheureuses que celles qui le blasphément, et
qui n’épargnent aucun crime pour contenter leur passions?» In der
Welt sind die Ungerechten oft am gliicklichsten, und diejenige, die
Gott lieben, werden beraubt von fast allen Freuden des Lebens und
werden oft heftig verfolgt. Es sei doch nicht so, dass die Missetéter
Gott mehr gefallen als diejenigen, die Thm nur gefallen wollen?

Darauf beginnt der Autor eine lange Betrachtung der Heilsge-
schichte, und wenn er bei den Aposteln angelangt ist, sagt er, dass
diese Wunder wirken mussten, um glaubhaft zu machen, dass der Ge-
kreuzigte der Sohn Gottes und gleich dem Vater ist: sonst hitten die
Gotzendiener nicht iberzeugt werden konnen. Predigen allein war
nicht genug: «C’¢étoit parmi les payens une chose tres contestée, que
I'immortalité de I’ame, et aucun ne croyoit la résurrection des corps:
seroit-ce par leur ¢loquence que les Apdtres les auroient persuadés de
ces vérités fondamentales de la Religion? Mais il ne suffisoit pas de
convaincre ’esprit. Pour faire un véritable chrétien d’un payen qui
jusque-la n’avoit eu d’autre Dieu que son plaisir et son intérét, il fal-
loit changer tous les sentiments de son cceur, et quel autre que Dieu
méme le peut faire?»

Die Wunder an sich waren aber nichts, wenn es nicht deutlich war,
dass sie von Gott inspiriert wurden. Und das wurde deutlich. Auch
nach dem Neuen Testament, schreibt Montgeron, horten die Wunder
nicht auf. Er verweist in diesem Zusammenhang auf Tertullian, Apolo-
geticum X X111, wo dieser bezeugt, dass Christen die heidnischen Got-
ter wie Ddmonen austreiben; so ist bewiesen, dass Jesus Christus stér-
ker ist als sie. So baut Montgeron seine Argumentation auf, die in der
Feststellung miindet, dass wenn beim Grab des M. de Paris wahrhafte
Wunder bewirkt werden, das bedeuten miisse, dass die Appellanten
sich zur wahren Religion bekennen, und dass sie zu Unrecht verfolgt
werden.

Diese und viele andere Uberlegungen kamen Montgeron im Geiste,
als er die vier Stunden beim Grab des heiligen Diakons betete. Und so
wurde ihm «das Herz geheilt»: er war gekommen, um die Wunder zu
kritisieren, er priifte aber nur die Gedanken des eigenen Geistes und
kritisierte sich selbst: «Je demeurai parfaitement convaincu de la véri-
té de la Religion et de la sainteté de celui qui avoit engagé la divine
miséricorde a m’éclairer tout d’un coup par tant de lumiere.»

Der Hauptteil des Buches umfasst die detaillierte Beschreibung
acht wunderbarer Heilungen, mit «piéces justificatives». Sieben da-

262



von fanden statt beim Grab des Heiligen, in der Zeit von Juni bis Au-
gust 1731. Solche Ereignisse miissen den Autor also neugierig gemacht
und ihn dazu gebracht haben, selber nach St-Médard zu gehen. Die
sechste Heilung, die er erzéhlt, aber fand statt im Friithjahr von 1733,
also nach der Schliessung des Friedhofes. Es betrifft hier die Heilung
eines Pierre Gautier von einer Augenkrankheit, dadurch dass er den
Heiligen anrief. Man musste also nicht notwendigerweise nach dem
(jetzt geschlossenen) Friedhof gehen, um geheilt zu werden vom Heili-
gen der Appellanten, und von Pierre Gautier hiess es, dass «il se re-
gardoit comme s’1l avoit été sur le tombeau du saint Diacre». So wird
deutlich, dass die «convulsions» und die Heilungen einfach weiterge-
hen konnten, auch nachdem das Grab selber nicht mehr besucht wer-
den konnte. Die Appellanten konnten immer noch an die Wunder des
M. de Péris appellieren und so ihre Rechtgldubigkeit beweisen. Denn
Wunder, sagt Montgeron, sind die Stimme Gottes, dessen, der sich
durch sie sichtbar macht. So beginnt der wichtigste Teil des Buches,
die 28 Seiten mit «Conséquences qu’on doit tirer des miracles».
Durch Wunder hat Christus seine Gottlichkeit bewiesen. Durch Wun-
der wird der Glaube bewahrt bis zum Ende der Zeiten. Wunder haben
aber auch in der Kirchengeschichte immer die Rolle des Wahrheitsbe-
weises gehabt, vor allem in bewegten Zeiten. Die Verheissungen von
Mt.28, 20 und Mk. 16, 17-18 gelten fiir alle Zeiten. Und das Hauptziel
des Wunders ist es, die Wahrheit zu zeigen, sagt Montgeron mit Pas-
cal’, Durch Wunder hat Gott die ganze Erde bekehrt: «C’est a la vue
des miracles que les idolatres ont renoncé a toutes leur superstitions,
que les Empereurs sont devenus les adorateurs d’un Dieu crucifié, et
que les Philosophes, reconnaissant la vanité et le néant de leur fausse
sagesse, se sont réduits a la simplicité de la foi.» Nachdem die Welt
bekehrt war, haben die Wunder nicht aufgehdrt: «Ils ont été pareille-
ment le moyen le plus efficace pour dissiper les nuages dont la vérite a
quelquefois été couverte dans des jours d’obscurité, ou les enfants de
I'Eglise déchiroient eux-mémes son sein, par leurs funestes contesta-
tions.» Das war zum Beispiel der Fall in der Zeit des Arianismus, als
Antonius und Pachomius Wunder wirkten. Arius selber soll gestorben
sein, als Jakob von Nisibis und Alexander von Konstantinopel (lies:
von Alexandrien) den orthodoxen Kirchenvitern zu Nizéia vorgingen
im Fasten und Gebet*. Viele Heilige in Ost und West wirkten Wunder

* Pensées, Tit. XX VII, Nr.3 und 7. o
‘ Diese apokryphe Geschichte (Arius starb nach Nizéa!) findet sich in einer
Interpolation zu Theodorets Historia Religiosa, 1, 10.

263



wihrend ihres Lebens. auch auf den Gribern der Heiligen geschahen
Wunder: unter den vielen Namen, die Montgeron aufzihlt, ist auch
derjenige des St-Médard von Soissons. So werden die Ketzer bekehrt,
als Gott selber «aufsteht zum Urteil, und seine Feinde zerstreut wer-
den».

Und so wie Gott einst durch Wunder die Wahrheit durchsetzte, so
tut er das noch immer: so wie er einst seiner Kirche zur Hilfe gekom-
men ist und so wie er das wieder tun wird durch die Wunder der Pro-
pheten, wenn der Antichrist kommt, «il nous instruit et nous soutient
aujourd’hui par les prodiges qu’il nous accorde dans sa bonté». Die
Erwdhnung der endzeitlichen Propheten bezieht sich wohl auf die
vom Abbé Etemare eingeleitete Erwartung der Wiederkunft Elias, die
die Appellanten gierig ibernahmen. Aber so weit war es noch nicht,
und darum beteuert der Autor: auch heute wirkt Gott Wunder durch
seine Heiligen.

In allen Jahrhunderten seien die Wunder eins der vornehmsten
Kennzeichen der Kirche gewesen. Deswegen giben sie auch die Gren-
zen der Kirche an: «Il est évident, que ceux qui osent se révolter con-
tre la décision de ces miracles, se révoltent contre la décision de Dieu
méme, comme s’1ls ne le reconnoissent plus, ni pour leur Dieu, ni pour
leur maitre.»

Wenn also die Anhinger der Bulle «Unigenitus» sdhen, dass Gott
zu Gunsten der Appellanten Wunder wirkt, dann miissten sie notwen-
digerweise versuchen, diese Wunder zu detrahieren oder gar zu igno-
rieren. Und so ist es: man verkennt die Fakten, schiichtert die Zeugen
ein, schreibt die unverkennbaren Heilungen der Suggestion oder na-
tiirlichen Ursachen zu oder, und das ist wohl das Allerschlimmste,
man behauptet, der Teufel sei der Urheber dieser Wunder: diese Jan-
senisten wéren also Okkultisten und Magier, gleich den Manichéern
und Arianern! Gliicklicherweise gebe es da einige Regeln zur Unter-
scheidung der Geister. Und das, sagt Montgeron, sind die folgenden:

1. Der Teufel kann nicht schaffen; er kann nur natiirliche Mittel an-
wenden. Wahrhafte Heilungen kann er infolgedessen nicht bewirken.
Pl6tzliche und wunderbare Heilungen kénnen also nur von Gott stam-
men. — Montgeron legt darum viel Wert darauf, in seinen acht Hei-
lungsbeispielen zu zeigen, dass die Heilung méglichst rasch stattfand,
und vor allem, dass die Krankheit, wovon der Patient geheilt wurde,
mit nattrlichen Mitteln vollig unheilbar war.

2. Gott wiirde dem Teufel nie erlauben, im Schoss der katholischen
Kirche Heilungen zu bewirken, die echte Wunder sind oder die wie

264



echte Wunder aussehen, denn Jesus Christus hat der Kirche geboten,
wahre Wunder als die Stimme Gottes zu betrachten. — Wenn das Wun-
der immer als ein Beweis fiir die gottliche Wahrheit funktioniert hat,
darf es nicht unzweideutig sein.

3. Jedes Wunder, das ausserhalb der Kirche bewirkt wird, ist ver-
ddchtig, weil es im Reich des Teufels bewirkt wird. Jedes Wunder
aber, das innerhalb der Kirche bewirkt wird, muss echt sein, weil Gott
versprochen hat, seine Wunder gerade dort zu tun. Wenn Gott aber
dem Teufel manchmal gestattet hat, innerhalb der Kirche «quelques
prestiges» zu tun, dann war das nur, damit die echten Wunder sich
von diesem Hintergrund um so scharfer abhoben. — Die Kirche ist der
Platz des Wunders. Wo Kirche ist, geschehen Wunder. Wo (echte)
Wunder geschehen, ist die Kirche.

4. Schon Arnobius von Sicca in seinem Adversus Gentes machte den
Heiden deutlich, dass ihre Gotter keine Heilungen bewirken konnten
durch das blosse Wort: sie brauchten immer Mittel. — Nur der christli-
che Gott, der die Welt aus dem Nichts geschaffen hat durch sein
Wort, hat nichts aus der Schépfung nétig, damit er die Menschen
heilt.

5. Der Teufel wirkt nur mit Magie und dergleichen, er erhort keine
frommen Gebete. Wer also in Vertrauen Gott und Jesus Christus an-
ruft und einen Heiligen auf seinem Grab, wo tidglich Wunder gesche-
hen, um seine Fiirbitte fleht, darf beruhigt sein, dass nicht der Teufel
ihm antwortet. — Das aufrichtige Gebet zu Gott kann nie vom Teufel
missbraucht werden; so etwas lidsst Gott nicht zu. Es ist also Unsinn
zu behaupten, dass fromme Betende vom Teufel besessen seien.

6. Gott wirkt keine Wunder mit der Absicht, eine Lehre, die strittig
ist, mit den wahren Beschliissen der Kirche zu autorisieren. Wenn
Gott also bei den Appellanten Wunder wirkt, kann das nur bedeuten,
dass die Bulle kein wahrhafter Beschluss der Kirche ist, weil sie im
Widerspruch ist mit der wahren Lehre. — Hier gebraucht Montgeron
genau das selbe Argument gegen die Anhénger der Bulle wie in seiner
Zeit Tertullian gegen Marcion und Irenacus gegen die Gnostiker:
wenn die wahren Wunder «bei uns» passieren, dann ist der Gegner,
der keine Wunder vorzeigen kann, nicht im Besitz der Wahrheit’.

7. Wie der Blindgeborene gliaubig wurde, weil er geheilt wurde, so
soll die Kirche Streitigkeiten in der Lehre entscheiden lassen von den
wahren Wundern. — Ein dhnliches Argument gibt es noch bei Gregor

> Vgl. IKZ 4, 1978, S.220-221.

265



von Nyssa in der Rede Auf seiner Weihe zu den Auseinandersetzungen
auf dem Konzil von Konstantinopel 381 °.

Wunder sollen aber nicht der Autoritdt der Kirche widersprechen
und haben das auch nie getan. Die Appellanten behaupten keines-
wegs, dass nur sie selber die wahre Kirche konstituieren: die ganze
Gemeinschaft der mit Rom vereinten Kirchen ist «die Kirche» auch
fiir sie, ob alle die Bulle annehmen oder nicht. Es geht nur darum,
dass bewiesen werden soll, dass «Unigenitus» keine Glaubensregel
sei. Und es gibt mehr Argumente als nur die Wunder, um der Bulle
diesen Status abzusprechen. Das Pariser Parlament habe so viel ge-
sagt. Die Bulle enthdlt nur Behauptungen, und sie ist unklar in ihren
Formulierungen. Sogar die Ultramontanisten haben zugegeben, dass
sie nicht die Autoritét einer Glaubensregel hat.

Wenn die Bulle aber keine Glaubensregel ist, so ist sie auch nicht
die Stimme Gottes und kann man ein guter Katholik sein, ohne sie an-
zunehmen; es ist nur ein Menschenwort. Die Wunder aber sind die
Stimme Gottes. Es leidet also keine Zweifel, dass die Wunder mehr
Kraft haben als die Bulle, um den Glauben und das menschliche Ver-
halten zu regeln, denn der Stimme Gottes muss man eher gehorchen
als der der Menschen.

Nicht alle Jansenisten waren gliicklich mit den Vorgédngen auf dem
Friedhof. Henri Grégoire, von R. Knox’ geschildert als «a violent Jan-
senist», schreibt in seiner Histoire des sectes religieuses®, dass verschie-
dene Parteigenossen gegen die «convulsions» waren. Er selber be-
trachtet sie auch als Fanatismus und als Produkte einer Sucht nach
aussergewohnlichen Erfahrungen. Und er nennt? Augustin '° als Auto-
ritit fiir die Uberzeugung «que le démon peut employer les choses
materielles pour produire des effets qui paraissent au-dessus des for-
ces de la nature». Es ist eine schlechte Sache, meint er, dass von vielen
«convulsionisme» und «Jansénisme» miteinander identifiziert wer-
den. In seiner Zeit gibe es noch immer welche, die konvulsionére Er-
fahrungen hatten: er nennt Lyon, Paris und Pontoise als deren Zen-
tren 'l

¢ Vgl. IKZ 4, 1978, S.222-223.

7 Enthusiasm, Oxford 1950, S.373.
8 Paris 1814, Vol. I, S.385.

? Cipeit, 8.383,

1 De Civitate Dei, XXI1,6.

' Op.cit. S.398.

266



Schliesslich sei erwdhnt, wie Bischof Varlet in einer neuentdeckten
Schrift'* die «convulsions» und die Beschuldigung, der Teufel sei der
Urheber der Heilungen, bewertete. Varlet ist berzeugt, «qu’on ne
doit point attribuer au démon de vrais miracles de guérison, sur tout
dans les lieux et dans les temps ou la vraie religion régne». Fiir eine
solche Behauptung findet man keinen Grund in der heiligen Schrift.
Nur scheinbare Wunder kénnte man vielleicht dem Teufel zuschrei-
ben.

Varlet stellt die umstrittenen «convulsions» den «miracles de puni-
tion» gleich. Wenn doch Didmonen im Spiel sind, dann ist das, weil
Gott sie gebraucht, um die Ubeltiter zu strafen und die Gerechten zu
priifen. Augustin'? zitierend nennt der Bischof von Babylon Sodom,
die Plagen von Agypten und Achab als Beispiele der mittels des Di-
mons gestraften Stinder und Hiob als das Musterbeispiel des geprif-
ten Gerechten. Denn «Dieu permet ... au démon d’affliger les Saints
pour les guérir et les préserver des maladies de 'ame». So war es auch
mit Paulus, wie sich aus 2. Kor. 12, 7 ergibt, sagt Varlet mit Augustin '4.
Von hier aus muss man auch die «convulsions» verstehen: «Il s’ensuit
de-la que quand il seroit vrai que Dieu elt permis au démon de frap-
per la veuve de Lorme'* sur le tombeau pour la punir, et d’exciter les
douleurs des convulsions dans d’autres pour les éprouver, les purifier
et les guérir de maladies intérieures, et les disperser par la a recevoir
les bienfaits de la miséricorde de Dieu, soit par des guérisons corpo-
relles, soit par des guérisons spirituelles, on ne pouvoit pas dire que ce
soit établir un trone au démon sur le tombeau, ni que ce soit admettre
un mélange ou on feroit opérer Dieu et le démon tour a tour.» Es ist
immer nur Gott, der schldgt und heilt 'é.

«Miracles de punition», «un mélange ou on feroit opérer Dieu et le
démon tour a tour», «opérations du Démon», oder «qu’on en cherche

"2 Lettre a Mgr. I'évesque de Montpellier, Utrecht 1736, vgl. F.J. Parmentier,
La bibliothéque Jansénienne de I'Eglise d’Utrecht, Amsterdam 1980, Nr. [219.

" Enarr. in Ps. LXXVII, 49.

" Enarr. in Ps. LXXX,6.

s Gabrielle Gantier, Witwe des Pierre de Lorme, simulierte Kopfschmerzen,
als sie am 4. August 1731 zum Grab des M. de Paris ging mit der Absicht, die
dortigen Vorgiinge zu bespotten. Als sie auf dem Grab sass, wurde sie geldhmt:
das war «une vraie punition de Dieu». Ja, «la Paralysie n’¢toit que le chti-
ment de sa témérité: vouloir en douter, ¢’est fermer les yeux a la lumiere du so-
leil». Vgl. F.J. Parmentier, op.cit. Nr.13 und 980.

' Varlet, Lettre, S.69.

267



le principe dans la nature» 7, das waren die Alternativen fiir die Inter-
pretation der «convulsions». Blosse Hysterie hétte nie eine so heftige
Auseinandersetzung verursacht, und es ist keine Erkldrung fiir die Zi-
higkeit des Phianomens.

Hilversum Martien F. G. Parmentier

' Varlet, S. 68, dreissig Pariser Arzte zitierend, die die Sache untersucht hat-
ten.

268



	Kirchenväter und Krämpfe

