
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Kirchenväter und Krämpfe

Autor: Parmentier, Martien F. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404672

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchenväter und Krämpfe

Die Ereignisse auf dem Friedhof von St-Médard zu Paris in den frühen

dreissiger Jahren des achtzehnten Jahrhunderts, als das Grab des

Diakons Monsieur de Paris der Mittelpunkt wunderbarer und
lautstarker Heilungen wurde, bis so viele Neugierige und Kranke
hinzuströmten, dass im Januar 1732 der Friedhof geschlossen werden müsste,

haben zu vielen geschriebenen und gedruckten Seiten Anlass gegeben.

Im holländischen altkatholischen Theologieunterricht wurden
dieser ganzen Geschichte bis vor kurzem nur einige befangene Wörter
gewidmet, und es wurde gut deutlich gemacht, dass wir vom heiligen
Diakon in unserer Zeit nichts mehr zu erwarten haben. Dass diese

Haltung der Neubesinnung bedarf, machte Prof. Maan deutlich, als er
die Aufmerksamkeit auf die charismatischen Elemente des Jansenismus

gelenkt hat in seiner Publikation Chiliastische en charismatische

Stromingen en de clerezie in het begin van de negentiende eeuw[. Und es

befinden sich noch immer Reliquien des Gewandes, des Bettenholzes
und der Grabeserde des M. de Paris unter holländischen altkatholischen

Altären.
Im folgenden wollen wir eine Schrift, die am meisten gelesen und

angefochten wurde in diesen Jahren, kurz untersuchen auf ihre
Argumente hin aus der Tradition: La vérité des miracles, opérés par
l'intercession de M. de Paris von Louis Basile Carré de Montgeron2. In diesem

Buch beschreibt Montgeron zuerst «das Wunder» seiner eigenen

«Bekehrung». Er habe von den Heilungen auf dem Grab des M. de

Paris gehört und wolle jetzt mit eigenen Augen sehen, «si ce qui se

passoit à ce tombeau étoit véritablement surnaturel, ou s'il n'y avoit

point de superchérie». Am Nachmittag des 7. September 1731 ging er

also dorthin, in seiner gewöhnlichen hochmütigen Gesinnung, wie er

selbst sagt: «J'entrai dans le cimetière avec l'air d'arrogance et de

hauteur qui m'étoit devenu naturel, bien résolu de tout examiner avec

la plus sévère critique.» Er wurde aber gleich beeindruckt vom Ernst

der dort Betenden und fing an selber zu beten, vier Stunden lang.

Während dieser Zeit überdenkt er vieles, nicht minder die Sache der

mit ihm betenden Appellanten: «Si Dieu est juste, comment est-il
possible qu'il souffre que celles de ses créatures qui n'ont jamais fait que
du bien en vue de lui plaire, qui n'ont aimé que lui, et qui se sont sa-

1 Seminariereeks Nr.5, Amersfoort 1979.
2 Erschienen zu Utrecht, 1737.

261



crifiés elles-mêmes dans le désir de le voir un jour, de l'aimer et de le

posséder, soient plus malheureuses que celles qui le blasphèment, et

qui n'épargnent aucun crime pour contenter leur passions?» In der
Welt sind die Ungerechten oft am glücklichsten, und diejenige, die
Gott lieben, werden beraubt von fast allen Freuden des Lebens und
werden oft heftig verfolgt. Es sei doch nicht so, dass die Missetäter
Gott mehr gefallen als diejenigen, die Ihm nur gefallen wollen?

Darauf beginnt der Autor eine lange Betrachtung der
Heilsgeschichte, und wenn er bei den Aposteln angelangt ist, sagt er, dass

diese Wunder wirken mussten, um glaubhaft zu machen, dass der
Gekreuzigte der Sohn Gottes und gleich dem Vater ist: sonst hätten die

Götzendiener nicht überzeugt werden können. Predigen allein war
nicht genug: «C'étoit parmi les payens une chose très contestée, que
l'immortalité de l'ame, et aucun ne croyoit la résurrection des corps:
seroit-ce par leur éloquence que les Apôtres les auraient persuadés de

ces vérités fondamentales de la Religion? Mais il ne suffisoit pas de

convaincre l'esprit. Pour faire un véritable chrétien d'un payen qui
jusque-là n'avoit eu d'autre Dieu que son plaisir et son intérêt, il fal-
loit changer tous les sentiments de son cœur, et quel autre que Dieu
même le peut faire?»

Die Wunder an sich waren aber nichts, wenn es nicht deutlich war,
dass sie von Gott inspiriert wurden. Und das wurde deutlich. Auch
nach dem Neuen Testament, schreibt Montgeron, hörten die Wunder
nicht auf. Er verweist in diesem Zusammenhang auf Tertullian, Apolo-

geticum XXIII, wo dieser bezeugt, dass Christen die heidnischen Götter

wie Dämonen austreiben; so ist bewiesen, dass Jesus Christus stärker

ist als sie. So baut Montgeron seine Argumentation auf, die in der

Feststellung mündet, dass wenn beim Grab des M. de Paris wahrhafte
Wunder bewirkt werden, das bedeuten müsse, dass die Appellanten
sich zur wahren Religion bekennen, und dass sie zu Unrecht verfolgt
werden.

Diese und viele andere Überlegungen kamen Montgeron im Geiste,

als er die vier Stunden beim Grab des heiligen Diakons betete. Und so

wurde ihm «das Herz geheilt»: er war gekommen, um die Wunder zu

kritisieren, er prüfte aber nur die Gedanken des eigenen Geistes und

kritisierte sich selbst: «Je demeurai parfaitement convaincu de la vérité

de la Religion et de la sainteté de celui qui avoit engagé la divine

miséricorde à m'éclairer tout d'un coup par tant de lumière.»
Der Hauptteil des Buches umfasst die detaillierte Beschreibung

acht wunderbarer Heilungen, mit «pièces justificatives». Sieben da-

262



von fanden statt beim Grab des Heiligen, in der Zeit von Juni bis
August 1731. Solche Ereignisse müssen den Autor also neugierig gemacht
und ihn dazu gebracht haben, selber nach St-Médard zu gehen. Die
sechste Heilung, die er erzählt, aber fand statt im Frühjahr von 1733,
also nach der Schliessung des Friedhofes. Es betrifft hier die Heilung
eines Pierre Gautier von einer Augenkrankheit, dadurch dass er den

Heiligen anrief. Man müsste also nicht notwendigerweise nach dem

(jetzt geschlossenen) Friedhof gehen, um geheilt zu werden vom Heiligen

der Appellanten, und von Pierre Gautier hiess es, dass «il se re-
gardoit comme s'il avoit été sur le tombeau du saint Diacre». So wird
deutlich, dass die «convulsions» und die Heilungen einfach weitergehen

konnten, auch nachdem das Grab selber nicht mehr besucht werden

konnte. Die Appellanten konnten immer noch an die Wunder des

M. de Paris appellieren und so ihre Rechtgläubigkeit beweisen. Denn
Wunder, sagt Montgeron, sind die Stimme Gottes, dessen, der sich
durch sie sichtbar macht. So beginnt der wichtigste Teil des Buches,
die 28 Seiten mit «Conséquences qu'on doit tirer des miracles».
Durch Wunder hat Christus seine Göttlichkeit bewiesen. Durch Wunder

wird der Glaube bewahrt bis zum Ende der Zeiten. Wunder haben
aber auch in der Kirchengeschichte immer die Rolle des Wahrheitsbeweises

gehabt, vor allem in bewegten Zeiten. Die Verheissungen von
Mt.28, 20 und Mk. 16, 17-18 gelten für alle Zeiten. Und das Hauptziel
des Wunders ist es, die Wahrheit zu zeigen, sagt Montgeron mit
Pascal3. Durch Wunder hat Gott die ganze Erde bekehrt: «C'est à la vue
des miracles que les idolâtres ont renoncé à toutes leur superstitions,

que les Empereurs sont devenus les adorateurs d'un Dieu crucifié, et

que les Philosophes, reconnaissant la vanité et le néant de leur fausse

sagesse, se sont réduits à la simplicité de la foi.» Nachdem die Welt
bekehrt war, haben die Wunder nicht aufgehört: «Ils ont été pareillement

le moyen le plus efficace pour dissiper les nuages dont la vérité a

quelquefois été couverte dans des jours d'obscurité, où les enfants de

l'Eglise déchiraient eux-mêmes son sein, par leurs funestes contestations.»

Das war zum Beispiel der Fall in der Zeit des Arianismus, als

Antonius und Pachomius Wunder wirkten. Arius selber soll gestorben

sein, als Jakob von Nisibis und Alexander von Konstantinopel (lies:

von Alexandrien) den orthodoxen Kirchenvätern zu Nizäa vorgingen
im Fasten und Gebet4. Viele Heilige in Ost und West wirkten Wunder

3 Pensées, Tit. XXVII, Nr. 3 und 7.
4 Diese apokryphe Geschichte (Arius starb nach Nizäa!) findet sich in einer

Interpolation zu Theodorets Historia Religiosa. I, 10.

263



während ihres Lebens, auch auf den Gräbern der Heiligen geschahen
Wunder: unter den vielen Namen, die Montgeron aufzählt, ist auch

derjenige des St-Médard von Soissons. So werden die Ketzer bekehrt,
als Gott selber «aufsteht zum Urteil, und seine Feinde zerstreut
werden».

Und so wie Gott einst durch Wunder die Wahrheit durchsetzte, so

tut er das noch immer: so wie er einst seiner Kirche zur Hilfe gekommen

ist und so wie er das wieder tun wird durch die Wunder der
Propheten, wenn der Antichrist kommt, «il nous instruit et nous soutient

aujourd'hui par les prodiges qu'il nous accorde dans sa bonté». Die

Erwähnung der endzeitlichen Propheten bezieht sich wohl auf die

vom Abbé Eternare eingeleitete Erwartung der Wiederkunft Elias, die
die Appellanten gierig übernahmen. Aber so weit war es noch nicht,
und darum beteuert der Autor: auch heute wirkt Gott Wunder durch
seine Heiligen.

In allen Jahrhunderten seien die Wunder eins der vornehmsten
Kennzeichen der Kirche gewesen. Deswegen gäben sie auch die Grenzen

der Kirche an: «Il est évident, que ceux qui osent se révolter contre

la décision de ces miracles, se révoltent contre la décision de Dieu

même, comme s'ils ne le reconnoissent plus, ni pour leur Dieu, ni pour
leur maître.»

Wenn also die Anhänger der Bulle «Unigenitus» sähen, dass Gott
zu Gunsten der Appellanten Wunder wirkt, dann mussten sie

notwendigerweise versuchen, diese Wunder zu detrahieren oder gar zu
ignorieren. Und so ist es: man verkennt die Fakten, schüchtert die Zeugen
ein, schreibt die unverkennbaren Heilungen der Suggestion oder
natürlichen Ursachen zu oder, und das ist wohl das Allerschlimmste,
man behauptet, der Teufel sei der Urheber dieser Wunder: diese
Jansenisten wären also Okkultisten und Magier, gleich den Manichäern
und Arianern! Glücklicherweise gebe es da einige Regeln zur
Unterscheidung der Geister. Und das, sagt Montgeron, sind die folgenden:

1. Der Teufel kann nicht schaffen; er kann nur natürliche Mittel
anwenden. Wahrhafte Heilungen kann er infolgedessen nicht bewirken.
Plötzliche und wunderbare Heilungen können also nur von Gott stammen.

- Montgeron legt darum viel Wert darauf, in seinen acht

Heilungsbeispielen zu zeigen, dass die Heilung möglichst rasch stattfand,
und vor allem, dass die Krankheit, wovon der Patient geheilt wurde,
mit natürlichen Mitteln völlig unheilbar war.

2. Gott würde dem Teufel nie erlauben, im Schoss der katholischen
Kirche Heilungen zu bewirken, die echte Wunder sind oder die wie

264



echte Wunder aussehen, denn Jesus Christus hat der Kirche geboten,
wahre Wunder als die Stimme Gottes zu betrachten. - Wenn das Wunder

immer als ein Beweis für die göttliche Wahrheit funktioniert hat,
darf es nicht unzweideutig sein.

3. Jedes Wunder, das ausserhalb der Kirche bewirkt wird, ist
verdächtig, weil es im Reich des Teufels bewirkt wird. Jedes Wunder
aber, das innerhalb der Kirche bewirkt wird, muss echt sein, weil Gott
versprochen hat, seine Wunder gerade dort zu tun. Wenn Gott aber
dem Teufel manchmal gestattet hat, innerhalb der Kirche «quelques
prestiges» zu tun, dann war das nur, damit die echten Wunder sich
von diesem Hintergrund um so schärfer abhoben. - Die Kirche ist der
Platz des Wunders. Wo Kirche ist, geschehen Wunder. Wo (echte)
Wunder geschehen, ist die Kirche.

4. Schon Arnobius von Sicca in seinem Adversus Gentes machte den
Heiden deutlich, dass ihre Götter keine Heilungen bewirken konnten
durch das blosse Wort: sie brauchten immer Mittel. - Nur der christliche

Gott, der die Welt aus dem Nichts geschaffen hat durch sein

Wort, hat nichts aus der Schöpfung nötig, damit er die Menschen
heilt.

5. Der Teufel wirkt nur mit Magie und dergleichen, er erhört keine
frommen Gebete. Wer also in Vertrauen Gott und Jesus Christus
anruft und einen Heiligen auf seinem Grab, wo täglich Wunder geschehen,

um seine Fürbitte fleht, darf beruhigt sein, dass nicht der Teufel
ihm antwortet. - Das aufrichtige Gebet zu Gott kann nie vom Teufel
missbraucht werden; so etwas lässt Gott nicht zu. Es ist also Unsinn
zu behaupten, dass fromme Betende vom Teufel besessen seien.

6. Gott wirkt keine Wunder mit der Absicht, eine Lehre, die strittig
ist, mit den wahren Beschlüssen der Kirche zu autorisieren. Wenn
Gott also bei den Appellanten Wunder wirkt, kann das nur bedeuten,
dass die Bulle kein wahrhafter Beschluss der Kirche ist, weil sie im

Widerspruch ist mit der wahren Lehre. - Hier gebraucht Montgeron
genau das selbe Argument gegen die Anhänger der Bulle wie in seiner

Zeit Tertullian gegen Marcion und Irenaeus gegen die Gnostiker:

wenn die wahren Wunder «bei uns» passieren, dann ist der Gegner,
der keine Wunder vorzeigen kann, nicht im Besitz der Wahrheit5.

7. Wie der Blindgeborene gläubig wurde, weil er geheilt wurde, so

soll die Kirche Streitigkeiten in der Lehre entscheiden lassen von den

wahren Wundern. - Ein ähnliches Argument gibt es noch bei Gregor

5 Vgl. IKZ 4, 1978, S.220-221.

265



von Nyssa in der Rede Aufseiner Weihe zu den Auseinandersetzungen
auf dem Konzil von Konstantinopel 3816.

Wunder sollen aber nicht der Autorität der Kirche widersprechen
und haben das auch nie getan. Die Appellanten behaupten keineswegs,

dass nur sie selber die wahre Kirche konstituieren: die ganze
Gemeinschaft der mit Rom vereinten Kirchen ist «die Kirche» auch

für sie, ob alle die Bulle annehmen oder nicht. Es geht nur darum,
dass bewiesen werden soll, dass «Unigenitus» keine Glaubensregel
sei. Und es gibt mehr Argumente als nur die Wunder, um der Bulle
diesen Status abzusprechen. Das Pariser Parlament habe so viel
gesagt. Die Bulle enthält nur Behauptungen, und sie ist unklar in ihren

Formulierungen. Sogar die Ultramontanisten haben zugegeben, dass

sie nicht die Autorität einer Glaubensregel hat.
Wenn die Bulle aber keine Glaubensregel ist, so ist sie auch nicht

die Stimme Gottes und kann man ein guter Katholik sein, ohne sie

anzunehmen; es ist nur ein Menschenwort. Die Wunder aber sind die

Stimme Gottes. Es leidet also keine Zweifel, dass die Wunder mehr

Kraft haben als die Bulle, um den Glauben und das menschliche
Verhalten zu regeln, denn der Stimme Gottes muss man eher gehorchen
als der der Menschen.

Nicht alle Jansenisten waren glücklich mit den Vorgängen auf dem

Friedhof. Henri Grégoire, von R. Knox7 geschildert als «a violent
Jansenist», schreibt in seiner Histoire des sectes religieuses9, dass verschiedene

Parteigenossen gegen die «convulsions» waren. Er selber
betrachtet sie auch als Fanatismus und als Produkte einer Sucht nach

aussergewöhnlichen Erfahrungen. Und er nennt9 Augustin10 als Autorität

für die Überzeugung «que le démon peut employer les choses

matérielles pour produire des effets qui paraissent au-dessus des forces

de la nature». Es ist eine schlechte Sache, meint er, dass von vielen
«convulsionisme» und «Jansénisme» miteinander identifiziert
werden. In seiner Zeit gäbe es noch immer welche, die konvulsionäre
Erfahrungen hatten: er nennt Lyon, Paris und Pontoise als deren
Zentren11.

6 Vgl. IKZ 4, 1978, S. 222-223.
7 Enthusiasm, Oxford 1950, S.373.
8 Paris 1814, Vol.1, S.385.

"Op.cit. S.383.
10 De Civitate Dei, XXI,6.
11 Op.cit. S.398.

266



Schliesslich sei erwähnt, wie Bischof Varlet in einer neuentdeckten
Schrift12 die «convulsions» und die Beschuldigung, der Teufel sei der
Urheber der Heilungen, bewertete. Varlet ist überzeugt, «qu'on ne

doit point attribuer au démon de vrais miracles de guérison, sur tout
dans les lieux et dans les temps où la vraie religion règne». Für eine
solche Behauptung findet man keinen Grund in der heiligen Schrift.
Nur scheinbare Wunder könnte man vielleicht dem Teufel zuschreiben.

Varlet stellt die umstrittenen «convulsions» den «miracles de punition»

gleich. Wenn doch Dämonen im Spiel sind, dann ist das, weil
Gott sie gebraucht, um die Übeltäter zu strafen und die Gerechten zu
prüfen. Augustin13 zitierend nennt der Bischof von Babylon Sodom,
die Plagen von Ägypten und Achab als Beispiele der mittels des

Dämons gestraften Sünder und Hiob als das Musterbeispiel des geprüften

Gerechten. Denn «Dieu permet au démon d'affliger les Saints

pour les guérir et les préserver des maladies de l'âme». So war es auch
mit Paulus, wie sich aus 2. Kor. 12, 7 ergibt, sagt Varlet mit Augustin14.
Von hier aus muss man auch die «convulsions» verstehen: «Il s'ensuit
de-là que quand il seroit vrai que Dieu eût permis au démon de frapper

la veuve de Lorme l5 sur le tombeau pour la punir, et d'exciter les

douleurs des convulsions dans d'autres pour les éprouver, les purifier
et les guérir de maladies intérieures, et les disperser par là à recevoir
les bienfaits de la miséricorde de Dieu, soit par des guérisons corporelles,

soit par des guérisons spirituelles, on ne pouvoit pas dire que ce

soit établir un trône au démon sur le tombeau, ni que ce soit admettre

un mélange où on ferait opérer Dieu et le démon tour à tour.» Es ist

immer nur Gott, der schlägt und heilt16.

«Miracles de punition», «un mélange où on ferait opérer Dieu et le

démon tour à tour», «opérations du Démon», oder «qu'on en cherche

12 Lettre à Mgr. l'évesque de Montpellier, Utrecht 1736, vgl. F.J. Parmentier,
La bibliothèque Jansénienne de l'Eglise d'Utrecht, Amsterdam 1980. Nr. 1219.

13 Enarr. in Ps.LXXVII, 49.

,4Enarr. in Ps. LXXX,6.
15 Gabrielle Gantier, Witwe des Pierre de Lorme, simulierte Kopfschmerzen,

als sie am 4. August 1731 zum Grab des M. de Paris ging mit der Absicht, die

dortigen Vorgänge zu bespotten. Als sie auf dem Grab sass, wurde sie gelähmt:
das war «une vraie punition de Dieu». Ja, «la Paralysie n'étoit que le châtiment

de sa témérité; vouloir en douter, c'est fermer les yeux à la lumière du
soleil». Vgl. F.J. Parmentier, op.cit. Nr. 13 und 980.

16 Varlet, Lettre, S. 69.

267



le principe dans la nature» i7, das waren die Alternativen für die
Interpretation der «convulsions». Blosse Hysterie hätte nie eine so heftige
Auseinandersetzung verursacht, und es ist keine Erklärung für die
Zähigkeit des Phänomens.

Hilversum Martien F. G. Parmentier

17 Varlet, S. 68, dreissig Pariser Ärzte zitierend, die die Sache untersucht
hatten.

268


	Kirchenväter und Krämpfe

