
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: La sainte trinité dans la théologie de Mgr Dominique Varlet, aux
origines du vieux-catholicisme

Autor: Frei, Hans A. / Thériault, Serge A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La sainte Trinité dans la théologie de Mgr Dominique
Varlet, aux origines du vieux-catholicisme

Vorbemerkung der Redaktion (zum nachfolgenden Beitrag)

Vor rund vierzig Jahren doktorierte der Jubilar, dem diese Nummer
unserer «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift» gewidmet ist, an der

christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern. Es wäre
deshalb ein besonderes Zeichen der Verbundenheit gewesen, wenn
unter den Beiträgen auch ein solcher seines einstigen Kommilitonen
Kurt Stalder erschienen wäre, der von 1961 bis 1982 an dieser Fakultät
das Fach der neutestamentlichen Exegese wie auch Homiletik und
Katechetik lehrte. Gesundheitliche Gründe verhinderten leider die

Verwirklichung dieses Wunsches, was niemand mehr bedauert als

Prof. Stalder selbst.

Einer glücklichen Fügung ist es zu danken, dass «Bern» doch nicht
mit leeren Händen dasteht. Im vergangenen Sommersemester doktorierte

an der christkatholisch-theologischen Fakultät der Franco-Ka-
nadier Serge A. Thériault, Professor an der Universität Hull/Québec,
nachdem er durch SpezialStudien über Mgr. Dominique Marie Varlet
auf Grund von bisher unbekanntem Material unsere Kennntnis über
diese Schlüsselfigur der Anfänge der altkatholischen Kirche von
Utrecht entscheidend bereichert hat. Wenn wir hier seine Studie über
den trinitarischen Aspekt im theologischen Denken von Mgr. Varlet im
Rahmen dieser Festschrift veröffentlichen, dann soll dies nicht nur die

Verbundenheit der christkatholisch-theologischen Fakultät der
Universität Bern mit unserem Jubilar dokumentieren, sondern zugleich
auch ein Zeichen freundschaftlicher Verbundenheit der Schriftleitung
dieser Zeitschrift mit ihrem holländischen Mitredaktor sein. Vor allem

aber - so hoffen wir - dürften diese Darlegungen über einen bisher

völlig unbekannten Aspekt im geistigen Bild jenes dem Jansenismus

geistig nahestehenden französischen Missionsbischofs gerade im Rahmen

der übrigen Beiträge dieses Heftes ihren besonderen Platz finden.
Hans A. Frei

234



Dans un mémoire intitulé «Entre Babylone et le Royaume», consacré
à Mgr Varlet et à son œuvre, nous avons mis en lumière les préoccupations

de sa théologie de l'Eglise, comme lieu de salut entre le premier
et le deuxième avènement. Certains points particuliers, comme le rôle
de l'Esprit-Saint dans l'acquisition et l'exercice, par l'Eglise, de
l'infaillibilité qui lui donne son autorité, nous ont permis de souligner la

part de continuité qui s'exprime, dans le discours vieux-catholique,
depuis l'avènement du «Clerezij» hollandais jusqu'à nos jours. Nous
avons pu montrer l'affinité des positions varlétiennes avec celles des

théologiens de la Faculté de Berne, en ce qui concerne la façon dont
on traite du problème de l'infaillibilité. Au lieu de la faire dépendre
du magistère vivant, comme l'établit formellement la constitution
«Pastor Aeternus» de Vatican I, on la rend tributaire de la sanctification

des croyants, opérée par le Saint-Esprit, dans une référence au
Christ, qui fait traduire la foi en actes. C'est ce qui ressort, grosso
modo, des différents tirages de la Revue Internationale de théologie

(IKZ). Il faut cependant nuancer cette affinité. Les théologiens vieux-
catholiques de Berne accentuent la dimension intraecclésiale du salut,
sur la base du schéma trinitaire1. Or, Mgr Varlet donne l'impression
de favoriser une lecture plus individualisante. Vont en ce sens la relation

privilégiée qu'il établit entre l'élut et son Dieu, ainsi que sa relati-
visation de l'Eglise empirique au profit du Règne spirituel dans les

âmes rachetées. Dans cet article, nous voulons cerner la perspective
trinitaire de la théologie varlétienne et indiquer la forme qu'elle
épouse dans la représentation de l'être-en-Eglise.

Mgr Varlet sur les trois personnes divines

Précisions, au départ, qu'au-delà d'une référence explicite à la Trinité
dans le «Commentaire des Actes des apôtres»2, on ne trouve pas

1 Voir H.Aldenhoven, «Die Unterscheidung zwischen einer erkennbar-zugänglichen

und einer unerkennbar-unzugänglichen Seite in Gott und die

Trinitätslehre», dans Internationale Kirchliche Zeitschrift, juillet-septembre 1982,

pp.214-232. Egalement P. Amiet, «Ortskirche - Universalkirche, Amt und

Bezeugung der Wahrheit», IKZ, janvier-mars 1982, pp. 33-45.
2 D.M. Varlet, paraphrase sur le verset 38 du chapitre 2 des Actes des apôtres,

dans le Recueil alphabétique des annotations sur divers sujets d'ordre historique,

théologique et moral, vol. 1, Université du Québec à Hull, 1982, p. 19.

235



d'autres mentions nettes du terme ailleurs dans son œuvre. Mais ceci

ne rend pas pour autant notre entreprise vaine. A cela, deux raisons.
Premièrement, l'expérience de vie trinitaire est évoquée en rapport
avec le baptême. Or, la donnée baptismale est centrale dans l'ecclésiologie

varlétienne. Non seulement y voit-il l'expression de l'entrée dans
le Corps du Christ, mais encore celle de ce passage «mort/vie»
fondamental (emprunté à l'épître aux Romains) pour sa compréhension de

l'être-en-Dieu, dans l'Eglise, lieu de son salut. Deuxièmement, c'est
«la forme établie par Jésus Christ»3. Ce renvoi au Christ est le biais

par lequel il énonce sa foi au Dieu Père, Fils et Saint-Esprit. Il faut
donc partir de la représentation du Fils pour atteindre à celle des deux

autres personnes de la Trinité.

Le Fils: «Dieu égal à son Père»

C'est dans l'interprétation qu'il fait de l'événement de l'Ascension que

Mgr Varlet donne la clé de sa compréhension du Fils: il a été «porté
dans le secret du Père»4, d'où il venait. Ceci a des implications sur
l'idée qu'il se fait de Jésus et des liens qui l'unissent à Celui dont il

partage l'intimité.
Bien qu'il ait «une vraie nature humaine»4, il est «Dieu égal à son

Père»5. Aussi, Dieu n'habite pas en lui comme dans les prophètes de

l'Ancien Testament6, car il est de toute éternité7. A la suite de

Clément d'Alexandrie, de Cyprien, d'Eusèbe, d'Origène et de Tertullien,
il l'assimile à la Sagesse8 créatrice9 qui prenait ses délices avec les fils
des hommes. Il faut ici faire état d'un jeu d'appropriations qui n'est

pas sans conséquence sur ce qu'il dira du Père et du Fils. L'Envoyé10

comme Messie attendu11 accomplit la rédemption dans le prolongement

de l'acte créateur décrit en Gn 1 : il fait «retracer dans notre

' Loc. cit.
4 Ibid., p. 8.
5 Ibid., pp.7, 11, 18, 133.
6 Ibid., p. 138. Il se réfère aux définitions du concile arabe de Bostre

(IIIe siècle).
7 Ibid., p.211.
8 Ibid., p. 26.

'Ibid., p. 133.
10 Ibid., p.21.
" Ibid., p.220.

236



cœur l'image de Dieu que le péché avait effacée» 12. C'est pourquoi il
peut affirmer, avec Denis d'Alexandrie, que le Fils «devient Christ et

Seigneur pour ceux qui se convertissent» u.
La christologie varlétienne est dans la ligne alexandrine: l'accent

prépondérant est mis sur la divinité. «Notre Seigneur» pré-existe à

son insertion historique comme Jésus de Nazareth. Il «paraît» pour
parler du Royaume de Dieu14. Il fait des miracles par ses propres
forces, sans avoir à demander au Père de l'exaucer (il sait qu'il
l'exauce toujours), car c'est le même Dieu qui opère15. Les chaînes qui
se rompent dans la résurrection, pour le laisser retourner vers le Père,
n'avaient aucun pouvoir sur lui16. En fait, s'il est du monde (il a

mangé à Emmaüs après la résurrection16a), c'est comme n'y étant pas.
En tant que Sagesse incarnée, il ne peut avoir d'accointance avec la

sagesse des hommes, qui est folie aux yeux de Dieu16b. La forte insistance

qu'il met sur l'opposition entre les deux sagesses tend à relativiser

l'importance du Jésus de l'histoire (l'homme tenté au désert;
l'homme qui se révolte contre les vendeurs du temple, et en qui le

parti zélote croira voir un allié; l'homme enfin qui meurt crucifié, au
terme d'une vie de sollicitude pour les pécheurs) au profit du Christ
comme Parole «faite chair», dont nous avons «contemplé (la) gloire,
une gloire comme celle du Fils unique venu du Père». (Jn 1, 14.)

Ce qui importe aux yeux de Mgr Varlet, c'est qu'en Jésus de Nazareth,

l'homme se découvre partie prenante d'une existence pour Dieu.
Le Messie est le serviteur - l'«ebed» - annoncé par Isaïe '7, qui refait
l'homme défiguré et le rend digne de paraître devant la face de Celui
qui l'a créé à son image et à sa ressemblance.

La chose n'est pas affirmée comme telle, mais la représentation va
dans le sens d'une surdétermination de la «mäh» de Genèse par le

«logos» de Proverbes (8, 22) et du prologue de Jean18. Le trop plein
divin, qui s'épenche en «ruâh» organisatrice du chaos, serait personna-

12 Ibid., p. 165.
13 Ibid., p. 18.

'"Ibid., p.7.
15 Ibid., p.21.
16 Ibid., p, 18. Paraphrase sur les paroles de Pierre dans Ac 2, 28.
,6a Ibid., p.8.
16b Ibid., p. 39. Il se réfère à la lettre de Paul aux Corinthiens.
" D.M.Varlet, Collection sur Isaïe, Archives Port-Royal, Rijksarkief,

Utrecht, n° 3768.
18 Recueil alphabétique des annontations.... p. 159.

237



lise en Sagesse créatrice, puis en Logos - «grêle pour les endurcis et

pluie féconde pour les bons»19. En tout cas, c'est à partir de la
fonctionnalité du Verbe divin, dans le processus de refiguration de

l'homme (sa ré-insertion dans la «demut Yahvé») que sont évoqués
les traits du Père et de l'Esprit.

Dieu le Père comme /YHWH/

Le rôle du Logos-Sagesse dans le /faire la ré-insertion dans la
«demut»/ est résumé, par Mgr Varlet, dans les termes d'«adoption
divine» 20. Dans le Christ s'effectue le page de l'injustice à la justice (le

salut). Or, être sauvé, c'est reconnaître la seigneurie de Dieu: il est le

seul Seigneur (Deutéronome 6, 4)21. Le jugement lui appartient22 aussi

bien que l'établissement final du Royaume23, dont il est seul à en

connaître le jour24. Et ce jugement sera fonction de l'Alliance de l'Ho-
reb et des prescriptions de la Torah25. L'enjeu de l'être-en-Eglise
(comme expression de la volonté divine26) consiste à se conformer aux
commandements dans le cadre de l'expérience qui les sous-tend, c'est-

à-dire celle de la révélation du Nom divin: «Dieu est proprement celui

qui est» - le /YHWH/27. Etre dans le Règne a pour prémisse l'événement

déterminant de l'Horeb. Varlet insiste sur la Parole de Dieu -
celle de l'Exode, qui en révélant aux créatures leur fondement, les

affranchit de l'esclavage du péché - celle incarnée, le Logos, qui fait
faire la «memoria» des grandes actions de Dieu en faveur de son peuple,

et infléchit la volonté humaine à vouloir ce que veut le Père - celle

enfin qui, dans les apôtres, se donne comme sollicitude universelle par
le charisme des langues28.

L'opération du Père consiste à éclairer la volonté29. Cette illumina-

19 Ibid., p. 4.
20 D.M.Varlet, Première Apologie, Amsterdam, 1725, p. 17.
21 Recueil alphabétique des annotations..., p.6.
22 Ibid., p. 9.
23 Loc.cit.
24 Ibid., p. 11.
25 Ibid., pp. 135-136 sur la possibilité et l'observance des commandements

de Dieu.
26 Ibid., p. 16.

"Ibid., p.204.
28 Ibid., p. 16.
29 Ibid., p. 19.

238



tion appelle l'action de l'Esprit-Saint, feu consumant30 qu'il a répandu
abondamment en Jésus Christ31, le non de sa bouche32.

L'Esprit comme «feu de Dieu» et «don de sa bouche»

Mgr Varlet définit l'Esprit-Saint comme «l'âme de l'Eglise»33 pour en

venir à préciser qu'il n'y a qu'en Eglise qu'il peut être reçu34. Mais en

le posant plus loin comme amouri5 et charité36 divines, il montre qu'il
le voit aussi comme l'âme de la communion intra-divine.

Ses lignes sur la troisième personne de la Trinité sont les plus belles
et les plus parlantes. L'Esprit donne du «cœur» au «corps trium», en

même temps qu'il révèle le «secret» de son intimité. Feu de Dieu37, il
est aussi don de sa bouche38. Une équation s'établit entre l'amour
(qu'on peut appeler père) et le verbe qui l'exprime (le Fils pré-existant).

C'est pourquoi, tout en éclairant sur la fonction spécifique du
Père par rapport à l'eschaton (c'est lui qui établira définitivement le

Royaume39), il renseigne sur le rôle du Fils - en tant que Verbe issu de

lui, il appelle à la conversion, dans l'espace entre le déjà et le pas
encore accompli. Prodige du Père, dont il dispense la grâce40, il se donne

également comme souffle du Fils. Et cela, tout autant dans le

«pneuma» postpascal (pour la sanctification des disciples41) que dans

l'infusion plénière de la Pentecôte (pour la prédication missionnaire42).

La plupart des attributs de l'Esprit sont fonction du «ké-

rygme», par lequel se prolonge l'action du Christ dans son Corps,
l'Eglise, jusqu'au jour où il remettra tout au Père. Il est enseignant de

la Vérité43; il est force d'éloquence dans les apôtres44 et de change-

30 Ibid., pp. 12-14.
31 Ibid., p. 18.
32 Ibid., p. 13.
33 Ibid., pp.14.
"Ibid., p. 16.
35 Ibid., p. 12.
36 Loc. cit.

"Ibid., pp. 13-14.
38 Ibid., p. 13.
35 Ibid., p. 9.
40 Ibid., p. 7.
41 Ibid., pp. 8, 13.
42 Ibid., pp.9, 14, 16.

"Ibid., p.9.
44 Ibid., p. 16.

239



ment dans les âmes que l'Amour pénètre45; il est pédagogue de la
doctrine - il la fait mettre à la portée des simples46.

C'est par l'Esprit-Saint que la Trinité prend forme concrète au
service du Règne de Dieu, raison d'être de l'Eglise.

Eglise et Trinité

A prime abord, Mgr Varlet peut donner l'impression de porter un
regard ambigu sur la Trinité. Va dans ce sens l'emploi, en apparence
ambivalent, du terme «Dieu» pour parler aussi bien du Père que du

Fils. A cela s'ajoute une autre difficulté. Il s'agit du sens à donner à

l'expression «Notre Seigneur». Généralement associée à la confession
de foi postpascale (voir le discours de Pierre au commencement des

Actes), nous sommes naturellement portés à l'appliquer au Christ. Or,

en théologie varlétienne, c'est en principe à Celui dont parle Dt 6, 4

que la seigneurie est attribuée47. Autre complication. Le Fils pré-existant

(issu de la bouche du Seigneur dans l'Esprit) se mérite aussi
l'attribution de «Notre Seigneur», et cela indépendamment de l'événement

de Pâques (sans en être détachée par ailleurs, puisque la
Résurrection est posée comme «grand et terrible jour» dans le «Commentaire

des Actes»48). Ambiguité donc touchant la distinction des

personnes divines (Père et Fils, mais aussi, par ricochet, Saint-Esprit) et

même, jusqu'à un certain point, celle de la communauté chrétienne.

Est-elle l'Israël nouveau, le peuple spirituel qui, reconnaissant la «venue

des temps de grâce»49, scelle définitivement une alliance restée,

jusque-là, conditionnelle50?

Mgr Varlet n'ayant pas laissé de discours construit sur la Trinité,
nous sommes limités à des bribes, consistantes par ailleurs, mais qu'il
nous faut nous-mêmes systématiser pour répondre à ces questions.

45 Ibid., p. 5.
46 Ibid., p. 6.
47 Ibid., p. 6.
48 Ibid., p. 17.
49 Ibid., pp.17, 19.
50 Ibid., p. 24.

240



Des bribes consistantes intégrables

Il y a, dans l'œuvre varlétienne, suffisamment d'indices pour qu'il soit
possible d'exprimer le type d'expérience trinitaire qui sous-tend la vie
de foi de l'Eglise. Ces indices, que nous avons regroupés plus haut,
sous les intitulés «Fils-Dieu égal à son Père», «Dieu le Père comme
/YHWH/» et «Esprit comme feu de Dieu et don de sa bouche», relèvent

d'une structure integratrice. Evoquée par appropriation du donné

scripturaire de Ga 4 et de Rm 8 (Christ transmet l'Esprit qui fait appeler

Dieu «papa»51), cette structure est la prière de Jésus52 rapportée en

Mt 6,9-13 (par. Le 11, 2-4). Les éléments à signaler sont: la paternité
de Dieu (v 9), la sanctification de son Nom (v 9), la venue de son
règne (v 10), l'accomplissement de sa volonté (v 10), le pardon des
offenses (v 12), la délivrance du mal (v 13) et Dieu comme principe éternel

du règne, de la puissance et de la gloire (v 13).

a) un principe éternel de puissance et de gloire (v 13)

Tout s'origine dans le Créateur53, qui déverse dans le chaos des

origines son principe organisateur (la mah), dont dépendra le sens du
monde comme hymne à sa gloire. Personnalisé, ce principe a deux
dimensions: il est Esprit en tant qu'expression glorieuse du Vivant; il est

Logos-Sagesse en ce que, par la foi, lui est attribué le sens de l'homme
et de son histoire. Mgr Varlet, formé à la langue et à la culture hébraïques54,

se montre particulièrement sensible au message du livre de la
Genèse: la Parole de Dieu crée ce qu'elle nomme avec force. Ce que
traduit la redondance de la formule /Dieu dit il en fut ainsi/. On

comprendra, dans ce contexte, que l'événement de l'Horeb prenne une
importance dicisive.

b) dont le Nom doit être sanctifié (v 9)

Le livre de l'Exode est dans la logique de celui de la Genèse. Le Dieu

qui crée en donnant sens à ce qu'il nomme ne peut être que le fonde-

51 Première Apologie, p. 17.
52 Loc. cit.
53 Mgr Varlet voit le Fils à l'œuvre dans la création avec le Père. Commentant

l'épître de Paul aux Colossiens, il lui attribue la création des anges.
Recueil alphabétique des annotations..., p. 133.

54 II a fait des études spécialisées d'arabe et d'hébreu avec le F. Fétis de la

Croix, au Collège Royal, en compagnie de son ami Jacques Jubé, le liturgiste
d'Asnières.

241



ment de ses créatures55. La révélation du Nom divin à Moïse (je suis

YHWH) s'accompagne d'une promesse de délivrance (la libération de

l'oppression égyptienne). Au «je serai votre Dieu» succède le «vous
serez mon peuple» de la première Pâque. Dieu se pose comme énon-
ciateur du /faire son Règne/ (concrétisé en libération) dans la Torah
qui en fixe les règles. C'est pourquoi /être dans le YHWH/ équivaut à

observer les commandements56. Et cela, tout autant avant qu'après
l'arrivée des «temps» où il s'exprimera comme Père en un Fils.

c) un Dieu Père (v 9)

Ce troisième terme est le pivot de la Théologie de Mgr Varlet. C'est ici

que s'éclaire sa compréhension du salut et, dans la même foulée, la

signification qu'il donne à l'événement Jésus Christ, à l'action du Saint-

Esprit, au rôle de l'Eglise et aux fins dernières.
La mission de Jésus marque l'arrivée des «temps de grâce», temps

où l'Esprit est répandu en abondance. Avec le Christ, la Torah n'est

pas abrogée, mais radicalisée. La nouveauté de l'Alliance, qu'il scelle

en son Sang57, vient de ce qu'en Jésus, le Dieu de Genèse et d'Exode
se fait proche comme jamais de ses créatures. La Parole qui avait créé

le peuple sous l'ancienne loi, mais que le péché avait empêché de porter

tous ses fruits, est désormais incarné devant nos yeux (1 Jn 1),

détruisant la distance qui nous séparait de l'Amour rédimant. Pour

Mgr Varlet, c'est la grande merveille. Par élection de la grâce58, nous

entrons, dès lors, en plénitude dans la relation intimiste qui existe entre

le Christ et Celui dont il proclame la venue du Règne59.

d) la venue du Règne (v 10)

Si l'Amour est dans un Fils Parole de vie incarnée, il est aussi feu
purifiant60 et force transformante61. Dieu, par la grâce, se donne comme

Verbe, qui nous fait l'accueillir comme Seigneur, mais également en

55 Recueil alphabétique..., pp.6, 204.
56 Ibid., pp. 135-136.
57 Première Apologie, p. 16.
58 Cette expression revient à plusieurs endroits du discours de Mgr Varlet,

de même que le terme d'«élu» qui lui est corollaire.
59 Recueil alphabétique, p. 7.
60 Ibid., p. 12.
61 Ibid., p. 5.

242



tant qu'Esprit, qui infléchit notre volonté à vouloir ce qu'il veut. Le
Christ et l'Esprit sont en inter-relation, au service du seul et même

principe amoureux divin. Là où le premier invite à la repentance62, le
deuxième enclanche le processus, par lequel s'opère le changement de
vie63. L'Eglise, où se produit l'avènement du Règne, est lieu trinitaire
en ce que l'Esprit fait mettre en pratique ce que le Christ proclame sur
le vouloir du Père.

e) l'accomplissement de sa volonté (v 10)

Christ vient dans le monde pour annoncer le Royaume de Dieu64.
C'est par rapport au Dieu «tremens» devenu «fascinosum», par la

façon dont il s'est fait proche, que se comprend la mission de Jésus. Il a

paru pour faire la volonté du Père et manifester sa bienveillance et sa

bienfaisance pour le monde. Aussi, la reconnaissance croyante du Fils
comme Christ et Seigneur est, du même coup, la reconnaissance qu'en
Jésus serviteur, Dieu est à l'œuvre pour tout attirer à lui. Elevé de

terre, Christ nous attire par sa croix, qui débouche sur l'éternité. Le

Sang versé est la prémisse de l'Ascension, que Mgr Varlet exploite
dans l'optique de la vocation suprême du chrétien: être élevé à la
rencontre du Seigneur quand viendra le moment du retour, puis du
jugement65.

f) la délivrance du mal (v 13) par le pardon des offenses (v 12)

L'Eglise, réalité spirituelle, est fondée en Dieu et chemine provisoirement

dans l'attente de l'accomplissement final, définitif, du Royaume.
Elle est le règne de Dieu dans les âmes converties, qui reconnaissent

son Christ66 dans l'Esprit. Jésus a montré qu'il était le Messie attendu

en se donnant comme Parole qui libère. Libération du mal (maladies
et injustices) et de la racine du mal (le péché). Après sa résurrection, il
souffle sur les disciples pour remettre leurs péchés67 et, à la Pentecôte,

l'Esprit qu'il envoie en plénitude sur les apôtres est lié à l'extension du

62 Première Apologie, pp. 16-17.
63 Loc.cit.
64 Recueil alphabétique, p.7.
"Ibid., p. 11.
66 Jésus Christ parle par lui. Ibid., p. 166.
67 Ibid., p. 8.

243



Règne (la mission). Ceci, comme aspect du /poursuivre la libération/,
l'exode spirituelle, effectuée dans F«Ebed YHWH», par l'exercice des

vertus et le combat contre les ennemis du salut68.

Bilan

Il y a, dans la théologie de Mgr Varlet, une perspective trinitaire
consistante. On y pénètre en dégageant la fonction de l'événement
Jésus: annoncer le Royaume de Dieu. La cause de Jésus, c'est la cause
de Dieu dans le monde - le triomphe de sa volonté. Sa personne
s'estompe au profit de la Parole qu'il incarne. Il est Parole éternelle du

Dieu vivant. Le Dieu d'Israël. Celui qui crée et fait alliance pour le

bien de ses créatures. Le Dieu qui se donne comme fondement de

tout.
En Jésus Christ, la Révélation se radicalise en proximité dans l'Esprit

qui opère à la façon du «feu». Il embrase le don de la bouche du

Père, le rendant fascinant pour l'homme. Aussi, c'est dans l'épanche-
ment amoureux de Dieu, par le Christ, dans l'Esprit que se joue
l'expérience du salut. L'être-en-Eglise se saisit en référence à ce lieu
théologique que Mgr Varlet définit en termes d'«adoption divine». Etre-

en-Eglise, c'est fondamentalement être-en-Dieu. L'arrivée des «temps
de grâce» marque la dissolution de l'écart qui séparait l'homme de

son être, de son /YHWH/. La résurrection l'exprime. Elle est «accueil
dans la réalité insaisissable et englobante, ultime et première que nous

appelons Dieu»69. L'opposition à la bulle Unigenitus trouve là sa

justification. L'être-sous-la-grâce a pour corollaire la transformation de

la société en Corps du Christ. Or, cette transformation ne peut reposer
que sur celle, radicale, de l'individu embrasé par l'Amour. C'est à

cette fin que, préalablement à la Pentecôte, où s'origine la vocation

missionnaire, il y a le souffle postpascal sur les disciples pour la
rémission des péchés. Pour Mgr Varlet, ceci est central. Il ne saurait être

question de galvauder l'«élection de la grâce» qui, de pécheurs nous
rend saints. D'où la lutte qu'il a menée contre l'attrition et le probabi-
lisme «jésuites». La vraie conversion doit s'exprimer par le chagrin de

vie, preuve que l'amour pour Dieu est, au moins, déjà commencé70.

68 Loc. cit.
69 Hans Küng, Vingt propositions de Etre chrétien, Le Seuil, Paris, 1979, p. 47.
70 Recueil alphabétique, pp. 165-166.

244



Nous touchons ici à un point déterminant pour la compréhension
varlétienne de l'Eglise. Elle est foncièrement le Règne de Dieu dans
les âmes rachetées. Ce que Hans Küng énonce aussi dans Etre chrétien

quand il écrit que le fondement de l'Eglise «n'est pas d'abord un culte

propre, une constitution particulière, une organisation spécifique dotée

de fonctions définies, mais exclusivement l'affirmation dans la foi

que Jésus est le Christ»71. Or, ceci ne peut s'effectuer qu'à partir de la
conversion72 car la tâche de l'Eglise est de «servir» la cause de Jésus

(celle de Dieu) et de la réaliser pour elle-même dans l'Esprit. Elle n'est

pas le Royaume, mais montre qu'il peut être actualisé (par anticipation)

en marchant «sur les traces de Jésus comme Eglise provisoire,
servante, consciente de ses fautes et résolue»73. Sa réalité trinitaire lui
vient de ce que l'Esprit y fait mettre en pratique ce que le Christ
proclame sur le vouloir du Père. C'est dans ma mesure où chaque baptisé
s'assume, individuellement, comme «temple de l'Esprit» qu'elle
devient progressivement le Corps du Christ et peut s'épancher en sollicitude

missionnaire pour le monde. Il n'y a pas d'autre façon de faire
reconnaître Jésus Christ comme agissant dans le présent.

Mgr Varlet ne néglige pas la dimension intra-ecclésiale du salut.

Mais il tient à la faire voir comme temps second d'une expérience
d'amour qui s'origine dans la conversion au Sauveur personnel et

dans l'écoute de sa Parole. Car «celui qui garde (la) Parole, l'amour
de Dieu est véritablement parfait en lui (et) par là nous savons que
nous sommes en lui». (1 Jn 2,5.)

Hull/Québec (Kanada) Serge A. Thériault

Ibid., p. 18.

Ibid., pp. 165-166.
Hans Küng, op.cit., p.75.

245


	La sainte trinité dans la théologie de Mgr Dominique Varlet, aux origines du vieux-catholicisme

