Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Jansenismus und Konziliarismus : ekklesiologische Anschauungen des
Nicolas LeGros (1675-1751)

Autor: Visser, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404668

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jansenismus und Konziliarismus:

ekklesiologische Anschauungen des Nicolas LeGros (1675-1751)

Anlédsslich des Riicktrittes von Erzbischof Andreas Rinkel als Profes-
sor am Priesterseminar widmete Dr. Peter Maan seinem Kollegen ei-
nen Beitrag iiber Nicolas LeGros als Exegeten!. LeGros, ehemaliger
Professor am Priesterseminar im Reims, war 1723 von Frankreich
nach Holland gezogen und wurde vom Erzbischof Barchman Wuy-
tiers gebeten, seine Lehrtitigkeit am neugestifteten Priesterseminar in
Amersfoort fortzusetzen ?. LeGros war einer der vielen Theologen, die
Widerstand leisteten gegen die Verurteilung Quesnels und sich der
Appellantenbewegung angeschlossen hatten. Das war der Grund, dass
er aus Frankreich fliehen musste, um bis zu seinem Tod in Holland zu
leben?. Zur Sache, die ihm am Herzen lag, hat er sich mehrmals in
Streitschriften gedussert und wurde so, wie Maan erwédhnt, bekannt
wegen seiner ekklesiologischen Auffassungen. Diese werden wir in
diesem Beitrag nidher betrachten, den wir Dr. Peter Maan widmen. So
verfolgen wir sein damaliges Interesse an wichtigen Vorgingern in
Amersfoort.

Vor allem war LeGros bekannt wegen seiner Verteidigung der Posi-
tion des niederen Klerus in der Kirche. Er betonte die Mitverantwort-
lichkeit der Priester — besser der Pfarrer, «les curés» — bei der Kir-
chenverwaltung, der kirchlichen Lehrtatigkeit und Exkommunikation®.

Mit dieser Betonung der Rechte der Pfarrer stand er damals nicht
allein. Préclin, einer der ersten Historiker, der in letzter Zeit die ekkle-

'TKZ 39 (1949) 96-104.

2 Uber Nicolas LeGros beachte man den Beitrag von Maan, wie auch DThC
IX, 169-172. Die Quelle fiir seine Biographie ist: Nouvelles Ecclesiastiques
(NNEE), 1753, 30.Januar und 6. Februar.

’ Wie bekannt wurden 1713 in der Bulle Unigenitus 101 Thesen aus den
«Reflexions Morales» von Pasquier Quesnel von Papst Klemens XTI. verurteilt.
Diese Verurteilung kam auf Driangen Ludwigs XIV. zustande, da dieser die
anti-absolutistische Haltung der sog. Jansenisten fiirchtete. Er hoffte, mit der
Verurteilung Quesnels die Bewegung in Frankreich niederschlagen zu kdnnen.
Dieser Verurteilung widersetzten sich mehrere Bischofe, Priester, Theologen
und Laien. Vier Bischofe appellierten gegen die pdpstliche Entscheidung an
ein Okumenisches Konzil und 13sten so die Appellantenbewegung aus.

*Vor allem in seinen Streitschriften «Du renversement des libertés de
I’Eglise Gallicane» 1716 und «Mémoire sur le droit du second ordre du
Clergeé», 1718.

212



siologischen Anschauungen der Jansenisten im 18.Jahrhundert er-
forscht hat, meint, die damalige Appellantenbewegung sei fast vollig
in den Bann des presbyterianischen Gallikanismus geraten’. Er fihrt
diese Hervorhebung des «second ordre» zurtick auf Edmond Richer?,
spricht deshalb vom Einfluss des Richerismus in den jansenistischen
Kreisen. Taveneaux, der ihm in dieser Auffassung folgt, sieht diesen
wachsenden Einfluss Richers verursacht durch die Anderungen im
Verhiltnis zwischen Bischofen und Pfarrern. Denn im 18.Jahrhundert
wurden vor allem Bischofe ernannt, die anti-jansenistisch waren und
adligen Kreisen entstammten, wiahrend die Priesterkandidaten aus
biirgerlichen und béuerlichen Kreisen kamen. Die soziale wie theologi-
sche Kluft zwischen beiden Gruppen wurde im Laufe des Jahrhunderts
so gross, dass Taveneaux meint, von einem «Klassenstreit» sprechen
zu konnen’. Es ist ja klar, dass die Priester, und vor allem die Pfarrer,
die die jansenistischen Ideale hegten, oft sich gegen ihre Bischofe zu
verteidigen hatten und dazu eine theologische und kirchenrechtliche
Legitimation brauchten. Mindestens, absichtlich oder nicht, hat LeGros
mit seinen Auffassungen ihnen diese geliefert. So wurde er auch nachher
von den «Nouvelles Ecclesiastiques» geschitzt’®. Er stand aber am

5 E. Préclin, Les Jansénistes du XVIII¢siécle et la Constitution Civile du
Clergé, Paris, 1929. Uber LeGros s.60-65. Ihm folgen m. E. meistens einiger-
massen kritiklos neuere Forscher wie Taveneaux und Plongeron.

¢ Edmond Richer (1559-1631), Syndic de Faculté de Théologie de Paris
1608-1612, veroffentlichte 1611 das «Libellus de ecclesiastica et politica pote-
state», in dem er gallikanistische, vor allem aber konziliaristische Prinzipien
vertrat. Das Biichlein wurde mit Approbation des Papstes zensuriert von eini-
gen franzdsischen Bischofen und auf den Index gesetzt (1613). Richer vertei-
digte sich mit dem «Defensio Libelli» (1622), in dem er zeigt, dass seine Auf-
fassungen zuriickgehen auf Gerson und andere konziliaristische Theologen.
Sein Einfluss scheint um 1700 herum zu wachsen durch die Verdffentlichung
seiner Werke, welche Gerson verteidigen und eine Konziliengeschichte umfas-
sen. Auch das genannte «Libellus» wurde zu Anfang des 18. Jahrhunderts wie-
der aufgelegt.

Uber ihn: E. Préclin, Edmond Richer (1559-1631), Sa Vie, son (Euvre, le Ri-
cherisme. in: Revue d’Histoire Moderne 5 (1930) 241-196 und 321-336. Eine
neue Biographie Richers wire wiinschenswert.

7 René Taveneaux, Jansénisme et Politique, Paris, 1965, 39-40.

72 NNEE, 1783, 23.Februar. Dort wird gemeldet, dass das Buch von Le-
Gros, das auf ehemalige Vorlesungen, die er in Amersfoort gehalten hat
(1727), zuriickgeht und seitdem im Manuskript zirkulierte, nun verdffentlicht
wurde. Man wiirdigt die ekklesiologischen Auffassungen LeGros, dessen Ak-
tualitit man betont. Das Traktat wurde als eine Widerlegung des Buches von
Tournély verfasst, ein Buch, in dem Tournély die Verurteilung des Quesnels

213



Anfang einer Entwicklung, die sich im Laufe des 18.Jahrhunderts in
Frankreich voll entfalten sollte und ausmiindete in der Verfassung der
aus der Revolution hervorgekommenen «église constituante».

Wie gesagt stand er mit diesem Thema nicht allein: schon 1674 ver-
offentlichte J. Boileau «De antiquo jure Presbyterorum in regimine
Ecclesiastica» und M. Drappier 1707 sein «Du gouvernement de dio-
céses en commun par les Ev‘éques et par les Curés»®. Nicht nur das
Thema der Position der Priester innerhalb der kirchlichen Hierarchie
war damals aktuell. Hinter dieser Frage kamen diejenigen der kirchli-
chen Jurisdiktion zum Vorschein. Auch dort kannte man verschiedene
Auffassungen: auf die Frage, wer die hochste Autoritédt in der Kirche
innehabe, antwortete man verschieden. Kurz gesagt: der eine meinte,
dass die hochste Autoritdtsquelle die Gemeinschaft der Kirche set, die
«ecclesia universalis ab Adam usque ad consummationem». Andere,
die mehr monarchistischen Auffassungen folgten, meinten, es sei der
Papst, der die hochste Autoritit vertrete®. Dann folgten neue Fragen:
wer ist der Repridsentant der Universalkirche? Der Papst mit allen Bi-
schofen? Der Papst allein? Das Konzil, in dem alle Glieder der Kirche
reprisentiert sein sollten? usw. Damit beriihren wir ein zweites wichti-
ges Problem: wer hat als Autoritdt die Befugnis, die Lehrtdtigkeit aus-
zuiiben, und wie soll er das machen? Man stellte sich in Hinsicht der
Lehrtdtigkeit die Frage, wer in der Kirche das entscheidende Wort in
Sachen des Glaubens habe. Auch dazu dusserten sich die sog. Janseni-
sten, und wie Préclin zeigt, teilten sie nur die Meinung des schon ge-
nannten Richers. Von ihnen sind bekannt: Vivien de la Borde mit sei-
nem «Témoignage de la verité dans I’Eglise» 1714 und Eustache Le
Noble mit «L’Esprit de Gerson» 1692.

Préclin gibt tiber alle diese Schriften ein negatives Urteil: er meint,
dass man mit der Betonung des Priesterstandes in der Kirche und so-
gar der Hervorhebung der Laien in Sachen des Glaubenszeugnisses
eine demokratische, parlamentarische Verwaltung der Kirche befiir-
wortet, die im Streit mit ihrem go6ttlichen Wesen sei'®. Das alles

gutheisst und den Ultramontanismus verteidigt. Nach NNEE lehnt LeGros
den Ultramontanismus als eine Modernitit entschieden ab.

8 Mémoire sur ... 0..c. Avertissement, 3, 4.

? Siehe:: Concilium 1983, 7, das vollig dem Konziliarismus gewidmet ist.

' Er meint, die Bischofe seien fiir ihre Mandementen von der Zustimmung
der Laien abhidngig. In: E. Préclin und A.Jarry, Les luttes politiques et doctri-
nales aux XVII® et XVIII®siécle, Paris, 1955. 224-225. Wie auch in seinem
«Les Jansénistes...» o.c. passim.

214



schreibt er Richer zu. Ich bezweifle, ob er Recht hat, und bin der Mei-
nung, er sei in seiner Urteilsbildung zu viel beeinflusst von den spiéte-
ren Entwicklungen in der rémischen Kirche. Dies hindert ihn, unbe-
fangen die Schriften der genannten Autoren zu schidtzen. Deshalb
wollen wir nun der Frage nachgehen, welche Intentionen die genann-
ten Schriftsteller hatten, was sie schrieben und wie sie ihre ekklesiolo-
gischen Auffassungen legitimierten.

Obwohl fir uns LeGros am wichtigsten ist, wollen wir an den an-
dern nicht vorbeigehen.

Nihere Betrachtung des Werkes de la Borde macht klar, dass es
nicht seine Auffassung ist, wie Préclin meint, den Laien in Sachen der
Glaubenslehre ein aktives Mitspracherecht zu geben. Es geht ihm
darum, den Glaubigen thre Verantwortung im treuen Bewahren des
Glaubensbesitzes bewusst zu machen. Denn auch sie haben die Auf-
gabe, als Mitglieder der Kirche den Glauben gegen Erneuerungen zu
schiitzen. Ja sie sollen selbst Bischofen widerstehen, die vom Glau-
bensgut der Kirche abweichen. Man braucht nicht immer dem Bischof
zu folgen, weil er Bischof ist. Auch der Bischof ist gebunden an das
Glaubensbekenntnis der ganzen Kirche, wie beil seiner Ordination
deutlich wird. Denn niemand kann eigenmichtig Anderungen in der
Kirche vornehmen. Dazu verweist er auf Vinzenz von Lerins Krite-
rium der «antiquitas» und die Einstimmigkeit der ganzen Kirche als
wesentliche Birgen der Wahrheit'!. Diese universelle Wahrheit soll
die ganze Gemeinschaft hiiten, auch die Laien, die einem Hirten, der
davon abweicht, nicht folgen dirfen. Er sagt kurz gefasst'?: Das
wahre Zeugnis wird immer in der Kirche bewahrt bleiben («Scitur et
legitur ab omnibus hominibus»). Nach der von Gott gewollten Ord-
nung ist es in erster Linie die Aufgabe des Hirten, dieses Zeugnis zu
verkiinden, zu bewahren und zu verteidigen!’. Im Streitfall entschei-
det nicht ohne weiteres eine Mehrheit mittels Abstimmung: in der
Kirche geht es um das bleibende Bezeugen oder das Verwerfen des
hochsten Gesetzes Jesu Christi, das von der ganzen Kirche bewahrt
wird. Man kann daraus schliessen: fiir ihn ist die hochste Instanz, die
iiber die Wahrheit entscheiden kann, das Konzil, in dem die Stimme
der ganzen Kirche laut wird. Anderungen kénnen auf einem solchen

"' Témoignage ... 161.

' Témoignage ... 97.

13 «Car Dieu fait toutes choses dans 1’ordre et les Pasteurs sont les ministe-
res essentiels et les témoins juridiques et nécessaires de la foi de leur Eglise.»
Mit «Pasteur» ist der Bischof gemeint. Témoignage ... 97.

(R0
ol
wn



Konzil nur auf Grund konsensueller Entscheidungen vorgenommen
werden. De la Borde argumentiert hier vom Prinzip der Glaubenskon-
tinuitdt in der Gemeinschaft der Kirche her. Niemand, welcher die
hochste Position in der Kirche innehat, kann allein in der kirchlichen
Lehre Anderungen vornehmen: kein Bischof, kein Papst. Es gibt keine
solche formelle Autoritét in der Kirche. Von den Hirten gilt: «Leur
voix n’est pas la régle de la vie de I’Eglise, mais la voix de I’Eglise doit
étre de la leur» 132, Es geht ihm dabei um die Kirche als universal ge-
schichtliche Grosse, nicht um die Kirche irgendeiner Zeit, wie Préclin
meint, wenn er behauptet, de la Borde mochte die Laien mitentschei-
den lassen iiber ein vom Bischof zu verordnendes «mandement» 3.
Es ist erstens klar, dass in der Bezeugung der Wahrheit jeder in der
Kirche seine Verantwortlichkeit hat, Bischof, Priester und Laie. Inner-
halb der kirchlichen Ordnung wird diese von jedem realisiert. Zwei-
tens ist deutlich, dass es in der Kirche bei dieser Bezeugung keine rein
formelle Autoritdt geben kann: Absolutismus sei der Kirche fremd.
Das Prinzip der «perpétuité de la foi» ist hier wie bei vielen Janseni-
sten, fiihrend. So ist z. B. Pasquier Quesnel gleicher Meinung als de la
Borde !*. Er annotiert: die Bischofe sind nicht die Besitzer oder Herr-
scher tiber die Wahrheit, sondern «Les gardiens interpretes, et défen-
seurs». Sie diirfen nicht aus eigener Autoritdt, ohne auf die Kirche zu
héren, Anderungen vornehmen.

Gleicher Meinung ist LeGros: er meint, man hat gute Griinde, an
der Stimme des Papstes zu zweifeln, wenn er nicht spricht im Rahmen
der kirchlichen Regeln. Er verfolgt: «J’ose dire que notre obéissance
seroit plus absolue, si les commandements 1’etoient moins.» Und kon-
statiert «Malheursusement I'esprit de domination et d’indépendance
s’est repandue presque partout.

Chaque évéque fait des statuts et des mandements comme il I’en-
tend, sans Synode, sans Concile, sans conseil... *».

132 Témoignage ... 87. Er verweist auf das Glaubensbekenntnis, das der Or-
dinand zu bezeugen hat, bevor er die Bischofsweihe empfingt.

13b [es jansénistes ... 0.c. 39 ff. Es ist ja erstaunlich, wie Préclin auf Grund
einzelner Sitze, die er aus dem Kontext 16st, im pejorativen Sinne interpretiert.
Er macht das nicht nur im Falle de la Borde, sondern auch in seiner Analyse
des «Réflexions Morales...» von Quesnels. So werden ithnen Auffassungen zu-
geschrieben, die sie nicht hegten. Es lohnte sich, in einer neuen Studie diesem
Aspekt nachzugehen.

14 Réflexions Morales ... ed. 1705, 1, 220.

15 Du renversement ... o.c. [, 68{f.

216



Die Wahrheitsbezeugung gibt Autoritiit, deshalb soll man auch den
Priestern gehorchen, wenn sie den Glauben recht bezeugen. So diirfen
sie, weil sie in der Kirche dazu berufen sind, Lehrautoritit ausiiben.
Eine Autoritdt, welcher dann zu gehorchen ist, als sie inhaltlich mit
dem Glaubensbesitz der Kirche ibereinstimmt. Solche Lehrentschei-
dungen miissen auf breitem Konsens beruhen!¢. Deshalb sind Kon-
zilsbeschliisse wichtiger als pépstliche Erlasse. In der Kirche gibt es
keinen Absolutismus. Kein Bischof kann argumentieren: der Papst ist
mein Oberst, ich soll thm gehorchen; ich bin dein Oberst, du sollst mir
gehorchen. Deshalb kann der Bischof nicht seine Kirche betreuen
ohne die Mitarbeit der Pfarrer und ohne die Mitentscheidungen des
Presbyteriums. Das «zweite Amt», le second ordre, setzt dem mogli-
chen imperialistischen Benehmen des Bischofs eine klare Grenze. Ist
dies die Meinung LeGros, so kann er sich stiitzen auf le Drappier, der
meint: Partikularinteresse und Herrschergeist gehdren nicht der Kir-
che an. Die Verwaltung soll nicht auf der Schwiche eines Menschen
ruhen, sondern auf der Beharrlichkeit des Glaubens der ganzen Kir-
che, der Jesus den Beistand des Geistes versprochen hat'”. Gleiche
Auffassungen finden wir in den «Réflexions Morales» des Quesnels '®.
In einer ganz diesem Thema gewidmeten Schrift macht LeGros seine
Absicht in der Verteidigung des «zweiten Amtes» klar!’.

Er sieht die Stelle des Priesters in der Kirche in Gefahr. Einerseits
sind es die Protestanten, die den Priester dem Bischof gleichgestellt
haben. Diesen Presbyterianismus lehnt er ab. Aber als Reaktion sieht
er in der katholischen Kirche die Neigung, die Priester nur noch als
Boten (huissiers) des Bischofs zu betrachten, die nichts anderes zu tun
haben als die Auftrige des Bischofs auszufiihren. Er meint nicht, der
Priester sei dem Bischof gleich: Bischofe haben ein hoheres Amt. Das
wird nie bezweifelt. Sie sind die Nachfolger der zwolf Apostel. Aber
auch die Pfarrer sind jure divino angestellt worden: sie teilen auf nie-
derer Stufe die Jurisdiktion zur Bewahrung des Glaubens und der
Uberwachung der Disziplin. Unter Fithrung des Bischofs sind sie in
der Kirche Mitverwalter. Als solche sind sie von Christus selbst beru-
fen worden, wie — es ist eine klassische Belegstelle — Lukas 10.1 die

' Du renversement ... o.c. 11, 543 fT.

"7 Guy le Drappier, Du gouvernement ... I, 12, I1, 270.

'8 Réflexions Morales ... o.c. 111, 175, 245.

" Das oben schon genannte «Mémoire sur le droit du second ordre...».
Aber er befasst sich mit diesem Thema auch in seinem Du renversement und
dem Tractatus ...

219



Aussendung der 70 oder 72 Schiiler zeigt?®. In der Kirche ist es auf
Grund Matth. 20, 25 nicht moglich, dass man auf absolute Weise wie
die Firsten regiert, sondern Papst und Bischéfe miissen ihre Mitarbei-
ter konsultieren, bevor sie Entscheidungen treffen P,

Sowohl die Auffassung iiber das Wahrheitszeugnis wie die Jurisdik-
tion des Pfarrers entstammen einer bestimmten Gesamtauffassung der
Kirche. Dabei wird die Kirche prinzipiell als eine Gesamtheit, ein
«corpus» betrachtet, dessen geistliches Haupt Christus ist. Die Kirche
ist in dieser Schau wesentlich eine theokratische Monarchie. In der
praktischen Verwaltung aber, als «empirische» Kirche, gleicht sie ei-
ner geméissigten Aristokratie, da niemand, auch der Papst nicht, in der
empirischen Kirche die Stelle Christi einnehmen kann. Im Prinzip
kann denn auch niemand in der Kirche die hochste Jurisdiktion besit-
zen: wesentlich gehdrt sie der ganzen Kirche. Der Kirchengemein-
schaft kommt die Schliisselgewalt zu — diese These wird sowohl von
LeGros als auch von Quesnel u.v.a. vertreten. In der Kirche gibt es
aber eine von Gott gewollte Ordnung. Obwohl die Jurisdiktion essen-
tialiter der Gemeinschaft gehort, wird sie ministerialiter nach Gottes
Ordnung von Bischofen und Pfarrern ausgeiibt'*®. Aber sie sollen
diese Befugnis nie autoritativ ausiiben oder autokratisch handeln.
Praktisch heisst das: sie sollen bei wichtigen Entscheidungen immer
ihre Geistlichen konsultieren.

Die Laien aber spielen in der Auffassung LeGros dabei keine aktive
Rolle. Er folgt — wie er sagt — der Pariser Theologenschule, wenn er er-
klart: «I1 est certain que les clefs ont été données a toute I’Eglise, il ne
’est pas moins, qu’il n’y a que les Ministres de ’Eglise qui puissent
faire par eux mémes des actes de jurisdiction, soit pour lier soit pour
délier. Les Théologiens de Paris ont cru que le moyen le plus naturel
de concilier ces verités qui semblent opposées était de distinguer la
propriété des clefs et le ministére des clefs. Il disent que la propriété
appartient a ’'Eglise, de sorte que c’est elle qui lie et délie par ses Mi-
nistéres et que I'usage, 'exercice, le ministére des clefs appartient a
ceux qui ont droit d’en appliquer le pouvoir en son nom et de sa
part?®.» Gleiche Meinung vertritt er auch in seinem Traktat tiber die

193 Siehe auch Tractatus ... 1783 II, 178 ff.

190 Du renversement ... I, 192, Fiir diese Mitwirkung verweist er auf die Ent-
scheidungen des 4. Konzils von Karthago, aber auch auf die Reformbeschliisse
des Trienter Konzils.

¢ Tractatus ... o.c. 11, 199ff. und Du renversement ... o.c. [, 340.

20 Du renversement ... 1, 340.

218



Kirche, wo er auf Grund der genannten Unterscheidung auf die
Frage, ob die Kirche eine Demokratie sei, verneinend antwortet?'.
«An sit regimen Ecclesiasticum etiam democratia temperatum, ut ait
Bellarminus loco citato, cap 7. Resp. non posse proprie dici democra-
tia mixtum, quasi Laici habeant potestatis ad regendam Ecclesiam,
cum nullo modo sint participes illius Sacerdotii externi cui annexam
voluit Christus huiusmodi esse potestatem.» Auf die Einwendung,
dass die Schliisselgewalt der ganzen Kirche gegeben sei und deshalb
auch die Laien daran partizipieren, antwortet er: «Datae sunt quoad
potestatem concedo, quoad usum et ministerium nego.» Und er fahrt
fort: «(Christus) Vult deferri causas ad Ecclesiam ut per Pastores fi-
niantur, concedo ut per ipsum plebis suffragium nego. In Concilio
Hierosolymitano adfuit quidem multitudo, sed tacuit et soli Apostoli
et Seniores convenerunt de verbo hoc.?*» So ist die Kirche keine De-
mokratie im strikten Sinne, noch eine Monarchie in dem Sinne, dass
einer die Stelle des Christus vertritt. Die Kirche ist eine gemdéssigte
Aristokratie, in der der Papst die hochste Stelle hat, aber so, dass die
Bischofe nicht seine Vikare sind, sondern wahre Fiirsten, die ihre Kir-
chen nicht als Fremdgut betreuen, sondern als ihre von Gott anver-
trauten eigenen Bistimer. Und das gleiche Prinzip gilt mehr oder we-
niger auf der Bistumsebene fiir die Kooperation von Bischof und Prie-
ster.

Diese Kirchenauffassung stimmt mit der von Richer tiberein. In sei-
nem bertihmten Biichlein «De ecclesiastico et politica potestate» ver-
tritt er dieselben Auffassungen und fingt prinzipiell und thesenartig
an mit der These, die Schliisselgewalt gehore der ganzen Kirche, fahrt
dann weiter mit der Beschreibung der reziproken Verhéltnisse in der
Kirche. Die Frage ist aber, ob Richer in diesem Biichlein so originell
ist und Erneuerungen hervorgebracht hat. In seiner Verteidigung gibt
er Quellen an . Es zeigt sich, dass Richer nicht so original ist noch ein

" Tractatus ... o.c. 11, 198.

2 Tractatus ... o.c. II, 199. Man beachte auch die Bemerkung von Isnard
W.Frank, Zum spétmittelalterlichen und josephinischen Kirchenverstidndnis,
in: Katholische Aufklirung und Josephinismus, hrsg. von Elisabeth Kovacs,
Miinchen 1979. S.148. Doch die konziliare Vollmacht, fiir alle zu sprechen,
wird nicht vom Volke abgeleitet; sie kommt nicht von unten, sondern von
«oben» ... «Dem Kirchenvolk bleibt gar nichts anderes iibrig als zu gehor-
chen.» Auch er betont, dass die konziliaristische Auffassung im 18.Jahrhun-
dert nicht zu einer demokratischen Kirchenverwaltung fithrte: auch bei den
Konziliaristen war der Kirchenbegriff klerikalisiert. S. 147.{f.

“ Demonstratio libelli de ecclesiastica et politica potestate, Paris 1622.

219



gefiahrlicher Erneuerer, wie man oOfters sagt. Er vertritt die mittelalter-
liche Tradition des Konziliarismus, wie sie von der sog. Pariser Schule
vertreten wird. Dabei stiitzt er sich auf Gerson, Cusanus, Almain, To-
stat, Mayr, vor allem auf das Basler Konzil.

So tradiert er den Jansenisten im 18.Jahrhundert diese Tradition,
sofern sie sich nicht schon darin befanden. Es scheint mir wichtig kurz
zu streifen, welches die Kennzeichen dieses Kirchenbegriffes sind, da-
mit wir den Hintergrund unserer jansenistischen Autoren besser ver-
stehen.

Die neueste Forschung hat gezeigt, dass der Konziliarismus beein-
flusst worden ist von den Korporationsgedanken des spiten Mittelal-
ters 24. Man geht prinzipiell von dem Ganzen, der Gesamtheit aus und
betrachtet das als entscheidend {iber die Elemente oder Teile oder
Glieder des Ganzen. Es ist unmaoglich, dass ein Teil, ein Mitglied Giber
das Ganze der Gemeinschaft erhaben sein kann. Das heisst nicht, es
gibe keine Verwaltungsordnung. Die Gemeinschaft kann einem ein-
zelnen die Herrschaft und Fihrung anvertrauen. In Beziehung zu ihm
gilt: ein oder mehrere Glieder sind thm untertdnig. Aber er kann nie
Alleinherrschaft ausiiben: die Gemeinschaft ist immer grosser als er.

Auf die Kirche angewendet heisst das: der Papst, der Bischof kann
nie Alleinherrscher iiber die Kirche, das Bistum sein. Er ist minde-
stens dem Konzil unterstellt, und die Konzilsbeschliisse sind wichtiger
als pédpstliche Erlasse. Ist das Konzil nicht versammelt, so {ibt der
Papst in der Kirche die héchste Gewalt aus. Aber er kann zur Verant-
wortung gezogen werden. Fiir diese Auffassung standen die stadti-
schen Einrichtungen wie Bruderschaften und Ziinfte Modell. Aber
man konnte auch auf kirchliche Gruppen wie Ménchsorden, Kapitel,
Presbyteria und im 14.Jahrhundert auf die Bruderschaften der «devo-
tio moderna» hinweisen. Die in diesen Gremien iibliche Weise von
Versammlung, Beratung und Entscheidung mochte man im Konzil zur
Losung der Verwaltungsschwierigkeiten auf die Universalkirche an-
wenden .

Diese Tradition ist von den Jansenisten bewahrt und gegen neuere
monarchistische und absolutistische Einfliisse in der Kirche verteidigt

% Wir nennen: Brian Tierney, Foundations of the conciliar theory, 1955.
Die Entwicklung des Konziliarismus, Hrsg. R.Bdumer 1976. Antony Black,
Council and Commune. The conciliar mouvement and the fifteenth century
heritage, 1979. Josef Wolmuth, Verstindigung in der Kirche, untersucht an der
Sprache des Konzils von Basel, 1983.

2 So Antony Black, o.c. S.204 ff.

220



worden wie im Staat?®. Ob man sich dabei unmittelbar von Richer hat
inspirieren lassen, ist m. E. eine offene Frage. Er wird nie von LeGros
noch von Quesnel noch von anderen zitiert. Als LeGros’ Traktat iiber
die Kirche 1783 vertffentlicht wurde, nannten die Herausgeber in ei-
ner zusitzlichen Zitatenliste den Namen Richers. LeGros erwihnt
selbst nur Gerson und Basler Theologen wie Panormitanus und Jean
de Segovia, Jean Almain und fiir seine Verteidigung des Priesters vor
allem Petrus Aurelius, den Decknamen des de Saint Cyran?’. Nennt
man — und namentlich LeGros — Richer nicht, weil er als ein verdich-
tiger Schriftsteller galt, oder braucht man ihn nicht zu zitieren, weil
man immerhin schon in gleicher Tradition stand wie er? Man sollte
dem noch nachgehen durch Lesung der Korrespondenz unserer
Schriftsteller, in der sie sich vielleicht freier dusserten als in ihren
Schriften. Oder man miisste die Zitate, welche z. B. LeGros verwendet,
genau vergleichen mit denen Richers: vielleicht wiirde das einen wich-
tigen Hinweis geben. Dabei wire es nicht erstaunlich, wenn diese mit-
einander ibereinstimmen, denn man beniitzte sicherlich gleiche Quel-
len. Immerhin scheint es mir eine voreilige und voreingenommene
Schlussfolgerung zu sein, unsere jansenistischen Schriftsteller ohne
weiteres des Richerismus zu bezichtigen. Das kann darauf hindeuten,
dass man im Richerismus den von der spétmittelalterlichen Kirche an-
genommenen Konziliarismus verleumden moéchte. Ich méchte in die-
ser Hinsicht weitere Quellenforschung befiirworten. Bei Zeger Ber-
nard van Espen, Lowener Kanonist, finden wir einen Hinweis: die
Rechte des Utrechter Kapitels verteidigt er mit denselben kirchen-
rechtlichen Prinzipien und Argumenten, welche Richer beniitzt. Er
nennt ihn in seinen Schriften jedoch nicht. Wir wissen aber, dass er
sich in seinen Vorlesungen nicht gescheut hat, Richers Namen zu er-
widhnen?®. Der Widerstand der Jansenisten und Appellanten hat in

% Dazu: H.Schneider, Der Konziliarismus als Problem der neuen katholi-
schen Theologie, Berlin 1976. Der wachsende Zentralismus in der kirchlichen
Verwaltung wurde auch spiirbar im Streit zwischen Rom und Utrecht
1700-1725. Siehe: M. G. Spiertz, L’Eglise catholique des Provinces-Unies et le
Saint Si¢ge pendant la deuxiéme moiti¢ du XVII®siecle, Louvain 1975. Und
J.Y.H.A.Jacobs, Joan Christiaan van Erckel (1654-1734), Pleitbezorger voor
een lokale kerk, Amsterdam, 1981.

7 Unter diesem Pseudonym mischte sich Jean Duvergier de Hauranne in
den Streit um die Rechte der Bischofe und Priester gegen die Mdnche, vor al-
lem die Jesuiten, anldsslich von Schwierigkeiten in England. Jean Orcibal,
Jean Duvergier de Hauranne, Paris, 1947, S.344.

* In seiner 1717 verfassten Resolutio doctorum lovaniensium und der Ver-

221



der Kirche, wie wir wissen, keinen Erfolg gehabt: der Konziliarismus,
ihre wichtigste Inspirationsquelle, hat in der Geschichte der katholi-
schen Kirche eine Niederlage erleiden miissen, obwohl er ausserhalb
der Kirche im demokratischen Parlamentarismus seine weitere Wir-
kung gehabt hat?. Innerhalb der Kirche ist es vor allem das monar-
chisch-individualistische Prinzip, das sich in der Kirchenverwaltung
durchgesetzt hat. Auch hatte man, obwohl beide Bewegungen einan-
der gleichen, keine Stiitze vom Josephinismus erfahren, wie Frank
zeigt3®. Die institutionelle Krise, in welche die Kirche durch die staat-
lichen Umwilzungen geriet, glaubte man nur mit monarchischen
Massnahmen losen zu kénnen?3!. Staatlich wie kirchlich gab es keine
soziale Infrastruktur mehr, die die konziliare Losung und ihren Kor-
porationsgedanken hétte glaubhaft machen kénnen. Ja, man kann sa-
gen: der Verstehenshorizont fiir das jansenistische und konziliare An-
liegen hat sich so gedndert, dass man nicht mehr verstehen konnte,
was die Verteidiger des Konziliarismus meinten. Man hat einander
einfach nicht mehr verstehen kénnen, weil die gedanklichen Voraus-
setzungen vollig verschieden waren. Das spiirt man deutlich, wenn
man z. B. die Hinweise Préclins in seiner Verurteilung unserer Schrift-
steller mit den Originalstellen vergleicht. Nur wenn man Zitate aus
ihrem gedanklichen Kontext 16st, kann man zu den Schlussfolge-
rungen kommen, die Préclin zieht®*?. Er hat einfach die Intention

teidigung dieser Schrift Vindiciae resolutionis 1727. Richer erwihnt er aber in
seinem Tractatus de ecclesiastica et politica potestate, Notizen fiir Vorlesun-
gen, die 1768 veroffentlicht wurden. Es lohnte sich, in einem neuen Beitrag Ri-
chers Einfluss auf van Espen und durch ihn auf von Erckel zu untersuchen. Es
lohnte sich dabei auch, von konziliaristischen Prinzipien aus Fragen an die
Werke van Espens zu stellen. Vielleicht wiirden dann die Studie von Gustave
Leclerc, Zeger Bernard van Espen et I"autorité ecclésiastique, Ziirich, 1964, der
in Sachen des Richerismus sich auf Préclin stiitzt, korrigiert werden. Auf Le-
clerc geht auch M. Nuttinck zuriick: La vie et 'ccuvre de Zeger-Bernard van
Espen, Louvain, 1969. §.428ff., 446 ff., 536 {f.

2 Brian Tierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought
1150-1650. Cambridge, 1982.

Wo.c. 168ff.

3UH.J. Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souverinitit, Miinchen, 1975. Auch:
J. Visser, De kandelaar van het licht, Utrecht, 1976.

32 Dies soll einmal in einem neuen Beitrag gezeigt werden. Die Weise, in der
Préclin iiber Quesnels «Reflexions Morales» referiert, stimmt nicht iiberein
mit der Intention des Verfassers Préclin, o.c. 25 ff. Er behauptet, dass Quesnel
zum Laizismus neigt. Sieht man die Belegstellen und liest man ein wenig wei-
ter als Préclin tat, so muss man schliessen, dass Quesnel nicht von der z. B. von

00,5



der Verfasser nicht verstanden, weil er kein Gespiir fiir ihr Anliegen
hatte.

Immerhin war es flir den damaligen Jansenisten ein nicht zu begrei-
fendes Schicksal, dass sie mit ihrem Anliegen kein Verstidndnis fan-
den. Es wundert mich nicht, dass die Bewegung damals am Ende des
18. und Anfang des 19.Jahrhunderts in apokalyptische Resignation
verfallen ist**. In seiner ausserordentlich wichtigen Abhandlung iiber
Konsensus in der Kirche weist Josef Wolmuth** hin auf die in der mo-
dernen Ara sich dndernde hermeneutische Position. War im Mittelal-
ter die Gruppe zentral, in der modernen Geschichte riickte das Indivi-
duum als entscheidendes, erkennendes Subjekt mehr und mehr in den
Vordergrund als Quelle des Verstehens und der Verstindigung. In sol-
cher kultureller Situation wird das Vertrauen in korporative, konzi-
liare Entscheidungsmoglichkeiten als tiberholt und unvollziehbar be-
trachtet.

Dieser verdnderte sozialkulturelle Verstehenshorizont kann auch er-
klaren, warum der altkatholische Protest gegen Vatikanum I nie eine
breite Bewegung wurde. Obwohl die altkatholischen Viter ein Gespiir
hatten fiir die konziliare Tradition, war es thnen wahrscheinlich nicht
mo&glich, eine alternative Auffassung von der Kirche zu vertreten, die
wirklich von der Gemeinschaft her gebildet wire. Auch sie verfielen
dem frommen — oft liberalen — Individualismus. Man hat zur Findung
einer ekklesiologischen Identitdt nicht auf die konziliaristische Tradi-
tion zuriickgegriffen®. Das ist heute aber der Fall: nicht nur das Va-
tikanum II hat neues Interesse an der Konziliaritdit der Kirche ge-
weckt, auch die heutige sozialkulturelle Situation hat sich gedndert.
Nicht das Individuum, die grosse Personlichkeit, sondern die Begeg-
nung, die Relation und Interaktion stehen im Mittelpunkt in einer
Zeit, die den Schaden von sterilem Individualismus erfahren hat. Die
[solation sucht man zu iiberwinden in authentischer Kommunikation,

LeGros vertretenen Auffassung abweicht. In dieser ist kein Laizismus zu fin-
den. Diese Ungenauigkeit ist zu bedauern, da viele spétere Schriftsteller ihm in
diesem Urteil folgen, wie oben Leclerc, Taveneaux usw.

33 P.J.Maan, Chiliastische en charismatische stromingen in de Clerezy in
het begin van de 19¢ eeuw, Amersfoort, 1979.

* Joseph Wolmuth, o.c. S.258(T.

3 Sowohl in der RITh wie in der IKZ habe ich keinen Beitrag gefunden, der
sich explizit mit dem Konziliarismus und der mit ihm korrespondierenden Ek-
klesiologie befasst. Das heisst: von 1890 bis heute hat fast niemand in altka-
tholischen Theologenkreisen — mit Ausnahme von Professor Kiippers - sich
mit diesem wichtigen Thema beschiiftigt.

223



das Unpersonliche und Zwingende der Gesellschaft zu beheben in der
Verwirklichung «herrschaftsfreier Kommunikation». In solch einem
Klima gewinnt der Konziliarismus eine neue Aktualitdt. Nicht nur als
Lehre der Kirche, sondern auch in «ekklesialer Praxis». Ansitze zu ei-
ner neuen Ekklesiologie spiire ich in unsern Kreisen wie auch in der
okumenischen Bewegung und ebenso bei der Bewegung der Basisge-
meinden?®%. Die jansenistische Tradition «de la perpétuité de la foi»
gewinnt damit auch neue Aktualitét, obwohl wir dies als Glaubenskri-
terium nicht einfach unkritisch wiederholen kénnen.

Zeist Jan Visser

3% Ich erwihne hier die neuesten ekklesiologischen Studien von Stalder, Al-
denhoven und Amiet:

Herwig Aldenhoven, Das ekklesiologische Selbstverstindnis der Altkatholi-
schen Kirchen, in: Osterreichisches Archiv fiir Kirchenrecht 31 (1980),
401-431.

Kurt Stalder, Autoritit im Neuen Testament, in IKZ 66 (1976). 163-175;
224-237. IKZ 67 (1977) 1-30.

Kurt Stalder, Een oudkatholiek antwoord in: Concilium 1981, 8, Peter
Amiet, Ortskirche — Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit, in
IKZ 72 (1982) 33-46.

224



	Jansenismus und Konziliarismus : ekklesiologische Anschauungen des Nicolas LeGros (1675-1751)

