
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Jansenismus und Konziliarismus : ekklesiologische Anschauungen des
Nicolas LeGros (1675-1751)

Autor: Visser, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jansenismus und Konziliarismus:

ekklesiologische Anschauungen des Nicolas LeGros (1675-1751)

Anlässlich des Rücktrittes von Erzbischof Andreas Rinkel als Professor

am Priesterseminar widmete Dr. Peter Maan seinem Kollegen
einen Beitrag über Nicolas LeGros als Exegeten1. LeGros, ehemaliger
Professor am Priesterseminar im Reims, war 1723 von Frankreich
nach Holland gezogen und wurde vom Erzbischof Barchman Wuytiers

gebeten, seine Lehrtätigkeit am neugestifteten Priesterseminar in
Amersfoort fortzusetzen2. LeGros war einer der vielen Theologen, die

Widerstand leisteten gegen die Verurteilung Quesnels und sich der

Appellantenbewegung angeschlossen hatten. Das war der Grund, dass

er aus Frankreich fliehen müsste, um bis zu seinem Tod in Holland zu
leben3. Zur Sache, die ihm am Herzen lag, hat er sich mehrmals in

Streitschriften geäussert und wurde so, wie Maan erwähnt, bekannt

wegen seiner ekklesiologischen Auffassungen. Diese werden wir in
diesem Beitrag näher betrachten, den wir Dr. Peter Maan widmen. So

verfolgen wir sein damaliges Interesse an wichtigen Vorgängern in

Amersfoort.
Vor allem war LeGros bekannt wegen seiner Verteidigung der Position

des niederen Klerus in der Kirche. Er betonte die Mitverantwortlichkeit

der Priester - besser der Pfarrer, «les curés» - bei der
Kirchenverwaltung, der kirchlichen Lehrtätigkeit und Exkommunikation4.

Mit dieser Betonung der Rechte der Pfarrer stand er damals nicht
allein. Préclin, einer der ersten Historiker, der in letzter Zeit die ekkle-

1 IKZ 39 (1949) 96-104.
2 Über Nicolas LeGros beachte man den Beitrag von Maan, wie auch DThC

IX, 169-172. Die Quelle für seine Biographie ist: Nouvelles Ecclésiastiques
(NNEE), 1753, 30. Januar und 6. Februar.

3 Wie bekannt wurden 1713 in der Bulle Unigenitus 101 Thesen aus den

«Reflexions Morales» von Pasquier Quesnel von Papst Klemens XL verurteilt.
Diese Verurteilung kam auf Drängen Ludwigs XIV. zustande, da dieser die

anti-absolutistische Haltung der sog. Jansenisten fürchtete. Er hoffte, mit der

Verurteilung Quesnels die Bewegung in Frankreich niederschlagen zu können.
Dieser Verurteilung widersetzten sich mehrere Bischöfe, Priester, Theologen
und Laien. Vier Bischöfe appellierten gegen die päpstliche Entscheidung an

ein ökumenisches Konzil und lösten so die Appellantenbewegung aus.
4 Vor allem in seinen Streitschriften «Du renversement des libertés de

l'Eglise Gallicane» 1716 und «Mémoire sur le droit du second ordre du

Clergé», 1718.

212



siologischen Anschauungen der Jansenisten im 18. Jahrhundert
erforscht hat, meint, die damalige Appellantenbewegung sei fast völlig
in den Bann des presbyterianischen Gallikanismus geraten5. Er führt
diese Hervorhebung des «second ordre» zurück auf Edmond Richer6,
spricht deshalb vom Einfluss des Richerismus in den jansenistischen
Kreisen. Taveneaux, der ihm in dieser Auffassung folgt, sieht diesen
wachsenden Einfluss Richers verursacht durch die Änderungen im
Verhältnis zwischen Bischöfen und Pfarrern. Denn im 18. Jahrhundert
wurden vor allem Bischöfe ernannt, die anti-jansenistisch waren und
adligen Kreisen entstammten, während die Priesterkandidaten aus

bürgerlichen und bäuerlichen Kreisen kamen. Die soziale wie theologische

Kluft zwischen beiden Gruppen wurde im Laufe des Jahrhunderts
so gross, dass Taveneaux meint, von einem «Klassenstreit» sprechen
zu können7. Es ist ja klar, dass die Priester, und vor allem die Pfarrer,
die die jansenistischen Ideale hegten, oft sich gegen ihre Bischöfe zu
verteidigen hatten und dazu eine theologische und kirchenrechtliche
Legitimation brauchten. Mindestens, absichtlich oder nicht, hat LeGros
mit seinen Auffassungen ihnen diese geliefert. So wurde er auch nachher

von den «Nouvelles Ecclésiastiques» geschätzt7a. Er stand aber am

5 E. Préclin, Les Jansénistes du XVIIIe siècle et la Constitution Civile du

Clergé, Paris, 1929. Über LeGros s. 60-65. Ihm folgen m. E. meistens einigermassen

kritiklos neuere Forscher wie Taveneaux und Plongeron.
6 Edmond Richer (1559-1631), Syndic de Faculté de Théologie de Paris

1608-1612, veröffentlichte 1611 das «Libellus de ecclesiastica et politica pote-
state», in dem er gallikanistische, vor allem aber konziliaristische Prinzipien
vertrat. Das Büchlein wurde mit Approbation des Papstes zensuriert von einigen

französischen Bischöfen und auf den Index gesetzt (1613). Richer verteidigte

sich mit dem «Defensio Libelli» (1622), in dem er zeigt, dass seine

Auffassungen zurückgehen auf Gerson und andere konziliaristische Theologen.
Sein Einfluss scheint um 1700 herum zu wachsen durch die Veröffentlichung
seiner Werke, welche Gerson verteidigen und eine Konziliengeschichte umfassen.

Auch das genannte «Libellus» wurde zu Anfang des 18. Jahrhunderts wieder

aufgelegt.
Über ihn: E. Préclin, Edmond Richer (1559-1631), Sa Vie, son Œuvre, le Ri-

cherisme. in: Revue d'Histoire Moderne 5 (1930) 241-196 und 321-336. Eine

neue Biographie Richers wäre wünschenswert.
7 René Taveneaux, Jansénisme et Politique, Paris, 1965, 39-40.
7a NNEE, 1783, 23. Februar. Dort wird gemeldet, dass das Buch von

LeGros, das auf ehemalige Vorlesungen, die er in Amersfoort gehalten hat

(1727), zurückgeht und seitdem im Manuskript zirkulierte, nun veröffentlicht
wurde. Man würdigt die ekklesiologischen Auffassungen LeGros, dessen

Aktualität man betont. Das Traktat wurde als eine Widerlegung des Buches von

Tournély verfasst, ein Buch, in dem Tournély die Verurteilung des Quesnels

213



Anfang einer Entwicklung, die sich im Laufe des 18. Jahrhunderts in
Frankreich voll entfalten sollte und ausmündete in der Verfassung der

aus der Revolution hervorgekommenen «église constituante».
Wie gesagt stand er mit diesem Thema nicht allein: schon 1674

veröffentlichte J. Boileau «De antiquo jure Presbyterorum in regimine
Ecclesiastica» und M. Drappier 1707 sein «Du gouvernement de
diocèses en commun par les Evêques et par les Curés»8. Nicht nur das

Thema der Position der Priester innerhalb der kirchlichen Hierarchie
war damals aktuell. Hinter dieser Frage kamen diejenigen der kirchlichen

Jurisdiktion zum Vorschein. Auch dort kannte man verschiedene

Auffassungen: auf die Frage, wer die höchste Autorität in der Kirche
innehabe, antwortete man verschieden. Kurz gesagt: der eine meinte,
dass die höchste Autoritätsquelle die Gemeinschaft der Kirche sei, die

«ecclesia universalis ab Adam usque ad consummationem». Andere,
die mehr monarchistischen Auffassungen folgten, meinten, es sei der

Papst, der die höchste Autorität vertrete9. Dann folgten neue Fragen:

wer ist der Repräsentant der Universalkirche? Der Papst mit allen
Bischöfen? Der Papst allein? Das Konzil, in dem alle Glieder der Kirche

repräsentiert sein sollten? usw. Damit berühren wir ein zweites wichtiges

Problem: wer hat als Autorität die Befugnis, die Lehrtätigkeit
auszuüben, und wie soll er das machen? Man stellte sich in Hinsicht der

Lehrtätigkeit die Frage, wer in der Kirche das entscheidende Wort in
Sachen des Glaubens habe. Auch dazu äusserten sich die sog. Jansenisten,

und wie Préclin zeigt, teilten sie nur die Meinung des schon
genannten Ri chers. Von ihnen sind bekannt: Vivien de la Borde mit
seinem «Témoignage de la vérité dans l'Eglise» 1714 und Eustache Le

Noble mit «L'Esprit de Gerson» 1692.

Préclin gibt über alle diese Schriften ein negatives Urteil: er meint,
dass man mit der Betonung des Priesterstandes in der Kirche und

sogar der Hervorhebung der Laien in Sachen des Glaubenszeugnisses
eine demokratische, parlamentarische Verwaltung der Kirche
befürwortet, die im Streit mit ihrem göttlichen Wesen sei10. Das alles

gutheisst und den Ultramontanismus verteidigt. Nach NNEE lehnt LeGros
den Ultramontanismus als eine Modernität entschieden ab.

8 Mémoire sur o..c. Avertissement, 3, 4.
9 Siehe:: Concüium 1983, 7, das völlig dem Konziliarismus gewidmet ist.
10 Er meint, die Bischöfe seien für ihre Mandementen von der Zustimmung

der Laien abhängig. In: E.Préclin und A. Jarry, Les luttes politiques et doctrinales

aux XVIIe et XVIIIe siècle, Paris, 1955. 224-225. Wie auch in seinem
«Les Jansénistes...» o.e. passim.

214



schreibt er Richer zu. Ich bezweifle, ob er Recht hat, und bin der
Meinung, er sei in seiner Urteilsbildung zu viel beeinfiusst von den späteren

Entwicklungen in der römischen Kirche. Dies hindert ihn,
unbefangen die Schriften der genannten Autoren zu schätzen. Deshalb
wollen wir nun der Frage nachgehen, welche Intentionen die genannten

Schriftsteller hatten, was sie schrieben und wie sie ihre ekklesiologischen

Auffassungen legitimierten.
Obwohl für uns LeGros am wichtigsten ist, wollen wir an den

andern nicht vorbeigehen.
Nähere Betrachtung des Werkes de la Borde macht klar, dass es

nicht seine Auffassung ist, wie Préclin meint, den Laien in Sachen der
Glaubenslehre ein aktives Mitspracherecht zu geben. Es geht ihm
darum, den Gläubigen ihre Verantwortung im treuen Bewahren des

Glaubensbesitzes bewusst zu machen. Denn auch sie haben die
Aufgabe, als Mitglieder der Kirche den Glauben gegen Erneuerungen zu
schützen. Ja sie sollen selbst Bischöfen widerstehen, die vom
Glaubensgut der Kirche abweichen. Man braucht nicht immer dem Bischof
zu folgen, weil er Bischof ist. Auch der Bischof ist gebunden an das

Glaubensbekenntnis der ganzen Kirche, wie bei seiner Ordination
deutlich wird. Denn niemand kann eigenmächtig Änderungen in der
Kirche vornehmen. Dazu verweist er auf Vinzenz von Lerins Kriterium

der «antiquitas» und die Einstimmigkeit der ganzen Kirche als

wesentliche Bürgen der Wahrheit11. Diese universelle Wahrheit soll
die ganze Gemeinschaft hüten, auch die Laien, die einem Hirten, der
davon abweicht, nicht folgen dürfen. Er sagt kurz gefasst12: Das

wahre Zeugnis wird immer in der Kirche bewahrt bleiben («Scitur et

legitur ab omnibus hominibus»). Nach der von Gott gewollten
Ordnung ist es in erster Linie die Aufgabe des Hirten, dieses Zeugnis zu

verkünden, zu bewahren und zu verteidigen13. Im Streitfall entscheidet

nicht ohne weiteres eine Mehrheit mittels Abstimmung; in der

Kirche geht es um das bleibende Bezeugen oder das Verwerfen des

höchsten Gesetzes Jesu Christi, das von der ganzen Kirche bewahrt
wird. Man kann daraus schliessen: für ihn ist die höchste Instanz, die

über die Wahrheit entscheiden kann, das Konzil, in dem die Stimme
der ganzen Kirche laut wird. Änderungen können auf einem solchen

11 Témoignage 161.
12 Témoignage 97.
13 «Car Dieu fait toutes choses dans l'ordre et les Pasteurs sont les ministères

essentiels et les témoins juridiques et nécessaires de la foi de leur Eglise.»
Mit «Pasteur» ist der Bischof gemeint. Témoignage 97.

215



Konzil nur auf Grund konsensueller Entscheidungen vorgenommen
werden. De la Borde argumentiert hier vom Prinzip der Glaubenskontinuität

in der Gemeinschaft der Kirche her. Niemand, welcher die
höchste Position in der Kirche innehat, kann allein in der kirchlichen
Lehre Änderungen vornehmen: kein Bischof, kein Papst. Es gibt keine
solche formelle Autorität in der Kirche. Von den Hirten gilt: «Leur
voix n'est pas la règle de la vie de l'Eglise, mais la voix de l'Eglise doit
être de la leur»13a. Es geht ihm dabei um die Kirche als universal
geschichtliche Grösse, nicht um die Kirche irgendeiner Zeit, wie Préclin
meint, wenn er behauptet, de la Borde möchte die Laien mitentscheiden

lassen über ein vom Bischof zu verordnendes «mandement»13b.
Es ist erstens klar, dass in der Bezeugung der Wahrheit jeder in der

Kirche seine Verantwortlichkeit hat, Bischof, Priester und Laie. Innerhalb

der kirchlichen Ordnung wird diese von jedem realisiert. Zweitens

ist deutlich, dass es in der Kirche bei dieser Bezeugung keine rein
formelle Autorität geben kann: Absolutismus sei der Kirche fremd.
Das Prinzip der «perpétuité de la foi» ist hier wie bei vielen Jansenisten,

führend. So ist z. B. Pasquier Quesnel gleicher Meinung als de la

Borde14. Er annotiert: die Bischöfe sind nicht die Besitzer oder
Herrscher über die Wahrheit, sondern «Les gardiens interprètes, et

défenseurs». Sie dürfen nicht aus eigener Autorität, ohne auf die Kirche zu

hören, Änderungen vornehmen.
Gleicher Meinung ist LeGros: er meint, man hat gute Gründe, an

der Stimme des Papstes zu zweifeln, wenn er nicht spricht im Rahmen
der kirchlichen Regeln. Er verfolgt: «J'ose dire que nôtre obéissance

serait plus absolue, si les commandements l'etoient moins.» Und
konstatiert «Malheureusement l'esprit de domination et d'indépendance
s'est répandue presque partout.

Chaque évêque fait des statuts et des mandements comme il
l'entend, sans Synode, sans Concile, sans conseil...15».

13a Témoignage 87. Er verweist auf das Glaubensbekenntnis, das der
Ordinand zu bezeugen hat, bevor er die Bischofsweihe empfängt.

13b Les jansénistes o.e. 39ff. Es ist ja erstaunlich, wie Préclin auf Grund
einzelner Sätze, die er aus dem Kontext löst, im pejorativen Sinne interpretiert.
Er macht das nicht nur im Falle de la Borde, sondern auch in seiner Analyse
des «Réflexions Morales...» von Quesnels. So werden ihnen Auffassungen
zugeschrieben, die sie nicht hegten. Es lohnte sich, in einer neuen Studie diesem

Aspekt nachzugehen.
14 Réflexions Morales ed. 1705, I, 220.
15 Du renversement o. c. I, 68 ff.

216



Die Wahrheitsbezeugung gibt Autorität, deshalb soll man auch den

Priestern gehorchen, wenn sie den Glauben recht bezeugen. So dürfen
sie, weil sie in der Kirche dazu berufen sind, Lehrautorität ausüben.
Eine Autorität, welcher dann zu gehorchen ist, als sie inhaltlich mit
dem Glaubensbesitz der Kirche übereinstimmt. Solche Lehrentscheidungen

müssen auf breitem Konsens beruhen16. Deshalb sind
Konzilsbeschlüsse wichtiger als päpstliche Erlasse. In der Kirche gibt es

keinen Absolutismus. Kein Bischof kann argumentieren: der Papst ist
mein Oberst, ich soll ihm gehorchen; ich bin dein Oberst, du sollst mir
gehorchen. Deshalb kann der Bischof nicht seine Kirche betreuen
ohne die Mitarbeit der Pfarrer und ohne die Mitentscheidungen des

Presbyteriums. Das «zweite Amt», le second ordre, setzt dem möglichen

imperialistischen Benehmen des Bischofs eine klare Grenze. Ist
dies die Meinung LeGros, so kann er sich stützen auf le Drappier, der
meint: Partikularinteresse und Herrschergeist gehören nicht der Kirche

an. Die Verwaltung soll nicht auf der Schwäche eines Menschen

ruhen, sondern auf der Beharrlichkeit des Glaubens der ganzen Kirche,

der Jesus den Beistand des Geistes versprochen hat17. Gleiche

Auffassungen finden wir in den «Réflexions Morales» des Quesnelsl8.
In einer ganz diesem Thema gewidmeten Schrift macht LeGros seine

Absicht in der Verteidigung des «zweiten Amtes» klar19.

Er sieht die Stelle des Priesters in der Kirche in Gefahr. Einerseits
sind es die Protestanten, die den Priester dem Bischof gleichgestellt
haben. Diesen Presbyterianismus lehnt er ab. Aber als Reaktion sieht

er in der katholischen Kirche die Neigung, die Priester nur noch als

Boten (huissiers) des Bischofs zu betrachten, die nichts anderes zu tun
haben als die Aufträge des Bischofs auszuführen. Er meint nicht, der

Priester sei dem Bischof gleich: Bischöfe haben ein höheres Amt. Das

wird nie bezweifelt. Sie sind die Nachfolger der zwölf Apostel. Aber
auch die Pfarrer sind jure divino angestellt worden: sie teilen auf
niederer Stufe die Jurisdiktion zur Bewahrung des Glaubens und der

Überwachung der Disziplin. Unter Führung des Bischofs sind sie in
der Kirche Mitverwalter. Als solche sind sie von Christus selbst berufen

worden, wie - es ist eine klassische Belegstelle - Lukas 10.1 die

16 Du renversement o.e. II, 543ff.
17 Guy le Drappier, Du gouvernement I, 12, II, 270.
18 Réflexions Morales o.e. Ill, 175, 245.
19 Das oben schon genannte «Mémoire sur le droit du second ordre...».

Aber er befasst sich mit diesem Thema auch in seinem Du renversement und
dem Tractatus

217



Aussendung der 70 oder 72 Schüler zeigt193. In der Kirche ist es auf
Grund Matth. 20, 25 nicht möglich, dass man auf absolute Weise wie
die Fürsten regiert, sondern Papst und Bischöfe müssen ihre Mitarbeiter

konsultieren, bevor sie Entscheidungen treffen195.

Sowohl die Auffassung über das Wahrheitszeugnis wie die Jurisdiktion

des Pfarrers entstammen einer bestimmten Gesamtauffassung der

Kirche. Dabei wird die Kirche prinzipiell als eine Gesamtheit, ein

«corpus» betrachtet, dessen geistliches Haupt Christus ist. Die Kirche
ist in dieser Schau wesentlich eine theokratische Monarchie. In der

praktischen Verwaltung aber, als «empirische» Kirche, gleicht sie

einer gemässigten Aristokratie, da niemand, auch der Papst nicht, in der

empirischen Kirche die Stelle Christi einnehmen kann. Im Prinzip
kann denn auch niemand in der Kirche die höchste Jurisdiktion besitzen:

wesentlich gehört sie der ganzen Kirche. Der Kirchengemeinschaft

kommt die Schlüsselgewalt zu - diese These wird sowohl von
LeGros als auch von Quesnel u.v.a. vertreten. In der Kirche gibt es

aber eine von Gott gewollte Ordnung. Obwohl die Jurisdiktion essen-

tialiter der Gemeinschaft gehört, wird sie ministerialiter nach Gottes

Ordnung von Bischöfen und Pfarrern ausgeübt19c. Aber sie sollen

diese Befugnis nie autoritativ ausüben oder autokratisch handeln.

Praktisch heisst das: sie sollen bei wichtigen Entscheidungen immer

ihre Geistlichen konsultieren.
Die Laien aber spielen in der Auffassung LeGros dabei keine aktive

Rolle. Er folgt - wie er sagt - der Pariser Theologenschule, wenn er
erklärt: «II est certain que les clefs ont été données à toute l'Eglise, il ne

l'est pas moins, qu'il n'y a que les Ministres de l'Eglise qui puissent
faire par eux mêmes des actes de jurisdiction, soit pour lier soit pour
délier. Les Théologiens de Paris ont cru que le moyen le plus naturel
de concilier ces vérités qui semblent opposées était de distinguer la

propriété des clefs et le ministère des clefs. Il disent que la propriété
appartient à l'Eglise, de sorte que c'est elle qui lie et délie par ses

Ministères et que l'usage, l'exercice, le ministère des clefs appartient à

ceux qui ont droit d'en appliquer le pouvoir en son nom et de sa

part20.» Gleiche Meinung vertritt er auch in seinem Traktat über die

19a Siehe auch Tractatus 1783 II, 178ff.
19b Du renversement I, 192, Für diese Mitwirkung verweist er auf die

Entscheidungen des 4. Konzils von Karthago, aber auch auf die Reformbeschlüsse
des Trienter Konzils.

19c Tractatus o.e. II, 199ff. und Du renversement o.e. I, 340.
20 Du renversement I, 340.

218



Kirche, wo er auf Grund der genannten Unterscheidung auf die

Frage, ob die Kirche eine Demokratie sei, verneinend antwortet21.
«An sit regimen Ecclesiasticum etiam democratia temperatum, ut ait
Bellarminus loco citato, cap 7. Resp. non posse proprie dici democratia

mixtum, quasi Laici habeant potestatis ad regendam Ecclesiam,
cum nullo modo sint participes illius Sacerdotii externi cui annexam
voluit Christus huiusmodi esse potestatem.» Auf die Einwendung,
dass die Schlüsselgewalt der ganzen Kirche gegeben sei und deshalb
auch die Laien daran partizipieren, antwortet er: «Datae sunt quoad
potestatem concedo, quoad usum et ministerium nego.» Und er fährt
fort: «(Christus) Vult deferri causas ad Ecclesiam ut per Pastores fi-
niantur, concedo ut per ipsum plebis suffragium nego. In Concilio
Hierosolymitano adfuit quidem multitudo, sed tacuit et soli Apostoli
et Seniores convenerunt de verbo hoc.22» So ist die Kirche keine
Demokratie im strikten Sinne, noch eine Monarchie in dem Sinne, dass

einer die Stelle des Christus vertritt. Die Kirche ist eine gemässigte
Aristokratie, in der der Papst die höchste Stelle hat, aber so, dass die
Bischöfe nicht seine Vikare sind, sondern wahre Fürsten, die ihre
Kirchen nicht als Fremdgut betreuen, sondern als ihre von Gott
anvertrauten eigenen Bistümer. Und das gleiche Prinzip gilt mehr oder
weniger auf der Bistumsebene für die Kooperation von Bischof und Priester.

Diese Kirchenauffassung stimmt mit der von Richer überein. In
seinem berühmten Büchlein «De ecclesiastico et politica potestate» vertritt

er dieselben Auffassungen und fängt prinzipiell und thesenartig
an mit der These, die Schlüsselgewalt gehöre der ganzen Kirche, fährt
dann weiter mit der Beschreibung der reziproken Verhältnisse in der
Kirche. Die Frage ist aber, ob Richer in diesem Büchlein so originell
ist und Erneuerungen hervorgebracht hat. In seiner Verteidigung gibt
er Quellen an23. Es zeigt sich, dass Richer nicht so original ist noch ein

21 Tractatus o.e. II, 198.
22 Tractatus o.e. II, 199. Man beachte auch die Bemerkung von Isnard

W.Frank, Zum spätmittelalterlichen und josephinischen Kirchenverständnis,
in: Katholische Aufklärung und Josephinismus, hrsg. von Elisabeth Koväcs,
München 1979. S. 148. Doch die konziliare Vollmacht, für alle zu sprechen,
wird nicht vom Volke abgeleitet; sie kommt nicht von unten, sondern von
«oben» «Dem Kirchenvolk bleibt gar nichts anderes übrig als zu gehorchen.»

Auch er betont, dass die konziliaristische Auffassung im 18. Jahrhundert

nicht zu einer demokratischen Kirchenverwaltung führte: auch bei den

Konziliaristen war der Kirchenbegriff klerikalisiert. S.l 47. ff.
23 Demonstratio libelli de ecclesiastica et politica potestate, Paris 1622.

219



gefährlicher Erneuerer, wie man öfters sagt. Er vertritt die mittelalterliche

Tradition des Konziliarismus, wie sie von der sog. Pariser Schule
vertreten wird. Dabei stützt er sich auf Gerson, Cusanus, Almain,
Tostat, Mayr, vor allem auf das Basler Konzil.

So tradiert er den Jansenisten im 18. Jahrhundert diese Tradition,
sofern sie sich nicht schon darin befanden. Es scheint mir wichtig kurz

zu streifen, welches die Kennzeichen dieses Kirchenbegriffes sind,
damit wir den Hintergrund unserer jansenistischen Autoren besser
verstehen.

Die neueste Forschung hat gezeigt, dass der Konziliarismus beeinfiusst

worden ist von den Korporationsgedanken des späten Mittelalters

24. Man geht prinzipiell von dem Ganzen, der Gesamtheit aus und
betrachtet das als entscheidend über die Elemente oder Teile oder

Glieder des Ganzen. Es ist unmöglich, dass ein Teil, ein Mitglied über
das Ganze der Gemeinschaft erhaben sein kann. Das heisst nicht, es

gäbe keine Verwaltungsordnung. Die Gemeinschaft kann einem
einzelnen die Herrschaft und Führung anvertrauen. In Beziehung zu ihm

gilt: ein oder mehrere Glieder sind ihm untertänig. Aber er kann nie

Alleinherrschaft ausüben: die Gemeinschaft ist immer grösser als er.

Auf die Kirche angewendet heisst das: der Papst, der Bischof kann

nie Alleinherrscher über die Kirche, das Bistum sein. Er ist mindestens

dem Konzil unterstellt, und die Konzilsbeschlüsse sind wichtiger
als päpstliche Erlasse. Ist das Konzil nicht versammelt, so übt der

Papst in der Kirche die höchste Gewalt aus. Aber er kann zur
Verantwortung gezogen werden. Für diese Auffassung standen die städtischen

Einrichtungen wie Bruderschaften und Zünfte Modell. Aber

man konnte auch auf kirchliche Gruppen wie Mönchsorden, Kapitel,
Presbyteria und im 14. Jahrhundert auf die Bruderschaften der «devo-

tio moderna» hinweisen. Die in diesen Gremien übliche Weise von

Versammlung, Beratung und Entscheidung möchte man im Konzil zur

Lösung der Verwaltungsschwierigkeiten auf die Universalkirche
anwenden25.

Diese Tradition ist von den Jansenisten bewahrt und gegen neuere

monarchistische und absolutistische Einflüsse in der Kirche verteidigt

24 Wir nennen: Brian Tierney, Foundations of the conciliar theory, 1955.

Die Entwicklung des Konziliarismus, Hrsg. R. Bäumer 1976. Antony Black,
Council and Commune. The conciliar mouvement and the fifteenth century
heritage, 1979. Josef Wolmuth, Verständigung in der Kirche, untersucht an der

Sprache des Konzils von Basel, 1983.
25 So Antony Black, o.e. S.204 ff.

220



worden wie im Staat26. Ob man sich dabei unmittelbar von Richer hat
inspirieren lassen, ist m. E. eine offene Frage. Er wird nie von LeGros
noch von Quesnel noch von anderen zitiert. Als LeGros' Traktat über
die Kirche 1783 veröffentlicht wurde, nannten die Herausgeber in
einer zusätzlichen Zitatenliste den Namen Richers. LeGros erwähnt
selbst nur Gerson und Basler Theologen wie Panormitanus und Jean
de Segovia, Jean Almain und für seine Verteidigung des Priesters vor
allem Petrus Aurelius, den Decknamen des de Saint Cyran27. Nennt
man - und namentlich LeGros - Richer nicht, weil er als ein verdächtiger

Schriftsteller galt, oder braucht man ihn nicht zu zitieren, weil
man immerhin schon in gleicher Tradition stand wie er? Man sollte
dem noch nachgehen durch Lesung der Korrespondenz unserer
Schriftsteller, in der sie sich vielleicht freier äusserten als in ihren
Schriften. Oder man müsste die Zitate, welche z. B. LeGros verwendet,
genau vergleichen mit denen Richers: vielleicht würde das einen wichtigen

Hinweis geben. Dabei wäre es nicht erstaunlich, wenn diese
miteinander übereinstimmen, denn man benützte sicherlich gleiche Quellen.

Immerhin scheint es mir eine voreilige und voreingenommene
Schlussfolgerung zu sein, unsere jansenistischen Schriftsteller ohne
weiteres des Richerismus zu bezichtigen. Das kann darauf hindeuten,
dass man im Richerismus den von der spätmittelalterlichen Kirche
angenommenen Konziliarismus verleumden möchte. Ich möchte in dieser

Hinsicht weitere Quellenforschung befürworten. Bei Zeger
Bernard van Espen, Löwener Kanonist, finden wir einen Hinweis: die
Rechte des Utrechter Kapitels verteidigt er mit denselben
kirchenrechtlichen Prinzipien und Argumenten, welche Richer benützt. Er
nennt ihn in seinen Schriften jedoch nicht. Wir wissen aber, dass er
sich in seinen Vorlesungen nicht gescheut hat, Richers Namen zu
erwähnen28. Der Widerstand der Jansenisten und Appellanten hat in

26 Dazu: H.Schneider, Der Konziliarismus als Problem der neuen katholischen

Theologie, Berlin 1976. Der wachsende Zentralismus in der kirchlichen
Verwaltung wurde auch spürbar im Streit zwischen Rom und Utrecht
1700-1725. Siehe: M.G.Spiertz, L'Eglise catholique des Provinces-Unies et le

Saint Siège pendant la deuxième moitié du XVIIe siècle, Louvain 1975. Und
L Y. H.A.Jacobs, Joan Christiaan van Erckel (1654-1734), Pleitbezorger voor
een lokale kerk, Amsterdam, 1981.

27 Unter diesem Pseudonym mischte sich Jean Duvergier de Hauranne in
den Streit um die Rechte der Bischöfe und Priester gegen die Mönche, vor
allem die Jesuiten, anlässlich von Schwierigkeiten in England. Jean Orcibal,
Jean Duvergier de Hauranne, Paris, 1947, S.344.

28 In seiner 1717 verfassten Resolutio doctorum lovaniensium und der Ver-

221



der Kirche, wie wir wissen, keinen Erfolg gehabt: der Konziliarismus,
ihre wichtigste Inspirationsquelle, hat in der Geschichte der katholischen

Kirche eine Niederlage erleiden müssen, obwohl er ausserhalb
der Kirche im demokratischen Parlamentarismus seine weitere
Wirkung gehabt hat29. Innerhalb der Kirche ist es vor allem das

monarchisch-individualistische Prinzip, das sich in der Kirchenverwaltung
durchgesetzt hat. Auch hatte man, obwohl beide Bewegungen einander

gleichen, keine Stütze vom Josephinismus erfahren, wie Frank
zeigt30. Die institutionelle Krise, in welche die Kirche durch die
staatlichen Umwälzungen geriet, glaubte man nur mit monarchischen
Massnahmen lösen zu können31. Staatlich wie kirchlich gab es keine
soziale Infrastruktur mehr, die die konziliare Lösung und ihren
Korporationsgedanken hätte glaubhaft machen können. Ja, man kann

sagen: der Verstehenshorizont für das jansenistische und konziliare
Anliegen hat sich so geändert, dass man nicht mehr verstehen konnte,
was die Verteidiger des Konziliarismus meinten. Man hat einander
einfach nicht mehr verstehen können, weil die gedanklichen
Voraussetzungen völlig verschieden waren. Das spürt man deutlich, wenn

man z.B. die Hinweise Préclins in seiner Verurteilung unserer Schriftsteller

mit den Originalstellen vergleicht. Nur wenn man Zitate aus

ihrem gedanklichen Kontext löst, kann man zu den Schlussfolgerungen

kommen, die Préclin zieht32. Er hat einfach die Intention

teidigung dieser Schrift Vindiciae resolutionis 1727. Richer erwähnt er aber in

seinem Tractatus de ecclesiastica et politica potestate, Notizen für Vorlesungen,

die 1768 veröffentlicht wurden. Es lohnte sich, in einem neuen Beitrag
Richers Einfluss auf van Espen und durch ihn auf von Erckel zu untersuchen. Es

lohnte sich dabei auch, von konziliaristischen Prinzipien aus Fragen an die

Werke van Espens zu stellen. Vielleicht würden dann die Studie von Gustave

Leclerc, Zeger Bernard van Espen et l'autorité ecclésiastique, Zürich, 1964, der

in Sachen des Richerismus sich auf Préclin stützt, korrigiert werden. Auf
Leclerc geht auch M.Nuttinck zurück: La vie et l'œuvre de Zeger-Bernard van

Espen, Louvain, 1969. S. 428 ff., 446 ff., 536 ff.
29 Brian Tierney, Religion, Law and the Growth of Constitutional Thought

1150-1650. Cambridge, 1982.
10 o.e. 168ff.
31 H.J.Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souveränität, München, 1975. Auch:

J. Visser, De kandelaar van het licht, Utrecht, 1976.
32 Dies soll einmal in einem neuen Beitrag gezeigt werden. Die Weise, in der

Préclin über Quesnels «Reflexions Morales» referiert, stimmt nicht überein

mit der Intention des Verfassers Préclin, o.e. 25ff. Er behauptet, dass Quesnel

zum Laizismus neigt. Sieht man die Belegstellen und liest man ein wenig weiter

als Préclin tat, so muss man schliessen, dass Quesnel nicht von der z. B. von

222



der Verfasser nicht verstanden, weil er kein Gespür für ihr Anliegen
hatte.

Immerhin war es für den damaligen Jansenisten ein nicht zu begreifendes

Schicksal, dass sie mit ihrem Anliegen kein Verständnis
fanden. Es wundert mich nicht, dass die Bewegung damals am Ende des

18. und Anfang des 19. Jahrhunderts in apokalyptische Resignation
verfallen ist33. In seiner ausserordentlich wichtigen Abhandlung über
Konsensus in der Kirche weist Josef Wolmuth34 hin auf die in der
modernen Ära sich ändernde hermeneutische Position. War im Mittelalter

die Gruppe zentral, in der modernen Geschichte rückte das Individuum

als entscheidendes, erkennendes Subjekt mehr und mehr in den

Vordergrund als Quelle des Verstehens und der Verständigung. In
solcher kultureller Situation wird das Vertrauen in korporative, konziliare

Entscheidungsmöglichkeiten als überholt und unvollziehbar
betrachtet.

Dieser veränderte sozialkulturelle Verstehenshorizont kann auch
erklären, warum der altkatholische Protest gegen Vatikanum I nie eine

breite Bewegung wurde. Obwohl die altkatholischen Väter ein Gespür
hatten für die konziliare Tradition, war es ihnen wahrscheinlich nicht
möglich, eine alternative Auffassung von der Kirche zu vertreten, die

wirklich von der Gemeinschaft her gebildet wäre. Auch sie verfielen
dem frommen - oft liberalen - Individualismus. Man hat zur Findung
einer ekklesiologischen Identität nicht auf die konziliaristische Tradition

zurückgegriffen35. Das ist heute aber der Fall: nicht nur das

Vatikanum II hat neues Interesse an der Konziliarität der Kirche
geweckt, auch die heutige sozialkulturelle Situation hat sich geändert.
Nicht das Individuum, die grosse Persönlichkeit, sondern die Begegnung,

die Relation und Interaktion stehen im Mittelpunkt in einer

Zeit, die den Schaden von sterilem Individualismus erfahren hat. Die

Isolation sucht man zu überwinden in authentischer Kommunikation,

LeGros vertretenen Auffassung abweicht. In dieser ist kein Laizismus zu
finden. Diese Ungenauigkeit ist zu bedauern, da viele spätere Schriftsteller ihm in
diesem Urteil folgen, wie oben Leclerc, Taveneaux usw.

33 P.J.Maan, Chiliastische en charismatische stromingen in de Clerezy in
het begin van de 19e eeuw. Amersfoort, 1979.

34 Joseph Wolmuth, o.e. S.258 ff.
35 Sowohl in der RITh wie in der IKZ habe ich keinen Beitrag gefunden, der

sich explizit mit dem Konziliarismus und der mit ihm korrespondierenden
Ekklesiologie befasst. Das heisst: von 1890 bis heute hat fast niemand in
altkatholischen Theologenkreisen - mit Ausnahme von Professor Küppers - sich
mit diesem wichtigen Thema beschäftigt.

223



das Unpersönliche und Zwingende der Gesellschaft zu beheben in der

Verwirklichung «herrschaftsfreier Kommunikation». In solch einem

Klima gewinnt der Konziliarismus eine neue Aktualität. Nicht nur als

Lehre der Kirche, sondern auch in «ekklesialer Praxis». Ansätze zu
einer neuen Ekklesiologie spüre ich in unsern Kreisen wie auch in der
ökumenischen Bewegung und ebenso bei der Bewegung der
Basisgemeinden36. Die jansenistische Tradition «de la perpétuité de la foi»
gewinnt damit auch neue Aktualität, obwohl wir dies als Glaubenskriterium

nicht einfach unkritisch wiederholen können.

Zeist Jan Visser

36 Ich erwähne hier die neuesten ekklesiologischen Studien von Stalder,
Aldenhoven und Amiet:

Herwig Aldenhoven, Das ekklesiologische Selbstverständnis der Altkatholischen

Kirchen, in: Österreichisches Archiv für Kirchenrecht 31 (1980),

401-431.
Kurt Stalder, Autorität im Neuen Testament, in IKZ 66 (1976). 163-175:

224-237. IKZ 67(1977) 1-30.
Kurt Stalder, Een oudkatholiek antwoord in: Concüium 1981, 8, Peter

Amiet, Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit, in

IKZ 72 (1982) 33-46.

224


	Jansenismus und Konziliarismus : ekklesiologische Anschauungen des Nicolas LeGros (1675-1751)

