
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Die Auffassungen von Hugo Franciscus van Heussen über die
"Perpétuité de la foi"

Autor: Kok, Marinus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Auffassungen von Hugo Franciscus van Heussen
über die «Perpétuité de la foi»

Einführung

Die Gegenreformation wird gekennzeichnet durch die Bestrebungen
vieler römisch-katholischer Theologen, um in ihrer Kontroverse mit
den Protestanten wieder zurückzukehren zu den Quellen des Glaubens:

Schrift und Tradition, um von da aus ihre Gegner zu bekämpfen.

Kennzeichnend für diese Bestrebungen sind die Annales Ecclesiasticae

von Caesar Baronius (1538-1607) und die Disputationes de

Controversiis Christianae Fidei adversus huius temporis haereticos
(3 t., 1586-1593) von Robertus Bellarminus.

Ähnliche Auffassungen finden wir auch in den Werken der Mönche
der Benediktiner-Kongregation von St.Maurus, die im Laufe des

17. Jahrhunderts viele Schriften von Kirchenvätern veröffentlichten.
Auf Grund all dieser Quellen-Veröffentlichungen wurden wieder

die Kirchenstrukturfragen von Episkopalismus, Konziliarismus, Ku-
rialismus und Papalismus zur Diskussion gestellt, die in vorigen
Jahrhunderten bereits solch eine wichtige Rolle gespielt hatten.

Die Vermischung von Religion und Politik, welche die aufeinanderfolgenden

Päpste sich in diesem Zeitraum zuschulden kommen liessen,

führte zu Gegenbewegungen.
Paolo Sarpi, bekannt durch seine kritische Geschichte des Konzils

von Trient, wies auf Grund des Konfliktes von Papst Paulus V. mit
Venedig im Jahre 1606 jede Einmischung der geistlichen Macht auf
weltlichem Gebiet ab.

In Frankreich war es Edmond Richer, Syndikus der Sorbonne, der
in seinem Libellus de ecclesiastica et politica potestate (1611) für eine

grössere Befugnis der ganzen Kirchengemeinschaft (Bischöfe und
Priester vereinigt im allgemeinen Konzil) bei der Aufrechterhaltung
des depositum fidei plädierte. Er sah die Kirche als eine durch Aristokratie

gemässigte Monarchie und erhob Einspruch gegen den Zentralismus

von Rom. Der Papst besitzt nach seiner Meinung nur vollziehende

Gewalt und muss sich jeder Einmischung in zeitliche
Angelegenheiten enthalten. Obschon er seines Amtes entsetzt worden war
und von zahlreichen Bischöfen verurteilt wurde, übten seine Gedanken

trotzdem ihren Einfluss aus auf den wieder aufgelebten Gallikanismus.

Dieses Bestreben nach einer selbständigen nationalen Kirche

199



in Frankreich erreichte seinen Höhepunkt im Jahre 1682, als die von
Ludwig XIV. einberufene Assemblée du Clergé die «Declaratio Cleri
Gallicani de ecclesiastica potestate» annahm.

In diesem Dokument wird in vier Artikeln festgestellt:
1. Der Papst hat Gewalt über geistliche, nicht über bürgerliche oder

zeitliche Sachen.

2. Der Papst hat die Führung der Kirche, aber das allgemeine Konzil

steht über ihm.
3. Die päpstliche Gewalt ist beschränkt durch die Beschlüsse der

alten Konzilien und durch die Lehrsätze der gallikanischen Kirche.
4. In Entscheidungen über den Glauben hat der Papst den wichtigsten

Anteil, sie gelten für alle Kirchen, sind aber nicht unwiderruflich,
es sei denn, dass sie die Zustimmung der Kirche bekommen haben.

Bossuet, Bischof von Meaux, drückte dieser Versammlung seinen

Stempel auf. Er eröffnete die Versammlung mit seinem berühmten
«Sermon sur l'Unité de l'Eglise», wobei er dafür plädierte, dass in der

Kirche Haupt und Glieder sich via die Bischöfe näherkommen würden.

Obschon die Gegenreformation und die damit verbundene katholische

Restauration sich in Frankreich in vielen Richtungen entfaltete,
wurde auch eben dort ein heftiger Kampf geführt über den Charakter,
den die Restauration der in Verfall geratenen mittelalterlichen Kirche
haben müsste. Neben dem Gallikanismus, der den Zentralismus und
den Absolutismus von Rom abwies, geriet der Augustinismus wieder
in den Mittelpunkt des Interesses durch die posthume Veröffentlichung

des Werkes von Cornelius Jansenius, Bischof von Ypern im

Jahre 1640: «Augustinus seu doctrina S. Augustini de humanae naturae

sanitate, aegritudine, medicina adversus Pelagianos et Massilien-

ses.» Die Verurteilung dieses Werkes durch Rom und die daraus

hervorgehende Bewegung, die bekannt ist unter dem Sammelnamen
Jansenismus, hat nicht nur Frankreich, sondern auch Belgien und die

Niederlande heftig bewegt.
Im Mittelpunkt stand die Frage, ob Rom mit Jansenius auch die

Lehre des Augustinus verurteilt habe.
Die Quellenstudien namentlich von Willaert, Orcibal und Ceyssens

in den vergangenen Jahren haben ein neues Licht auf den sehr

komplizierten Charakter des Kampfes geworfen, der davon die Folge war.
Es ist hier nicht der Ort, darauf näher einzugehen; es ist nur meine

Absicht anzudeuten, in welch einem geistig bewegten Klima Hugo
Franciscus van Heussen während seines Theologiestudiums in den

200



Niederlanden, in Belgien und in Frankreich aufwuchs. In diesen Ländern

spielten in jener Zeit diese Geistesströmungen eine grosse Rolle.

Kurze Lebensbeschreibung von Hugo van Heussen '

Hugo Franciscus wurde am 2. Januar 1654 in Den Haag als Sohn eines

Rechtsanwalts, Mr. Theodorus van Heussen, geboren. Er hatte zwei
Schwestern, Weynina und Agatha, die 1655 und 1658 geboren wurden
und die später sogenannte «klopjes» (Beginen, geistliche Schwestern)
wurden. Seine Mutter war Beatrix van Swanenburgh, Tochter eines
Tuchhändlers aus Leiden. Nach dem Tod des Vaters liess die Familie
sich in Leiden nieder.

Nachdem er die humaniora absolviert hat, geht er nach Antwerpen
und studiert dort am Priesterseminar der Jesuiten.

Im August 1670 stirbt seine Mutter im Alter von 37 Jahren. Hugo
kehrt dann nach Leiden zurück und studiert die Rechte an der dortigen

Universität, zusammen mit seinem Vetter Hugo Gael. Seinem
Grossonkel Henry van der Graft, Erzpriester von Rijnland, gefällt das

nicht sehr, und es gelingt ihm, die beiden jungen Männer zu bewegen,
Theologie zu studieren. Dies war auch der Wunsch von Hugos Mutter
gewesen. Die beiden studieren dann Philosophie in Löwen im Kollegium

von Faucon. Im März 1673 wurden sie beide Mitglied der
Kongregation l'Oratoire, Stiftung von Pierre de Berulle in Frankreich, wo
man sich besonders dem Leben der Alten Kirche, der Theologie der

Kirchenväter, einer strengen und dennoch optimistischen Askese und
der Bedeutung des Bischofs- und Priesteramtes in der Kirche
widmete.

Nachdem sie die niederen Weihen 1674 und 1677 von Bischof
Johannes Baptista van Neercassel empfangen haben, verlassen die beiden

Vettern die Stadt Löwen im Jahre 1678.

Van Heussen wird in der Folge Lizentiat der Theologie (24. Dezember

1678). Beide Vettern gehen dann nach Huissen in Gelderland, wo
Bischof van Neercassel vorläufig das Kollegium Alticollense (Hoher
Hügel) aus Köln untergebracht hatte. Da empfangen sie vom Bischof

1 Kessel-Schulte E. van, De jeugdjaren van Hugo van Heussen, gemankeerd
opvolger van Neercassel, Archief voor de geschiedenis van de Katholieke
Kerk in Nederland VIII, 1966, p.62-97. Verhey H. J. W., Hugo Franciscus van
Heussen, De Oud-Katholiek, 1947, 238, 246.

201



'ihre weitere priesterliche Ausbildung und 1678 die Diakonats- und
Priesterweihe. Sie gehen dann nach Paris, wo sie im Seminar der
Oratorianer von Saint Magloire einkehren.

Im Monat Mai des Jahres 1680 kehren sie nach den Niederlanden
zurück. Onkel Henry van der Graft hatte 1675 in Leiden das Haus
«De Liefde» am Hooigracht gekauft. Seine beiden Kusinen Weynina
und Agatha, die Schwestern von Hugo van Heussen, wohnen und
arbeiten dort als Beginen. Nach dem Tode des Erzpriesters van der

Graft im Juni 1694 baut Hugo van Heussen neben dem Haus am

Hooigracht in Leiden eine kleine Kirche, die Kirche der heiligen Fre-
dericus und Odulphus (1925 abgebrochen). Ausser dem Haus in
Leiden besass von Heussen auch noch den Landsitz «Torenvliet», nicht
weit von Valkenburg in der Nähe von Leiden. Bischof van Neercassel

war dort oft bei ihm zu Gast.
Das Haus «Torenvliet» war 1656 gebaut worden und war ursprünglich

Eigentum von Hugos Grossonkel väterlicherseits, Gilles van
Heussen. Das Haus wurde 1740 abgebrochen.

Bischof van Neercassel mochte van Heussen gerne, nannte ihn in

paulinischem Stil seinen «Timotheus» und dessen Schwestern «The-
cla und Phöbe».

Wenn Rogier über die typisch Port-Royalsche Atmosphäre ein wenig

spöttisch schreibt von gepflegt-aristokratischer Frömmigkeit und

sentimentaler seelischer Verbundenheit, so ist das meiner Meinung
nach nicht ganz berechtigt. Es war der Lebensstil jener Tage, wie er

auch in der Literatur zum Ausdruck kam.

Wir wissen jedenfalls sicher, dass der schwächer werdende Bischof

van Neercassel immer mehr Unterstützung bei dem etwa dreissig
Jahre jüngeren van Heussen suchte2.

Ausserdem stand van Heussen durch Abkunft, Reichtum, Intelligenz

und Aussehen in hohem Ansehen. Er stand seinem Bischof in
allem äusserst treu zur Seite. So half er van Neercassel bei der Verfassung

und der Veröffentlichung seines Buches «Amor Poenitens»

(1683). Diese Schrift über die Busse wurde in Rom verurteilt.
Als van Neercassel einen Koadjutor neben sich wünschte und dafür

seinen «Timotheus» empfahl, wurde seine Bitte abgelehnt. Diese

Ablehnung hatte einige Ursachen. Van Heussen war Mitglied des Oratoriums

und war befreundet mit Antoine Arnauld («Le Grand Ar-

2 Rogier L. J., Geschiedenis van het Katholicisme in Noord-Nederland in de

16e en de 17e eeuw, Urbi et Orbi, Amsterdam, 1946, II, 216.

202



nauld», 1612-1694) und anderen Menschen aus den Kreisen von Port-
Royal. Ausserdem hatte er eine Schrift über den vernünftigen
Gebrauch der Ablässe verfasst, was Rom nicht angenehm war. (Die
Schrift wurde 1687 auf den Index gesetzt.)

Dies alles bedeutete, dass er als Koadjutor von van Neercassel nicht
akzeptabel war3.

Im Jahre 1686 begleitete van Heussen seinen Bischof auf der letzten
Firmreise, die er nach dem Osten des Landes unternehmen wollte.
Während dieser Reise starb van Neercassel am 6. Juni 1686 in der
Stadt Zwolle4.

Die Bitte des Utrechter Vikariats und des Haarlemer Kapitels, van
Heussen zum Nachfolger von van Neercassel zu ernennen, wurde von
Rom aus denselben Gründen abgelehnt, aus denen Bischof van Neercassel

ihn früher nicht zum Koadjutor hatte ernennen dürfen.
Schliesslich wurde Petrus Codde von Rom ernannt.

Van Heussen widmet sich in den darauffolgenden Jahren immer
mehr dem Leidener Pastorat, wobei sich seine für diese Zeit modernen

Auffassungen deutlich zeigen. So befürwortet er das Lesen der Bibel,
wie Bischof van Neercassel das auch getan hatte, und plädiert er für
den Gebrauch der Muttersprache beim Spenden der Sakramente.

Im Jahre 1700 ernennt Bischof Codde van Heussen und drei andere

Geistliche zum Vikar. Sie erhielten dabei den Auftrag, das Bistum
während seiner Reise nach Rom zu erwalten.

In den darauffolgenden Jahren ist es besonders van Heussen, der
nach der Verurteilung von Codde versucht, das Bistum so gut wie

möglich zu verwalten und die Selbständigkeit der Utrechter Kirche
Rom gegenüber zu bewahren.

Am 14. Februar 1719 stirbt Hugo van Heussen im Alter von 65 Jahren

und wird unter grosser Anteilnahme der geistlichen und weltlichen

Obrigkeit in der St. Pancraskirche, der «Hooglandse» Kirche, in
Leiden begraben.

3 Tans J.A. G., Pasquier Quesnel et les Pays Bas, Groningen-Paris, J.B.Wol-
ters-Vrin, 1960, 578-584.

4 Deelder C, Bijdragen voor de geschiedenis van de rooms-Katholieke kerk
in Nederland, 1892, IL

203



Die Werke von Hugo van Heussen,
besonders sein «Handt en Huysboek der Katholyken» (1705)

Van Heussen war ein grundgelehrter Mann und ein unabhängiger
Denker, aber trotzdem hat er natürlich die Einflüsse seiner Umgebung
erfahren, besonders während seiner Studienzeit an der Löwener
Universität und bei seinem Umgang mit den Mitgliedern des Oratoriums
in Paris. So ist der Einfluss des Augustinismus, des Gallikanismus, des

Episkopalismus und gewissermassen auch der des sogenannten
Jansenismus in seinen Werken spürbar. In seinen jungen Jahren hat er
besonders seinem Bischof Johannes van Neercassel dadurch geholfen,
dass er einige Werke übersetzte. So hat er den «Tractatus de sanctorum

et praecipue Beatae Virginis Mariae cultu», der von van Neercassel

verfasst und 1675 in Köln veröffentlicht worden war, ins
Niederländische übersetzt. Auch übersetzte er den «Tractatus de lectione
scripturarum» von van Neercassel (1677 in Emmerich gedruckt). Wie
bereits erwähnt half er van Neercassel bei der Veröffentlichung seines

Buches «Amor Poenitens» (1683).
Van Heussen selber verfasste 1681 seinen «Traktat über den Ab-

lass», der 1687 auf den Index gesetzt wurde, und auch eine polemische

Schrift gegen den Protestantismus.
Dieser «Traktat über den Ablass» und einige Thesen, die er

1677-1678 in Löwen verteidigte und die besonders den 4. gallikanischen

Artikel betrafen, machten ihn für Rom unakzeptabel als Koadjutor

mit Recht der Nachfolge des Bischofs van Neercassel.

In einem Briefwechsel mit Rom schlug man ihm vor, eine Erklärung
aufzustellen, in der er in Form eines Glaubensbekenntnisses erklären

würde, dass es unmöglich ist, dass der Papst in Glaubensfragen irrt.

Van Heussen war nur bereit, dies als eine persönliche Meinung zu

schreiben, wobei er sich zugleich fragte, wie man jemand über strittige
Ansichten ausfragen kann, von dem man billigerweise erwarten darf,
dass er sie nicht vertritt. In dieser Antwort fand Rom genügend

Grund, ihn als apostolischen Vikar abzulehnen5.

Van Heussen arbeitete auch mit am Zustandekommen des Buches

«Christliche Unterrichtungen und Gebete, zusammengestellt aus der

H.Schrift, dem Messbuch und den Kirchenvätern» (1685), das mehrmals

neu aufgelegt wurde6.
5 Tans J.A. G. en Kok M., Rome-Utrecht, Paul Brand, Hilversum-Antwer-

pen, 1966, 42.
6 Polman P., Katholiek Nederland in de 18e eeuw, Paul Brand, Hilversum,

1968, I, 132.

204



Seine wichtigsten Werke sind jedoch seine historischen Werke über
die Geschichte der Bischöfe von Utrecht, das Utrechter Bistum und
die 1559 eingesetzten Suffraganbistümer Haarlem, Middelburg,
Deventer, Groningen und Leeuwarden. Im Jahre 1714 erschien sein Buch
«Batavia Sacra» und 1719 seine «Historia Episcopatuum».

L.J. Rogier nennt das Buch «Batavia Sacra» in seiner «Geschichte
des Katholizismus in den nördlichen Niderlanden im 16. und 17.

Jahrhundert» (1956): «Ein monumentales Werk, das den Jahrhunderten
Trotz geboten hat, mehr und besser als irgendein anderes Geschichtsbuch

jener Zeit»7.
P.Polman nennt das Werk in seinem Buch: «Der Katholizismus in

den Niederlanden im 18. Jahrhundert» «das Prachtstück der literarischen

Werke jener Tage»8.
Mit seinen Büchern «Batavia Sacra» und «Historia Episcopatuum»

hat van Heussen eine wissenschaftlich verantwortete Kirchengeschichte

der Niederlande verfassen wollen. Seine Absicht ist dabei
zweifach: einerseits den Protestanten deutlich machen, dass das
Christentum in den tiefliegenden Landen an der See aus älteren Zeiten als

die Reformation datierte, anderseits den Katholiken deutlich machen,
dass die katholische Kirche im 17. Jahrhundert eine vollkommen
rechtmässige Fortsetzung der mittelalterlichen Kirche von Utrecht
war. Dabei betont er immer wieder die sehr alten Rechte der Bischöfe,
der Kapitel und der Priester. Er tritt deutlich ein für die unverlierbaren

Rechte der nationalen Kirche. Er war - wie Polman sagt - «die
repräsentative Figur der Klerisei, der ohne sie zu führen trotzdem
voranging» 9. Kennzeichnend war es auch für diesen Mann, der das
Studium und die Ruhe der Aktion und dem Kampf vorzog, dass er es

1688 als eine Befreiung erfuhr, dass man ihn für das Amt des apostolischen

Vikars überging. In seinem Buch «Batavia Sacra» beschreibt er,
wie er den Ernennungsbrief aus Rom mit Furcht und Zittern öffnete.
Als er las, dass nicht er, sondern Petrus Codde von Papst Innocen-
tius XI. zum Nachfolger von Bischof van Neercassel ernannt worden

war, berief er seine Hausgenossen in seiner Hauskapelle zusammen,
um Gott zu danken für die Gunst, die der holländischen Kirche erwiesen

worden war10. Rom setzte «Batavia Sacra» 1716 auf den Index. Es

7 Rogier L. J., Geschiedenis van het Katholicisme in Noord-Nederland in de
16e en 17e eeuw, II, 337.

8 Polman P., Katholiek Nederland in de 18e eeuw, I, 238.
9 Polman P., I, 242.
10 Batavia Sacra, Antwerpen, Christianus Vermey, 1715, III, 458, 459.

205



ist noch immer nicht davon gestrichen worden. Hendrik van Rhijn
übersetzte die Bücher «Batavia Sacra» und «Historia Episcopatuum»
ins Niederländische und versah diese Werke mit wichtigen und oft
höchst interessanten Anmerkungen". Beide Bücher sind einer näheren

kritischen Untersuchung bestimmt wert, aber dafür ist hier nicht
der Ort12.

Ein Buch ganz anderer Art, das van Heussen verfasste, war das

«Handt en Huysboek der Katholyken». Er schrieb es unter dem
Decknamen Frans van Staden. Es wurde 1705 in Antwerpen
veröffentlicht13.

«Perpétuité de la foi»

Eine viel umstrittene Frage zur Zeit der Gegenreformation war die

Frage, inwiefern das «Depositum fidei» der Alten Kirche unveränderlich

sei. Die historische Schule, die aus Baronius hervorgegangen war,
hob besonders die Unveränderlichkeit des Glaubensinhalts, die Lehre

der Kirchenväter hervor. Sie beharrten beim Ausspruch des Vincen-
tius von Lerinum: «Id teneamus quod ubique, quod semper, quod ab

omnibus creditum est; hoc est enim vere proprieque catholicum14. Zu

dieser historischen Schule gehörte die sogenannte jansenistische
Richtung. Ihre Gegner betonten besonders die lebende Lehr-Autorität der

Kirche, eine mögliche Evolution des Dogmas. Diese Denkart gipfelte
in den neuen Dogmen von 1854, 1870 und 1950.

Die Gedanken dieser historischen Richtung werden im Frankreich
des 17. Jahrhunderts in der Kontroverse mit der Reformation in
zahlreichen Büchern festgelegt. Berühmt ist «La perpétuité de la foi de

l'Eglise Catholique touchant l'Eucharistie», das 1664 von Pierre
Nicole in Zusammenarbeit mit Antoine Arnauld verfasst wurde. Es

wurde 1759 ins Niederländische übersetzt.
In diesem Buch wollen die Verfasser den Protestanten und besonders

Jean Claude, Pastor von Charenton, gegenüber deutlich machen,
dass der katholische Glaube über die Eucharistie vollkommen im
Einklang mit der Lehre der Alten Kirche ist.

Polman P., Katholiek Nederland in de I8e eeuw, I, 244-247.
Polman, I, 238-247.
Polman, I, 151-154.
Vincentius Lerinensis, Commonitorium, 2.

206



Dieser sogenannten kleinen Perpétuité folgte 1681-1682 die grosse
Perpétuité in sieben Bänden. Auch zwei Bücher von Jacques-Bénigne
Bossuet (1627-1704), Bischof von Meaux, werden sehr viel gelesen.
Dieser Bischof verfasste 1688 das Buch «Histoire des Variations des

Eglises Protestantes», in dem er darlegt, dass der Protestantismus wegen

seiner Uneinigkeit unmöglich die Wahrheit innehaben könne.
Sein zweites Buch, das er in Zusammenarbeit mit Arnauld verfasste,

war betitelt: «Exposition de la doctrine de l'Eglise Catholique.» In
diesem Buch erklärt er die katholische Glaubenslehre anhand des

Konzils von Trient derart, dass deutlich wird, was als Glauben
angenommen werden muss und was nicht. Er ist dabei der Ansicht, dass

schliesslich die Unterschiede zwischen Katholiken und Protestanten
nicht so wesentlich und nicht so einschneidend sind, um eine Spaltung
fortdauern zu lassen. Später hat er diese Ansichten in seiner
Korrespondenz mit Leibniz praktisch anwenden wollen, aber umsonst15.

Bossuets «Exposition» wurde auf Wunsch von Bischof van Neercassel

1678 von Petrus Codde ins Niederländische übersetzt. Dieser
Petrus Codde wurde später Neercassels Nachfolger.

In den Niederlanden hat diese historische Strömung ihren
Befürworter bekommen in Hugo Franciscus van Heussen, besonders in dessen

oben schon erwähnten, 1705 veröffentlichten Buch «Handt en

Huysboek der Katholyken». In diesem Buch sagt er: «Hier werden
die wichtigsten Glaubenssätze deutlich erklärt, auf gediegene Weise

bewiesen und kräftig verteidigt, besonders gegen die Irrtümer der
Protestanten in unserer Zeit.»

Er verfasst dieses Buch unter dem Decknamen Frans van Staden.
Dieses mehr oder weniger polemische Buch war in erster Linie gegen
einige abtrünnige Priester gerichtet.

Michael Loeffius, als Kapuziner bekannt unter dem Namen Pater

Cyprianus van Brüssel, hatte sich 1695 an Bischof Codde gewandt mit
der Bitte, in den Niederlanden als Priester zugelassen zu werden. Kurz
darauftrat er zum Calvinismus über und wurde Pastor in Leiderdorp.
Schon im Jahre 1700 hatte van Heussen als Reaktion darauf unter
dem Decknamen Franciscus Urbanus eine Schrift veröffentlicht: «Het
Christen Katholyk geloof beweerdbij name tegen Michael Loeffius.»
Loeffius hatte in einem «Glaubensbekenntnis» gesagt, dass die römische

Kirche von der Lehre des Apostels Paulus abgewichen wäre, was

15 Jedin H., Handbuch der Kirchengeschichte, Herder, Freiburg, 1970, V,
562, 563.

207



die unverdiente Auserwählung und die Gnade Gottes betrifft. Damit
hätte sie auch die Lehre des Augustinus verurteilt. Auch sagte er, dass

Rom die Rechtfertigung des Menschen nicht Christus zurechnet,
sondern dem freien Willen und den Werken des Menschen. Ausserdem

behauptete er, dass die Kirche die Menschen der Pflicht enthebt Gott
zu lieben und dass Rom allerlei Missbräuche instandhält wie das

Feiern und Anrufen der Heiligen und die Verehrung von Bildern und

dergl.
Van Heussen versucht, diese Anklagen eine nach der andern zu

widerlegen. Daraufist ein jahrelanger Federstreit geführt worden, in den

sich zahlreiche andere Theologen mischten. Van Heussen will in
seinem «Handt en Huysboek» Loeffius noch ausführlicher widerlegen,
wie er im Vorwort dieses Buches schreibt. Dabei ist sein Buch auch

noch gegen einen zum Protestantismus übergetretenen Haager Karme-

liten, Lamoraldus de Haas gerichtet, der bekannt war unter dem
Namen Pater Franciscus. In einer Schrift «Die Wahrheit untersucht»
hatte er fast dieselben Beschuldigungen gegen Rom ausgesprochen
wie Loeffius. Besonders heftig reagiert van Heussen auf die Beschuldigung

dieser ehemalige Mönche und eines ehemaligen Dominikaners
Johannes Mauritius, dass es den Römisch-Katholiken untersagt ist,

die Heilige Schrift zu lesen. Er zitiert dann unter anderm das Buch

von Bischof von Neercassel «Tractatus de lectione Scripturarum», in

dem eben dieser die Laien nachdrücklich anregt, die Heilige Schrift zu

lesen!

In dem Vorwort seines Buches «Handt en Huysboek» erklärt van

Heussen, dass es seine Absicht ist, das Buch nach bestimmten Regeln

zu schreiben, und zwar
Erstens: keinen Streit aufzunehmen, den es nicht gibt.
Zweitens: nicht über Worte zu streiten, wenn man in der Sache

übereinstimmt.
Drittens: die Uneinigkeiten nicht zu vergrössern, zu erbittern oder

schärfer zu machen.
Viertens: genau Unterschied zu machen zwischen Glaubenssätzen

und Gefühlen, die von weniger Gewissheit oder Interesse sind.

Fünftens: Unterschiede, die von grösster Wichtigkeit sind, so zu

behandeln, dass der Gegner überzeugt und überredet wird, in Frieden

und Eintracht in der Gemeinschaft der Kirche zu leben.
So behandelt er dann in seinem Buch einen grossen Teil der

Glaubenslehre, wobei er die verschiedenen Glaubensbekenntnisse

vergleicht und betrachtet, in welchen Punkten man übereinstimmt und in

208



welchen Punkten man eine verschiedene Auffassung hat. Dann zitiert
er zum Beweis Texte aus der Heiligen Schrift, den Kirchenvätern und
den Konzilien, wobei er sich bewusst des Gebrauchs von Schriften aus

späteren Jahrhunderten enthält. Dabei vermeidet er es, dem Gegner
gegenüber «zu schimpfen oder zu verleumden». Im Gegenteil, er
versucht die Punkte der Übereinstimmung zu finden und zieht dann die
Folgerung, dass es tatsächlich keinen Grund zur Spaltung in der Kirche

gibt. Seine Absicht ist mehr oder weniger dieselbe wie die von
Bossuet in dessen «Exposition».

Man kann bestimmt nicht sagen, dass das Buch für den
Durchschnittskatholiken jener Tage geschrieben worden war. Dafür ist das

Werk mit seinen zahlreichen Zitaten aus Schrift und Kirchenvätern,
oft in lateinischer und griechischer Sprache, viel zu gelehrt und eingehend.

Das Buch zählt, ohne das Vorwort, 994 Seiten!
In zwei sehr ausführlichen Abhandlungen behandelt van Heussen

zuerst die Quellen des Glaubens: die Heilige Schrift und die Tradition,

wobei er dann die Auffassung der Protestanten widerlegt, die nur
die Heilige Schrift als einzige Quelle annehmen16.

In der zweiten Abhandlung behandelt er zuerst die Verehrung der

Heiligen, die Reliquien, die Bilder und das Beten für Verstorbene17.

Dann spricht er über die Kirche, die Merkmale der Kirche, die Autorität

der Kirche, das Oberhaupt der Kirche, den Papst und die kirchlichen

Gesetze18. Schliesslich behandelt er die Sakramente der Kirche

", wobei seine lange Abhandlung über die Eucharistie grösstenteils

der «Perpétuité de la foi» von Nicole entnommen ist20. Van
Heussen betrachtet, wie Nicole, die Perpétuité als eine Unveränderlichkeit,

die keinen Raum zulässt für eine historische Entwicklung im
Glauben21. So schreibt er, dass die katholische Kirche durch die Hilfe
des Heiligen Geistes das «anvertraute Gut» sorgfältig verwahrte22.

Der Heilige Geist wohnte in ihr und hatte eine Abneigung gegen alle

Neuerungen23. «Nihil novandum, nisi quod traditum est»24.

16 Staden Frans van, Handt en Huysboek der Katholijken, Antwerpen, Pie-

ter van der Meersche, 1705, 1-152.
17 Ibd., 155-242.
18 Ibd., 243-382.
19 Ibd., 465-975.
20 Ibd., 584-850.
21 Ibd., 641-644.
22 2 Tim. 1:14.
23 Handt en Huysboek, 67-75.
24 Vine. Lerin. Comm., 9, 42.

209



Den Streit um Jansenius und die Augustinische Gnadenlehre
betrachtet er als Schulmeinungen, die schliesslich die Einheit der
katholischen Kirche nicht brechen können. Die Lehre von Pelagius, die von
Augustinus und der damaligen Kirche verurteilt wurde, wird auch

jetzt noch von der Kirche und ihrem Oberhaupt, dem Papst
verurteilt25.

Van Heussen sagt deutlich, dass Jesus Christus das einzige
Oberhaupt der Kirche ist und Jesus Christus sie durch seine Gnade regiert.

Der Papst ist der Nachfolger Petri und Stellvertreter Christi, die
römische Kirche ist die Mutter und Lehrmeisterin aller Kirchen26. Über
die päpstliche Unfehlbarkeit will er nicht sprechen, das ist eine Frage

von Lehrmeinungen und kein Glaubensartikel27. Dabei schliesst er

sich wieder völlig der Ansicht von Bossuet in dessen «Exposition»
an28.

Schlussfolgerung

Van Heussens Auffassungen über die «Perpétuité de la foi» sind
denen von Bossuet, Nicole und Arnauld ähnlich. Sie halten fest an dem

unveränderlichen «depositum fidei» der Kirche und haben dabei
Verständnis für das, was in Vaticanum II im Decretum de Oecumenismo
die «hierarchia veritatum» genannt worden ist29. Van Heussen will
einen genauen Unterschied machen zwischen Glaubenssätzen und
Gefühlen, die weniger sicher oder weniger wichtig sind (Vorwort). So

hält er die päpstliche Unfehlbarkeit für eine Lehrmeinung.
Van Heussen tritt im «Handt en Huysboek» gewiss nicht als ein

begeisterter Anhänger des Episkopalismus hervor. Er betrachtet den

Papst in Rom als den rechtmässigen Nachfolger St. Petri und als

Stellvertreter Christi und die Kirche von Rom als die Mutter und Lehrmeisterin

aller Kirchen.
Das Utrechter Konzil von 1765 lehrt auf gleiche Weise30. Auch dort

nimmt man Bossuets «Exposition» als eine gute Darlegung des Glaubens

an31.

25 Handt en Huysboek, 53-54.
"Ibd. 350.
27 Ibd. 364-366.
28 Bossuet J. B., Uytlegging der Katholyke Leeringe, Antwerpen, 1679,

205-208.
29 Decretum de Oecumenismo, cap. II, 11.
30 Verhandelingen en Besluiten, 1765, 124, 125.
31 Ibd. 17.

210



Vor allem war van Heussen ein Verteidiger der Rechte der nationalen

lokalen Kirche, in diesem Fall also der Utrechter Kirche.
Er wollte den katholischen Glauben bewahren und dabei Raum lassen

für ein Petrusamt, das führend, aber nicht beherrschend und
unfehlbar war.

In einem Gespräch, das van Heussen am 17. Juni 1705 mit dem

Brüsseler Internuntius Giovanni Bussi führte, erwähnte er das Beispiel
von Papst Honorius, der geirrt haben solle. Bussi nannte das eine

Unverschämtheit32!

In jenen Tagen konnte van Heussen auch noch nicht ahnen, dass

man die päpstliche Unfehlbarkeit, die seiner Überzeugung nach eine

Lehrmeinung war, 165 Jahre später dogmatisieren würde.

Donkerbroek f Marinus Kok

1 Polman P., Katholiek Nederland in de 18e eeuw, I, 72.


	Die Auffassungen von Hugo Franciscus van Heussen über die "Perpétuité de la foi"

