Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 3-4

Artikel: Die Auffassungen von Hugo Franciscus van Heussen uber die
"Perpétuité de la foi"

Autor: Kok, Marinus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Auffassungen von Hugo Franciscus van Heussen
iiber die «Perpétuite de la foi»

Einfiihrung

Die Gegenreformation wird gekennzeichnet durch die Bestrebungen
vieler romisch-katholischer Theologen, um in ihrer Kontroverse mit
den Protestanten wieder zuriickzukehren zu den Quellen des Glau-
bens: Schrift und Tradition, um von da aus ihre Gegner zu bekdmp-
fen. Kennzeichnend fiir diese Bestrebungen sind die Annales Ecclesia-
sticae von Caesar Baronius (1538-1607) und die Disputationes de
Controversiis Christianae Fidei adversus huius temporis haereticos
(3 t., 1586-1593) von Robertus Bellarminus.

Ahnliche Auffassungen finden wir auch in den Werken der Monche
der Benediktiner-Kongregation von St.Maurus, die im Laufe des
17.Jahrhunderts viele Schriften von Kirchenvitern verdffentlichten.

Auf Grund all dieser Quellen-Ver6ffentlichungen wurden wieder
die Kirchenstrukturfragen von Episkopalismus, Konziliarismus, Ku-
rialismus und Papalismus zur Diskussion gestellt, die in vorigen Jahr-
hunderten bereits solch eine wichtige Rolle gespielt hatten.

Die Vermischung von Religion und Politik, welche die aufeinander-
folgenden Papste sich in diesem Zeitraum zuschulden kommen lies-
sen, fihrte zu Gegenbewegungen.

Paolo Sarpi, bekannt durch seine kritische Geschichte des Konzils
von Trient, wies auf Grund des Konfliktes von Papst Paulus V. mit
Venedig im Jahre 1606 jede Einmischung der geistlichen Macht auf
weltlichem Gebiet ab.

In Frankreich war es Edmond Richer, Syndikus der Sorbonne, der
in seinem Libellus de ecclesiastica et politica potestate (1611) fiir eine
grossere Befugnis der ganzen Kirchengemeinschaft (Bischofe und
Priester vereinigt im allgemeinen Konzil) bei der Aufrechterhaltung
des depositum fidei pliddierte. Er sah die Kirche als eine durch Aristo-
kratie gemissigte Monarchie und erhob Einspruch gegen den Zentra-
lismus von Rom. Der Papst besitzt nach seiner Meinung nur vollzie-
hende Gewalt und muss sich jeder Einmischung in zeitliche Angele-
genheiten enthalten. Obschon er seines Amtes entsetzt worden war
und von zahlreichen Bischéfen verurteilt wurde, iibten seine Gedan-
ken trotzdem ihren Einfluss aus auf den wieder aufgelebten Gallika-
nismus. Dieses Bestreben nach einer selbstdndigen nationalen Kirche

199



‘in Frankreich erreichte seinen Hohepunkt im Jahre 1682, als die von
Ludwig XIV. einberufene Assemblée du Clergé die «Declaratio Cleri
Gallicani de ecclesiastica potestate» annahm.

In diesem Dokument wird in vier Artikeln festgestellt:

I. Der Papst hat Gewalt iiber geistliche, nicht iiber biirgerliche oder
zeitliche Sachen.

2. Der Papst hat die Fithrung der Kirche, aber das allgemeine Kon-
zil steht iiber ithm.

3. Die pépstliche Gewalt ist beschréinkt durch die Beschliisse der al-
ten Konzilien und durch die Lehrsitze der gallikanischen Kirche.

4. In Entscheidungen iiber den Glauben hat der Papst den wichtig-
sten Anteil, sie gelten fiir alle Kirchen, sind aber nicht unwiderruflich,
es sei denn, dass sie die Zustimmung der Kirche bekommen haben.

Bossuet, Bischof von Meaux, driickte dieser Versammlung seinen
Stempel auf. Er ertffnete die Versammlung mit seinem beriihmten
«Sermon sur I’Unité de I’Eglise», wobeli er dafiir plddierte, dass in der
Kirche Haupt und Glieder sich via die Bischéfe ndherkommen wiir-
den.

Obschon die Gegenreformation und die damit verbundene katholi-
sche Restauration sich in Frankreich in vielen Richtungen entfaltete,
wurde auch eben dort ein heftiger Kampf gefiihrt iiber den Charakter,
den die Restauration der in Verfall geratenen mittelalterlichen Kirche
haben musste. Neben dem Gallikanismus, der den Zentralismus und
den Absolutismus von Rom abwies, geriet der Augustinismus wieder
in den Mittelpunkt des Interesses durch die posthume Veroffentli-
chung des Werkes von Cornelius Jansenius, Bischof von Ypern im
Jahre 1640: «Augustinus seu doctrina S. Augustini de humanae natu-
rae sanitate, aegritudine, medicina adversus Pelagianos et Massilien-
ses.» Die Verurteilung dieses Werkes durch Rom und die daraus her-
vorgehende Bewegung, die bekannt ist unter dem Sammelnamen Jan-
senismus, hat nicht nur Frankreich, sondern auch Belgien und die
Niederlande heftig bewegt.

Im Mittelpunkt stand die Frage, ob Rom mit Jansenius auch die
Lehre des Augustinus verurteilt habe.

Die Quellenstudien namentlich von Willaert, Orcibal und Ceyssens
in den vergangenen Jahren haben ein neues Licht auf den sehr kom-
plizierten Charakter des Kampfes geworfen, der davon die Folge war.
Es ist hier nicht der Ort, darauf niher einzugehen; es ist nur meine
Absicht anzudeuten, in welch einem geistig bewegten Klima Hugo
Franciscus van Heussen wihrend seines Theologiestudiums in den

200



Niederlanden, in Belgien und in Frankreich aufwuchs. In diesen Lin-
dern spielten in jener Zeit diese Geistesstromungen eine grosse Rolle.

Kurze Lebensbeschreibung von Hugo van Heussen !

Hugo Franciscus wurde am 2. Januar 1654 in Den Haag als Sohn eines
Rechtsanwalts, Mr. Theodorus van Heussen, geboren. Er hatte zwei
Schwestern, Weynina und Agatha, die 1655 und 1658 geboren wurden
und die spéter sogenannte «klopjes» (Beginen, geistliche Schwestern)
wurden. Seine Mutter war Beatrix van Swanenburgh, Tochter eines
Tuchhédndlers aus Leiden. Nach dem Tod des Vaters liess die Familie
sich in Leiden nieder.

Nachdem er die humaniora absolviert hat, geht er nach Antwerpen
und studiert dort am Priesterseminar der Jesuiten.

Im August 1670 stirbt seine Mutter im Alter von 37 Jahren. Hugo
kehrt dann nach Leiden zuritick und studiert die Rechte an der dorti-
gen Universitdt, zusammen mit seinem Vetter Hugo Gael. Seinem
Grossonkel Henry van der Graft, Erzpriester von Rijnland, geféllt das
nicht sehr, und es gelingt ihm, die beiden jungen Ménner zu bewegen,
Theologie zu studieren. Dies war auch der Wunsch von Hugos Mutter
gewesen. Die beiden studieren dann Philosophie in Lowen im Kolle-
gium von Faucon. Im Maérz 1673 wurden sie beide Mitglied der Kon-
gregation I’Oratoire, Stiftung von Pierre de Berulle in Frankreich, wo
man sich besonders dem Leben der Alten Kirche, der Theologie der
Kirchenviter, einer strengen und dennoch optimistischen Askese und
der Bedeutung des Bischofs- und Priesteramtes in der Kirche wid-
mete.

Nachdem sie die niederen Weihen 1674 und 1677 von Bischof Jo-
hannes Baptista van Neercassel empfangen haben, verlassen die bei-
den Vettern die Stadt Loéwen im Jahre 1678.

Van Heussen wird in der Folge Lizentiat der Theologie (24. Dezem-
ber 1678). Beide Vettern gehen dann nach Huissen in Gelderland, wo
Bischof van Neercassel vorliufig das Kollegium Alticollense (Hoher
Hiigel) aus Koln untergebracht hatte. Da empfangen sie vom Bischof

! Kessel-Schulte E. van, De jeugdjaren van Hugo van Heussen, gemankeerd
opvolger van Neercassel, Archief voor de geschiedenis van de Katholieke
Kerk in Nederland VIII, 1966, p.62-97. Verhey H.J. W., Hugo Franciscus van
Heussen, De Oud-Katholiek, 1947, 238, 246.

201



‘thre weitere priesterliche Ausbildung und 1678 die Diakonats- und
Priesterweihe. Sie gehen dann nach Paris, wo sie im Seminar der Ora-
torianer von Saint Magloire einkehren.

Im Monat Mai des Jahres 1680 kehren sie nach den Niederlanden
zuriick. Onkel Henry van der Graft hatte 1675 in Leiden das Haus
«De Liefde» am Hooigracht gekauft. Seine beiden Kusinen Weynina
und Agatha, die Schwestern von Hugo van Heussen, wohnen und ar-
beiten dort als Beginen. Nach dem Tode des Erzpriesters van der
Graft im Juni 1694 baut Hugo van Heussen neben dem Haus am
Hooigracht in Leiden eine kleine Kirche, die Kirche der heiligen Fre-
dericus und Odulphus (1925 abgebrochen). Ausser dem Haus in Lei-
den besass von Heussen auch noch den Landsitz «Torenvliet», nicht
weit von Valkenburg in der Nédhe von Leiden. Bischof van Neercassel
war dort oft bei ihm zu Gast.

Das Haus «Torenvliet» war 1656 gebaut worden und war urspriing-
lich Eigentum von Hugos Grossonkel viterlicherseits, Gilles van
Heussen. Das Haus wurde 1740 abgebrochen.

Bischof van Neercassel mochte van Heussen gerne, nannte ihn in
paulinischem Stil seinen «Timotheus» und dessen Schwestern «The-
cla und Phobe». ‘

Wenn Rogier tiber die typisch Port-Royalsche Atmosphire ein we-
nig spottisch schreibt von gepflegt-aristokratischer Frommigkeit und
sentimentaler seelischer Verbundenheit, so ist das meiner Meinung
nach nicht ganz berechtigt. Es war der Lebensstil jener Tage, wie er
auch in der Literatur zum Ausdruck kam.

Wir wissen jedenfalls sicher, dass der schwicher werdende Bischof
van Neercassel immer mehr Unterstiitzung bei dem etwa dreissig
Jahre jiingeren van Heussen suchte?.

Ausserdem stand van Heussen durch Abkunft, Reichtum, Intelli-
genz und Aussehen in hohem Ansehen. Er stand seinem Bischof in al-
lem dusserst treu zur Seite. So half er van Neercassel bei der Verfas-
sung und der Veroffentlichung seines Buches «Amor Poenitens»
(1683). Diese Schrift iiber die Busse wurde in Rom verurteilt.

Als van Neercassel einen Koadjutor neben sich wiinschte und dafiir
seinen «Timotheus» empfahl, wurde seine Bitte abgelehnt. Diese Ab-
lehnung hatte einige Ursachen. Van Heussen war Mitglied des Orato-
riums und war befreundet mit Antoine Arnauld («Le Grand Ar-

2 Rogier L.J., Geschiedenis van het Katholicisme in Noord-Nederland in de
16e en de 17e eeuw, Urbi et Orbi, Amsterdam, 1946, 11, 216.

202



nauld», 1612-1694) und anderen Menschen aus den Kreisen von Port-
Royal. Ausserdem hatte er eine Schrift {iber den verniinftigen Ge-
- brauch der Abldsse verfasst, was Rom nicht angenehm war. (Die
Schrift wurde 1687 auf den Index gesetzt.)

Dies alles bedeutete, dass er als Koadjutor von van Neercassel nicht
akzeptabel war?.

Im Jahre 1686 begleitete van Heussen seinen Bischof auf der letzten
Firmreise, die er nach dem Osten des Landes unternehmen wollte.
Wihrend dieser Reise starb van Neercassel am 6.Juni 1686 in der
Stadt Zwolle*“.

Die Bitte des Utrechter Vikariats und des Haarlemer Kapitels, van
Heussen zum Nachfolger von van Neercassel zu ernennen, wurde von
Rom aus denselben Griinden abgelehnt, aus denen Bischof van Neer-
cassel ihn frither nicht zum Koadjutor hatte ernennen diirfen.
Schliesslich wurde Petrus Codde von Rom ernannt.

Van Heussen widmet sich in den darauffolgenden Jahren immer
mehr dem Leidener Pastorat, wobei sich seine fiir diese Zeit modernen
Auffassungen deutlich zeigen. So befiirwortet er das Lesen der Bibel,
wie Bischof van Neercassel das auch getan hatte, und pléddiert er fiir
den Gebrauch der Muttersprache beim Spenden der Sakramente.

Im Jahre 1700 ernennt Bischof Codde van Heussen und drei andere
Geistliche zum Vikar. Sie erhielten dabei den Auftrag, das Bistum
wéhrend seiner Reise nach Rom zu erwalten.

In den darauffolgenden Jahren ist es besonders van Heussen, der
nach der Verurteilung von Codde versucht, das Bistum so gut wie
moglich zu verwalten und die Selbstdndigkeit der Utrechter Kirche
Rom gegeniiber zu bewahren.

Am 14.Februar 1719 stirbt Hugo van Heussen im Alter von 65 Jah-
ren und wird unter grosser Anteilnahme der geistlichen und weltli-
chen Obrigkeit in der St. Pancraskirche, der «Hooglandse» Kirche, in
Leiden begraben.

3 Tans J. A. G., Pasquier Quesnel et les Pays Bas, Groningen-Paris, J. B. Wol-
ters-Vrin, 1960, 578-584.

* Deelder C., Bijdragen voor de geschiedenis van de rooms-Katholieke kerk
in Nederland, 1892, II.

203



Die Werke von Hugo van Heussen,
besonders sein «Handt en Huysboek der Katholyken» (1705)

Van Heussen war ein grundgelehrter Mann und ein unabhéngiger
Denker, aber trotzdem hat er natiirlich die Einfliisse seiner Umgebung
erfahren, besonders wihrend seiner Studienzeit an der Lowener Uni-
versitdt und bei seinem Umgang mit den Mitgliedern des Oratoriums
in Paris. So ist der Einfluss des Augustinismus, des Gallikanismus, des
Episkopalismus und gewissermassen auch der des sogenannten Janse-
nismus in seinen Werken spiirbar. In seinen jungen Jahren hat er be-
sonders seinem Bischof Johannes van Neercassel dadurch geholfen,
dass er einige Werke lbersetzte. So hat er den «Tractatus de sancto-
rum et praecipue Beatae Virginis Mariae cultu», der von van Neercas-
sel verfasst und 1675 in Koln veroffentlicht worden war, ins Nieder-
landische iibersetzt. Auch iibersetzte er den «Tractatus de lectione
scripturarum» von van Neercassel (1677 in Emmerich gedruckt). Wie
bereits erwidhnt half er van Neercassel bei der Veroffentlichung seines
Buches « Amor Poenitens» (1683).

Van Heussen selber verfasste 1681 seinen «Traktat tiber den Ab-
lass», der 1687 auf den Index gesetzt wurde, und auch eine polemi-
sche Schrift gegen den Protestantismus.

Dieser «Traktat iiber den Ablass» und einige Thesen, die er
1677-1678 in Lowen verteidigte und die besonders den 4.gallikani-
schen Artikel betrafen, machten ihn fiir Rom unakzeptabel als Koad-
jutor mit Recht der Nachfolge des Bischofs van Neercassel.

In einem Briefwechsel mit Rom schlug man ihm vor, eine Erklarung
aufzustellen, in der er in Form eines Glaubensbekenntnisses erkldren
wiirde, dass es unmdglich ist, dass der Papst in Glaubensfragen irrt.
Van Heussen war nur bereit, dies als eine personliche Meinung zu
schreiben, wobei er sich zugleich fragte, wie man jemand liber strittige
Ansichten ausfragen kann, von dem man billigerweise erwarten darf,
dass er sie nicht vertritt. In dieser Antwort fand Rom geniigend
Grund, ihn als apostolischen Vikar abzulehnen?®.

Van Heussen arbeitete auch mit am Zustandekommen des Buches
«Christliche Unterrichtungen und Gebete, zusammengestellt aus der
H. Schrift, dem Messbuch und den Kirchenvitern» (1685), das mehr-
mals neu aufgelegt wurde®.

STans J.A.G. en Kok M., Rome-Utrecht, Paul Brand, Hilversum-Antwer-
pen, 1966, 42.

¢ Polman P., Katholiek Nederland in de 18e eeuw, Paul Brand, Hilversum,
1968, 1, 132.

204



Seine wichtigsten Werke sind jedoch seine historischen Werke iiber
die Geschichte der Bischofe von Utrecht, das Utrechter Bistum und
die 1559 eingesetzten Suffraganbistiimer Haarlem, Middelburg, De-
venter, Groningen und Leeuwarden. Im Jahre 1714 erschien sein Buch
«Batavia Sacra» und 1719 seine «Historia Episcopatuumby».

L.J.Rogier nennt das Buch «Batavia Sacra» in seiner «Geschichte
des Katholizismus in den nérdlichen Niderlanden im 16. und 17.Jahr-
hundert» (1956): «Ein monumentales Werk, das den Jahrhunderten
Trotz geboten hat, mehr und besser als irgendein anderes Geschichts-
buch jener Zeit» 7.

P.Polman nennt das Werk in seinem Buch: «Der Katholizismus in
den Niederlanden im 18.Jahrhundert» «das Prachtstiick der literari-
schen Werke jener Tage» 8.

Mit seinen Biichern «Batavia Sacra» und «Historia Episcopatuum»
hat van Heussen eine wissenschaftlich verantwortete Kirchenge-
schichte der Niederlande verfassen wollen. Seine Absicht ist dabei
zweifach: einerseits den Protestanten deutlich machen, dass das Chri-
stentum in den tiefliegenden Landen an der See aus édlteren Zeiten als
die Reformation datierte, anderseits den Katholiken deutlich machen,
dass die katholische Kirche im 17.Jahrhundert eine vollkommen
rechtmissige Fortsetzung der mittelalterlichen Kirche von Utrecht
war. Dabei betont er immer wieder die sehr alten Rechte der Bischofe,
der Kapitel und der Priester. Er tritt deutlich ein fiir die unverlierba-
ren Rechte der nationalen Kirche. Er war — wie Polman sagt — «die re-
priasentative Figur der Klerisei, der ohne sie zu fithren trotzdem vor-
anging» °. Kennzeichnend war es auch fiir diesen Mann, der das Stu-
dium und die Ruhe der Aktion und dem Kampf vorzog, dass er es
1688 als eine Befreiung erfuhr, dass man ihn fiir das Amt des apostoli-
schen Vikars iiberging. In seinem Buch «Batavia Sacra» beschreibt er,
wie er den Ernennungsbrief aus Rom mit Furcht und Zittern 6ffnete.
Als er las, dass nicht er, sondern Petrus Codde von Papst Innocen-
tius XI. zum Nachfolger von Bischof van Neercassel ernannt worden
war, berief er seine Hausgenossen in seiner Hauskapelle zusammen,
um Gott zu danken fiir die Gunst, die der holldndischen Kirche erwie-
sen worden war !°. Rom setzte «Batavia Sacra» 1716 auf den Index. Es

" Rogier L.J., Geschiedenis van het Katholicisme in Noord-Nederland in de
16e en 17¢ eeuw, 11, 337.

® Polman P., Katholiek Nederland in de 18e eeuw, I, 238.

® Polman P, I, 242.

' Batavia Sacra, Antwerpen, Christianus Vermey, 1715, I1I, 458, 459.

205



tst noch immer nicht davon gestrichen worden. Hendrik van Rhijn
iibersetzte die Biicher «Batavia Sacra» und «Historia Episcopatuumy»
ins Niederldndische und versah diese Werke mit wichtigen und oft
hochst interessanten Anmerkungen''. Beide Biicher sind einer nihe-
ren kritischen Untersuchung bestimmt wert, aber dafiir ist hier nicht
der Ort 2,

Ein Buch ganz anderer Art, das van Heussen verfasste, war das
«Handt en Huysboek der Katholyken». Er schrieb es unter dem
Decknamen Frans van Staden. Es wurde 1705 in Antwerpen verdf-
fentlicht 13,

«Perpeétuite de la foi»

Eine viel umstrittene Frage zur Zeit der Gegenreformation war die
Frage, inwiefern das « Depositum fidei» der Alten Kirche unverédnder-
lich sei. Die historische Schule, die aus Baronius hervorgegangen war,
hob besonders die Unverdnderlichkeit des Glaubensinhalts, die Lehre
der Kirchenviater hervor. Sie beharrten beim Ausspruch des Vincen-
tius von Lerinum: «Id teneamus quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est; hoc est enim vere proprieque catholicum 4. Zu
dieser historischen Schule gehorte die sogenannte jansenistische Rich-
tung. Thre Gegner betonten besonders die lebende Lehr-Autoritdt der
Kirche, eine mogliche Evolution des Dogmas. Diese Denkart gipfelte
in den neuen Dogmen von 1854, 1870 und 1950.

Die Gedanken dieser historischen Richtung werden im Frankreich
des 17.Jahrhunderts in der Kontroverse mit der Reformation in zahl-
reichen Biichern festgelegt. Berithmt ist «La perpétuite de la foi de
’Eglise Catholique touchant I’Eucharistie», das 1664 von Pierre Ni-
cole in Zusammenarbeit mit Antoine Arnauld verfasst wurde. Es
wurde 1759 ins Niederldndische iibersetzt.

In diesem Buch wollen die Verfasser den Protestanten und beson-
ders Jean Claude, Pastor von Charenton, gegeniiber deutlich machen,
dass der katholische Glaube {iber die Eucharistie vollkommen im Ein-
klang mit der Lehre der Alten Kirche ist.

' Polman P., Katholiek Nederland in de 18e eeuw, 1, 244-247.
12 Polman, I, 238-247.

3 Polman, I, 151-154.

4 Vincentius Lerinensis, Commonitorium, 2.

206



Dieser sogenannten kleinen Perpétuité folgte 1681-1682 die grosse
Perpétuité in sieben Bdnden. Auch zwei Blicher von Jacques-Bénigne
Bossuet (1627-1704), Bischof von Meaux, werden sehr viel gelesen.
Dieser Bischof verfasste 1688 das Buch «Histoire des Variations des
Eglises Protestantes», in dem er darlegt, dass der Protestantismus we-
gen seiner Uneinigkeit unmoglich die Wahrheit innehaben konne.

Sein zweites Buch, das er in Zusammenarbeit mit Arnauld verfasste,
war betitelt: «Exposition de la doctrine de I'Eglise Catholique.» In
diesem Buch erkldrt er die katholische Glaubenslehre anhand des
Konzils von Trient derart, dass deutlich wird, was als Glauben ange-
nommen werden muss und was nicht. Er ist dabei der Ansicht, dass
schliesslich die Unterschiede zwischen Katholiken und Protestanten
nicht so wesentlich und nicht so einschneidend sind, um eine Spaltung
fortdauern zu lassen. Spiter hat er diese Ansichten in seiner Korre-
spondenz mit Leibniz praktisch anwenden wollen, aber umsonst'>.

Bossuets «Exposition» wurde auf Wunsch von Bischof van Neer--
cassel 1678 von Petrus Codde ins Niederldndische iibersetzt. Dieser
Petrus Codde wurde spéter Neercassels Nachfolger.

In den Niederlanden hat diese historische Stromung ihren Befiir-
worter bekommen in Hugo Franciscus van Heussen, besonders in des-
sen oben schon erwdhnten, 1705 veroffentlichten Buch «Handt en
Huysboek der Katholyken». In diesem Buch sagt er: «Hier werden
die wichtigsten Glaubenssédtze deutlich erkldrt, auf gediegene Weise
bewiesen und kriaftig verteidigt, besonders gegen die Irrtiimer der Pro-
testanten in unserer Zeit.»

Er verfasst dieses Buch unter dem Decknamen Frans van Staden.
Dieses mehr oder weniger polemische Buch war in erster Linie gegen
einige abtriinnige Priester gerichtet.

Michael Loeffius, als Kapuziner bekannt unter dem Namen Pater
Cyprianus van Brussel, hatte sich 1695 an Bischof Codde gewandt mit
der Bitte, in den Niederlanden als Priester zugelassen zu werden. Kurz
darauf trat er zum Calvinismus iiber und wurde Pastor in Leiderdorp.
Schon im Jahre 1700 hatte van Heussen als Reaktion darauf unter
dem Decknamen Franciscus Urbanus eine Schrift verdffentlicht: «Het
Christen Katholyk geloof beweerdbij name tegen Michaél Loeffius.»
Loeffius hatte in einem «Glaubensbekenntnis» gesagt, dass die rémi-
sche Kirche von der Lehre des Apostels Paulus abgewichen wire, was

' Jedin H., Handbuch der Kirchengeschichte, Herder, Freiburg, 1970, V,
362, 563.

207



die unverdiente Auserwéhlung und die Gnade Gottes betrifft. Damit
hitte sie auch die Lehre des Augustinus verurteilt. Auch sagte er, dass
Rom die Rechtfertigung des Menschen nicht Christus zurechnet, son-
dern dem freien Willen und den Werken des Menschen. Ausserdem
behauptete er, dass die Kirche die Menschen der Pflicht enthebt Gott
zu lieben und dass Rom allerlei Missbriuche instandhilt wie das
Feiern und Anrufen der Heiligen und die Verehrung von Bildern und
dergl.

Van Heussen versucht, diese Anklagen eine nach der andern zu wi-
derlegen. Darauf ist ein jahrelanger Federstreit gefithrt worden, in den
sich zahlreiche andere Theologen mischten. Van Heussen will in sei-
nem «Handt en Huysboek» Loeffius noch ausfithrlicher widerlegen,
wie er im Vorwort dieses Buches schreibt. Dabei ist sein Buch auch
noch gegen einen zum Protestantismus iibergetretenen Haager Karme-
liten, Lamoraldus de Haas gerichtet, der bekannt war unter dem Na-
men Pater Franciscus. In einer Schrift «Die Wahrheit untersucht»
hatte er fast dieselben Beschuldigungen gegen Rom ausgesprochen
wie Loeffius. Besonders heftig reagiert van Heussen auf die Beschul-
digung dieser ehemalige M&nche und eines ehemaligen Dominikaners
Johannes Mauritius, dass es den Romisch-Katholiken untersagt ist,
die Heilige Schrift zu lesen. Er zitiert dann unter anderm das Buch
von Bischof von Neercassel «Tractatus de lectione Scripturarumy», in
dem eben dieser die Laien nachdriicklich anregt, die Heilige Schrift zu
lesen!

In dem Vorwort seines Buches «Handt en Huysboek» erklirt van
Heussen, dass es seine Absicht ist, das Buch nach bestimmten Regeln
zu schreiben, und zwar

Erstens: keinen Streit aufzunehmen, den es nicht gibt.

Zweitens: nicht iiber Worte zu streiten, wenn man in der Sache
iibereinstimmt.

Drittens: die Uneinigkeiten nicht zu vergréssern, zu erbittern oder
schirfer zu machen.

Viertens: genau Unterschied zu machen zwischen Glaubenssatzen
und Gefiihlen, die von weniger Gewissheit oder Interesse sind.

Fiinftens: Unterschiede, die von grésster Wichtigkeit sind, so zu be-
handeln, dass der Gegner {iberzeugt und iiberredet wird, in Frieden
und Eintracht in der Gemeinschaft der Kirche zu leben.

So behandelt er dann in seinem Buch einen grossen Teil der Glau-
benslehre, wobei er die verschiedenen Glaubensbekenntnisse Ver-
gleicht und betrachtet, in welchen Punkten man iibereinstimmt und in

208



welchen Punkten man eine verschiedene Auffassung hat. Dann zitiert
er zum Beweis Texte aus der Heiligen Schrift, den Kirchenvitern und
den Konzilien, wobei er sich bewusst des Gebrauchs von Schriften aus
spateren Jahrhunderten enthélt. Dabei vermeidet er es, dem Gegner
gegenliber «zu schimpfen oder zu verleumden». Im Gegenteil, er ver-
sucht die Punkte der Ubereinstimmung zu finden und zieht dann die
Folgerung, dass es tatsdchlich keinen Grund zur Spaltung in der Kir-
che gibt. Seine Absicht ist mehr oder weniger dieselbe wie die von
Bossuet in dessen « Exposition».

Man kann bestimmt nicht sagen, dass das Buch fiir den Durch-
schnittskatholiken jener Tage geschrieben worden war. Dafiir ist das
Werk mit seinen zahlreichen Zitaten aus Schrift und Kirchenvitern,
oft in lateinischer und griechischer Sprache, viel zu gelehrt und einge-
hend. Das Buch zidhlt, ohne das Vorwort, 994 Seiten!

In zwei sehr ausfiihrlichen Abhandlungen behandelt van Heussen
zuerst die Quellen des Glaubens: die Heilige Schrift und die Tradi-
tion, wobei er dann die Auffassung der Protestanten widerlegt, die nur
die Heilige Schrift als einzige Quelle annehmen 'é.

In der zweiten Abhandlung behandelt er zuerst die Verehrung der
Heiligen, die Reliquien, die Bilder und das Beten fiir Verstorbene .
Dann spricht er iiber die Kirche, die Merkmale der Kirche, die Autori-
tdt der Kirche, das Oberhaupt der Kirche, den Papst und die kirchli-
chen Gesetze's. Schliesslich behandelt er die Sakramente der Kir-
che!’, wobei seine lange Abhandlung tiber die Eucharistie grossten-
teils der «Perpétuité de la foi» von Nicole entnommen ist*. Van
Heussen betrachtet, wie Nicole, die Perpétuité als eine Unverdnder-
lichkeit, die keinen Raum zulédsst fiir eine historische Entwicklung im
Glauben?'. So schreibt er, dass die katholische Kirche durch die Hilfe
des Heiligen Geistes das «anvertraute Gut» sorgfiltig verwahrte*.
Der Heilige Geist wohnte in ihr und hatte eine Abneigung gegen alle
Neuerungen?’. «Nihil novandum, nisi quod traditum est» *.

' Staden Frans van, Handt en Huysboek der Katholijken, Antwerpen, Pie-
ter van der Meersche, 1705, 1-152.

" Ibd., 155-242.

'® Ibd., 243-382.

' Ibd., 465-975.

? Ibd., 584-850.

2 Ibd., 641-644.

22 Tim. 1:14.

* Handt en Huysboek, 67-75.

* Vinc. Lerin. Comm., 9, 42.

209



Den Streit um Jansenius und die Augustinische Gnadenlehre be-
trachtet er als Schulmeinungen, die schliesslich die Einheit der katho-
lischen Kirche nicht brechen kénnen. Die Lehre von Pelagius, die von
Augustinus und der damaligen Kirche verurteilt wurde, wird auch
jetzt noch von der Kirche und ithrem Oberhaupt, dem Papst verur-
teilt .

Van Heussen sagt deutlich, dass Jesus Christus das einzige Ober-
haupt der Kirche ist und Jesus Christus sie durch seine Gnade regiert.

Der Papst ist der Nachfolger Petri und Stellvertreter Christi, die ro-
mische Kirche ist die Mutter und Lehrmeisterin aller Kirchen 6. Uber
die papstliche Unfehlbarkeit will er nicht sprechen, das ist eine Frage
von Lehrmeinungen und kein Glaubensartikel?”. Dabei schliesst er
sich wieder vollig der Ansicht von Bossuet in dessen «Exposition»
an?t,

Schlussfolgerung

Van Heussens Auffassungen iiber die «Perpétuité de la foi» sind de-
nen von Bossuet, Nicole und Arnauld dhnlich. Sie halten fest an dem
unverdnderlichen «depositum fidei» der Kirche und haben dabei Ver-
standnis fiir das, was in Vaticanum II im Decretum de Oecumenismo
die «hierarchia veritatum» genannt worden ist?°, Van Heussen will ei-
nen genauen Unterschied machen zwischen Glaubenssédtzen und Ge-
fihlen, die weniger sicher oder weniger wichtig sind (Vorwort). So
hélt er die papstliche Unfehlbarkeit fiir eine Lehrmeinung.

Van Heussen tritt im «Handt en Huysboek» gewiss nicht als ein be-
geisterter Anhédnger des Episkopalismus hervor. Er betrachtet den
Papst in Rom als den rechtméssigen Nachfolger St. Petri und als Stell-
vertreter Christi und die Kirche von Rom als die Mutter und Lehrmei-
sterin aller Kirchen.

Das Utrechter Konzil von 1765 lehrt auf gleiche Weise?'. Auch dort
nimmt man Bossuets «Exposition» als eine gute Darlegung des Glau-
bens an?!.

% Handt en Huysboek, 53-54.

26 Tbd. 350.

27 1bd. 364-366.

8 Bossuet J.B., Uytlegging der Katholyke Leeringe, Antwerpen, 1679,
205-208.

# Decretum de Qecumenismo, cap. 11, 11.

3 Verhandelingen en Besluiten, 1765, 124, 125.

3UTbd. 17.

210



Vor allem war van Heussen ein Verteidiger der Rechte der nationa-
len lokalen Kirche, in diesem Fall also der Utrechter Kirche.

Er wollte den katholischen Glauben bewahren und dabei Raum las-
sen fur ein Petrusamt, das fithrend, aber nicht beherrschend und un-
fehlbar war.

In einem Gespriach, das van Heussen am 17.Juni 1705 mit dem
Briisseler Internuntius Giovanni Bussi fithrte, erwdhnte er das Beispiel
von Papst Honorius, der geirrt haben solle. Bussi nannte das eine Un-
verschamtheit*?!

In jenen Tagen konnte van Heussen auch noch nicht ahnen, dass
man die papstliche Unfehlbarkeit, die seiner Uberzeugung nach eine
Lehrmeinung war, 165 Jahre spiter dogmatisieren wiirde.

Donkerbroek  Marinus Kok

> Polman P., Katholiek Nederland in de 18e eeuw, I, 72.

211



	Die Auffassungen von Hugo Franciscus van Heussen über die "Perpétuité de la foi"

