
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Erich Bryner: Der geistliche Stand in
Russland. Sozialgeschichtliche
Untersuchungen zu Episkopat und Ge-

meindegeistlichkek der russischen
orthodoxen Kirche im 18. Jahrhundert,

Göttingen (1982). Vandenhoeck

und Ruprecht. 268 S. (Kirche

im Osten: Monographienreihe
Band 16).

Anhand eines umfangreichen - weithin

russischen - Materials und seiner
Auswertung (soweit es nicht in
unzugänglichen Archiven usw. verschlossen

ist), gibt der Vf. einer gründlichen
Erlanger Dissertation ein umfassendes
Bild der Zusammensetzung der
russischen (ostslawischen) Geistlichkeit im
18. Jh. Die Eingliederung bisher polnischer

Gebiete in der Ukraine (damals
Kleinrussland genannt) und in Weiss-
russland ermöglichte es, eine ganze
Reihe besser - vor allem in der Akademie

in Kiev - ausgebildeter «gelehrter
Mönche» auf Bischofsstühle zu bringen;

Witwer kamen damals selten in
Frage (anders als nach dem Zweiten
Weltkrieg, als anfänglich nicht genügend

in ihrer Jugend ins Kloster
eingetretene Kandidaten zur Verfügung
standen). Bischöfe und Geistliche
entstammten vielfach den Pfarrhäusern
(wie das auch heute noch recht häufig
der Fall und uns auch aus der evangelischen

Kirche vertraut ist). Sie wurden
oft von ihren Vätern in die Aufgaben
des Pfarramts eingeführt und von den
Gemeinden dann als «Nachfolger» ihrer

Väter präsentiert, die der zuständige

Bischof weihte : wenn nicht bis zu
ihrer Volljährigkeit die Witwe eines
Pfarrers einen «Verweser» einstellte.
Der Zar (besonders Peter der Grosse)
und später der Hochheilige Dirigierende

Synod nahmen häufig die Besetzung

einer Eparchie vor und verfolgten
dabei ihre eigene Politik. Versetzungen

waren selten (ebenso wie seit dem
Ableben des Patriarchen Sergius 1970);
Absetzungen kamen in bestimmten,
z.T. politisch bedingten Fällen vor.
Die Ausbildung der Pfarrer an weithin
erst im 18.Jh. gegründeten höheren
Lehranstalten nahm erst allmählich zu,
als die Väter deren Nützlichkeit einsahen.

Nachdem man - trotz mehreren
Anläufen-die Schaffung von Fakultäten

an Universitäten schliesslich abgelehnt

hatte, wurden einige dieser
Lehranstalten immer ausschliesslicher zu
«Geistlichen Seminaren» bzw.
«Akademien». Sie liessen auch den Söhnen
aus anderen (selten adligen) Familien
den Eintritt in die geistliche Laufbahn
offen. Die Geistlichen hingen natür-
lich-wie in allen orthodoxen Staaten-
weithin vom Staate ab und waren ihm
zur Treue verpflichtet. Sie hatten auf
Standesehre zu achten, durften nicht
nebenbei ein Gewerbe betreiben,
erledigten aber gewisse, auch für den Staat

notwendige Aufgaben, wie die Führung

der Pfarr-Register. Dabei nötigte
die grosse Zahl der Anwärter manche
Nachwuchskräfte, sich freibleibend
für Kasualien u.dgl. anzubieten.

Das Bild, das von B. vorgelegt wird,
ist sehr zuverlässig und geht auf vielerlei

Einzelheiten ein; es steht weithin
der Arbeit von E.Immekus zur Seite

(vgl. IKZ 1979, S.278L). Angaben zur
wirtschaftlichen und familiären Lage
der Geistlichkeit werden von B. nur
gelegentlich gemacht; es mag sein, dass

das Material dafür nicht ausreicht.
Freilich ist bekannt, dass die Lage der
Geistlichen und ihrer oft zahlreichen
Familie bis ans Ende der Zarenzeit
sehr dürftig war: um von der Gegenwart

ganz zu schweigen. Das Buch
enthält vielerlei nützliche Tabellen, die

einzelne Fragen verdeutlichen und

zahlreiches biographisches Material

189



bieten, das durch das Register ergänzt
wird, in dem vielfach auch Lebensdaten

gegeben werden. - Das Register der
Quellen und bisherigen Bearbeitungen
zeigt, wie mannigfach das weit
verstreute Material ist, das oft nur sehr
mühsam aufzufinden ist ; so wäre es gut
gewesen, wenn B. wenigstens von Fall
zu Fall Bibliothek und Signatur
angegeben hätte. Das Buch ist zu einer sehr
verlässlichen Darstellung eines
gewichtigen Jahrhunderts der russischen
Kirchen-(und Staats-)Geschichte
geworden. Für die Gegenwart kann ihm
nichts Gleichwertiges zur Seite gestellt
werden, da hierfür die Unterlagen
(mindestens ausserhalb des Rätebundes)

nicht zugänglich sind.
BertoldSpuler

La religion en URSS (La Documentation

Française, numéro 424: 25
septembre 1981. Problèmes politiques
et sociaux : Dossier d'actualité
mondiale), 47 S. 4°.

Aus einer Reihe von Büchern und
Aufsätzen über die religiöse Lage des
Rätebundes werden hier aufschlussreiche
Abschnitte zusammengestellt. Dabei
handelt es sich um religiöse
Veröffentlichungen, auch geheime Schriften
(sog. «Samizdat»), aber auch um amtliche

Darstellungen der «religiösen
Toleranz des Staates», Berichte zur
staatlichen Einschätzung der Lage
(den sog. «Furov-Bericht», vgl. IKZ
1980, S.236) und atheistische
Pamphlete, so dass im Umriss eine
Vorstellung von der Lage möglich ist.
Neben der orthodoxen Kirche
einschliesslich der «Sekten», den
gregorianischen Armeniern, den Katholiken
und Unierten in Litauen und der
Ukraine wird auch von den Baptisten
und Pfingstlern berichtet. - Der Rätebund

ist aber auch der Staat mit der
fünftgrössten islamischen (meist sun¬

nitischen) Bevölkerung in der Welt
(nach Indonesien, Pakistan, Indien
und Bengalen): gut 43 Mio. von
262 Mio. Seeien gehören nach der

Volkszählung von 1979 zu seinen
Bekennern. Schliesslich wird auch der
Juden gedacht; die Buddhisten fehlen.
Am Schluss stehen Berichte über
atheistische Massnahmen und über innere
Auseinandersetzungen zwischen
Religion und Staat. - Die Quellen werden

genau gekennzeichnet, so dass eine

weitergehende Unterrichtung (jeweils
in französischer Sprache) möglich ist.

Ein Register fehlt. BertoldSpuler

Orthodoxia 1982 mit Alt-Orientalen.
Regensburg (1982). Als Manuskript
gedruckt: Ostkirchliches Institut,
Regensburg. XVII, 145 S.

...ist ein sehr nützliches Verzeichnis
der Geistlichkeit in den orthodoxen
Ländern, bei den zugehörigen
Auslandskirchen sowie bei den
«alt-orientalischen» (monophysitischen und

nestorianischen) kirchlichen
Gemeinschaften nach dem neuesten Stand
(einige jüngste Todesfälle werden
vermerkt). Das Werk verzeichnet alle
Diözesen (mit ihren Hilfsbischöfen) und

gibt die einschlägigen Lebensdaten

(Geburt, Priester- und Bischofsweihe),
soweit sie bekannt sind : hier hätte,
besonders bei den morgenländischen
Kirchen, aus der vorliegenden
Zeitschrift das oder jenes ergänzt werden

können.-Druckfehlersind selten: der

russische Patriarch trägt den Familiennamen

Izvekov (S.80), der
Vikarbischof der auslandsrussischen Kirche
in Neuyork heisst (Graf) Grabbe

(S.90), und der serbische Patriarch ist

um 10 Jahre verjüngt worden (vgl. IKZ
1959, S.27, mit Anm.35); er wurde

auch nicht Bischof von Zica, als er

schon Patriarch war! (S.93). Da und

dort, etwa für Japan (S. 53, 81) und In-

190



dien (S.99, 101), hätten die
unterschiedlichen Jurisdiktionen wohl
etwas deutlicher gekennzeichnet werden
können. Einzelne Unebenheiten dieser

Art, wie sie überall vorkommen,
vermindern den Wert dieses höchst nützlichen

Nachschlagewerkes nicht, das

jedem dauernd zur Hand sein muss, der
sich mit dem östlichen Christentum
befasst. - Mehrere Register erschliessen
das Ganze in mustergültiger Form.

BertoldSpuler

Francis Chirayath: Taufliturgie des

Syro-Malabarischen Ritus. Eine
geschichtliche Untersuchung des

Taufritus in der Syro-Malabarischen

Kirche mit einem Vorschlag
zur Indisierung der Kindertaufe,
Würzburg 1981. Augustinus-
Verlag. XXV, 181 S. (Das östliche
Christentum, N. F. Band 32). -
DM 48.-.

Die überraschende und recht gewaltsame

Überführung der südindischen
Nestorianer (der sog. «Thomas-Christen»)

zur Union mit Rom durch die
Synode von Diamper 1599 unter
jesuitischer Leitung hat - dem damaligen
Verständnis von christlicher Einheit
entsprechend - eine rasche Latinisierung

der Liturgie und also auch des

Formulars für die Taufe nach sich
gezogen. Man übertrug die abendländische

Gestalt der Hl. Messe weithin in
die Landessprache Malajalam. Diese
Art des Vorgehens hat nach einiger Zeit
die Nestorianer zum Verzicht auf die
Union veranlasst und viele von ihnen
sich nunmehr dem Monophysitismus
zuwenden lassen; ein Teil konnte später

für die Union zurückgewonnen
werden. Bei diesen seither so genannten

Malabar-Christen wurde die
abendländische Form derLiturgiewie-
der eingeführt; sie hat sich bis ins
20. Jh. gehalten. Der Vf., selbst Priester

dieser Kirche, stellt hier nur die alte,
nestorianische Liturgie - soweit sich
Zeugnisse über die Union hinweg
erhalten haben - dem latinisierten
Formulargegenüber. Erst das II. Vatikani-
sche Konzil hat sich zu einer
Wiederherstellung der ostsyrischen
Liturgieform-natürlich unter Wahrung der
römisch-katholischen Dogmatik -
entschlossen; sie wird heute in der
Malabar-Kirche gebraucht (der seit 1930

eine unierte malankaresische Kirche
mit monophysitischer Tradition
gegenübersteht). Der Vf. möchte - das

scheint sein Hauptanliegen zu sein -
darüber hinausgehen und aus Hindu-
Erbe noch weitere Wandlungen und
Anpassungen aufgenommen sehen; er
glaubt, dass dadurch vielleicht Hindus
für das Christentum gewonnen werden
können. Ob sich die Kirche dem an-
schliesst?? - Ch. behandelt die historische

Entwicklung in allen Einzelheiten,

unter Heranziehung vieler Quellen
und Forschungen, aber auch der
Sekundärliteratur; das alles wird S.XIII
bis XXI zusammengestellt. - Die Form
der syrischen Zitate und Fachausdrücke,

die Ch. bringt, sollte freilich
von einem Kenner noch einmal
durchgesehen werden; auch die Umschrift
ist unglücklich und ungewohnt (ob
etwa in Südindien in dieser Form
üblich?). Dass Ch. hier nicht wirklich zu
Hause ist, zeigt auch die Tatsache, dass

er zwar Th. Nöldekes kleines Wörterbuch

und die Syr. Grammatik von
E. Nestle nennt, aber die heute massgebenden

Werke: das Lexicon Syriacum
von C. Brockelmann (Halle 1928,

Neudruck 1966) und dessen Grammatik
(10. Aufl. Leipzig 1965) oder die sehr

handliche von A.Ungnad (München
1913) nicht einmal erwähnt. So sollte

man eigentlich mit dem Syrischen -
dieser schönen Sprache - nicht umgehen.

BertoldSpuler

191



Gernot Wiessner:Christliche Kultbauten

im TT Abdîn, Teil I:
Kultbauten mit transversalem Schiff
und Felsanlagen, Textband/Tafelband,

XIII, 181 S./156 S.; Teil II:
Kultbauten mit longitudianalem
Schiff, Textband/Tafelband, X,
262 S./204 S.; Wiesbaden (1982).
Otto Harrassowitz. (Göttinger
Orientforschungen: Veröffentlichungen

des Sonderforschungsbereichs
Orientalistik an der Georg-August-
Universität Göttingen: IL Reihe:
Studien zur spätantiken und
frühchristlichen Kunst). - Teil I : zusammen

DM 196.-; Teil II zusammen
DM 262.-

Der Verfasser des vorliegenden,
höchst eindrucksvollen Berichts über
die noch in Gebrauch befindlichen
und die vielen verfallenen Klöster und
Kirchen im und um den Tür Abdin,
den «Berg der (Gottes-)Knechte (syr.),
die «Berge von Midyat», wie die heutigen

Türken sie nennen, konnten nur
unter erheblichen Schwierigkeiten
zustande kommen, die durch die kritische

politische Lage in der Südost-Türkei

gekennzeichnet sind und die weithin

vom Ausnahmezustand geprägt
werden. Der Vf. berichtet in der Einleitung

zu der Publikation allerhand
darüber und hat in mündlichen Ausführungen

und Gesprächen noch manches

andere angedeutet. Doch hat er

auch vielerlei Hilfe erfahren, von der
hier ebenfalls die Rede ist.

Die beiden inzwischen vorliegenden

Text- und die beiden Bildbände
bringen eine - soweit wie möglich - ins
einzelne gehende Beschreibung der

Klöster, Kirchen und Ruinen, die vom
Leben der einst ganz christlichen (sy-

risch-monophysitischen) Gegend
berichten, die heute durch Emigration
weithin von Bewohnern entblösst ist

(für die vielfach Türken und Kurden
nachgesickert sind). Das Ende ihres
christlichen Gepräges steht nach
Meinung des Vf.s bevor. - Für alle
Gebäude werden die Ausmasse angegeben,

werden Skulpturen und Bilder
beschrieben und in den beiden beigegebenen

Bildbänden veranschaulicht:
zum Teil mehrfarbig, sonst schwarz/
weiss. Die Sammlung soll auf weiteren
Fahrten ergänzt und durch angekündigte

weitere Bände vervollständigt
werden. Dann werden wir die neuen
wissenschaftlichen Einsichten besitzen,

die der Vf. sich erhofft und die er

z. T. schon dartun kann. Letztlich wird
es nur einem Ortskundigen möglich
sein, den reichen Ertrag dieser Reisen

und Forschungen in die Scheuer
einzubringen. Dadurch wird die Geschichte
des östlichen (vorab des syrisch-mono-
physitischen) Christentums auf jeden
Fall eine bisher ungeahnte Vertiefung
erfahren. BertoldSpuler

192


	Bibliographie

