Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 2

Artikel: Der Entwicklungsbegriff im theologischen Denken
Autor: Tzitzelkov, Konstantin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Entwicklungsbegriff im theologischen Denken

Romano Guardini priagte einmal den Satz: «Die gleiche Zeit, welche
iiberzeugt war, der Mensch habe sich aus dem Tier entwickelt, glaubte
auch bewiesen zu haben, das Neue Testament sei sehr spét entstanden
und aus allen moglichen geschichtlichen Voraussetzungen zusammen-
geflossen.» Man braucht nicht zu ritseln, um festzustellen, dass es
sich hier um die Auswirkung des naturwissenschaftlichen, von Darwin
stammenden Entwicklungsbegriffs im theologischen Denken handelt
und zwar als biologische Theorie und als historische Methode. Wir
wollen aber etwas weiter ausholen. Erinnern wir uns zu diesem Zweck
daran, dass schon Hegel dem englischen Naturforscher mit einem phi-
losophischen Entwicklungsbegriff vorausgegangen war, der als histo-
rische Methode gleichfalls das Feld der Theologie eine Zeitlang be-
herrscht hatte. Die Wissenschaft ist nicht nur Experiment oder Quel-
lenanalyse, sondern zugleich Interpretation innerhalb bestimmter Vor-
aussetzungen. So scheint der letztgenannte Entwicklungsbegriff in
zwel Interpretationen gegeben zu sein: 1. die aufklédrerisch-idealisti-
sche und 2. die romantisch-idealistische.

Die aufkldrerisch-idealistische Interpretation wurde von der Tiibin-
ger Schule Ferdinand Christian Baurs angewendet. Wie bekannt, re-
duzierte die Reformation das Christentum auf das Evangelium mit der
urspriinglichen Absicht, dadurch die Missbildungen in seiner ge-
schichtlichen Entwicklung sichtbar zu machen. Die Aufklarung ging
einen Schritt weiter. Im Geiste ihres infinitistisch-mechanistischen
Weltbildes reinigte sie das Evangelium vom iiberrationalen, vermeint-
lich mythologischen Element und l&ste es somit vom Dogma. Auf die-
sem Hintergrund muss man den imponierenden Versuch Baurs sehen,
die Entwicklung des Christentums durch die idealistische Geschichts-
konstruktion Hegels begreiflich zu machen. Demgemass erschopfte
sich das Evangelium in der Lehre Jesu von einem neuen Verhiltnis
zwischen dem absoluten und dem endlichen Geist oder zwischen Gott
und Mensch. Daraus differenzierten sich zwei entgegengesetzte Auf-
fassungen: der Petrinismus und der Paulinismus. Die erste Auffassung
sah das neue Verhiltnis in der Vollendung des alttestamentlichen Ge-
setzes, die zweite dagegen in der Freiheit davon. Unter dem Rand-
druck des Gnostizismus vereinigten sich die beiden Auffassungen zu
einer hoheren Synthese des Frithkatholizismus oder des kirchlich-dog-
matischen Christentums. Die weitere Entwicklung verlief wiederum in
drei Stufen. In der alten Kirche identifizierte sich das christliche Be-

180



wusstsein mit dem Dogma; im Mittelalter liess es aus sich heraus und
machte es zu seinem Gegenstand, um schliesslich in der Periode seit
der Reformation durch diese Gegentiberstellung seine Freiheit als
Selbstbewusstsein zu erlangen. Wie bei Hegel die Natur, so war auch
bei Baur das Dogma als das objektiv Gegebene ein Durchgangssta-
dium zum Bewusstwerden des Geistes. Die von ausserhalb kommen-
den Einfliisse wurden vernachlédssigt. Die Entwicklung war ja eine in-
nere Selbstenfaltung dank der ihr eigentiimlichen Dynamik, erzeugt
durch den dialektischen Umschlag von Thesis, Antithesis und Synthe-
sis. Der zweite Vertreter der Tiibinger Schule Baurs war David Fried-
rich Strauss. Nach ihm ist die Verbindung der Idee des Gottmenschen
mit dem historischen Individuum Jesus von Nazareth, die die christli-
che Urgemeinde vollzog, Mythologie. Verbunden aber mit dem Men-
schen als Gattung oder mit der Menschheit, ist sie eine reale Moglich-
keit und vornehmstes Ziel der Geschichte. Diese ist ndmlich nichts an-
deres als ein Prozess der Menschwerdung Gottes und der Gottwer-
dung des Menschen oder hegelisch ausgedriickt: der Entdusserung
des unendlichen Geistes zur Endlichkeit und der Erinnerung des end-
lichen Geistes an seine Unendlichkeit. Die Entwicklung des Christen-
tums ist seine Auflésung durch die kritische Funktion der autonomen
Vernunft. Was von dem Evangelium als der eigentliche Kern iibrig-
bleibt, wenn man den Schleier des Mythos wegzieht, ist die aktivie-
rende Persdnlichkeit Jesu, die uns hilft, unsere menschliche Bestim-
mung zu erreichen. Der dritte Vertreter der Tiibinger Schule Baurs,
der ihr eigentlich direkt nicht angehorte, aber in die von ihr einge-
schlagene Richtung weiterdachte, war Bruno Bauer. Auch von Hegel
inspiriert, meinte er, dass nicht die Persoénlichkeiten, sondern die
Ideen geschichtsbildende Kraft besitzen. Unter dem Druck ihres
schweren Schicksals personifizierten die sozial benachteiligten Mas-
sen im Romischen Imperium ihre aus der antiken Popularphilosophie
entnommenen Ideen der allgemeinen Menschenliebe, der Gleichheit
und Briiderlichkeit in der sagenhaften Erlosergestalt Jesu von Naza-
reth, der ihre ersehnte Befreiung bringen sollte. So ist die Entwicklung
des Christentums seine Auflosung durch die Entleiblichung des ihm
zugrundeliegenden Mythos.

Die romantisch-idealistische Interpretation des philosophischen
Entwicklungsbegriffs wurde von der Tiibinger Schule Johann Adam
Mghlers angewendet. Die Romantik neutralisierte voriibergehend die
Aufklirungstendenzen und weckte den Sinn fiir das Geheimnisvolle,
Wunderbare, Sinnvolle und fiir das Lebendig-Organische. Diese Ele-

181



" mente verband die genannte Schule mit der Lehre Hegels vom objekti-
ven Geist und seiner vollstindigen Entfaltung im Staat. Nach Méhler
erreicht das Evangelium seine hochste Inhaltskonzentration in der
johanneischen Aussage von der Menschwerdung des Logos in Jesus
von Nazareth. Sie bedeutet, dass Gott sich nicht im subjektiven Geist
des einzelnen offenbart, sondern wird Fleisch, d.h. objektiver Geist.
Seine Entfaltung geschieht wiederum nicht im Subjekt des einzelnen,
denn dann wird er aufs neue zum subjektiven Geist, sondern in der
Gemeinschaft oder in der Kirche. Thre Mitglieder empfangen diesen
Geist und realisieren ihn in einem unendlichen Reichtum von indivi-
duell gepriagten Formen, ohne dass die Einheit und die Objektivitit
verlorengehen. Die Entwicklung des Christentums ist also eine leben-
dig-organische Entfaltung des objektiven Geistes, deren Kennzeichen
die Identitdt mit der urspriinglichen Form, Kontinuitit oder Stetigkeit
in den Verdnderungen und Fortdauer oder ungebrochene Lebenskraft
sind. Die Konzeption der Tiibinger Schule Md&hlers wurde weiter von
dem bedeutendsten Vertreter der Oxford-Bewegung, John Henry
Newman, ausgebaut, indem er ausser den drei genannten noch vier
Kennzeichen hinzufiigte: logische Reihenfolge, Antizipation der Zu-
kunft, konservierende Wirkung auf die Vergangenheit und Assimila-
tion. Was die logische Reihenfolge besagt, ist von selbst evident. Wir
befassen uns deshalb kurz mit den anderen Kennzeichen. Antizipation
der Zukunft sagt, dass spétere Phasen der Entwicklung andeutungs-
weise durch frithere vorweggenommen werden. Z.B. die trinitarisch-
christologischen Formeln von Nikida und Chalkedon finden sich in ei-
ner noch nicht prizis durchdachten Form bei Tertullian. Die konser-
vierende Wirkung auf die Vergangenheit bedeutet, dass spitere Pha-
sen der Entwicklung zur Konsolidierung und Festigung der fritheren
beitragen. Z.B. das Mariendogma des dritten dkumenischen Konzils
in Ephesus 431 bekriftigt die Lehre von der Menschwerdung des Lo-
gos. Die Assimilation besagt, dass das Christentum in seiner lebendig-
organischen Entfaltung Gedankenstoffe aus der geistigen Umwelt auf-
nimmt, deren Auswahl durch die auf dem Analogieverhiltnis zwi-
schen Offenbarung und Schopfung beruhende Affinitit gesteuert
wird. Auch der russische Denker Vladimir Sergeevic Solov’ev vertrat
in einer modifizierten Form die romantisch-idealistische Interpreta-
tion des Entwicklungsbegriffs. Dessen Kennzeichen sind nach ihm
Fortschritt und Sammlung. Der Fortschritt vollzieht sich durch dialek-
tischen Umschlag, der das Auftreten qualitativ verschiedener, vonein-
ander nicht ableitbarer Gebilde bewirkt. Die Sammlung ist 1. die all-

182



mihliche Zusammenziehung der von einem niederen Gebilde hervor-
gehenden Auswirkungen, um das Erscheinen des nichsthoheren zu
ermoglichen, und 2. das Aufgehen der Elemente des niederen Gebil-
des in das néchsthéhere, um von dessen schopferischen Novum umge-
staltet und in seinen Dienst gestellt zu werden. Das Anorganische z. B.
bereitet den Boden fiir die Entstehung des Organischen und geht dann
in seinen Bestand auf usw. Aus dem bei Solov’ev sehr weit ausholen-
den Entwicklungsschema nehmen wir nur die uns interessierende reli-
gionsgeschichtliche oder, wie er sie nennt, theogonische Periode her-
aus. In deren Verlauf sind durch dialektischen Umschlag die grundle-
genden Religionsformen entstanden wie Polytheismus, Buddhismus,
Platonismus, Judentum und Christentum. Der Polytheismus ist die na-
tirliche Offenbarung Gottes in seinem Anderen oder in der Natur.
Der Buddhismus ist die negative Offenbarung Gottes im Gegensatz zu
seinem Anderen oder in dessen Verneinung. Der Platonismus und das
Judentum sind die positive Offenbarung Gottes als absolutes Wesen
und Person. Die héchste Stufe des Fortschritts- und Sammlungspro-
zesses 1st das Christentum. Es ist schopferisches Novum und Sammel-
punkt zugleich. Das schopferische Novum ist der Gottmensch. Doch
sammelt er in sich alle positiven Grundwerte der anderen Religions-
formen, wie der Mensch, der eine ganz neue Wesensgestalt ist und
dennoch die Bestandteile der ihm vorausgehenden Lebensformen in
sich enthalt.

Wir wenden uns nunmehr der Frage zu, wie sich der naturwissen-
schaftliche Entwicklungsbegriff Darwins im theologischen Denken
ausgewirkt hat. Auch hier zeichnen sich zwel Interpretationen ab:
1.die positivistisch-mechanistische und 2. die schopferisch-finale. Die
positivistisch-mechanistische Interpretation wurde von Darwin selbst
begriindet, von Huxley, Haeckel und spéter durch die Genetik weiter
ausgebaut. Danach steht am Anfang die feststellbar einfachste Le-
bensform, die sich durch das zufillige, blindmechanische Zusammen-
spiel von Daseinskampf, Mutation, Selektion, Anpassung u.a. zu im-
mer komplizierteren fortentwickelt. Den genannten dusseren Faktoren
wird also schopferische Funktion zugeschrieben. Der Mensch ist
nichts anderes als ein Endergebnis einer allméhlichen oder sprunghaf-
ten Umformung der tierischen Lebenssubstanz. Der so interpretierte
naturwissenschaftliche Entwicklungsbegriff geriet als biologische
Theorie in Konflikt mit der ebenso mechanistisch oder verbalinspira-
torisch interpretierten Bibel. Es ist also miissig, dariiber zu streiten,
wer daran schuld war. Der Zusammenprall war unvermeidlich, denn

183



“beide Interpretationen waren, wie sich spiter herausgestellt hatte, ein-
seitig. Jedenfalls waren die Menschen durch diese Theorie stark
schockiert — und nicht nur die einfachen, sondern auch die gebildeten.
Zwei Beispiele fiir viele andere: Als eine Dame damals von der Theo-
rie Darwins zum ersten Male horte, rief sie voll Entsetzen aus: «Von
Affen abstammen! Mein Lieber, wir wollen hoffen, dass das nicht
wahr ist. Wenn es aber stimmt, dann wollen wir beten, dass es in der
Offentlichkeit nicht bekannt wird.» Als der angesehene Padagoge
Friedrich Wilhelm Forster eine Vorlesung des Zoologen Weismann
horte, in der der Neodarwinist alle Lebenserscheinungen, auch das
Gewissen, auf Selektion zuriickfiihrte, suchte er Zuflucht im Freibur-
ger Miinster. Es war nicht nur die Sensibilitdt, die hier reagierte, son-
dern die Ahnung von etwas, was nicht ganz in Ordnung war. Erinnern
wir uns in diesem Zusammenhang daran, welche dunkle Ahnungen
das Vordringen «des Maschinenwesens» bei Goethe weckte. Heute se-
hen wir ein, dass er Recht hatte. Wie man den Menschen versteht, so
behandelt man ihn. Wenn er ein Zufallsprodukt ist, dann ist er zu je-
dem beliebigen Zweck manipulierbar. Dasselbe Entwicklungsschema
wurde als historische Methode vom theologischen Liberalismus iiber-
nommen, dessen Exponent Adolf Harnack war. Es liegt seiner Dog-
mengeschichte zugrunde. In diesem monumentalen Werk ging er von
der feststellbar einfachsten Form des Neuen Testamentes aus, die er
bei den Synoptikern gefunden zu haben glaubte. Sie besteht in der
Lehre Jesu von der Vaterschaft Gottes, vom unendlichen Wert der
Seele und von der Bruderschaft der Menschen. Unter dem Einfluss
der dusseren schopferisch wirkenden Faktoren des Hellenismus und
des rémischen Moralismus und Juridismus entwickelte sie sich zu
dem komplizierten Gebilde des Katholizismus oder des kirchlich-dog-
matischen Christentums fort. Mit kleinen Korrekturen fiihlte sich
auch Bultmann diesem Entwicklungsschema verpflichtet. Doch kam
er auf Grund einer eingehenden Analyse der synoptischen Tradition
zu dem Schluss, dass das ganze Neue Testament von synkretistisch-
mythologischen Vorstellungen durchsetzt ist. Nun, es gibt nach ihm,
besonders bei Paulus und Johannes, Indizien dafiir, dass diese Mytho-
logie in der Tat ein variables Zeichensystem darstellt, das existential,
auf den Menschen und seine Existenzweise hin, zu entschliisseln ist.

Seit geraumer Zeit meldet eine neue Interpretation immer beharrli-
cher ihren Anspruch auf allgemeine Anerkennung. Vorbereitet wurde
sie durch die zweite Revolution in der Naturwissenschaft, die phédno-
menologische Schule Husserls und die Lebensphilosophie Bergsons.

184



Die zweite naturwissenschaftliche Revolution ersetzte das infiniti-
stisch-mechanistische Weltbild durch ein finitistisches, elastisch-dyna-
misches, wonach in der Natur neben den durchgehend mechanischen
auch spontane, urspringend-produktive Prozesse stattfinden. Die
Schule Husserls entdeckte fiir unsere Zeit die von Platon begriindete
intuitive Wesensschau. Sie durchbricht die phinomenale Oberfliche
der Wirklichkeit und erfasst darin die Gestalten, Strukturen, Baufor-
men und Sinnzusammenhédnge. Diese gelten in sich und kénnen daher
nicht von jeweiligen geschichtlichen, psychologischen und biologi-
schen Abldufen abgeleitet werden, die ihre Entstehung und Entfaltung
ermOglichen. Die Lebensphilosophie Bergsons ersetzte den mechani-
stischen durch einen schopferischen Entwicklungsbegriff mit der ihm
zugrundeliegenden, unwiderstehlichen Lebensschwungkraft (élan vi-
tal), die immer Neues, nicht Ableitbares schafft. Zu den Verfechtern
der neuen Interpretation, die wir schépferisch-final nannten, gehoren
von Uexkiill, Driesch, von Huene, Schramm, Portmann, Buytendiik,
Teilhard de Chardin, u.a. In einer naturphilosophischen Uberlegung
beschreibt sie Guardini zusammenfassend folgendermassen: In der
Entwicklung sind zwei zueinander dialektisch stehende Momente
wirksam: 1. das rational-konservative und 2. das irrational-schopferi-
sche. Das erste Moment bringt die gegebene Lebensform zur Ausge-
staltung und Selbstbehauptung, kann also nur Vervollkommnung be-
wirken. Das zweite Moment besteht in der unwiderstehlichen Aufstei-
gekraft, die das Lebendige iiber die gegebene Form hinaus zu einer
werthoheren, komplexeren, eben damit aber auch gefdhrdeteren
treibt. Das konservierende Moment ist rational, weil es auf Nutzen,
Anpassung, Lebenssicherung, Quantitdtssteigerung beruht. Das
schopferische Moment ist irrational, weil es auf das Werden von
Neuem und Hoherem gerichtet ist. Es ist nicht einsichtig, warum das
Leben die gegebene sicherere Form verldsst, um in die hohere, geféhr-
detere hinaufzusteigen. Die Welt kann voll Leben sein, das aber aus
einer einfachen Art bestiinde und dessen Entwicklung sich auf die
blosse Sicherung, Durchkonstruierung und Vermehrung des Gegebe-
nen beschrinke. Teilhard de Chardin meint denselben Tatbestand,
wenn er sagt, dass ohne Orthogenese das Leben sich immer auf dersel-
ben Ebene ausbreiten und veridndern wiirde. Es gliche einem Flug-
zeug, das auf dem Boden lduft, ohne «loskommen» zu kénnen, denn
es hitte keine Hubkraft. Mit Orthogenese gibt es unwiderstehlich ei-
nen Aufstieg des Lebens. Hier werden alle dusseren Faktoren, denen
der Darwinismus eine schopferische Funktion zugeschrieben hatte,

185



auf die thnen wirklich zustehende bescheidenere, aktivierende verwie-
sen. Zugleich wird die Innenseite des Lebendigen betont, der hinsicht-
lich seiner Ausgestaltung eine selbstindige Bedeutung zukommt. Sie
besteht in einer geistigen Steuerung, die Driesch Entebechie, Port-
mann Innerlichkeit oder Fiihrungszentrum und Schramm die im gene-
tischen Material festgelegte abstrakte Vorschrift nennen. Aus alledem
geht hervor, dass der Mensch nicht durch unendlich kleine, unendlich
zahlreiche und im Laufe einer unendlich langen Zeit sich vollziehende
Verdnderungsschritte entstanden ist. Das zu behaupten wire nach
Portmann eine inhaltsleere, verbale Losung des Problems. Wir sind
vielmehr Ergebnis eines schopferischen Vorstosses, eine ginzlich neue
Lebensform, eine besondere neue Stufe des Seienden. Nicht nur der
naturwissenschaftliche Entwicklungsbegriff, sondern auch die Bibel
wurde von ihrer verbalinspiratorischen Deutung befreit. Man hat ent-
deckt, dass sie eine Einheit von Gottes- und Menschenwort ist, wie ge-
médss der chalkedonensischen Formel Jesus Christus die personale
Einheit von Gott und Mensch ist. Das Verdienst darum gebiihrt Karl
Barth, der die wissenschaftlich-kritische Methode vom theologischen
Liberalismus geldst und an ein offenbarungsgldaubiges Denken gekop-
pelt hat. Das Wahrheitselement der hier in Betracht kommenden bibli-
schen Schopfungslehre ist gewonnen in der Polemik gegen den Got-
terkult oder die Mythologie der umliegenden Volker und in der Her-
aushebung der weltgeschichtlichen Bedeutung Israels als Heilsver-
mittler. Geformt ist es durch das Weltbild und in der Bildersprache
des Alten Orients. Demgemadss ist Gott der unsichtbare Schopfer und
Herr der Welt. Dadurch verblasst sie in ithrem géttlichen Schimmer
und wird zum Geschopf. Die so geschaffene und vom Menschen im
Einvernehmen mit Gott zu beherrschende Welt ist das Paradies. Die
Abwendung von Gott und die Vergdtzung der Kreatur ist Siinde, die
die paradiesische in die uns bekannte alltdgliche Welt und das natiirli-
che Ende des Menschen in den Tod verwandelt. Nun waren die Vor-
aussetzungen gegeben fiir die Ubersetzung der biblischen Schopfungs-
lehre in die Sprache der Evolution, deren Grundmerkmale das Schop-
ferische und Sinngerichtete sind. Dabei geht es nicht um flache und
billige Harmonisierungsversuche mit der Absicht, die Autoritit der Bi-
bel zu retten, sondern um die sachgemisse Wiederherstellung des
Wahrheitsganzen und um das Humane.

Der neu interpretierte naturwissenschaftliche Entwicklungsbegriff
fand Anwendung im theologischen Denken auch als historische Me-
thode. Als Beispiel dafiir mag das organismische Geschichtsverstdnd-

186



nis des bekannten Orientalisten und Archiologen William Foxwell
Albright gelten. Nach ithm zeichnet sich das Werden der biblischen
Religion durch drei Merkmale aus: Kontinuitdt, Bruch, Wiederher-
stellung. Konkret geschichtlich bedeutet das: Polytheismus der Pa-
triarchenzeit, schopferischer Bruch durch Moses oder das Auftreten
des Monotheismus, kontinuterliche Entfaltung, Wiederherstellung des
urspriinglichen Mosaismus durch den Prophetismus, kontinuierliche
Entfaltung, schopferischer Bruch durch Jesus oder das Auftreten des
Christentums, kontinuierliche Entfaltung und Wiederherstellung des
urspriinglichen Christentums durch die Reformation. Aus diesem Ent-
wicklungsschema nehmen wir diejenige Periode heraus, die sich auf
das Christentum bezieht, und bauen sie weiter aus. Sie beginnt mit
dem durch Jesus eingetretenen schopferischen Bruch. Er ist nach ei-
ner unvoreingenommenen Prifung der neutestamentlichen Texte
nicht in seiner Lehre, sondern in seiner Person zu suchen. Schopferi-
scher Bruch bedeutet in diesem Falle zweierlei: 1.dass die bisherigen
religions- und offenbarungsgeschichtlichen Kategorien nicht ausrei-
chen, um die Innenseite der Person Jesu addquat zu erfassen, und
2.dass die Begriffe, die das Christentum zu seiner Selbstinterpretation
aus der geistigen Umwelt entnehmen wird, ihren Sinn verdndern mis-
sen. Diese Innenseite beschreibt Guardini folgendermassen: «Jesus
hat Gott nicht nur erlebt, sondern war Gott. Er ist Gott nicht irgend-
wann geworden, sondern war es von Anfang an. Aber sein Leben be-
stand darin, dieses sein eigenes Gott-sein menschlich zu vollziehen...
Das kann uns das Ohr fiir die Stimme des dreissigjdhrigen Schweigens
offnen und mit dem ungeheuren Geschehen im Innern Jesu in ehr-
fiirchtige Fiihlung bringen.» Dieses ungeheure Geschehen ist bei den
Synoptikern im Geschichtlich-Kontingenten verschlossen, wéhrend es
bei Paulus und Johannes in einer wesensdurchsichtigen Offenheit her-
vortritt. Das ist die Ausgangsbasis, die den Charakter der sich daran
anschliessenden geschichtlichen Entwicklung bestimmt. Sie verlduft
unter den Kennzeichen der Kontinuitét, Synthese, Identitdt und Kurs-
korrektur als Prinzip der Reformation. Sie tritt nur dann ein, wenn die
Synthese in Widerspruch mit der Identitdt gerdt. Ihre Aufgabe ist
nicht, die urspriingliche Form, sondern die Identitit der spéteren Pha-
sen mit ihr wiederherzustellen.

Verglichen miteinander, zeigen die Interpretationen des philosophi-
schen und naturwissenschaftlichen Entwicklungsbegriffs als histori-
sche Methode betrichtliche Unterschiede, aber auch manche Gemein-
samkeiten. Nach der aufklirerisch-idealistischen Interpretation ist die

187



) Entwicklung eine innere Selbstentfaltung des Geistes oder Personifi-
zierung von Ideen. Die iibrigen Interpretationen dagegen beriicksich-
tigen die dusseren Faktoren. Nach den romantisch-idealistischen und
schopferisch-finalen Interpretationen haben diese Faktoren eine posi-
tiv-konstruktive und nach der positivistisch-mechanistischen eine ne-
gativ-destruktive Bedeutung. Nach der aufklarerisch-idealistischen In-
terpretation ist das kirchlich-dogmatische Christentum ein Ubergangs-
stadium zur Bewusstwerdung und Befreiung des menschlichen Gei-
stes; nach der positivistisch-mechanistischen eine Entartungserschei-
nung und nach den romantisch-idealistischen und schopferisch-fina-
len ein legitimes Produkt eines sinngerichteten Wachstumsprozesses.
Nach den aufkldrerisch-idealistischen und positivistisch-mechanisti-
schen Interpretationen ist die Reformation der Anfang der Befreiung
des Geistes oder der Riickkehr zur urspriinglichen Form; nach der ro-
mantisch-idealistischen der Anfang einer durch den subjektiven Geist
bewirkten konfessionellen Zersplitterung und nach der schopferisch-
finalen eine notwendige Kurskorrektur.

Plovdiv/Bulgarien Konstantin Tzitzelkov

188



	Der Entwicklungsbegriff im theologischen Denken

