
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 2

Artikel: Der Entwicklungsbegriff im theologischen Denken

Autor: Tzitzelkov, Konstantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Entwicklungsbegriff im theologischen Denken

Romano Guardini prägte einmal den Satz: «Die gleiche Zeit, welche

überzeugt war, der Mensch habe sich aus dem Tier entwickelt, glaubte
auch bewiesen zu haben, das Neue Testament sei sehr spät entstanden
und aus allen möglichen geschichtlichen Voraussetzungen
zusammengeflossen.» Man braucht nicht zu rätseln, um festzustellen, dass es

sich hier um die Auswirkung des naturwissenschaftlichen, von Darwin
stammenden Entwicklungsbegriffs im theologischen Denken handelt
und zwar als biologische Theorie und als historische Methode. Wir
wollen aber etwas weiter ausholen. Erinnern wir uns zu diesem Zweck

daran, dass schon Hegel dem englischen Naturforscher mit einem
philosophischen Entwicklungsbegriff vorausgegangen war, der als
historische Methode gleichfalls das Feld der Theologie eine Zeitlang
beherrscht hatte. Die Wissenschaft ist nicht nur Experiment oder
Quellenanalyse, sondern zugleich Interpretation innerhalb bestimmter
Voraussetzungen. So scheint der letztgenannte Entwicklungsbegriff in

zwei Interpretationen gegeben zu sein: 1. die aufklärerisch-idealistische

und 2. die romantisch-idealistische.
Die aufklärerisch-idealistische Interpretation wurde von der Tübinger

Schule Ferdinand Christian Baurs angewendet. Wie bekannt,
reduzierte die Reformation das Christentum auf das Evangelium mit der

ursprünglichen Absicht, dadurch die Missbildungen in seiner
geschichtlichen Entwicklung sichtbar zu machen. Die Aufklärung ging
einen Schritt weiter. Im Geiste ihres inftnitistisch-mechanistischen
Weltbildes reinigte sie das Evangelium vom überrationalen, vermeintlich

mythologischen Element und löste es somit vom Dogma. Auf
diesem Hintergrund muss man den imponierenden Versuch Baurs sehen,

die Entwicklung des Christentums durch die idealistische
Geschichtskonstruktion Hegels begreiflich zu machen. Demgemäss erschöpfte
sich das Evangelium in der Lehre Jesu von einem neuen Verhältnis
zwischen dem absoluten und dem endlichen Geist oder zwischen Gott
und Mensch. Daraus differenzierten sich zwei entgegengesetzte
Auffassungen: der Petrinismus und der Paulinismus. Die erste Auffassung
sah das neue Verhältnis in der Vollendung des alttestamentlichen
Gesetzes, die zweite dagegen in der Freiheit davon. Unter dem
Randdruck des Gnostizismus vereinigten sich die beiden Auffassungen zu

einer höheren Synthese des Frühkatholizismus oder des kirchlich-dogmatischen

Christentums. Die weitere Entwicklung verlief wiederum in

drei Stufen. In der alten Kirche identifizierte sich das christliche Be-

180



wusstsein mit dem Dogma; im Mittelalter liess es aus sich heraus und
machte es zu seinem Gegenstand, um schliesslich in der Periode seit
der Reformation durch diese Gegenüberstellung seine Freiheit als

Selbstbewusstsein zu erlangen. Wie bei Hegel die Natur, so war auch
bei Baur das Dogma als das objektiv Gegebene ein Durchgangsstadium

zum Bewusstwerden des Geistes. Die von ausserhalb kommenden

Einflüsse wurden vernachlässigt. Die Entwicklung war ja eine

innere Selbstenfaltung dank der ihr eigentümlichen Dynamik, erzeugt
durch den dialektischen Umschlag von Thesis, Antithesis und Synthesis.

Der zweite Vertreter der Tübinger Schule Baurs war David Friedrich

Strauss. Nach ihm ist die Verbindung der Idee des Gottmenschen
mit dem historischen Individuum Jesus von Nazareth, die die christliche

Urgemeinde vollzog, Mythologie. Verbunden aber mit dem
Menschen als Gattung oder mit der Menschheit, ist sie eine reale Möglichkeit

und vornehmstes Ziel der Geschichte. Diese ist nämlich nichts
anderes als ein Prozess der Menschwerdung Gottes und der Gottwer-
dung des Menschen oder hegelisch ausgedrückt: der Entäusserung
des unendlichen Geistes zur Endlichkeit und der Erinnerung des

endlichen Geistes an seine Unendlichkeit. Die Entwicklung des Christentums

ist seine Auflösung durch die kritische Funktion der autonomen
Vernunft. Was von dem Evangelium als der eigentliche Kern
übrigbleibt, wenn man den Schleier des Mythos wegzieht, ist die aktivierende

Persönlichkeit Jesu, die uns hilft, unsere menschliche Bestimmung

zu erreichen. Der dritte Vertreter der Tübinger Schule Baurs,
der ihr eigentlich direkt nicht angehörte, aber in die von ihr
eingeschlagene Richtung weiterdachte, war Bruno Bauer. Auch von Hegel

inspiriert, meinte er, dass nicht die Persönlichkeiten, sondern die

Ideen geschichtsbildende Kraft besitzen. Unter dem Druck ihres
schweren Schicksals personifizierten die sozial benachteiligten Massen

im Römischen Imperium ihre aus der antiken Popularphilosophie
entnommenen Ideen der allgemeinen Menschenliebe, der Gleichheit
und Brüderlichkeit in der sagenhaften Erlösergestalt Jesu von Nazareth,

der ihre ersehnte Befreiung bringen sollte. So ist die Entwicklung
des Christentums seine Auflösung durch die Entleiblichung des ihm

zugrundeliegenden Mythos.
Die romantisch-idealistische Interpretation des philosophischen

Entwicklungsbegriffs wurde von der Tübinger Schule Johann Adam
Möhlers angewendet. Die Romantik neutralisierte vorübergehend die

Aufklärungstendenzen und weckte den Sinn für das Geheimnisvolle,
Wunderbare. Sinnvolle und für das Lebendig-Organische. Diese Ele-

181



mente verband die genannte Schule mit der Lehre Hegels vom objektiven

Geist und seiner vollständigen Entfaltung im Staat. Nach Möhler
erreicht das Evangelium seine höchste Inhaltskonzentration in der

johanneischen Aussage von der Menschwerdung des Logos in Jesus

von Nazareth. Sie bedeutet, dass Gott sich nicht im subjektiven Geist
des einzelnen offenbart, sondern wird Fleisch, d.h. objektiver Geist.
Seine Entfaltung geschieht wiederum nicht im Subjekt des einzelnen,
denn dann wird er aufs neue zum subjektiven Geist, sondern in der

Gemeinschaft oder in der Kirche. Ihre Mitglieder empfangen diesen

Geist und realisieren ihn in einem unendlichen Reichtum von individuell

geprägten Formen, ohne dass die Einheit und die Objektivität
verlorengehen. Die Entwicklung des Christentums ist also eine
lebendig-organische Entfaltung des objektiven Geistes, deren Kennzeichen
die Identität mit der ursprünglichen Form, Kontinuität oder Stetigkeit
in den Veränderungen und Fortdauer oder ungebrochene Lebenskraft
sind. Die Konzeption der Tübinger Schule Möhlers wurde weiter von
dem bedeutendsten Vertreter der Oxford-Bewegung, John Henry
Newman, ausgebaut, indem er ausser den drei genannten noch vier
Kennzeichen hinzufügte: logische Reihenfolge, Antizipation der
Zukunft, konservierende Wirkung auf die Vergangenheit und Assimilation.

Was die logische Reihenfolge besagt, ist von selbst evident. Wir
befassen uns deshalb kurz mit den anderen Kennzeichen. Antizipation
der Zukunft sagt, dass spätere Phasen der Entwicklung andeutungsweise

durch frühere vorweggenommen werden. Z. B. die trinitarisch-
christologischen Formeln von Nikäa und Chalkedon finden sich in
einer noch nicht präzis durchdachten Form bei Tertullian. Die
konservierende Wirkung auf die Vergangenheit bedeutet, dass spätere Phasen

der Entwicklung zur Konsolidierung und Festigung der früheren

beitragen. Z. B. das Mariendogma des dritten ökumenischen Konzils
in Ephesus 431 bekräftigt die Lehre von der Menschwerdung des

Logos. Die Assimilation besagt, dass das Christentum in seiner
lebendigorganischen Entfaltung Gedankenstoffe aus der geistigen Umwelt
aufnimmt, deren Auswahl durch die auf dem Analogieverhältnis
zwischen Offenbarung und Schöpfung beruhende Affinität gesteuert
wird. Auch der russische Denker Vladimir Sergeevic Solov'ev vertrat

in einer modifizierten Form die romantisch-idealistische Interpretation

des Entwicklungsbegriffs. Dessen Kennzeichen sind nach ihm

Fortschritt und Sammlung. Der Fortschritt vollzieht sich durch
dialektischen Umschlag, der das Auftreten qualitativ verschiedener, voneinander

nicht ableitbarer Gebilde bewirkt. Die Sammlung ist 1. die all-

182



mähliche Zusammenziehung der von einem niederen Gebilde
hervorgehenden Auswirkungen, um das Erscheinen des nächsthöheren zu
ermöglichen, und 2. das Aufgehen der Elemente des niederen Gebildes

in das nächsthöhere, um von dessen schöpferischen Novum umgestaltet

und in seinen Dienst gestellt zu werden. Das Anorganische z. B.

bereitet den Boden für die Entstehung des Organischen und geht dann
in seinen Bestand auf usw. Aus dem bei Solov'ev sehr weit ausholenden

Entwicklungsschema nehmen wir nur die uns interessierende
religionsgeschichtliche oder, wie er sie nennt, theogonische Periode heraus.

In deren Verlauf sind durch dialektischen Umschlag die grundlegenden

Religionsformen entstanden wie Polytheismus, Buddhismus,
Piatonismus, Judentum und Christentum. Der Polytheismus ist die
natürliche Offenbarung Gottes in seinem Anderen oder in der Natur.
Der Buddhismus ist die negative Offenbarung Gottes im Gegensatz zu
seinem Anderen oder in dessen Verneinung. Der Piatonismus und das

Judentum sind die positive Offenbarung Gottes als absolutes Wesen
und Person. Die höchste Stufe des Fortschritts- und Sammlungsprozesses

ist das Christentum. Es ist schöpferisches Novum und Sammelpunkt

zugleich. Das schöpferische Novum ist der Gottmensch. Doch
sammelt er in sich alle positiven Grundwerte der anderen Religionsformen,

wie der Mensch, der eine ganz neue Wesensgestalt ist und
dennoch die Bestandteile der ihm vorausgehenden Lebensformen in
sich enthält.

Wir wenden uns nunmehr der Frage zu, wie sich der naturwissenschaftliche

Entwicklungsbegriff Darwins im theologischen Denken

ausgewirkt hat. Auch hier zeichnen sich zwei Interpretationen ab:

l.die positivistisch-mechanistische und 2.die schöpferisch-finale. Die
positivistisch-mechanistische Interpretation wurde von Darwin selbst

begründet, von Huxley, Haeckel und später durch die Genetik weiter
ausgebaut. Danach steht am Anfang die feststellbar einfachste
Lebensform, die sich durch das zufällige, blindmechanische Zusammenspiel

von Daseinskampf, Mutation, Selektion, Anpassung u. a. zu
immer komplizierteren fortentwickelt. Den genannten äusseren Faktoren
wird also schöpferische Funktion zugeschrieben. Der Mensch ist
nichts anderes als ein Endergebnis einer allmählichen oder sprunghaften

Umformung der tierischen Lebenssubstanz. Der so interpretierte
naturwissenschaftliche Entwicklungsbegriff geriet als biologische
Theorie in Konflikt mit der ebenso mechanistisch oder verbalinspira-
torisch interpretierten Bibel. Es ist also müssig, darüber zu streiten,
wer daran schuld war. Der Zusammenprall war unvermeidlich, denn

183



"beide Interpretationen waren, wie sich später herausgestellt hatte,
einseitig. Jedenfalls waren die Menschen durch diese Theorie stark
schockiert - und nicht nur die einfachen, sondern auch die gebildeten.
Zwei Beispiele für viele andere: Als eine Dame damals von der Theorie

Darwins zum ersten Male hörte, rief sie voll Entsetzen aus : «Von
Affen abstammen! Mein Lieber, wir wollen hoffen, dass das nicht
wahr ist. Wenn es aber stimmt, dann wollen wir beten, dass es in der
Öffentlichkeit nicht bekannt wird.» Als der angesehene Pädagoge
Friedrich Wilhelm Förster eine Vorlesung des Zoologen Weismann
hörte, in der der Neodarwinist alle Lebenserscheinungen, auch das

Gewissen, auf Selektion zurückführte, suchte er Zuflucht im Freiburger

Münster. Es war nicht nur die Sensibilität, die hier reagierte,
sondern die Ahnung von etwas, was nicht ganz in Ordnung war. Erinnern
wir uns in diesem Zusammenhang daran, welche dunkle Ahnungen
das Vordringen «des Maschinenwesens» bei Goethe weckte. Heute
sehen wir ein, dass er Recht hatte. Wie man den Menschen versteht, so

behandelt man ihn. Wenn er ein Zufallsprodukt ist, dann ist er zu
jedem beliebigen Zweck manipulierbar. Dasselbe Entwicklungsschema
wurde als historische Methode vom theologischen Liberalismus
übernommen, dessen Exponent Adolf Harnack war. Es liegt seiner
Dogmengeschichte zugrunde. In diesem monumentalen Werk ging er von
der feststellbar einfachsten Form des Neuen Testamentes aus, die er

bei den Synoptikern gefunden zu haben glaubte. Sie besteht in der

Lehre Jesu von der Vaterschaft Gottes, vom unendlichen Wert der

Seele und von der Bruderschaft der Menschen. Unter dem Einfluss
der äusseren schöpferisch wirkenden Faktoren des Hellenismus und
des römischen Moralismus und Juridismus entwickelte sie sich zu

dem komplizierten Gebilde des Katholizismus oder des kirchlich-dogmatischen

Christentums fort. Mit kleinen Korrekturen fühlte sich

auch Bultmann diesem Entwicklungsschema verpflichtet. Doch kam

er auf Grund einer eingehenden Analyse der synoptischen Tradition
zu dem Schluss, dass das ganze Neue Testament von synkretistisch-
mythologischen Vorstellungen durchsetzt ist. Nun, es gibt nach ihm,
besonders bei Paulus und Johannes, Indizien dafür, dass diese Mythologie

in der Tat ein variables Zeichensystem darstellt, das existential,
auf den Menschen und seine Existenzweise hin, zu entschlüsseln ist.

Seit geraumer Zeit meldet eine neue Interpretation immer beharrlicher

ihren Anspruch auf allgemeine Anerkennung. Vorbereitet wurde

sie durch die zweite Revolution in der Naturwissenschaft, die
phänomenologische Schule Husserls und die Lebensphilosophie Bergsons.

184



Die zweite naturwissenschaftliche Revolution ersetzte das infiniti-
stisch-mechanistische Weltbild durch ein finitistisches, elastisch-dynamisches,

wonach in der Natur neben den durchgehend mechanischen
auch spontane, urspringend-produktive Prozesse stattfinden. Die
Schule Husserls entdeckte für unsere Zeit die von Piaton begründete
intuitive Wesensschau. Sie durchbricht die phänomenale Oberfläche
der Wirklichkeit und erfasst darin die Gestalten, Strukturen, Bauformen

und Sinnzusammenhänge. Diese gelten in sich und können daher
nicht von jeweiligen geschichtlichen, psychologischen und biologischen

Abläufen abgeleitet werden, die ihre Entstehung und Entfaltung
ermöglichen. Die Lebensphilosophie Bergsons ersetzte den mechanistischen

durch einen schöpferischen Entwicklungsbegriff mit der ihm
zugrundeliegenden, unwiderstehlichen Lebensschwungkraft (élan
vital), die immer Neues, nicht Ableitbares schafft. Zu den Verfechtern
der neuen Interpretation, die wir schöpferisch-final nannten, gehören
von Uexküll, Driesch, von Huene, Schramm, Portmann, Buytendiik,
Teilhard de Chardin, u.a. In einer naturphilosophischen Überlegung
beschreibt sie Guardini zusammenfassend folgendermassen: In der

Entwicklung sind zwei zueinander dialektisch stehende Momente
wirksam: 1. das rational-konservative und 2. das irrational-schöpferische.

Das erste Moment bringt die gegebene Lebensform zur
Ausgestaltung und Selbstbehauptung, kann also nur Vervollkommnung
bewirken. Das zweite Moment besteht in der unwiderstehlichen Aufsteigekraft,

die das Lebendige über die gegebene Form hinaus zu einer

werthöheren, komplexeren, eben damit aber auch gefährdeteren
treibt. Das konservierende Moment ist rational, weil es auf Nutzen,
Anpassung, Lebenssicherung, Quantitätssteigerung beruht. Das

schöpferische Moment ist irrational, weil es auf das Werden von
Neuem und Höherem gerichtet ist. Es ist nicht einsichtig, warum das

Leben die gegebene sicherere Form verlässt, um in die höhere, gefähr-
detere hinaufzusteigen. Die Welt kann voll Leben sein, das aber aus

einer einfachen Art bestünde und dessen Entwicklung sich auf die

blosse Sicherung, Durchkonstruierung und Vermehrung des Gegebenen

beschränke. Teilhard de Chardin meint denselben Tatbestand,
wenn er sagt, dass ohne Orthogenese das Leben sich immer auf derselben

Ebene ausbreiten und verändern würde. Es gliche einem Flugzeug,

das auf dem Boden läuft, ohne «loskommen» zu können, denn

es hätte keine Hubkraft. Mit Orthogenese gibt es unwiderstehlich
einen Aufstieg des Lebens. Hier werden alle äusseren Faktoren, denen

der Darwinismus eine schöpferische Funktion zugeschrieben hatte,

185



auf die ihnen wirklich zustehende bescheidenere, aktivierende verwiesen.

Zugleich wird die Innenseite des Lebendigen betont, der hinsichtlich

seiner Ausgestaltung eine selbständige Bedeutung zukommt. Sie

besteht in einer geistigen Steuerung, die Driesch Entebechie,
Portmann Innerlichkeit oder Führungszentrum und Schramm die im
genetischen Material festgelegte abstrakte Vorschrift nennen. Aus alledem

geht hervor, dass der Mensch nicht durch unendlich kleine, unendlich
zahlreiche und im Laufe einer unendlich langen Zeit sich vollziehende
Veränderungsschritte entstanden ist. Das zu behaupten wäre nach

Portmann eine inhaltsleere, verbale Lösung des Problems. Wir sind

vielmehr Ergebnis eines schöpferischen Verstosses, eine gänzlich neue

Lebensform, eine besondere neue Stufe des Seienden. Nicht nur der

naturwissenschaftliche Entwicklungsbegriff, sondern auch die Bibel
wurde von ihrer verbalinspiratorischen Deutung befreit. Man hat
entdeckt, dass sie eine Einheit von Gottes- und Menschenwort ist, wie
gemäss der chalkedonensischen Formel Jesus Christus die personale
Einheit von Gott und Mensch ist. Das Verdienst darum gebührt Karl

Barth, der die wissenschaftlich-kritische Methode vom theologischen
Liberalismus gelöst und an ein offenbarungsgläubiges Denken gekoppelt

hat. Das Wahrheitselement der hier in Betracht kommenden
biblischen Schöpfungslehre ist gewonnen in der Polemik gegen den
Götterkult oder die Mythologie der umliegenden Völker und in der
Heraushebung der weltgeschichtlichen Bedeutung Israels als Heilsvermittler.

Geformt ist es durch das Weltbild und in der Bildersprache
des Alten Orients. Demgemäss ist Gott der unsichtbare Schöpfer und

Herr der Welt. Dadurch verblasst sie in ihrem göttlichen Schimmer
und wird zum Geschöpf. Die so geschaffene und vom Menschen im

Einvernehmen mit Gott zu beherrschende Welt ist das Paradies. Die

Abwendung von Gott und die Vergötzung der Kreatur ist Sünde, die

die paradiesische in die uns bekannte alltägliche Welt und das natürliche

Ende des Menschen in den Tod verwandelt. Nun waren die

Voraussetzungen gegeben für die Übersetzung der biblischen Schöpfungslehre

in die Sprache der Evolution, deren Grundmerkmale das
Schöpferische und Sinngerichtete sind. Dabei geht es nicht um flache und

billige Harmonisierungsversuche mit der Absicht, die Autorität der
Bibel zu retten, sondern um die sachgemässe Wiederherstellung des

Wahrheitsganzen und um das Humane.
Der neu interpretierte naturwissenschaftliche Entwicklungsbegriff

fand Anwendung im theologischen Denken auch als historische
Methode. Als Beispiel dafür mag das organismische Geschichtsverständ-

186



nis des bekannten Orientalisten und Archäologen William Foxwell
Albright gelten. Nach ihm zeichnet sich das Werden der biblischen
Religion durch drei Merkmale aus: Kontinuität, Bruch, Wiederherstellung.

Konkret geschichtlich bedeutet das: Polytheismus der
Patriarchenzeit, schöpferischer Bruch durch Moses oder das Auftreten
des Monotheismus, kontinuierliche Entfaltung, Wiederherstellung des

ursprünglichen Mosaismus durch den Prophetismus, kontinuierliche
Entfaltung, schöpferischer Bruch durch Jesus oder das Auftreten des

Christentums, kontinuierliche Entfaltung und Wiederherstellung des

ursprünglichen Christentums durch die Reformation. Aus diesem

Entwicklungsschema nehmen wir diejenige Periode heraus, die sich auf
das Christentum bezieht, und bauen sie weiter aus. Sie beginnt mit
dem durch Jesus eingetretenen schöpferischen Bruch. Er ist nach
einer unvoreingenommenen Prüfung der neutestamentlichen Texte
nicht in seiner Lehre, sondern in seiner Person zu suchen. Schöpferischer

Bruch bedeutet in diesem Falle zweierlei: l.dass die bisherigen
religions- und offenbarungsgeschichtlichen Kategorien nicht ausreichen,

um die Innenseite der Person Jesu adäquat zu erfassen, und
2. dass die Begriffe, die das Christentum zu seiner Selbstinterpretation
aus der geistigen Umwelt entnehmen wird, ihren Sinn verändern müssen.

Diese Innenseite beschreibt Guardini folgendermassen: «Jesus

hat Gott nicht nur erlebt, sondern war Gott. Er ist Gott nicht irgendwann

geworden, sondern war es von Anfang an. Aber sein Leben
bestand darin, dieses sein eigenes Gott-sein menschlich zu vollziehen...
Das kann uns das Ohr für die Stimme des dreissigjährigen Schweigens
öffnen und mit dem ungeheuren Geschehen im Innern Jesu in
ehrfürchtige Fühlung bringen.» Dieses ungeheure Geschehen ist bei den

Synoptikern im Geschichtlich-Kontingenten verschlossen, während es

bei Paulus und Johannes in einer wesensdurchsichtigen Offenheit
hervortritt. Das ist die Ausgangsbasis, die den Charakter der sich daran

anschliessenden geschichtlichen Entwicklung bestimmt. Sie verläuft
unter den Kennzeichen der Kontinuität, Synthese, Identität und
Kurskorrektur als Prinzip der Reformation. Sie tritt nur dann ein, wenn die

Synthese in Widerspruch mit der Identität gerät. Ihre Aufgabe ist

nicht, die ursprüngliche Form, sondern die Identität der späteren Phasen

mit ihr wiederherzustellen.
Verglichen miteinander, zeigen die Interpretationen des philosophischen

und naturwissenschaftlichen Entwicklungsbegriffs als historische

Methode beträchtliche Unterschiede, aber auch manche
Gemeinsamkeiten. Nach der aufklärerisch-idealistischen Interpretation ist die

187



Entwicklung eine innere Selbstentfaltung des Geistes oder Personifizierung

von Ideen. Die übrigen Interpretationen dagegen berücksichtigen

die äusseren Faktoren. Nach den romantisch-idealistischen und

schöpferisch-finalen Interpretationen haben diese Faktoren eine
positiv-konstruktive und nach der positivistisch-mechanistischen eine

negativ-destruktive Bedeutung. Nach der aufklärerisch-idealistischen
Interpretation ist das kirchlich-dogmatische Christentum ein Übergangsstadium

zur Bewusstwerdung und Befreiung des menschlichen
Geistes; nach der positivistisch-mechanistischen eine Entartungserscheinung

und nach den romantisch-idealistischen und schöpferisch-finalen
ein legitimes Produkt eines sinngerichteten Wachstumsprozesses.

Nach den aufklärerisch-idealistischen und positivistisch-mechanistischen

Interpretationen ist die Reformation der Anfang der Befreiung
des Geistes oder der Rückkehr zur ursprünglichen Form; nach der
romantisch-idealistischen der Anfang einer durch den subjektiven Geist

bewirkten konfessionellen Zersplitterung und nach der schöpferischfinalen

eine notwendige Kurskorrektur.

Plovdiv/Bulgarien Konstantin Tzitzelkov


	Der Entwicklungsbegriff im theologischen Denken

