
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 2

Artikel: Der neue "Homo religiosus" : eine Anfrage an die Kirche

Autor: Dunde, Siegfried R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der neue «Homo religiosus» - eine Anfrage an die Kirche

Religionssoziologische und religionspsychologische Perspektiven zur
religiösen Haltung der nachwachsenden Generationen

1. Gesellschaftliche Lebensbedingungen des neuen «Homo religiosus»

In den letzten Jahrzehnten gab es einen gewaltigen Aufschwung auf
dem Gebiet der Religions- und Kirchensoziologie. Kirchgänger wurden

gezählt, religiöse Meinungen erforscht, nach Spuren von
konfessionellen Prägungen im Alltagsverhalten gesucht. Dies war auch kein
Wunder: denn die rapide Abnahme des Kirchenbesuchs und der
kirchlichen Bindungen in der Bevölkerung liessen besonders innerhalb

der Kirchen das Interesse an einer genaueren Erfassung der
religiösen Strömungen und Bewegungen in der Gesellschaft wach werden.

Dabei ging es darum, den Komplex religiösen Verhaltens und
religiöser Einstellungen aufzuhellen, den Menschen also als «Homo
religiosus» zu betrachten.

M.E. kann man auf Grund dieser empirischen und theoretischen
Erkenntnisse folgendes Bild der gesellschaftlichen Situation von Religion

und Kirche bei uns entwerfen:

1.1 Zunächst zeigt sich, dass überzeugte Christen eindeutig zu einer

kognitiven Minderheit gehören, d.h. ihre Überzeugungen und ihr
Wirklichkeitsverständnis werden nicht mehr von der Mehrheit der
Bevölkerung geteilt. Diese These lässt sich leicht durch demoskopisch
erhobene Zahlen untermauern:

Aus dem Vergleich der Umfragen IFAK «Was glauben die
Deutschen» 1979 und Spiegel-Umfrage 1979 (vgl. «Der Spiegel» Nr. 52/79,
70 ff.)

Fragen Antworten 19(>7 1979

Gibt es Ja 90% 79% Abnahme der
reliGott? giösen Überzeugungen

binnen 12 Jahren!
Wer war Sohn Gottes 42% 33% n

Jesus?

vorbildl. Mensch 39% 21%
keine Bedeutung 15% 38%
hat nie gelebt 3% 7%

157



Aus der internationalen Werte-Studie 1981, Allensbach IfD.
Einstellung zur Religion: Haben Befragte eine ähnliche Einstellung

zur Religion wie ihre Eltern?
Befragte insgesamt: 47%

18-24jährige Befragte: 39%

(Vergleich: Irland: 69%; Frankreich: 56%; Grossbritannien: 58%).

Abnahme der religiösen Überzeugungen in der Bundesrepublik
Deutschland binnen einer Generation!

Diese Situation ist für viele Gläubige, denen klar wird, dass sie sich

in der Minderheit befinden, äusserst schmerzhaft. Denn Glaubensgewissheit

wird zunächst sozial abgestützt, ohne sozialen Zusammenhalt
zerbricht das Glaubensgebäude des Einzelmenschen. Christ kann man
nicht sein ohne Gemeinde, nicht ohne Kirche - diese alte Überzeugung

lässt sich leicht mit soziologischen Argumenten stützen.
Das Zerbrechen gemeinsamer religiöser Überzeugungen hat die

Folge, dass die Gesellschaft in lauter Glaubensminderheiten zerfällt,
die unterschiedliche Gottesbilder bzw. agnostische und atheistische

Optionen pflegen. Weil eine gemeinsame Religion also nicht mehr

länger als «Sinndach», als eine alle überwölbende Sinnstifterin wirkt,
muss die Suche nach einem «Minimalsinndach» für die Gesellschaft

beginnen. Welches sind noch sinnstiftende Gemeinsamkeiten in einem

säkularisierten Land? Ist es die Nationalidentität oder die Berufsidentität,

messbar am Stolz auf das eigene Land, auf den eigenen Beruf?

Meinungsforschung zeigt, dass diese ebenfalls bei uns zerbrochen

sind:

Nationalstolz (Umfrage in mehreren Ländern)

Frage nach Stolz auf Nationalität («Ich bin stolz darauf, ein zu

sein»)

Land sehr stolz überhaupt nicht stolz

Bundesrepublik Deutschland 21 % 11 %

USA 80% 1%
Grossbritannien 55% 3%
Frankreich 33% 9%

158



Berufsstolz (Umfrage in mehreren Ländern)

Frage nach Berufsstolz («Ich bin stolz, ein zu sein»)

ehr stol/ überhaupt nicht stol/

Bundesrepublik Deutschland 15% 11 %

USA 84% -
Grossbritannien 79 % 1%
Niederlande 19% 4%

(Quelle: Allensbach, Internationale Werte-Studie 1981, in: FAZ
Nr. 19 vom 6.8.1982.)

Dies sind Symptome für Entmutigung und abgeschmolzenes
Vertrauen. Auch der Rückgriff auf persönliche Bindungen kann nicht
mehr unbedingt einen gesellschaftlichen allgemein anerkannten Sinn

tragen: Denn wenn man als Indikator hierfür nach der Geltung des

4. Gebots des Dekalogs fragt, demgemäss man seine Eltern lieben und
ehren soll, bejahen zwar 48% unserer Bevölkerung diese Regel, aber

nur noch 25% der 18-24jährigen; dabei zeigen die Deutschen das

schlechteste Bild in ganz Europa (Allensbach, a.a.O.).

1.2 Die gemeinsam akzeptierte Geltung von Religion, Nation, Beruf,
Familie bröckelt ab: Ist dies vielleicht ein Grund dafür, dass die Angst
der Menschen wächst, die Unsicherheit und Daseinssorge? Man sollte
sich in Erinnerung rufen, dass eine Zeit erhöhter Angstbereitschaft
eine Epoche vor dem Ausbruch religiöser Bewegungen sein kann. Der
Annahme Tillichs zufolge litt die Antike an der Angst vor dem Tod -
das junge Christentum bannte sie durch seine neue Botschaft; das

Mittelalter litt an der Angst vor der Schuld und ihrer Höllenstrafen -
als Antwort entstand der lutherische Rechtfertigungsglaube; heute
leiden wir an der Angst vor Leere und Sinnlosigkeit - steht ein religiöser
Aufbruch bevor, der einen erneuerten Glauben an Fülle und Sinn ent-
bergen könnte? Natürlich gibt es - sozialwissenschaftlich gesprochen

- keine Sicherheit für eine solche religiöse Renaissance. Denn religiöse

Erneuerung und religiöse Bewegungen entspringen nicht zwangsläufig

einer Epoche der Angst. Notwendig ist dazu vielmehr, dass sich
die Vertreter religiöser Daseinsinterpretation so präsentieren, dass

potentielle Interessenten glauben, dass deren Angebote angstreduzierend
wirken könnten.

159



1.3 Wir müssen sehen, dass religiöse Aufbrüche nicht nur Symptome

gesellschaftlicher Bewegungen sein können, sondern auch Initiatoren.
Konkret: Kirchen brauchen nicht auf Chancen zu warten, sie können
sie auch selbst gestalten, ja sie müssen es geradezu. Denn ansonsten
besteht für sie die Gefahr, dass die Suche der Menschen nach einem

angemessenen Lebensmodell ausserhalb kirchlicher Praxis ihr Ziel
findet.

In unserer Zeit des Zerbrechens von Gemeinsamkeiten und der
zunehmenden Daseins- und Sinnlosigkeitsangst hat diejenige Kirche
eine Überlebenschance, die bereit ist, auf die Probleme von heute

einzugehen und ein altes «Mittel» anzuwenden (statt bloss darüber zu
reden), mit dem der Glaube in einer Epoche der Zusammenbrüche von
Glaubensinhalten bewahrt werden kann. Ich meine den reformerischen

Impuls im christlichen Glauben, die Tendenz, in kritischen Zeiten

zu den Ursprüngen zurückzufinden, zu dynamischen Prinzipien
aus den Anfängen der allgemeinen christlichen Kirche.

1.4 Bei diesem reformerischen Impuls, der auch heute aufbrechen
kann - und es zuweilen bereits tut - handelt es sich kaum um reine
Ritenfragen oder juristische Probleme. Diese sind häufig lediglich
kosmetische Züge des Kirchenbildes. Wichtiger erscheinen mir zwei Felder

der Kirchenerfahrung zu sein, die für den einzelnen entscheidende

Bezüge christlicher Existenz darstellen:

- die Gemeinde und deren unbedingte Annahme des einzelnen, sowie

- die Geisterfahrung einzelner, die in der Zusammenführung innerhalb

der Gemeinde sozial, d.h. gemeinschaftlich, wirksam wird.
Glaubensüberzeugungen entstehen selten via Katechismustext,

sondern über die soziale Absicherung in Gruppen, die tiefe und vor allem

gemeinsame religiöse Erfahrungen sammeln. Nach meinen Beobachtungen

kann Geist in der Gemeinde erspürt werden als eine neue Art
der Beziehung, die tiefer reicht als Freundschaft und Verwandtschaft,
die die menschliche gegenseitige Zuneigung gleichermassen anregt
wie die gemeinsame Liebe zu Gott.

Nun möchte ich dabei aber auf eine Gefahr aufmerksam machen,

die bereits der grosse Soziologe Max Weber deutlich gekennzeichnet
hatte: Wenn ein neuer charismatischer Aufbruch längere Zeit gewirkt
hat, kommt es regelmässig zu einer «Veralltäglichung des Charismas»,
welche letztendlich in eine Bürokratisierung der religiösen Potenzen

einmündet, d.h. diese werden schliesslich lahmgelegt. Bürokratie in

der Kirche wird von den meisten Menschen heute gar nicht geschätzt.

160



Denn Bürokratie erleben sie schon genug ausserhalb kirchlicher
Erfahrungsräume. Warum sollten sie diese in religiösen Bezügen lieben?
Ich meine sogar, dass ein grosser Teil der Wirkungslosigkeit der
Kirchen aus genau dieser Tendenz zur Bürokratisierung entspringt.

Gibt es aber ein Gegenmittel gegen diese Veralltäglichung und
Bürokratisierung des Aufbruchs in der Kirche? Würde eine neue Bewegung

nicht automatisch wieder im Sande verlaufen? Ich denke, eine
bestimmte Veränderungsfigur vermag diesen Prozess zu entschärfen:
Eine ständige Reform nämlich verhindert überstarke Bürokratisierun-
gen. Die ersten Christen hatten diese Reformbereitschaft sogar
institutionalisiert - im Amte des Propheten. Ständige Reformen sind jedoch
nicht «von oben», von hierarchischen Spitzen, planbar, sondern müssen

«von unten», aus den Gemeinden wachsen, indem man diesen
genügend Freiheit und Experimentierraum gewährt. Dies wird
allerdings grosse Ängste hervorrufen, Ängste vor überschäumender
Experimentierfreudigkeit, Ängste von Unbotmässigkeit der hierarchisch
Untenstehenden, Ängste vor grösseren Spannungen und Konflikten.
Aber lieber wäre mir eine lebendige, unruhige Reformkirche als eine

langweilige Bürokratenkirche!

1.5 Die Rede von der «ecclesia semper reformanda» ist übrigens keine

fromme, irrealistische Utopie, sondern könnte eine echte Realutopie
werden. Nach den neueren Systemtheorien kann man lebendige Religion

als «autopoietisches System» verstehen, als sich selbst entfaltende

und die Tendenz zur steten Erneuerung in sich bergende
Gemeinschaft, die ihre Ziele weiterentwickelt und korrigiert, ja sogar die

gemeinsame Entwicklung mit der Umwelt plant. Die immer wieder

notwendig werdenden «Reformationen» mögen graphisch über den

Geschichtsverlauf gesehen werden als Welle oder sich nach oben
windende Spirale, wobei die Gefahr des Rückfalls jedoch nie gebannt ist.

Allmählicher Aufstieg darf als Zeichen gelingender Auseinandersetzung

einer Religion mit ihrer Umwelt gewertet werden. Als Symptom
für ihr Sterben kommt dagegen eine andere Verhaltensweise in
Betracht: die Stagnation. Für sterbende Systeme ist die Stagnation, die

Verharrschung und Unbeweglichkeit, typisch. Eine Kirche, die keine

Reformtendenzen mehr zeigt, die noch nicht einmal mehr durch Mut
zum Konflikt auffällt, verurteilt sich selbst zum Tode. Ihr Überlebenswille

ist schon gebrochen. Neue Mitglieder lassen sich jedoch nur da

gewinnen, wo Überlebens- und Expansionswille verspürt werden, wo
neue Aufbrüche zugelassen und Bürokratisierungstendenzen abge-



bremst werden. Das ist zwar gleichbedeutend mit dem Ende von
Gemütlichkeit und Konfliktangst, aber auch mit dem Ende der
Selbstauslöschung.

2. Psychologische Analyse des neuen «Homo religiosus»

Gesellschaftswandel zieht psychischen Wandel nach sich. Soziale

Veränderungen bewirken Änderungen im Gefühlshaushalt und sogar im
seelischen Krankheitsbild. Da die Adressaten der kirchlichen
Botschaft solchen Wandlungsprozessen unterliegen und diese

Wandlungsprozesse psychischer Art die Annahme der Botschaft erleichtern
oder erschweren, brauchen kirchliche Sozialisationsinstanzen
einschlägiges Wissen.

2.1 Betrachten wir zunächst eine Ebene, die den Wandel im Emotionalen

betrifft. Die alte Klage über den Überhang des Denkens vor
dem Empfinden deutet an, dass der bisher dominierende Typus der

«Spaltungstyp», der schizoid geprägte Mensch, war. Es handelte sich

um ein Wesen mit hypertrophem Kopf und unterentwickeltem Bauch,

um es ein wenig ironisch zu formulieren. Denken war gefragt, die

Äusserung von Gefühlen galt als schwerer Fauxpas. Was dieser Typus

religiös schätzte, war eine «gereinigte» Liturgie mit viel Sprache, viel

Text, viel Ge-Rede, wobei ihm der Entzug von Zeichen, Farbe, Duft
und Spass angezeigt erschien. Kühle und Langeweile waren seine

Probleme, deshalb müsste er das Fühlen und das Äussern dieses Fühlens

wieder lernen, ebenso wie er akzeptieren müsste - meist unter Schmerzen

-, dass Gottesdienste ohne Farbigkeit und Lachen den zaghaften
Glauben totzuschlagen vermochten. Inzwischen haben viele der
Angehörigen dieses Typus ihre Lektion gelernt. Bei den nachwachsenden

Generationen hat er ohnehin ausgespielt.
Der neue Typus gilt manchem als «Narzisst», als stets gekränkter,

nach Liebe heischender und zur Liebe unfähiger Egozentriker, der

Gefühle mit Lust züchtet. M.E. aber mangelt es ihm zusätzlich an

durchdachter Theorie für seine Lebenspraxis, und eine dauertrübe

Stimmung scheint es ihm auch angetan zu haben.

Damit ich richtig verstanden werde: Solche «Typen» stellen
Idealkonstruktionen zur Erfassung der Wirklichkeit dar, sie selber sind

noch keine Realität. Das Denken in Typen hilft aber, die Fülle der

psychischen Wirklichkeit zu ordnen und den roten Faden herauszusuchen.

162



Der neue «Narzisst» - manchmal würde ich ihn eher den neuen
«Depressiven» nennen - wurde in der Shell-Studie «Jugend '81» nach
seinen Traumorten befragt (S.21 f.). Dabei stellte sich heraus, dass er
eindeutig vier Orte bevorzugt, die typisch für ein narzisstisches
Vergnügen sind. Da haben wir einmal das alte Schlaraffenland, dann den
alternativen Raum (einsames Blockhaus, Bauernhof, Fischerdorf),
weiter die Verwandlung des Alltags in einen Ort des Vergnügens und
der Spannung (Nachtleben in einer grossen Stadt, Weltreise mit dem

Motorrad) und schliesslich den Raum des Helden (Piratenkönig, edles

Tier). Den «hedonistischen Durchbruch» Sontheimers scheinen diese

jungen Generationen wirklich geschafft zu haben. Und Hennig Günther

(«Die verwöhnte Generation», Köln 1982, S.33) bescheinigt
ihnen: «Die Leitbegriffe der asketischen Leistungsmoral sanken in der

Wertschätzung ab, die Leitbegriffe der Selbstverwirklichung gewannen

an Bedeutung.» Nach der Beschreibung des Psychologen Thomas
Ziehe weist der NST, der «Neue Sozialisationstyp» narzisstischer

Prägung die folgenden Merkmale auf:

- die Mutter ist überbehütend und verschmilzt fast mit ihrem Kind;
- der Vater wird als schwach erlebt;

- aus der Trennungsangst und der Angst vor dem Verlassenwerden,
die im NST wachsen, folgt eine spezifische Ich-Schwäche;

- der NST ist mit Konsumgütern übersättigt, das im praktischen
Leben unbekannteste Fremdwort für ihn lautet «Askese»; mit
Enttäuschungen vermag er folglich nur schwer fertigzuwerden;

- die Kommunikationen und Verhaltensweisen werden sensibler, für
manchen mögen sie gar «weiblich» erscheinen;

- die Gruppe wird als Ort der Verschmelzung gesucht;

- andererseits hungert der NST nach Verinnerlichung, pflegt seine

Innenräume und Tiefenschichten;
- der emanzipatorischen Erziehung ist es gelungen, fast alle normativen

Ansprüche zu delegitimieren, Identitäten werden nicht mehr als

einfach zu übernehmende Modelle angeboten;

- das Jugendalter gilt dem NST als schönste Phase des Lebens, die

unbedingt gedehnt werden muss: die sogenannte «Post-Adoleszenz»,

also die verlängerte Übergangsphase zwischen Jugend- und

Erwachsenenalter, ist ein gut sichtbares Symptom dafür.

- Günther (S.86) fügt hinzu: «Religion finden sie (d.h.narzisstischen
Jugendlichen) für sich bedeutungsvoll, sicherlich wegen der hohen

Bedeutung, die jeder einzelne in der christlichen Religion hat.»
Und weiter (S. 121): «Denn von Jugendlichen werden nach

163



unseren Tiefeninterviews nicht mehr die asketischen Motive des

traditionellen Christentums wahrgenommen. Leibverneinung und

Schuldgefühle als Wege der Selbstkritik und Änderung des

Menschen werden mit dem Christentum nicht mehr in Zusammenhang
gebracht. Christentum als Jugendreligion ist etwas ganz anderes als

das traditionelle Christentum. Gerade die permissiven, narzissti-

schen, im engeren Sinne <religiösen> Erlebnisqualitäten der Religion

werden geschätzt.» Dies mag u.a. eine Wirkung der Gruppendynamik

in der kirchlichen Jugendarbeit sein, eine, wie ich denke,

positive Wirkung.
Zusammenfassend scheinen mir die Hauptbedürfnisse des NST zu

sein, dass er nach unbedingter Annahme und Geborgenheit hungert,
die Selbstliebe mit der Gruppenliebe verbinden möchte und Angebote
für eine Identitätsfindung braucht, die auch kritische Denkfähigkeit
nicht zum Einsturz zu bringen vermag.

Dieses neue Bedürfnissystem heisst für die Kirche: es muss christliche

Gruppen geben, in denen der einzelne Geborgenheit und Liebe

findet, in denen er aber auch Selbsterfahrung und Innenschau pflegen
und sich darüber mit den anderen austauschen darf. In der
Religionspädagogik muss nach Wegen gesucht werden, wie die Person Jesus

Christus als Identitätsvorbild so vermittelt werden kann, dass weder
ein Verzicht auf menschliche Gefühle und Bedürfnisse (einschliesslich
der Selbstliebe, der Sexualität und des Genusses) notwendig ist noch

das Opfer des Intellekts.

2.2 Das «sacrificium intellectus» ist auch deshalb nicht mehr zu
erbringen, weil bei uns das Bildungsniveau der Nachwachsenden steigt.

Damit verstärkt sich vermutlich aber auch der Wunsch nach
Selbstverwirklichung, weil dieser Wunsch als Ausdruck der Wertehierarchie
der gebildeten Schichten am ehesten in Frage kommt. Da aber nach

Günthers empirischer Untersuchung 3/i aller Jugendlichen eher positiv
zur Religion eingestellt sind (S. 115, 119 f.), dürfte auch die
Auseinandersetzung mit Glaube und Kirche lebendig werden, allerdings unter

Beibehaltung intellektueller Skepsis. Dabei werden zunächst die
emotionalen, einen alternativen Lebensstil vermittelnden und das eigene

Wohlgefühl stabilisierenden Züge des Christentums zuungunsten der

asketischen betont - mit einer Ausnahme vermutlich: die Bereitschaft

zugunsten der Armen und Benachteiligten Verzicht zu leisten, dürfte

eher noch wachsen. Der Schluss Günthers, dass Dogmatik, Tradition
und Institution bei dieser Sachlage ins Hintertreffen geraten (S. 121),

164



unterstreicht nur, dass die existenziell wichtigen Funktionen von Religion

gesucht werden. Gleichzeitig aber zeigt die aufbrechende ideologische

und Weltanschauungsdiskussion, wie sie durch die grünen,
pazifistischen, emanzipatorischen Bewegungen gefördert werden, dass

Fragen nach den dogmatischen und kirchentheoretischen Grundlagen
des Christentums brennender werden. Junge Leute besitzen Vorstellungen

davon, wie die Kirche aussehen sollte. Und ein solches Verhalten,

das nach wahrhaftiger Praxis und verantwortbarer Theorie
verlangt, nennt man «konfessionell». In diesem Sinne möchte ich viele

Jugendliche heute als «konfessionell» bezeichnen.

2.3 Die neue Situation weist sich aber dabei durch zwei charakteristische

Merkmale aus:

- durch den «Zwang zur Häresie» (Peter L. Berger), und

- durch zunehmende Synkretisierung der weltanschaulichen und
religiösen Systeme.

Heute wird eine wachsende Anzahl von Menschen bei uns gezwungen,

sich ihre Welt- und Sinnvorstellungen aus mehreren, häufig
konkurrierenden Glaubensbekenntnissen, Weltanschauungen, aus
wissenschaftlichen und künstlerischen Vorstellungen zusammenstellen. Der
«häretische Imperativ», also der Zwang zur Auswahl irgendwelcher
Elemente, um ein ideosynkratisches Mosaik herzustellen, gehört zum
Grundverhalten des Homo religiosus heute. Er muss nämlich versuchen,

die Botschaften der Medien, der Wissenschaften, der
unterschiedlichen Konfessionen und Religionen, politischer und
weltanschaulicher Interessengruppen usw. zu einem einigermassen
zusammenhängenden Netz von Meinungen zu knüpfen, in dem er sich
verorten kann.

Aber diese Vermischung unterschiedlicher Ansätze betrifft nicht
bloss den einzelnen. Auch die grossen Organisationen, darunter die

Kirchen, sind gezwungen, ihre Einstellungen und Bekenntnisformeln
mit dem organisierten Zweifel der Medien, der Wissenschaft und der

gängigen Philosophien so in Spannung zu halten, dass weder ihre
eigene Identität zerbricht noch der Dialogzusammenhang ganz abreisst.
Das ist keine sehr leichte Aufgabe! Jedenfalls kann eine Lösung weder
im geistigen Ghetto noch in der totalen Anpassung an andere
Gedankenwelten liegen. Da es also um Adaptierung und Akkommodation
geht, um das partielle Verwandeln der «Welt» durch die Kirche und
um die partielle Anpassung der Kirche an die «Welt», bedeutet das

eine gegenseitige Vermischung kirchlich-christlicher und nicht-kirchli-

165



cher Einstellungen. Nicht nur der Einzelmensch unterliegt also dem

«Zwang zur Häresie», auch die Weltanschauungsorganisationen werden

synkretistischer.
Die folgenden Phänomene scheinen mir dafür gute Indikatoren zu

sein:

- die wachsende Bereitschaft zu Ökumene;

- das Wachstum spezifisch synkretistischer Religionen, wie z.B. des

Baha'i-Glaubens;

- die gegenseitige Beeinflussung etwa der Friedens- und Umweltbe-

wegung und der kirchlichen Jugendarbeit;

- die Aufnahme spezifisch «weltlicher», sozialer Probleme in den

Kanon der Themen des Religionsunterrichtes an den Schulen.
Auch der verstärkte Synkretismus hat Folgerungen für die kirchliche

Pastoral: die Kirchen müssen ihren Mitgliedern, um ihnen das

Christsein auch weiterhin zu ermöglichen, Wege zeigen, wie man
kirchliches und nicht-kirchliches Gedankengut z.T.vereinigen, z.T.

versöhnen kann, z.T. aber auch, wann man beide scharf trennen muss.

Dafür braucht es eine Plattform für das Religionsgespräch sowie für
den ökumenischen Dialog. Wenn ich sehe, wie viele junge Menschen
sich für Lehre und Leben Buddhas, Laotses, aber auch irgendwelcher
Sektengründer interessieren, erschreckt mich die Unkenntnis, der ich

bei vielen Geistlichen (aller Konfessionen!) begegnet bin, was diese

Religionen und religiösen Formen angeht. Da gefällt mir z.B.das
Angebot einer Zen-Meditation für Christen schon viel besser, sofern es

nicht nur Übernahme von Techniken, sondern auch theoretische
Auseinandersetzung mit anderen Denkwelten umfasst.

2.4 Die zunehmende «Häretisierung» des Menschen hat auch damit

etwas zu tun, dass er - wenn auch in begrenztem Masse -
institutionenfeindlich geworden ist. Menschen verlangen heute zunächst eine

Legitimation für den Anspruch von Institutionen, bevor sie ihn
akzeptieren. Das Hineingeborenwerden, Hineinwachsen, Hineingetauftwer-
den reicht für viele längst nicht mehr hin. Im Gegenteil: gerade von
der Kirche befürchten sie Verbote, Lebenseinschränkungen, Genuss-

vermiesung, Gedankenzwang, so dass sie diese Institutionen ablehnen,

zumindest für ihr eigenes Leben. Täuschen wir uns nicht: Selbst

wenn viele Sozialwissenschaftler den konservierenden und neue
Ideologien absorbierenden Einfluss der Kirchen schätzen, für sie selber

gilt im Zweifelsfalle doch die Skepsis der Wissenschaft.

Allerdings werden nicht alle Institutionen von Feindseligkeit getrof-

166



fen: Freundschaft etwa, Sport, auch Initiativgruppen geniessen
weitgehende Billigung und Anerkennung. Und noch mehr: je freiheitsför-
dender, lebensbejahender, aber auch genussverheissender die Institution

erlebt wird, desto stärker fällt die Anerkennung aus, die ihr zuteil
wird. Dies hat sicherlich etwas mit der Frage nach dem Glück zu tun;
denn Glück schliesst ein, für ein freigewähltes Ziel unter Einsatz aller
Kräfte tätig zu werden, die sich mit anderen zu vereinigen, Leiden zu

ertragen und sich so - in Gemeinschaft! - selbst zu verwirklichen.
Institutionen, die auf Gehorsam und Anpassung an höhere hierarchische

Ränge pochen, die auf dogmatische Formulierungen festzunageln

drohen, verlieren weiterhin an Billigung, auf alle Fälle bei den

jungen Generationen.
Für die Seelsorge möchte ich daraus schliessen, dass kirchliches

Wirken Freiräume für gemeinschaftliches Handeln, auch für kultisches

Tun bieten muss. Das darf keine blosse Rede von Freiheit sein,
man sollte sie spüren können. Kann man sich vorstellen, dass statt der
Predigt des Pfarrers die Gemeinde das Evangelium auslegt? Dass sich
die Gottesdienstfeier zu einer freundschaftlichen Agapefeier verwandelt?

Dass Frauen ihr Recht auf Gleichbehandlung in der Praxis
erfahren, auch was kirchliche Ämter betrifft? Dass eine Gemeinde an
einer sozialen Bewegung aktiv teilnimmt, ohne ängstlich «nach oben»
zu schielen? Dass Kritik in der Kirche offen gehört und fair verhandelt

wird? Dass man in der Kirche endlich mit Tabus aufräumt, über
die nicht gesprochen werden darf (Homosexualität, christlicher
Sozialismus, Christen mit ungetauften Kindern, Neid von Klerikern
untereinander, aber auch zwischen den Gemeindegliedern, Eifersüchte des

Pfarrers A auf den Pfarrer B wegen dessen «viel aktiveren» Gemeinde
usw.)?

Mut zur Freiheit bedarf institutionellen, also gerade rechtlichen
Schutzes, bedarf demokratischer Entscheidungs- und Mitspracheprinzipien.

Mut zu mehr Freiheit bedarf aber auch des mutigen Menschen.
Gehören Christen zu den Tapferen? Meine eigenen Erfahrungen stimmen

mich da eher skeptisch, leider.

2.5 Freiheit hat aber auch noch eine weitere Bedingung: das Spiel. Die
Forschungen des französischen Soziologen Roger Caillois («Die
Spiele und die Menschen», Frankfurt a.M.-Berlin-Wien 1982) haben

gezeigt, dass vor allem zwei Grundformen des Spieles geeignet sind,
die freiheitlichen Kräfte des Menschen zur Entfaltung zu bringen. Er
nennt sie «mimicry» und «ilinx». Mimicry bezeichnet Spielen in

167



Form von Verkleidung, Maske, Theater, szenischer Gestaltung; unter
Ilinx versteht Caillois das Schwindelerregende, Tänzerische und
Rauschhafte, Ausgelassenheit und Ekstase; Musik, die begeistertfeiernden

Züge von Fest und Kult gehören wohl auch dazu ebenso

wie rhythmische Gruppenerlebnisse. Mimicry und Ilinx heben die
geltenden Regelsysteme des Alltags und der sozialen Umwelt zeitweise

auf, sie zeigen: es könnte auch sosein. Damit relativieren sie den
Todernst unserer sozialen Festlegungen und Systeme, sie halten «gefährliche

Erinnerungen» wach. Mit gewichtigem Grund waren den Mächtigen

in Staat und Kirche die Karnevalszüge und das Fastnachtstreiben

jahrhundertelang suspekt. Sie spürten sehr wohl, dass das Nachäffen
der Messe und des hochnäsigen Auftretens der «Grossköpfe» eines

Tages einmal jemanden auf den Gedanken bringen könnte, selbige

Köpfe rollen zu lassen. Im Kernland des mittelalterlichen Karnevals, in

Frankreich, brach denn auch schliesslich eine blutige Revolution aus.

Alle Religionen bauen in ihrem Kult auf Ilinx und Mimicry auf,
solange sie nicht zu sehr bürokratisiert worden sind und noch Raum für
das Spontane und Unvorhergesehene erlauben. Heute scheinen nur
noch Kinder- und gelegentlich Jugendgottesdienste Reste dieser
Spielformen zu bergen. Dabei könnte eine weniger schematische Liturgie -
gerade bei kleineren Zahlen von Gottesdienstbesuchern - spüren
lassen, dass Leben ein «Spiel vor Gott» (Spr.8, 30f.) ist. In einer
Hamburger evangelischen Gemeinde hat man einen guten Anfang gewagt
mit der Wiederbelebung des Tanzes im Gottesdienst. Es muss doch zu

denken geben, dass die Hauptklage gerade jüngerer Menschen über

die Liturgie auf die ödende Langeweile zielt.

Allerdings setzt m. E. die Ausschöpfung eines kultischen Freiraumes

eine Einübung voraus, und diese wiederum ist an Regelmässigkeit
gebunden. Wenn Gottesdienste nur alle vier Wochen oder eine freiere

Form des Gottesdienstes lediglich einmal pro Halbjahr stattfinden,
bleibt es im kultischen «Alltag» eben doch bei der Langeweile.

2.6 Gerade die Spiel-Grundformen Ilinx und Mimicry zeigen deutlich,
dass freies Handeln gemeinschaftsbezogen ist und auf Gemeinschaft

angewiesen sein kann. Tatsächlich befinden wir uns ja in einer Zeit, in

der gerade wegen der Selbstsuche des einzelnen und seinem Wunsch

nach Selbstverwirklichung das Bedürfnis nach Gemeinschaft gewachsen

ist. Warum wohl strömen Tausende in enge Fussballstadien,
Diskotheken, Musikhallen, warum wohl ist für die Mehrheit der
Nachwachsenden der Freundeskreis erheblich wichtiger als der Beruf

168



(messbar ist z.B. die erheblich gesunkene Bereitschaft, seinen Wohnort

aus beruflichen Gründen zu wechseln, man möchte nämlich auf
seine Freunde nicht verzichten; Allensbacher Langzeitstudie 1981

«Eine Generation später», S.30ff.).
Deshalb kann auch kirchliche Bindung nicht mehr auf der formalen

Zugehörigkeit zu einer Pfarrei alleine beruhen. Wenn es nicht gelingt,
dass sich Gemeindemitglieder auf der Basis von Freundschaften treffen,

dürfte die innere und äussere Distanz der Kirchenmitglieder noch
erheblich zunehmen. Menschen, die ich auf Wochenendseminaren be- '

fragte, warum sie Kontakt zur Gemeinde halten bzw. gerade nicht halten,

erklärten dies mit der Geborgenheit in kleineren kirchlichen Kreisen

(es handelte sich nicht um Arbeitsgruppen, denen der persönliche
Kontakt unwichtig oder nebenrangig war) bzw. eben mit der Einsamkeit

innerhalb der Gemeinde, die zum Rückzug ins Private führte.
In solchen kirchlichen Freundesgruppen können überdies Formen

des freien Gebetes, des tiefen religiösen Gespräches und der gemeinsamen

Meditation geübt werden, die kaum an anderen Orten erlernbar

sind.

2.7 Der verstärkte Wunsch nach Gemeinschaft macht aber auch vor
geographischer Weite keinen Halt. Das Mitleid gegenüber den Schwachen

und Armen ist zu einem der beherrschenden Sozialgefühle
geworden. Es verwandelte sich zur Triebfeder der «Ethik des Humanita-
rismus» (Arnold Gehlen), die das Wohlleben, den Frieden, die
Eintracht, den Güterausgleich als obere Werte vertritt. Dabei muss diese
Ethik der Menschenliebe gleichzeitig mit einem schweren Feind
fertigwerden, der sich glänzend zu tarnen versteht als Forderung nach
Gleichheit und Gerechtigkeit. Ich spreche vom Neid, jenem Gefühl,
das bei aller Tabuisierung des Wortes in den letzten Jahrzehnten

mächtig aufgeblüht ist. Die Furcht vor diesem bohrenden Missgefühl
bei anderen ist überdies eine mächtige Quelle des Mitleids (darüber
arbeitet der Neidforscher Helmut Schoeck). Denn der Wohlhabende
wünscht sich das Wohlleben für alle, um dem Neid der Armen und
Unterprivilegierten zu entgehen.

In dieser Spannung von Mitleid, Neid und Neidangst leben wir alle.
Und die Aufgabe, damit schöpferisch umzugehen, lastet schwer auf
uns. Ich glaube nun, dass Mitleid durch gemeinsame Arbeit in Gruppen

für eine Verbesserung der Zustände wirksam werden kann.
Andererseits aber darf in diesen Gruppen der Humanitarismus nicht dazu

führen, die eigenen Neidimpulse und Neidängste mit Schweigen zu

169



umgehen. Wenn nämlich das Streben nach Gerechtigkeit und
Ausgleich lediglich ein Ausagieren des Neides ist, dürfte es in christlichen
Gemeinden kein Recht besitzen. Immerhin wussten unsere Vorfahren,
dass Neid eine ernste Todsünde ist - ebenso wie Hartherzigkeit und

Erbarmungslosigkeit.
Heute scheinen mir viele Gemeinden hellhörig geworden zu sein für

Hilfsaktionen und soziales Engagement. Aber das verbotene Gefühl
Neid etwa unterliegt immer noch der Tabuisierung. Da Gefühlsschulung

jedoch zur christlichen Menschenbildung gehört, sollten
Gemeinden bereit sein zur Offenheit gegenüber solchen verborgenen
Motiven. Das wäre praktische Wahrhaftigkeitserziehung, praktische
Busserziehung.

2.8 Kehren wir noch einmal zurück zu dem Grundmotiv heutiger
Menschen, das sozusagen als Ostinato bei allen Einzelcharakteristiken
des Homo religiosus durchscheint: zur Selbstverwirklichung. Dieser

Begriff setzt voraus, dass man ein Bild von sich selber hat, welches

man zu verwirklichen trachtet. Heute trifft man bei Mitmenschen
immer seltener Selbstbeschreibungen an wie «Sünder», «Geschöpf
Gottes», «Getaufter» o.a., häufiger werden berufliche, freizeitorientierte,
parteiliche Selbstdefinitionen verwendet. Als jungen Leuten Kriterien
der «Selbstverwirklichung» zur Auswahl vorgelegt wurden, nannten
sie als wichtigste vor allem die folgenden (vgl. Günther, a.a.O.,

S.142):

- mit Menschen Zusammensein, die mich besser verstehen und mit

denen ich viel erfahre und erlebe;

- Tätigkeiten vollführen, bei denen man viel erlebt und lernt;

- sich einsetzen für etwas, das glücklich macht.
Dabei scheint mir, dass die befragten Jugendlichen nach der

Verwirklichung dreier Werte streben:

- nach Gemeinschaft;

- nach sinnvoller und erfüllender Tätigkeit;

- nach Glück.
Sind dies nicht eminent christliche Werte? Jedenfalls denke ich,

dass die christliche Botschaft hierzu etwas mitzuteilen hat. Gemeinschaft,

Engagement für die Zukunft und Glück - drückt sich da ein

anonymes Verlangen nach Liebe, Hoffnung und Glaube aus?

Die Sehnsucht vieler Menschen nach Verwirklichung der eigenen

Kräfte und Zukunftsvorstellungen, ihres Selbstbildes, zeigt sich auch

in dem Wunsch nach Psychotherapie, nach Selbsterfahrung und Hei-

170



lung in seelischer Not. Die amerikanische Seelsorgebewegung und
«Pastoraltherapie» hat angefangen, christlich motivierte Antworten
auf die sich darin aussprechende Frage nach dem Ausweg aus der
Öde und dem Leid zu geben. In Deutschland haben lediglich einige
evangelische Landeskirchen sowie z.T. Studentengemeinden und
christliche Jugendverbände einige der Anregungen aufgegriffen, bisher

aber wenig systematisch und eher zaghaft. Dabei würden viele
Techniken und Erkenntnisse aus der Gruppendynamik, aus der
Selbsterfahrungsbewegung und der Humanistischen Psychologie eine

angemessene Pastoral erheblich erleichtern. Es geht nicht um Austausch
der Seelsorge durch Psychotherapie, sondern um Verschränkung und
Bereicherung beider Bereiche. Eigene Erfahrungen haben mich gelehrt,
dass Gebet und Selbsterfahrung, Meditation und Bibelarbeit,
Gruppendynamik und Gemeindebildung sich glücklich miteinander verbinden

können. Ich sehe auch nicht ein, warum wir die modernen Methoden

nur dubiosen Sektengruppen überlassen sollten, die diese guten
Techniken für z.T. sehr böse Zwecke ausbeuten. Auf alle Fälle aber

darf kirchliche Arbeit praktisch entdecken, dass im Wunsch nach

Selbstverwirklichung die Suche nach dem geglückten Leben steckt.
Damit aber hatte es christliche Existenz schon immer zu tun.

Fragen wir nun einmal danach, was diese religionssoziologischen
und religionspsychologischen Erkenntnisse und Hinweise für die
Chancen eines reformerischen Katholizismus - wie er dem Sinn des

Altkatholizismus entspricht - in der bewegten religiösen Landschaft
von heute bedeuten:

3. Nichtkonfessionelle Formen von Religion und

«alternativer» Katholizismus

3.1 Das Ende der Volkskirche?

Die Selbstverständlichkeiten zerbrechen, auch in Fragen der Religion.
Es gehört nicht mehr länger zum guten Ton, die Eintragung «rk» oder

«ev» im Konfessionsfeld seiner Lohnsteuerkarte zu belassen. Die
Kirchenaustrittszahlen steigen zwar nicht mehr wie noch in den Jahren

um 1970 herum, aber die Grosskirchen verzeichnen einen stetigen

Mitgliederschwund. Im Bereich der evangelischen Kirchen streichen

171



Jahr für Jahr ca. 130000 Menschen ihre Konfessionsbezeichnung vor
dem Amtsgericht, und auch die 30000 Wiedereintritte, Konversionen
und Erwachsenentaufen verhindern das langsame Ausbluten der
Protestantenkirchen nicht. Dazu kommt noch die sinkende Taufbereitschaft:

lediglich 76 von 100 Kindern im Alter zwischen 0 und 14 Jahren,

die evangelische Eltern haben, werden getauft. Die Spätfolgen
kann sich jeder selbst ausmalen: Was geschieht, wenn diese 76%
selber Eltern werden und ihre Kinder wiederum nur zu 70 bis 80 Prozent
taufen lassen?1

Auch im römisch-katholischen Bereich hält der Auszug an, beim
Kirchenaustritt ebenso wie beim - leiseren - Fernbleiben vom Gottesdienst.

Auch wenn eine neuere Meinungsumfrage eine leichte
Stabilisierung der Kirchenbesucherzahlen feststellt2: ein Blick in
römischkatholische Grossstadtkirchen zum Zeitpunkt der Sonntagsmesse
belegt schlagend, dass der römisch-katholische Sozialkörper langsam

vergreist. Die Grossstadtgemeinden werden kleiner - und das bedeutet,

wenn man die Vorbildfunktion der grossen Zentren für die

Gesamtbevölkerung in Rechnung stellt, eine böse «Schlankheitskur» für
die Grosskirchen. Zwar sind die Kirchenstrukturen und die
Millionenstärke der Anhängerschaft bei beiden Grosskonfessionen noch
immer stabil, und niemand kann die zukünftige Entwicklung sicher

voraussagen. Aber zwei Phänomene scheinen doch zukunftsbestimmend

zu werden: 1. das langsame Sinken der Mitgliederzahlen, 2. die
zunehmende Distanzierung weiblicher Christen, besonders im römisch-katholischen

Bereich, von ihrer Kirche, ein Phänomen, das man
«Müttermangel» nennen kann; bereits 40% der 20- bis 30jährigen Katholikinnen

stehen der Kirche ablehnend gegenüber3. Das muss auf die

Dauer unweigerlich die Täuflingszahlen drücken.

1 Vgl. Amtsblatt der EKD, Statist. Beilage Nr.70/1983.
2 Süddeutsche Zeitung Nr.229 vom 5.10.1982, Allensbach-Umfrage

römisch-katholischer Gottesdienstbesuch :

1978: 29,5% der 14- bis 19jährigen, 18,2% der 20- bis 29jährigen
1982: 29,4% der 14- bis 19jährigen, 21,1 % der 20- bis 29jährigen.

3 Publik-Forum Nr. 3 vom 4.2.1983.

172



3.2 Religiöse Bewegungen ausserhalb der Grosskirchen

Die Verluste der Grosskirchen sind aber nicht ausschliesslich das
Reservoir für die soziale Kategorie «ohne Bekenntnis»4. Ein grosser Teil
der ehemaligen Grosskirchen-Mitglieder schliesst sich anderen
religiösen oder humanistischen Gruppierungen an5. So fällt z.B. auf, dass

die Mitgliederzahlen der evangelischen Freikirchen von 1961 bis 1970

um das Dreieinhalbfache auf 1,2 Millionen gestiegen sind6. Mancher

Ex-Christ wählt allerdings keinen kirchlichen Weg mehr, sondern
lädt seine politische Weltsicht religiös auf.

a) Religion ohne Gott7

Der ehemalige Dekan der katholisch-theologischen Fakultät der
Universität Wien und aus der römischen Kirche ausgetretene Priester
Hubertus Mynarek hat eine ausführliche, allerdings nicht repräsentative,
Befragung unter (meist) grosskirchlich nicht gebundenen Menschen,
die aber religiös in irgendeiner Weise interessiert sind, durchgeführt.
Seinen Fragebogen füllten fast 2000 Personen aus, u.a. Freikirchler,
Mitglieder von freidenkerischen und freisinnigen Gruppen, Scientologen,

Anthroposophen, ökologisch Engagierte. Er zieht als Fazit, dass

eine Religion ohne Glaube an einen persönlichen Gott im Wachsen
sei und Chancen habe, zur «Globalhäresie»8 zu werden. 73% seiner

Umfrageteilnehmer hätten diesen Glauben angenommen. Ein «Nein»
zur Kirche sprachen aber sogar 92% aus!9 Die Ablehnung der

Kirchlichkeit ist das deutlichste Merkmal der neuen Religiosität ohne

persönlichen Gott. Dafür werden Weite in der Erfahrung, Mystik und
Überrationales (bei Verschränkung von Ratio und Mystik), Kreativität,

Gedankenfreiheit sowie revolutionäre und humanitaristische
Ideen betont10. Für die Kirchen stellt dies m.E. einen Katalog ihrer

4 Rudolf Hernegger, Macht ohne Auftrag. Die Entstehung der Staats- und

Volkskirche, Olten-Freiburg i.B. 1963, S.433.
5 A.a.O., S.435.
6 Helmut Hild (Hrsg.), Wie stabil ist die Kirche? Bestand und Erneuerung.

Ergebnisse einer Meinungsumfrage, Gelnhausen-Berlin 1974.
7 Siehe hierzu: Hubertus Mynarek. Religiös ohne Gott? Neue Religiosität

der Gegenwart in Selbstzeugnissen. Eine Dokumentation, Düsseldorf 1983.
8 A.a.O., S.9.
"A.a.O., S.79.

10 A.a.O., S.21 Iff.

173



'Defizite dar. Wie steht es bei ihnen mit der Gedankenfreiheit, mit der

Veränderungskraft, mit der Menschenliebe, mit der Verschränkung
von Vernunft und Gefühl...?

b) «Ökopax»

Es ist kein Geheimnis mehr, dass eine wachsende Minderheit in unserer

Gesellschaft der ökologischen und der Friedens-Bewegung
zuzurechnen ist. Der Impetus dieser Bewegungen scheint aus religiösen
Qualitäten gespeist zu werden; Mynarek spricht in diesem
Zusammenhang bereits von einer «ökologischen Religion»11. «Die
Motivstruktur der Sympathisanten dieser Bewegungen kann wohl nicht
vornehmlich von der Angst her aufgerollt werden, vielmehr scheint der

Zugang eher in der Hoffnung und im Wunsch nach Erlösung zu

liegen... Daneben ist es die tiefe Emotion der Ehrfurcht, die in den

neuen Bewegungen ihren Ausdruck finden kann: Zärtlichkeit, friedliche

Sprache, kampfloser Umgang, heile Umwelt, grüne Bäume, klares

Wasser geniessen Ansehen und Verehrung, gewinnen bald mystische
Qualitäten123.»

c) Freikirchen, kleine religiöse Gemeinschaften

Zahl und Anhängerschaft kleinerer Religionsgemeinschaften sind
explodiert; oben erwähnte ich schon den sprunghaften Anstieg der

Mitgliederzahlen von Freikirchen. Aber auch die - fälschlicherweise so

genannten - «Jugendreligionen» wuchsen binnen weniger Jahre aus

dem Boden. Scientology hat 12000 Mitglieder, die Transzendentale
Meditation (TM) konnte 100000 Kursteilnehmer gewinnen, die Bhag-

wan-Bewegung bringt es auf 15 000 Jünger in unserem Land. Binnen

weniger Jahre sind Hunderttausende in neue religiöse Gruppierungen
eingetreten, Hunderttausende haben ihre Kirchen oder Religionsgruppen

verlassen. Nur wenige der kleineren Gemeinschaften sinken zah-

lenmässig; v. a. trifft dieses Schicksal eher zurückhaltende Gruppen,
die sich gerne im «Mauseloch» verstecken und Publizität ängstlich
meiden.

11 A.a.O., S.239 ff.
12a Siegfried R. Dunde, Bewegungen als Religion, in: Evangelische

Kommentare 5/1982, S.257.

174



d) Altkatholiken

Die altkatholische Kirche in Deutschland hat über hundert Jahre lang
deutlich Zurückhaltung geübt. Dies zahlte sich nicht aus: Von den
ehedem 70 000 Mitgliedern im Jahre 1873 in Deutschland sind etwas
mehr als 20000 heute geblieben. Ähnliche Abwärtstrends zeigten sich
in der Schweiz und in den Niederlanden. Dies passt nicht in das Bild
der übrigen kleineren religiösen Gemeinschaften. Eine der möglichen
Erklärungen liegt im mangelnden Mut, neue Mitglieder zu werben
und die bereits gewonnenen zu halten. Vielerorts wirken altkatholische

Gemeinden noch immer wie «Nachlassverwalter» des
Widerstandes gegen das I. Vaticanum, statt eine Alternative zur römischen
Grosskirche zu sein. Falls sich an der Tendenz zum Verstecken nichts
ändert und das Kirchenbild der «Zufluchtskirche» das Bild des

alternativen Katholizismus überwuchert, bleibt das Sterben des Altkatholizismus

als Systemfehler eingebaut. Heute suchen Menschen keine
Zuflucht, sondern Gestaltung, keine Bewahrung des Gestrigen (bloss
weil es gestrig und «alt» ist), sondern die dynamische Erneuerung.
Jedenfalls sind potentielle Mitglieder für die altkatholische Kirche aus
den unter a) und b) vorgestellten Gruppierungen sowie aus den Reihen

der Grosskirchen nicht durch altkatholischen Traditionalismus zu

gewinnen, sondern nur durch ein Kirchenbild, das sich an der «sich

ständig weiterreformierenden Kirche» orientiert.

3.3 Religion als Freiheitswerkzeug oder als Herrschaftsinstrument ?12

Seit sich die Menschen dieses und des letzten Jahrhunderts ausdrücklich

als Sozialwesen begreifen, ist die soziologische Kritik an der Kirche,

an Religion und Gottesglaube auf den Plan getreten u. Unter dem

Stichwort «Entfremdung» werden alle Institutionen misstrauisch
beäugt, ob sie die Selbstbefreiung des Menschen effektiv sabotieren oder

wenigstens zu verhindern suchen. Die klassische Religionskritik von
Karl Marx zog den Schluss, dass es die Religion sei, welche die
Veränderung der Gesellschaft und damit die Verbesserung der Zustände am

12 Johannes Heinrichs. Freiheit - Sozialismus - Christentum. Um eine
kommunikative Gesellschaft, Bonn 1978, v.a. S.78-116, 15Iff. leistet eine gute
Hinführung zu den Aussagen i. F.

13 Vgl. «Gott - Herausforderung der Kirche. Die Kirche antwortet auf die

Frage nach Gott», Votum eines Ausschusses der EK der Union, Synode II,
Nr. 1, Berlin 1982 (Buchausgabe: Neukirchen-Vluyn 1982), S.33ff.

175



heftigsten verhindere. Religion galt als Produkt einer «verkehrten»
Welt. An diesem Vorwurf ist richtig, dass sich religiös gefütterte
Ideologien bestens zur Verschleierung der Wirklichkeit eignen und dass

die christliche Religion als Herrschaftsinstrument verfremdet werden
kann. Aber andererseits steckt in der christlichen Botschaft ein
ungeheures Freiheitspotential, auf das selbst marxistische Philosophen wie

Ernst Bloch hingewiesen haben. Die Freiheits- und Widerstandsbewegungen

Europas wären ohne religiöse Revolten, ohne die lange und

blutige Geschichte der Ketzerbewegungen nicht denkbar. Die Wurzeln

der Französischen Revolution etwa reichen zurück bis in die

kirchlichen Reformaufbrüche der Katharer und Albigenser.
Dabei ist es wichtig zu beachten, dass diese religiösen Freiheitskämpfe

zumeist gegen den heftigen Widerstand der offiziellen Kirche
geführt werden mussten. Häufig gelang sogar die beinahe vollständige
Ausrottung der «Ketzer». Dennoch blieben stets Restgruppen übrig,
die diese «gefährlichen Erinnerungen» an eine religiöse und politische

Freiheit in die nächsten Generationen weitertrugen und damit

geschichtswirksam machten. Reformationen und Revolutionen waren

Fernwirkungen religiöser und kirchlicher Widerstandsbewegungen.
Dies liegt durchaus auf der Linie der Botschaft Jesu Christi: Der

Mann aus Nazareth verkündete die Zusage des Lebens als Freiheit

vom Zwang der Gesellschaft, alles und jedes durch Gesetze und
Vorschriften reglementieren zu wollen. Er widersprach der Tendenz der

Gesellschaft und des jüdisch-religiösen Establishments, ihre Ordnung
heilig zu sprechen und zum undiskutierbaren Massstab menschlicher

Daseinsverwirklichung zu erklären14. Dass die Gesellschaft auf das

Recht des Menschen, auf seine Freiheit verpflichtet ist, zeigt sehr

schön die Auseinandersetzung um die Sabbatfrage (Mk.2,27: «Und
Jesus fügte hinzu: Der Sabbat ist für den Menschen da, nicht der

Mensch für den Sabbat.»). Wichtig ist jedoch nicht nur, Freiheit in der

allgemeinen Gesellschaft zu sichern, sondern auch und gerade in der

kirchlichen Gesellschaft. Da, wie Johannes Heinrichs sehr schön

zeigt12, das Sinnsystem einer Gesellschaft die Kommunikation in Freiheit

für alle Gesellschaftsmitglieder erst ermöglicht, wird eine freie

Gesellschaft auch nicht ohne freie Kirche denkbar sein. Kirchenreform

ist deshalb der Beginn der Kommunikationsreform, der Beginn
der Reformierung von Beziehungs- und Verhaltensformen in der
Gesellschaft, ja der Beginn von Gesellschaftsreform schlechthin.

14 A.a.O., S.43.

176



3.4 Sehnsucht nach befreiender Religion

Wie eine neuere empirische Jugenduntersuchung zeigt15, ist lediglich
eine Minderheit der nachwachsenden Generationen noch an einer
Religion interessiert, die Zucht und Ordnung garantiert, und die die
Verhaltenskontrolle im Sinne bürgerlicher Tugenden - z.B. Sparsamkeit,
Fleiss, Pünktlichkeit - erhöht. Die übergrosse Mehrheit interessiert
sich für jene Teile der christlichen Religion, die das Selbstwertgefühl
steigern, die an Erfahrung, Gruppenzusammenhalt und persönlicher
Wertschätzung anknüpfen. Der Narzissmus im Leben und Erleben der

Jüngeren erfährt seine christliche Taufe - zu Recht.
Dahinter steckt u.a. eine starke Sehnsucht nach Freiheit. Man

wünscht sich Bereiche für Entfaltung und Selbstgestaltung. Gesucht
wird nicht nach dem Paradies der Anarchie, sondern nach Zonen
grösserer Autonomie, in denen Selbst- und Nächstenliebe mit Seele

und Leib gepflegt werden dürfen. Wo immer noch in christlichen
Kirchen Leibverachtung und Sexualverleugnung gepredigt werden,
verlieren die Prediger an Glaubwürdigkeit. Die traditionelle
Körpergeringschätzung des Protestantismus scheint ihrem Ende entgegenzugehen,

die erwachsen-«weiblichen» Teile des Menschen im Sinne des

Weichen, Zärtlichen, Friedlichen, Lustvoll-Körperlichen ziehen in den

evangelischen Bereich ein. Dadurch wird der überstarke «Vatercharakter»

der protestantischen Kirche etwas abgeschwächt. Das verbie-
tend-«mütterliche» Auftreten der römisch-katholischen Kirche auf
dem Gebiet der Sexualmoral dagegen dominiert weiterhin, zumindest
der Theorie nach. Ein Schuss mehr Rationalität - im tiefenpsychologischen

Vokabular könnte man von mehr «Männlichkeit» sprechen -
wäre dringend notwendig. Die Defizite beider Grosskirchen verlangen
nach Ausgleich; protestantische Rationalität und katholisches Gemüt
mussten sich verbinden, um den nachwachsenden Generationen das

Angebot einer befreienden Religion machen zu können. Sie würde
befreien aus Verkopfung und Emotionskälte einerseits sowie aus
Mutterbindung und «Geheimnis»getue andererseits. Damit aber wären Ideo-

logisierung und rigide Dogmatisierung des Christentums gestoppt.
Die Charakteristiken beider Grosskonfessionen würden «aufgehoben»,

d.h. ihrer Einseitigkeit beraubt, in Beziehung gesetzt und erst so

in ihr Recht eingesetzt. Aus protestantischer Verkopfung erwüchse

15 Henning Günther, Die verwöhnte Generation? Lebensstile und Weltbilder
14- bis 19jähriger. Eine Untersuchung, Köln 1982, S.123, 119-124.

177



Denkkraft, aus Emotionskälte Gefühlsselbstkontrolle; katholische

Mutterbindung («Mutter»-Kirche!) würde zur Bejahung der ganzen
Weiblichkeit als Frau, Geliebte, Mutter, als vollständiger Mensch;
statt «Geheimnis»getue entspränge Staunen und Ehrfurcht vor den

geschaffenen Dingen. Diese evangelisch-katholische Legierung
könnte durch eine «Brückenkirche» vorbereitet werden, die modellhaft

den Ausgleich und die Vereinigung der Extreme vorführte. Dies

wäre eine zentrale Aufgabe der altkatholischen Kirche. Falls sie bereit
sein sollte, sich dieser Aufgabe zu stellen und sie zu erfüllen, dürfte sie

über Mangel an Interessenten und neuen Mitgliedern nicht zu klagen
haben. An konfessionellen Eifersüchteleien sind die jungen Generationen

nämlich nicht interessiert, dafür aber an einer Kirche, die sich

die Freiheit nimmt, den lebensfördernden Elementen aller Konfessionen

Raum zur Entfaltung zu gewähren.

3.5 Befreiung vom Katholizismus - Befreiung im Katholizismus

Die Geschichte des Katholizismus durchzieht ein roter Faden der
Kirchentrennung um der Freiheit vom Zentralismus willen. Die Spaltung
zwischen Ost- und Westkirche im Jahre 1054, die Trennung der
anglikanischen Kirche und der Reformationskirchen im 16. Jahrhundert,
der Hinauswurf der Kirche von Utrecht durch römisches Herrschaftsgebaren

im 17. Jahrhundert, die Exkommunikation der Altkatholiken
durch das Rom des Unfehlbarkeitsdogmas: alle diese historischen
Schismen hatten mit theologischer, gesetzlicher, regionaler, disziplinarer

Freiheit zu tun. Ohne den Herrschaftsanspruch und den

Gehorsamszwang aus Rom hätte die kirchliche Einheit nicht - oder jedenfalls

nicht so - zerschlagen werden müssen. Und die kirchlichen
Reformbewegungen gerade Mitteleuropas überlebten auch nur deshalb,

weil die politische Macht der Zentralkirche nicht mehr zu ihrer
Unterdrückung ausreichte. Manche National- oder freie Kirchen gewannen
so zwar mehr Freiheit, aber als Freiheit vom römischen Katholizismus.
Die m.W. letzte erfolgreiche nationalkirchliche «Los-von-Rom»-Be-

wegung Mitteleuropas stellt die Gründung der «Tschechoslowakischen

Kirche» dar, deren Errichtung mit der Erringung der nationalen
Souveränität der Tschechoslowakei zusammenfällt (1924).

Eine kirchliche Befreiung im Katholizismus wurde lediglich von
jenen Kirchen vorexerziert, die im Kern katholisch blieben, also v. a.

von der Orthodoxie, von den Anglikanern, von den Altkatholiken. Sie

178



mochten katholisch bleiben im Sinne von allgemein, umfassend,
geschieht^- und weltoffen, aber romfrei. Damit schufen sie sich einen

grösseren institutionellen Freiraum, der potentiell eine Weite in
Dogmatik, Ethik und Kirchenrecht ermöglicht. Wenn ich bedenke, dass

grosskirchen-ferne religiöse Bewegungen immer mehr um sich greifen,
müsste eine weniger rigide und flexiblere Kirchenform wie ein
romfreier Katholizismus Chancen haben. Ob er allerdings bereit sein wird
zu dynamischer Weiterentwicklung statt zu ängstlichem Traditionalismus,

muss erst die Zukunft zeigen.
In früheren Jahrhunderten kämpften Bischöfe und Nationalkirchen

um Freiheit von Rom; heute ist die nationale oder episkopale
Kirchenrevolution nicht mehr ein Hauptproblem. Was Menschen heutzutage

bewegt, ist etwas ganz anderes: Sie fragen sich, wie sie Freiheit im

Religiösen und durch das Religiöse finden können - falls sie nach so

etwas wie Religion überhaupt noch fragen.
Nach Untertänigkeit vor klerikalen Mächten sehnt sich keiner

mehr. Und falls moderne Menschen heute in den Kirchen keine Freiheit

zum Atmen mehr finden, suchen sie diese eben ausserhalb der

Kirchen, in nichtkonfessionellen religiösen Bewegungen. Religionssoziologen

wissen seit langem, dass religiöse Potenzen auswandern können

in den politischen und humanistischen Raum. Je länger eine Kirche

wartet, bis sie sich den Bedürfnissen heutiger Menschen öffnet,
desto schneller beginnt die Schrumpfung ihrer Mitgliederzahlen.

Bonn Siegfried R. Dunde

179


	Der neue "Homo religiosus" : eine Anfrage an die Kirche

