Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

J. Y. H. A. Jacobs, Joan Christiaan van
Erckel (1654-1734), Verteidiger der
Lokalkirche. Amsterdam 1981.
ISBN 90302/238 1

Wir freuen uns, das obenerwédhnte

Buch besprechen zu diirfen, weil es ei-

nen wichtigen Beitrag liefert zur Ge-

schichte der niederldndischen altka-
tholischen Kirche.

Es mag geniigend bekannt sein, dass
die Historiographie der «Kirche von
Utrecht» jahrhundertelang von der
Polemik beherrscht war. Das heisst:
man wusste im voraus, wer recht hatte ;
man beniitzte vorzugsweise sekundére
Quellen und war nicht bereit, einen
Dialog mit dem Gegner zu fiihren.

Die Entwicklung der letzten vierzig
Jahre hat hier eine erfreuliche Ande-
rung gebracht, die ithren Anfang m. E.
in den vierziger Jahren dieses Jahrhun-
derts genommen hat. Als Ursache kann
man verweisen auf die «théologie nou-
velle», die das «resourcement» be-
tonte, die erneute Betonung der Quel-
len. Kennzeichnend war die Publika-
tion von J.Orcibal: Correspondence
de Jansénius, mit der der Autor einen
neuen Zugang schuf zu der so umstrit-
tenen Figur. Wir miissen hier auch die
Arbeiten von L.Ceyssens erwédhnen,
der mit grosser Ausdauer und uner-
miidlichem Spiirsinn seinen Beitrag
zur « Entmythologisierung» des Janse-
nismus geleistet hat.

Ein kleines Beispiel moge hier genii-
gen; den Jansenisten wurde vorgewor-
fen, dass sie der jungfriulichen Mutter
des Herrn zu wenig Ehre zollten, weil
sie im Ave Maria beteten: Gesegnet
bist du unter (statt iiber) den Frauen!
Ceyssens hat sich die Miihe genom-
men, der Formulierung des Gebetes
nachzuspiiren bis vor Baius, und fest-
gestellt,dass «unterden Frauen» (inter
mulieres) der normale Sprachge-

brauch war, lange bevor {iberhaupt
von «Augustinismus» oder «Jansenis-
mus» die Rede war.

Fiir die Niederlande verweisen wir
auf die Arbeiten von L.J. Rogier. Hier
ist die Aufmerksamkeit fiir die Quellen
dusserst wohltuend. Auf Grund des
Quellenstudiums kommt Rogier zu ei-
nemnuancierten Urteil iiber die Refor-
mation und kann harte Urteile aus-
sprechen, sowohliiber den letzten Erz-
bischof von Utrecht vor der Reforma-
tion wie iuber die Verleumder von
Codde. Nurhat man oft den Eindruck,
dass fiir Rogier die Papstdogmen von
1870schonim 17.Jahrhundert existier-
ten und dass Rom sich schlussendlich
nicht irren konnte. Doch als 1953 die
Zentenarfeier der Wiedereinfithrung
der rémischen Hierarchie in den Nie-
derlanden stattfand, erwidhnte Rogier
in seiner Festrede «unsere getrennten
Briider, die Altkatholiken, die wie wir
Besitzer von Schlupfkirchen sind»,
und spricht liber das Schisma, «an dem
beide Parteien schuldig sind».

Das Zweite Vatikanische Konzil be-
deutet auch auf diesem Gebiet einen
Durchbruch. Fiirunser Ziel ist es genii-
gend festzuhalten, wie vieles dort als
erstrebenswert zur Sprache kam, das
man frither bei den Altkatholiken be-
anstandet hatte. Wir nennen hier nur
die Gemeinschaftsliturgie, die Volks-
sprache, das Bibelstudium und in un-
serem Zusammenhang das neue Den-
ken iiber die «Lokalkirche».

Hier wenden wir uns dem Buch zu,
das Dr. Jacobs geschrieben hat: Joan
Christian van Erckel, Verteidiger der
Lokalkirche.

Es ist ein magnum opus, das den
Stoff in souverdner Weise bringt. Das
Buch hat mehr als 570 Seiten und
braucht diesen Umfang auch. Na-
mentlich bemerkenswert ist die Be-

121



‘herrschung des archivalischen Mate-
rials. Natiirlich aus hollindischen Ar-
chiven, aber auch Sammlungen aus
Lowen, Pistoia und Rom.

Dann die Werke, die van Erckel ge-
schrieben hat, mehr als fiinfzig an der
Zahl und zum Teil schwer auffindbar.
Auch die zeitgendssische Publizistik
ist in Betracht gezogen worden, wobei
wir erstaunt sind, die « Nouvelles Ec-
clésiastiques» zu vermissen. Auch die
neuere Literatur ist gut verarbeitet
worden, undesisterfreulich, dassauch
die Artikel, die van Kleef und Smit in
dieser Zeitschrift publiziert haben, mit
in Betracht gezogen worden sind.

Der Autor skizziert zunédchst den
Entwicklungsgang des jungen van
Erckels und hat dabei Gelegenheit, die
Lage der Katholiken unter der kalvini-
stischen Staatskirche darzulegen.

In seiner kirchlichen Arbeit ist van
Erckel immer mit der Stadt Delft ver-
bunden geblieben. Uber Delft schrieb
Gazier: «on peut dire que le jansé-
nisme hollandais a pris naissance au
béguinage de Delft.» Hier lebte seit
1681 Antoine Arnauld und fithrte ei-
nen lebhaften Gedankenaustausch mit
van Erckel. Im Jahre 1683 meldete sich
die erste Polemik, die schon die The-
men anklingen ldsst, die auch nachher
wirksam sein werden: Lesung der Hei-
ligen Schrift in der Volkssprache, Pro-
babilismus, Laxismus und Rigoris-
mus. Das Recht der Lokalkirche
kommt erst spéter zur Sprache als der
Apostolische Vikar Petrus Codde 1700
nach Rom zitiert wird, um sich bei der
Kongregation de propaganda fide zu
verantworten.

Wir miissen Dr. Jacobs sehr dank-
bar sein fiir die sorgsame Weise, in der
die Erlebnisse Coddes in Rom darge-
stellt werden. Nachdem Codde fast
zwel Jahre in Rom verkehrt hat, wird
am 7. Mirz 1702 in einer Plenarsession
der Beschluss gefasst, Codde zu sus-

122

pendieren. Codde bleibt in Unkennt-
nis dieses Urteils, das im Juni in Hol-
land bekannt wird. Via Holland erhilt
Codde dann die Nachricht in Rom am
5.Juli 1702.

Es ist verstindlich, dass in dieser
Zeit van Erckel sich beschiftigt mit
dem Verhiltnis Utrecht/Rom und sich
Fragen stellt iiber die Aufgabe des Me-
tropolitankapitels und die Rolle, wel-
che die Obrigkeit in dieser Frage zu
spielen hat.

Bei allen diesen Fragen wird van
Erckel auch beraten von Pére Quesnel,
der seit 1703 in Holland weilt. Codde
kommt zuriick nach Holland, aber will
keine bischofliche Funktionen aus-
iiben, solange das Urteil von Rom
nicht riickgidngig gemacht wird. Die
Lage spitzt sich zu als Codde im Jahre
1710 stirbtund die Frage laut wird, was
die Aufgabe des Kapitels wahrend der
Sedisvakanz sein muss. Auch fiir van
Erckel ist es ein gedenkwiirdiges Jahr;
er wird exkommuniziert, weil er einer
Zitation, vor dem Internunzius zu er-
scheinen, keine Folge geleistet hat.
Van Erckel ficht diese Exkommunika-
tion an. Er will den Papst anerkennen
als Hochsten und Ersten, aber das
heisst nicht, dass der Papst ein absolu-
ter Herrscher, Konig oder Monarchist.

Das Kapitel entschliesst sich, seine
Rechte zu wahren und sie auch wenn
méglich auszuiiben. Im Jahre 1719 ap-
pelliert es an ein Allgemeines Konzil,
und es wird immer deutlicher, dass es
notwendig ist, einen Bischof zu wih-
len. Es ist verstindlich, dass das Kapi-
tel hier cum timore et tremore vorge-
gangen ist und es ist ein Verdienst des
Autors, dass er den Gang der Beratun-
gen sehr sorgfiltig wiedergibt. Er
macht es wahrscheinlich, dass das Ka-
pitel am 17. November 1722 eine (bis
jetzt unbekannte) Versammlung abge-
halten hat, in dem Steenoven zum Erz-
bischof gewéhlt wurde. Steenoven hat



sich beraten und verlangte eine Warte-
zeit. Erst als alle rechtlichen Méglich-
keiten nochmals nachgepriift waren,
fand am 27. April die Wahl Steenovens
statt.

Van Erckel hat diese Wahl mit Uber-
zeugung verteidigt.

Erist der Meinung, dass nach einer
Sedisvakanzvon 20 Jahren ein Bischof
lebensnotwendig fiir eine katholische
Kirche ist. Er weiss, dass es Meinungs-
verschiedenheiten gibt zwischen der
Kirche von Utrechtund Rom, aberdies
soll kein Grund sein, die Rechte der
Lokalkirche zu verneinen. Es kann
nicht Aufgabe des Papstes sein, Bi-
schofe willkiirlich zu entlassen oder
einzusetzen, und er darf nur unter sehr
bestimmten Bedingungen die Konfir-
mation einer Bischofswahl verwei-
gern.

Dr. Jacobs beschreibt gut die Hal-
tung der Kanoniker, die nur sehr zo-
gernd ihren Weg gingen weil sie Angst
hatten, dass die Kirche von Utrecht in
die Isolation geraten wiirde. Und ein
Schisma haben sie bestimmt nicht ge-
wollt.

Auch die romische Kurie zdgerte
und wir sind dem Autor wieder dank-
bar, dass er die Kompetenzstreitigkei-
ten zwischen Propaganda, Inquisition
und Staatssekretariat ausmalt, die alle
auf ihrer eigenen Art auf die Gescheh-
nisse in den Niederlanden reagieren.

Nach der Wahl Steenovens sollte
die Weihe folgen. Auch hier ging man
sehr vorsichtig vor. Erst wartete man
aufdie Stellungnahme von Papst Inno-
zenz XII1. Dieser starb am 17. Mérz
1724. Dann musste man abwarten, wer
der neue Papst werden sollte. Und als
Benedikt XIV. am 29.Mai 1724 ge-
wihlt wurde, musste man auch hier
wieder warten. Endlich fand am
15.Oktober 1724 die Weihe statt, die
fiir die Kirche von Utrecht von so gros-
ser Bedeutung sein wiirde.

Van Erckel hat das alles miterlebt.
Und als Steenoven schon im Jahre
1725 starb, muss es fiirihn eine Genug-
tuung gewesen sein, dass das Kapitel
nicht zdgerte, einen neuen Erzbischof
in der Person von Barchman Wuytiers
zu wihlen.

Das Episkopat von Barchman Wuy-
tiers brachte van Erckel eine Enttdu-
schung, weil sich ein Konflikt zwi-
schen Erzbischof und Kapitel ergab.

Hier bemerkt der Autor, dass der
Erzbischof sich «episkopal» und das
Kapitel sich «presbyteral» aufstellte.
Ich bin mit dieser Umschreibung we-
nig gliicklich. Der Terminus wiirde in
diesem Zusammenhang doch bedeu-
ten, dass fiir die Kanoniker nicht der
Bischof, sondern der Presbyter das tra-
gende Amt in der Kirche sein miisse.
Soweit ich weiss, hat eine solche Uber-
zeugung nie bei den Kanonikern ge-
lebt. Ein Hauch von Richerismus mag
anwesend gewesen sein, aber die
Hauptursache der Schwierigkeiten lag
in der langen Sedisvakanz einerseits
und dem Versuch Barchmans anderer-
seits, Moralstreitigkeiten gewaltsam
entscheiden zu wollen.

Joan Christian van Erckel hat noch
erlebt, dass am 26. August 1733 vander
Croon als Nachfolger von Barchman
gewihlt wurde. Nach dieser Wahl hat
er sich zuriickgezogen und noch einen
kurzen Lebensabend in Leyden ver-
bracht. Dr. Jacobs hat uns sehr an sich
verpflichtet, indem er das Leben und
die Bedeutung dieses Mannes so klar
ins Licht gestellt hat. P.J Maan

Gerhard Simon: Konstantin Petrovic
Pobedonoscev und die Kirchenpo-
litik des Heiligen Synod 1880-1905,
Géttingen, 0.J., Vandenhoeck und
Ruprecht. 280 S.

P.war sich als «Oberprokur(at)or» —

also Leiter — des Hl. Synods, der 1721

123



*bis 1917 in Russland an Stelle des Pa-
triarchen stand, bewusst, dass in einem
Staate wie diesem das Wohl der Kirche
aufs engste mit der Staatsform, also mit
der Herrschaft eines orthodoxen Zar-
ren, verbunden war. (Die weitere Ent-
wicklung sollte zeigen, wie recht er
hatte.) So unternahm er es also wih-
rend der 25 Jahre seines Amtes
(1880-1905), nicht nur die staatliche
Entwicklung dieser seiner Uberzeu-
gung gemdss zu lenken und dazu sei-
nen Einfluss vorallem auf Kaiser Alex-
ander III. (1881-1894) auszuniitzen.
Er sorgte personlich, selbstlos und in-
teger, dafiir, das Wohl der Kirche zu
fordern, indem er die Lage der Geistli-
chen finanziell verbesserte und fiirihre
Bildung vieles (wenn auch nicht ge-
nug) tat, vom Ausbau der Geistlichen
Akademien und Seminare bis hin zu
den zahlreichen kirchlichen (Volks-)
Schulen, die es gab und die er ver-
mehrte. Als liberzeugter Orthodoxer
versuchte P.auch, den Einfluss ande-
rer Konfessionen und Religionen -
des Katholizismus, des Protestantis-
mus und des Islams — durch ein-
schriankende Massnahmen aller Art,
aber auch durch Mission zu verrin-
gern und vor allem die in seiner Zeit
ippig wuchernden Sekten, vorab die
Altgldubigen, zuriickzudringen und
sie, wenn moglich, der Orthodoxie
ein- oder wenigstens anzugliedern,
wie das z.T. gelang.

Dieses vielfiltige Wirken des be-
deutenden Staatsmanns und Kirchen-
politikers, das schon zu seiner Zeit
grosse Aufmerksamkeit fand, schil-
dert der mit den (fast ausschliesslich
russischen) Quellen wohl vertraute
und in der Kirchen- und Staatsge-
schichte gut bewanderte Vf.in all sei-
nen Einzelheiten und Verdstellungen,
eingebaut in die geschichtliche Ent-
wicklung und die allgemeine Lage, so
dass Griinde und Voraussetzungen,

124

Verbindungen und Riicksichten von
P.s Wirken im Einzelnen deutlich
werden. Auch seine Lebensge-
schichte wird in die Erkldrung seines
Handelns einbezogen. Zuriickgetre-
ten in der Darstellung sind (wie
S.selbst sagt, also etwa die damals
gefithrten Gesprache mit dem Alt-
Katholizismus, die Kloster und die in
der Bevdlkerung, aber auch in der
Kirche vorhandene antisemitische
Stromung (die hier z.T.religios be-
griilndet war). So bleibt der kiinftigen
Forschung noch manches zu tun.
Aber auch mit diesen Einschrinkun-
gen bedeutet S.s Arbeit einen griind-
lichen und wohl durchdachten Bei-
trag zur russischen  Kirchenge-
schichte der neueren Zeit. Er macht
uns vom Wesen dieser Kirche und
der sie leitenden Persodnlichkeiten
manches verstdndlich, was auch
heute noch von Bedeutung ist.
Bertold Spuler

Rudolf Armstark:Die Ukrainische Au-
tokephale Orthodoxe Kirche. Erin-
nerungen des Metropoliten Vasyl’
K. Lypkivs'kyj, Wiirzburg 1982. Au-
gustinus-Verlag. 235 S. (Das Ostli-
che Christentum, N.F. Band 23.) -
DM 48.80.

Wiein andernslawischen Lindern, die

sichim Gefolge des Ersten Weltkrieges

neu organisiert oder neu gebildet ha-
ben, war der Umschwung im Zaren-
reich mit einer Neugliederung des

Raumes verbunden. Sie 16ste auch al-

lerlei kirchliche Erneuerungswiinsche

aus, die sich in Russland in der zeit-
weise bedeutsamen, aber rasch zerfal-
lenen «Lebenden Kirche» dusserten.

Im ukrainischen Sprachgebiet, das

nach eigener Staatlichkeit strebte, war

die Bewegung nach einer Erneuerung
der Kirche mit dem Bestreben nach ih-
rer « Ukrainisierung», also mit der Ver-



wendung des Ukrainischen in ihrer
Verwaltung und - anstelle des Kir-
chenslawischen — auch in der Liturgie
verbunden. Im Zusammenhang mit
verschiedenen politischen Wirrnissen
und mancherlei Besetzungen, die die
Ukraine 1917 bis 1921 erfuhr, entstand
— endgiiltig 1921 - die «Ukrainische
Autokephale Orthodoxe Kirche», zu
deren aktivsten Wortfithrern Vasyl’
Lypkivs'kyj gehorte. Freilich war sie
nie die einzige orthodoxe Kirche des
ukrainischen Sprachgebiets, das da-
mals weit nach Polen hineinragte. Ne-
ben Anhdngern des neuerrichteten Pa-
triarchats in Moskau und neben Ver-
tretern der dort bedeutsamen «Leben-
den Kirche» standen andere ukraini-
sche Gruppen, die die neu gegriindete
autokephale Kirche nie zur Ruhe kom-
men liessen. Sie litt daran, dass sich ihr
kein Bischof anschloss und sie also die
Apostolische Sukzession nicht besass—
ein Grund fir die andern orthodoxen
Kirchen, sie nicht anzuerkennen. An-
gehorige dieser Kirche traten damals
auch mit dem Ausland in Beziehung,
so mit dem Schweizer christ-katholi-
schen Bischof Adolf Kiiry, der ihnen
freundlich gegeniibertrat (vgl. hier
S.58 mit der nicht ganz korrekten
Anm. 114 auf S.229). — Der Herausge-
ber der Erinnerungen Lypkivs'kyjs,
von denen einige Exemplare auf ver-
schlungenen Wegen in den Westen ge-
langten (Altmann war daran, wie er
sagt, selbst beteiligt), schildert in einer
eingehenden, gut belegten Einleitung,
gestiitzt auf frithere Darstellungen (die
er S.9-14 nennt), vor allem Friedrich
Heyer, die kurze Bliite, den baldigen
Zerfall und die letztlich von politi-
schen Instanzen 1930 erzwungene
Selbstauflésung der Kirche. Sie hatim
Zweiten Weltkrieg unter deutscher Be-
satzung eine Nachbliite erlebt (von der
in dieser Zeitschrift laufend berichtet
wurde) und besteht seitdem nur noch

inder Emigration, hatte sie doch schon
in den 1920er Jahren Zweiggemeinden
in Amerika bilden kénnen; doch ist sie
durchdieallmdhliche Assimilation der
nachriickenden Generationen an ihre
Umgebung einer gewissen Erosion
ausgesetzt. — L.s Erinnerungen be-
schreiben diese Entwicklung (bis 1930)
in der Sicht eines zutiefst daran Betei-
ligten: mancherlei Angriffe auf damals
noch lebende Personlichkeiten sind
spéter getilgt worden. Der Vf. hat den
Untergang der Kirche erlebt und ist
1938 verhaftet und (auf die Solovki-In-
seln?) verschickt worden; dort soll er
1948 gestorben sein. Freilich ist das
Dunkel um sein Ende nie erhellt wor-
den. — Vor unsern Augen entsteht eine
Epoche der ostslawischen Kirchenge-
schichte, die letztlich Episode geblie-
ben ist. Heute ist die Ukraine kirchlich
festmit dem Moskauer Patriarchat ver-
bunden; der Titel eines «Exarchen»
dieses Landes fiir den Metropoliten
von Kiev ist nur ein Ornament. Wie
weit ukrainisches nationales Denken
unter den Christen dieses Gebiets, be-
sonders unter der Geistlichkeit, leben-
dig geblieben ist, lasst sich von aussen
nicht sagen. — Sehr stérend ist an die-
sem so aufschlussreichen Buche das
Fehleneines Registers. Bertold Spuler

Emma Brunner-Traut: Die Kopten.
Leben und Lehre der frithen Chri-
sten in Agypten. K6ln 1982. Eugen
Diederichs Verlag. 172 S. — (Diede-
richs Gelbe Rethe; 39: Christen-
tum.) — DM 19.80.

In einer prizisen Ubersicht, wie wir sie

bei der Vf.in gewohnt sind, stellt B.-T.

Abschnitte tber die Bedeutung der

drei grossen Gestalten des koptischen

Christentums, Athanasios, Pachomios

und Schenute von Atripe, mit gut aus-

gewihlten Texten aus der koptischen

Literatur in ithrer Bliitezeit, also vor

125



*dem Einbruch der muslimischen Ara-
ber im 7.Jh., zusammen. Sie trdgt da-
durch zum Verstdndnis des Beitrags
der christlichen Agypter zur Gesamt-
entwicklung dieser Religion bei und
weist (S.57) mit Recht darauf hin, dass
«die Kopten ihren Glauben von An-
fangbis heute unversehrt erhalten» ha-
ben, dass also nicht sie, sondern die
Dyophysiten auf dem Konzil von
Chalkedon 451 vom alt-iiberlieferten
Dogma abgewichen sind. Nur wer die
Kopten aus dieser Sicht betrachtet,
wird ste wirklich verstehen und einse-
hen, dass es die vielberufene Einheit
des Christentums im 1.Jahrtausend in
Wirklichkeit nie gegeben hat. — Nach
einem grossen Sprung liber das Mittel-
alter hinweg liefert B.-T. einen Uber-
blick iiber die jetzige Lage in Agyp-
ten, die manches den in dieser Zeit-
schrift zusammengetragenen Anga-
ben verdankt. Eine knappe Bibliogra-
phie, ein Schliissel fiir Fachaus-
driicke und ein Register beschliessen
dieses — hiibsch illustrierte — Béand-
chen, dem man eine rechte Verbrei-
tung wiinscht. Bertold Spuler

Gerhard Podskalsky: Christentum und
Theologische Literatur in der Kie-
ver Rus’ (988-1237), Miinchen
(1982). C.H.Becksche Verlags-
buchhandlung. XIII, 361 S. — Lei-
nen, DM [58.—.

Zweifellos ist die byzantinische Theo-

logie des frithen Mittelalters gewichti-

ger als die russische, die {ibrigens — na-
turgemaéss —sehrstark unter deren Ein-
fluss steht, wie hierim einzelnen darge-
tan wird. Das hat dazu gefiihrt, dass
man dem theologischen Gehalt des -
nicht allzu zahlreichen — russischen

Schrifttums dieses Gepréiges bisher

nur beschrinkt Aufmerksamkeit ge-

widmet hat, wihrend die Werke
sprachlich und literargeschichtlich

126

schon lang eingehend untersucht wor-
den sind. Diesen Mangel zu beseitigen
unternimmt das vorliegende Buch, das
sich — mit vollem Recht —an Hans Ge-
org Becks «Kirche und theologische
Literatur im Byzantinischen Reich»
(Miinchen 1959) anlehnt. Dabei war
sich der Vf. bewusst, dass die nicht
tiberall giinstige Quellenlage in man-
chen Fillen nurvorldufige Feststellun-
gen zulédsst — wie das bei jeder sich ent-
wickelnden Wissenschaft der Fall ist.
Aber im Rahmen einer solchen Be-
schrinkung, die P. —vielleicht {iber Ge-
biihr — hervorhebt, hat der Vf. ein klas-
sisches Werk geschaffen. Wir wissen
nun iiber den Bestand an Werken mit
theologischem Gehalt wirklich Be-
scheid und iibersehen weithin die Se-
kundéar-Literatur, die recht reichlich
sprudelt: vor allem natiirlich in russi-
scher Sprache, daneben auch in an-
dern (selten auch slawischen) Idio-
men. P. hilt es nicht fiir nétig, solche
Titel zu iibersetzen: sicherlich mit
Recht, kann man sich doch ohne
Kenntnis des Russischen - sowohl in
derans Kirchenslawische angelehnten
Formder Quellenalsauchinmoderner
Ausdrucksweise — mit diesem Thema
nicht beschiftigen.

P. teilt den Stoff nicht zeitlich, son-
dern nach theologischen Sachberei-
chenein, wobei es daund dort zu Uber-
schneidungen kommt. So sind etwa
Hagiographie und Asketik in vielen
Fillen nicht scharf voneinander zu
trennen, waren doch viele Heilige auch
Asketen. Auch auf die Besonderheiten
dieser Literatur—etwa das Fehlen einer
Dogmatik, die bei der damaligen Lage
in der russischen Kirche nicht notig
war — weist der Vf. hin und erwéhnt,
dass Heiligenleben und Wallfahrtsbe-
richte — nach Ausweis der Zahl der
iiberlieferten Handschriften — die be-
liebteste Lektiire waren, wihrend un-
sere Kenntnis des Igor’-Liedes, des be-



kannten Heldenepos, auf einer einzi-
gen, librigens beim Brande Moskaus
1812 untergegangenen Handschrift
beruht.

So werden denn alle Vf., nach Sach-
gebieten getrennt, in ithrem Leben, ih-
ren Werken und ihrer theologischen
Bedeutung bzw. Tendenz beschrieben,
wird die Sekundir-Literatur (mit ei-
nem Nachtrag S.328 bis 330) zusam-
mengetragen: ein schwieriges Unter-
fangen, da Werke dieser Art bet uns
vielfach schwer zu finden sind: das
machte einige Forschungsreisen des
Vf.s notwendig.

Das Ganze ist in eine eingehende
Darstellung der frithen russischen Kir-
che eingebettet, iber die wir in man-
cher Hinsicht quellenméssig nur diirf-
tig unterrichtet sind. Das hat Anlass zu
mancherlel Vermutungen, mancherlei
Auseinandersetzungen gegeben, die
z. T. weltanschaulich-politisch (etwa:
Westler : Slawophilen) bedingt waren
und die (wie etwa die Frage nach dem
Alter eines gesonderten Ukrainer-
tums) bis zum heutige Tage nachwir-
ken. P. berichtet dariiber in niichterner
Sachlichkeit, stellt die Standpunkte so
dar, dass jeder sich hier leicht unter-
richtenkann, und nimmt verhaltenund
wohliiberlegt Stellung: ohne Polemik,
die dabei in der Vergangenheit (und
dartiber hinaus!)so oft herrschte. Auch
diese Kirchengeschichte des frithen
Mittelalters in Russland ist eine be-
deutsame, eigenstidndige Leistung des
Vf.s, die ebenbiirtig neben der Schilde-
rung der Theologie steht. Dem schlies-
sen sich — z. T. von Andrzej Poppe in
Warschau verfasst — Listen von Kir-
chenfiirsten und Herrschern (mit Le-
benslaufen) an, die zur zeitlichen Ein-
ordnung wesentlich beitragen. Einum-
fassendes Register beschliesst das
Werk. Auf ein Verzeichnis der Litera-
tur ist verzichtet worden, doch er-
schliesst ein einschligiges Verfasser-

Verzeichnis die Anmerkungen: ohne
Bezug auf die dargestellten Werke und
Ereignisse wire es ohnehin sinnlos. —
So ist uns mit dieser Arbeit ein Stan-
dardwerk,ein wirkliches Nachschlage-
werk in die Hand gegeben, das Lu-
dolf Miiller in seiner schonen Einlei-
tung mit Recht als «Nastol'naja
kniga» bezeichnet, als ein Buch, das
der mit diesen Fragen befasste Ge-
lehrte — ebenso wie H.G.Becks ge-
nanntes Werk - stets auf seinem
Schreibtisch haben muss.

Bertold Spuler

Dorothea McEwan: Habsburg als
Schutzmacht der Katholiken in
Agypten. Kurzfassung der Studie
iiber das &sterreichische Kirchen-
protektorat von seinen Anfingen
bis zu seiner Abschaffung im Jahre
1914, Kairo 1982. — (Schriften des
Osterreichischen Kulturinstituts in
Kairo, Band 3.)

Neben der Schutzherrschaft der Fran-

zosen iiber die romischen Katholiken

und die Unierten im Vorderen Orient
mit dem Protektorat {iber die «Heili-
gen Stdtten» und neben der Schirm-
herrschaft der russischen Kaiser iiber
die Orthodoxen dieses Raumes ist im
offentlichen Bewusstsein die Tatsache
etwas in Vergessenheit geraten, dass
auch andere «Katholische Méchte»,
neben Toskana und Venedig vor allem
die Osterreichisch-Ungarische Dop-
pelmonarchie, sich um die Katholiken

im Ostlichen Mittelmeerraum bemiih-

ten. Die Vf.in, gebiirtige Osterreiche-

rin, ist dieser Schirmherrschaft der

Kaiser in Wien im einzelnen nachge-

gangen und zeigt, wie ihre Untertanen

(verschiedener Nationalitét, vielfach

italienischer oder slawischer Zunge),

von einer Mission in Ober-Agypten
seit 1777 ausgehend, sich vor allem der
unierten Kopten im Niltal annahmen.

127



» Freilich wurden diese Bemiithungen
durch die Streitigkeiten zweier Zweige
der Franziskaner, der Observanten
und der Reformaten, immer wieder be-
hindert. Die Zahl der Unierten ver-
mehrte sich von unbedeutenden An-
fingen (denen entsprechend geringe
Erfolge unter den Christen Athiopiens
parallel gingen) bis auf-gegenwirtig —
iber 100000 Seelen. Von der franzosi-
schen Besetzung Agyptens unter Na-
poleonabgesehen, haben die Kaiseran
der Donau sich in vielerlei diplomati-
schen Schritten um sie bemiiht, haben
aber auch die Kirche in ihrem Wirken
unterstiitzt. Die Vf.in gibtim vorliegen-
den Buch ein sehr dichtes Bild von die-
ser Entwicklung und beniitzt neben al-
lerlei gedruckten Quellen, wie Ge-
sandtschaftsberichten und Missions-
Erinnerungen, vor allem die Akten des
Haus-, Hof- und Staats-Archivs in
Wien. Siekann aufdiese Weise einsehr

128

plastisches Bild der Ereignisse geben.
Die Hilfe Osterreichs fand ihre Kro-
nung in der Grindung eines uniert-
koptischen Patriarchats 1895. Es ist
freilich bald wieder erloschen, da sein
Inhaber Makarios (Macaire) sich bald
seiner Heimatkirche wieder niherte
und 1908/ 12suspendiert werden muss-
te: eine Tatsache, auf die die Vfin
nicht eingeht (vgl. dazu etwa Rudolf
Strothmann: Die Koptische Kirche in
der Gegenwart, Tiibingen 1932, S.82f.
— Das Patriarchat ist erst Ende 1947
wieder errichtet worden.) — Dem Buch
1st ein Verzeichnis der archivalischen
und der gedruckten Quellen sowie ein
Register beigegeben: eine Arbeit, die
ein bisher vernachldssigtes Gebiet
griindlich erhellt und unsern Blick fiir
die verwickelten Verhéltnisse unter
den Christen im Nahen Osten in dan-
kenswerter Weise vertieft.

Bertold Spuler



	Bibliographie

