
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

j. Y. H.A. Jacobs, Joan Christiaan van
Erckel (1654-1734), Verteidiger der
Lokalkirche. Amsterdam 1981.

ISBN 90302/238 1

Wir freuen uns, das obenerwähnte
Buch besprechen zu dürfen, weil es

einen wichtigen Beitrag liefert zur
Geschichte der niederländischen
altkatholischen Kirche.

Es mag genügend bekannt sein, dass

die Historiographie der «Kirche von
Utrecht» jahrhundertelang von der
Polemik beherrscht war. Das heisst:
man wusste im voraus, wer recht hatte ;

man benützte vorzugsweise sekundäre
Quellen und war nicht bereit, einen
Dialog mit dem Gegner zu führen.

Die Entwicklung der letzten vierzig
Jahre hat hier eine erfreuliche Änderung

gebracht, die ihren Anfang m. E.

in den vierziger Jahren dieses Jahrhunderts

genommen hat. Als Ursache kann
man verweisen auf die «théologie
nouvelle», die das «resourcement»
betonte, die erneute Betonung der Quellen.

Kennzeichnend war die Publikation

von J.Orcibal: Correspondence
de Jansenius, mit der der Autor einen
neuen Zugang schuf zu der so umstrittenen

Figur. Wir müssen hier auch die
Arbeiten von L. Ceyssens erwähnen,
der mit grosser Ausdauer und
unermüdlichem Spürsinn seinen Beitrag
zur « Entmythologisierung» des
Jansenismus geleistet hat.

Ein kleines Beispiel möge hier genügen

; den Jansenisten wurde vorgeworfen,
dass sie der jungfräulichen Mutter

des Herrn zu wenig Ehre zollten, weil
sie im Ave Maria beteten: Gesegnet
bist du unter (statt über) den Frauen!
Ceyssens hat sich die Mühe genommen,

der Formulierung des Gebetes

nachzuspüren bis vor Baius, und
festgestellt, dass «unter den Frauen» (inter
mulieres) der normale Sprachge¬

brauch war, lange bevor überhaupt
von «Augustinismus» oder «Jansenismus»

die Rede war.
Für die Niederlande verweisen wir

auf die Arbeiten von L. J. Rogier. Hier
ist die Aufmerksamkeit für die Quellen
äusserst wohltuend. Auf Grund des

Quellenstudiums kommt Rogier zu
einem nuancierten Urteil über die
Reformation und kann harte Urteile
aussprechen, sowohl über den letzten
Erzbischof von Utrecht vor der Reformation

wie über die Verleumder von
Codde. Nur hat man oft den Eindruck,
dass für Rogier die Papstdogmen von
1870 schon im 17. Jahrhundert existierten

und dass Rom sich schlussendlich
nicht irren konnte. Doch als 1953 die
Zentenarfeier der Wiedereinführung
der römischen Hierarchie in den
Niederlanden stattfand, erwähnte Rogier
in seiner Festrede «unsere getrennten
Brüder, die Altkatholiken, die wie wir
Besitzer von Schlupfkirchen sind»,
und spricht über das Schisma, «an dem
beide Parteien schuldig sind».

Das Zweite Vatikanische Konzil
bedeutet auch auf diesem Gebiet einen
Durchbruch. FürunserZiel ist es genügend

festzuhalten, wie vieles dort als

erstrebenswert zur Sprache kam, das

man früher bei den Altkatholiken
beanstandet hatte. Wir nennen hier nur
die Gemeinschaftsliturgie, die
Volkssprache, das Bibelstudium und in
unserem Zusammenhang das neue Denken

über die «Lokalkirche».
Hier wenden wir uns dem Buch zu,

das Dr. Jacobs geschrieben hat: Joan
Christian van Erckel, Verteidiger der
L.okalkirche.

Es ist ein magnum opus, das den
Stoff in souveräner Weise bringt. Das
Buch hat mehr als 570 Seiten und
braucht diesen Umfang auch.
Namentlich bemerkenswert ist die Be-

121



•herrschung des archivalischen Materials.

Natürlich aus holländischen
Archiven, aber auch Sammlungen aus
Löwen, Pistoia und Rom.

Dann die Werke, die van Erckel
geschrieben hat, mehr als fünfzig an der
Zahl und zum Teil schwer auffindbar.
Auch die zeitgenössische Publizistik
ist in Betracht gezogen worden, wobei
wir erstaunt sind, die «Nouvelles
Ecclésiastiques» zu vermissen. Auch die
neuere Literatur ist gut verarbeitet
worden, und es ist erfreulich, dass auch
die Artikel, die van Kleef und Smit in
dieser Zeitschrift publiziert haben, mit
in Betracht gezogen worden sind.

Der Autor skizziert zunächst den

Entwicklungsgang des jungen van
Erckels und hat dabei Gelegenheit, die
Lage der Katholiken unter der kalvini-
stischen Staatskirche darzulegen.

In seiner kirchlichen Arbeit ist van
Erckel immer mit der Stadt Delft
verbunden geblieben. Über Delft schrieb
Gazier: «on peut dire que le jansénisme

hollandais a pris naissance au
béguinage de Delft.» Hier lebte seit
1681 Antoine Arnauld und führte
einen lebhaften Gedankenaustausch mit
van Erckel. Im Jahre 1683 meldete sich
die erste Polemik, die schon die Themen

anklingen lässt, die auch nachher
wirksam sein werden : Lesung der
Heiligen Schrift in der Volkssprache, Pro-
babilismus, Laxismus und Rigorismus.

Das Recht der Lokalkirche
kommt erst später zur Sprache als der
Apostolische Vikar Petrus Codde 1700
nach Rom zitiert wird, um sich bei der
Kongregation de propaganda fide zu
verantworten.

Wir müssen Dr. Jacobs sehr dankbar

sein für die sorgsame Weise, in der
die Erlebnisse Coddes in Rom dargestellt

werden. Nachdem Codde fast
zwei Jahre in Rom verkehrt hat, wird
am 7. März 1702 in einer Plenarsession
der Beschluss gefasst, Codde zu sus¬

pendieren. Codde bleibt in Unkenntnis

dieses Urteils, das im Juni in
Holland bekannt wird. Via Holland erhält
Codde dann die Nachricht in Rom am
5. Juli 1702.

Es ist verständlich, dass in dieser
Zeit van Erckel sich beschäftigt mit
dem Verhältnis Utrecht/Rom und sich
Fragen stellt über die Aufgabe des Me-
tropolitankapitels und die Rolle, welche

die Obrigkeit in dieser Frage zu
spielen hat.

Bei allen diesen Fragen wird van
Erckel auch beraten von Père Quesnel,
der seit 1703 in Holland weilt. Codde
kommt zurück nach Holland, aber will
keine bischöfliche Funktionen
ausüben, solange das Urteil von Rom
nicht rückgängig gemacht wird. Die
Lage spitzt sich zu als Codde im Jahre
1710 stirbt und die Frage laut wird, was
die Aufgabe des Kapitels während der
Sedisvakanz sein muss. Auch für van
Erckel ist es ein gedenkwürdiges Jahr;
er wird exkommuniziert, weil er einer
Zitation, vor dem Internunzius zu
erscheinen, keine Folge geleistet hat.
Van Erckel ficht diese Exkommunikation

an. Er will den Papst anerkennen
als Höchsten und Ersten, aber das

heisst nicht, dass der Papst ein absoluter

Herrscher, König oder Monarch ist.
Das Kapitel entschliesst sich, seine

Rechte zu wahren und sie auch wenn
möglich auszuüben. Im Jahre 1719

appelliert es an ein Allgemeines Konzil,
und es wird immer deutlicher, dass es

notwendig ist, einen Bischof zu wählen.

Es ist verständlich, dass das Kapitel

hier cum timore et tremore
vorgegangen ist und es ist ein Verdienst des

Autors, dass er den Gang der Beratungen

sehr sorgfältig wiedergibt. Er
macht es wahrscheinlich, dass das
Kapitel am 17. November 1722 eine (bis
jetzt unbekannte) Versammlung
abgehalten hat, in dem Steenoven zum
Erzbischof gewählt wurde. Steenoven hat

122



sich beraten und verlangte eine Wartezeit.

Erst als alle rechtlichen Möglichkeiten

nochmals nachgeprüft waren,
fand am 27. April die Wahl Steenovens
statt.

Van Erckel hat diese Wahl mit
Überzeugung verteidigt.

Er ist der Meinung, dass nach einer
Sedisvakanz von 20 Jahren ein Bischof
lebensnotwendig für eine katholische
Kirche ist. Er weiss, dass es

Meinungsverschiedenheiten gibt zwischen der
Kirchevon Utrechtund Rom,aberdies
soll kein Grund sein, die Rechte der
Lokalkirche zu verneinen. Es kann
nicht Aufgabe des Papstes sein,
Bischöfe willkürlich zu entlassen oder
einzusetzen, under darf nur unter sehr
bestimmten Bedingungen die Konfirmation

einer Bischofswahl verweigern.

Dr. Jacobs beschreibt gut die Haltung

der Kanoniker, die nur sehr
zögernd ihren Weg gingen weil sie Angst
hatten, dass die Kirche von Utrecht in
die Isolation geraten würde. Und ein
Schisma haben sie bestimmt nicht
gewollt.

Auch die römische Kurie zögerte
und wir sind dem Autor wieder dankbar,

dass er die Kompetenzstreitigkeiten
zwischen Propaganda, Inquisition

und Staatssekretariat ausmalt, die alle
auf ihrer eigenen Art auf die Geschehnisse

in den Niederlanden reagieren.
Nach der Wahl Steenovens sollte

die Weihe folgen. Auch hier ging man
sehr vorsichtig vor. Erst wartete man
auf die Stellungnahme von Papst Innozenz

XIIL Dieser starb am 17. März
1724. Dann müsste man abwarten, wer
der neue Papst werden sollte. Und als
Benedikt XIV. am 29. Mai 1724
gewählt wurde, müsste man auch hier
wieder warten. Endlich fand am
15.Oktober 1724 die Weihe statt, die
für die Kirchevon Utrecht von so grosser

Bedeutung sein würde.

Van Erckel hat das alles miterlebt.
Und als Steenoven schon im Jahre
1725 starb, muss es fürihn eine Genugtuung

gewesen sein, dass das Kapitel
nicht zögerte, einen neuen Erzbischof
in der Person von Barchman Wuytiers
zu wählen.

Das Episkopat von Barchman Wuytiers

brachte van Erckel eine
Enttäuschung, weil sich ein Konflikt
zwischen Erzbischof und Kapitel ergab.

Hier bemerkt der Autor, dass der
Erzbischof sich «episkopal» und das

Kapitel sich «presbyteral» aufstellte.
Ich bin mit dieser Umschreibung wenig

glücklich. Der Terminus würde in
diesem Zusammenhang doch bedeuten,

dass für die Kanoniker nicht der
Bischof, sondern der Presbyter das

tragende Amt in der Kirche sein müsse.
Soweit ich weiss, hat eine solche
Überzeugung nie bei den Kanonikern
gelebt. Ein Hauch von Richerismus mag
anwesend gewesen sein, aber die

Hauptursache der Schwierigkeiten lag
in der langen Sedisvakanz einerseits
und dem Versuch Barchmans andererseits,

Moralstreitigkeiten gewaltsam
entscheiden zu wollen.

Joan Christian van Erckel hat noch
erlebt, dass am 26. August 1733 van der
Croon als Nachfolger von Barchman
gewählt wurde. Nach dieser Wahl hat
er sich zurückgezogen und noch einen
kurzen Lebensabend in Leyden
verbracht. Dr. Jacobs hat uns sehr an sich

verpflichtet, indem er das Leben und
die Bedeutung dieses Mannes so klar
ins Licht gestellt hat. P.J.Maan

Gerhard Simon: Konstantin Petrovic
Pobedonoscev und die Kirchenpolitik

des Heiligen Synod 1880-1905,
Göttingen, o.J., Vandenhoeck und

Ruprecht. 280 S.

P.war sich als «Oberprokur(at)or» -
also Leiter - des Hl. Synods, der 1721

123



"bis 1917 in Russland an Stelle des
Patriarchen stand, bewusst, dass in einem
Staate wie diesem das Wohl der Kirche
aufs engste mit der Staatsform, also mit
der Herrschaft eines orthodoxen Zarren,

verbunden war. (Die weitere
Entwicklung sollte zeigen, wie recht er
hatte.) So unternahm er es also während

der 25 Jahre seines Amtes
(1880-1905), nicht nur die staatliche
Entwicklung dieser seiner Überzeugung

gemäss zu lenken und dazu
seinen Einfluss vor allem aufKaiser
Alexander III. (1881-1894) auszunützen.
Er sorgte persönlich, selbstlos und
integer, dafür, das Wohl der Kirche zu
fördern, indem er die Lage der Geistlichen

finanziell verbesserte und für ihre
Bildung vieles (wenn auch nicht
genug) tat, vom Ausbau der Geistlichen
Akademien und Seminare bis hin zu
den zahlreichen kirchlichen (Volks-)
Schulen, die es gab und die er
vermehrte. Als überzeugter Orthodoxer
versuchte P. auch, den Einfluss anderer

Konfessionen und Religionen -
des Katholizismus, des Protestantismus

und des Islams - durch
einschränkende Massnahmen aller Art,
aber auch durch Mission zu verringern

und vor allem die in seiner Zeit
üppig wuchernden Sekten, vorab die
Altgläubigen, zurückzudrängen und
sie, wenn möglich, der Orthodoxie
ein- oder wenigstens anzugliedern,
wie das z.T.gelang.

Dieses vielfältige Wirken des
bedeutenden Staatsmanns und
Kirchenpolitikers, das schon zu seiner Zeit
grosse Aufmerksamkeit fand, schildert

der mit den (fast ausschliesslich
russischen) Quellen wohl vertraute
und in der Kirchen- und Staatsgeschichte

gut bewanderte Vf.in all
seinen Einzelheiten und Verästellungen,
eingebaut in die geschichtliche
Entwicklung und die allgemeine Lage, so
dass Gründe und Voraussetzungen,

Verbindungen und Rücksichten von
P.s Wirken im Einzelnen deutlich
werden. Auch seine Lebensgeschichte

wird in die Erklärung seines
Handelns einbezogen. Zurückgetreten

in der Darstellung sind (wie
S. selbst sagt, also etwa die damals
geführten Gespräche mit dem Alt-
Katholizismus, die Klöster und die in
der Bevölkerung, aber auch in der
Kirche vorhandene antisemitische
Strömung (die hier z.T.religiös
begründet war). So bleibt der künftigen
Forschung noch manches zu tun.
Aber auch mit diesen Einschränkungen

bedeutet S.s Arbeit einen gründlichen

und wohl durchdachten
Beitrag zur russischen Kirchengeschichte

der neueren Zeit. Er macht
uns vom Wesen dieser Kirche und
der sie leitenden Persönlichkeiten
manches verständlich, was auch
heute noch von Bedeutung ist.

Bertold Spuler

RudolfArmstark /Die Ukrainische
Autokephale Orthodoxe Kirche.
Erinnerungen des Metropoliten Vasyl'
K. Lypkivs'kyj, Würzburg 1982.

Augustinus-Verlag. 235 S. (Das Östliche

Christentum, N. F. Band 23.) -
DM48.80.

Wie in andern slawischen Ländern, die
sich im Gefolge des Ersten Weltkrieges
neu organisiert oder neu gebildet
haben, war der Umschwung im Zarenreich

mit einer Neugliederung des

Raumes verbunden. Sie löste auch
allerlei kirchliche Erneuerungswünsche
aus, die sich in Russland in der
zeitweise bedeutsamen, aber rasch zerfallenen

«Lebenden Kirche» äusserten.
Im ukrainischen Sprachgebiet, das

nach eigener Staatlichkeit strebte, war
die Bewegung nach einer Erneuerung
der Kirche mit dem Bestreben nach
ihrer «Ukrainisierung», also mit der Ver-

(24



Wendung des Ukrainischen in ihrer
Verwaltung und - anstelle des
Kirchenslawischen - auch in der Liturgie
verbunden. Im Zusammenhang mit
verschiedenen politischen Wirrnissen
und mancherlei Besetzungen, die die
Ukraine 1917 bis 1921 erfuhr, entstand

- endgültig 1921 - die «Ukrainische
Autokephale Orthodoxe Kirche», zu
deren aktivsten Wortführern Vasyl'
Lypkivs'kyj gehörte. Freilich war sie

nie die einzige orthodoxe Kirche des

ukrainischen Sprachgebiets, das
damals weit nach Polen hineinragte. Neben

Anhängern des neu errichteten
Patriarchats in Moskau und neben
Vertretern der dort bedeutsamen « Lebenden

Kirche» standen andere ukrainische

Gruppen, die die neu gegründete
autokephale Kirche nie zur Ruhe kommen

liessen. Sie litt daran, dass sich ihr
kein Bischof anschloss und sie also die

Apostolische Sukzession nicht besass-
ein Grund für die andern orthodoxen
Kirchen, sie nicht anzuerkennen.
Angehörige dieser Kirche traten damals
auch mit dem Ausland in Beziehung,
so mit dem Schweizer christ-katholi-
schen Bischof Adolf Küry, der ihnen
freundlich gegenübertrat (vgl. hier
S.58 mit der nicht ganz korrekten
Anm. 114 auf S. 229). - Der Herausgeber

der Erinnerungen Lypkivs'kyjs,
von denen einige Exemplare auf
verschlungenen Wegen in den Westen
gelangten (Altmann war daran, wie er
sagt, selbst beteiligt), schildert in einer
eingehenden, gut belegten Einleitung,
gestützt auf frühere Darstellungen (die
er S. 9—14 nennt), vor allem Friedrich
Heyer, die kurze Blüte, den baldigen
Zerfall und die letztlich von politischen

Instanzen 1930 erzwungene
Selbstauflösung der Kirche. Sie hat im
Zweiten Weltkrieg unter deutscher
Besatzung eine Nachblüte erlebt (von der
in dieser Zeitschrift laufend berichtet
wurde) und besteht seitdem nur noch

in der Emigration, hatte sie doch schon
in den 1920er Jahren Zweiggemeinden
in Amerika bilden können; doch ist sie
durch die allmähliche Assimilation der
nachrückenden Generationen an ihre
Umgebung einer gewissen Erosion
ausgesetzt. - L.s Erinnerungen
beschreiben diese Entwicklung (bis 1930)
in der Sicht eines zutiefst daran
Beteiligten: mancherlei Angriffe auf damals
noch lebende Persönlichkeiten sind
später getilgt worden. Der Vf. hat den
Untergang der Kirche erlebt und ist
1938 verhaftet und (auf die Solovki-In-
seln?) verschickt worden; dort soll er
1948 gestorben sein. Freilich ist das
Dunkel um sein Ende nie erhellt worden.

- Vor unsern Augen entsteht eine
Epoche der ostslawischen Kirchengeschichte,

die letztlich Episode geblieben

ist. Heute ist die Ukraine kirchlich
fest mit dem Moskauer Patriarchat
verbunden; der Titel eines «Exarchen»
dieses Landes für den Metropoliten
von Kiev ist nur ein Ornament. Wie
weit ukrainisches nationales Denken
unter den Christen dieses Gebiets,
besonders unter der Geistlichkeit, lebendig

geblieben ist, lässt sich von aussen
nicht sagen. - Sehr störend ist an
diesem so aufschlussreichen Buche das
Fehlen eines Registers. Bertold Spuler

Emma Brunner-Traut: Die Kopten.
Leben und Lehre der frühen Christen

in Ägypten. Köln 1982. Eugen
Diederichs Verlag. 172 S. - (Diede-
richs Gelbe Reihe; 39: Christentum.)-

DM 19.80.

In einer präzisen Übersicht, wie wir sie

bei der Vf.in gewohnt sind, stellt B.-T.
Abschnitte über die Bedeutung der
drei grossen Gestalten des koptischen
Christentums, Athanasios, Pachomios
und Schenüte von Atripe, mit gut
ausgewählten Texten aus der koptischen
Literatur in ihrer Blütezeit, also vor

125



"dem Einbruch der muslimischen Araber

im 7. Jh., zusammen. Sie trägt
dadurch zum Verständnis des Beitrags
der christlichen Ägypter zur
Gesamtentwicklung dieser Religion bei und
weist (S. 57) mit Recht daraufhin, dass
«die Kopten ihren Glauben von
Anfang bis heute unversehrt erhalten»
haben, dass also nicht sie, sondern die
Dyophysiten auf dem Konzil von
Chalkedon 451 vom alt-überlieferten
Dogma abgewichen sind. Nur wer die

Kopten aus dieser Sicht betrachtet,
wird sie wirklich verstehen und einsehen,

dass es die vielberufene Einheit
des Christentums im 1. Jahrtausend in
Wirklichkeit nie gegeben hat. - Nach
einem grossen Sprung über das Mittelalter

hinweg liefert B.-T. einen Überblick

über die jetzige Lage in Ägypten,

die manches den in dieser
Zeitschrift zusammengetragenen Angaben

verdankt. Eine knappe Bibliographie,

ein Schlüssel für Fachausdrücke

und ein Register beschliessen
dieses - hübsch illustrierte - Bändchen,

dem man eine rechte Verbreitung

wünscht. Bertold Spuler

Gerhard Podskalsky : Christentum und
Theologische Literatur in der Kiever

Rus' (988-1237), München
(1982). C.H.Becksche
Verlagsbuchhandlung. XIII, 361 S. -
Leinen, DM 158.-.

Zweifellos ist die byzantinische Theologie

des frühen Mittelalters gewichtiger

als die russische, die übrigens - na-
turgemäss - sehr stark unter deren
Einfluss steht, wie hierim einzelnen dargetan

wird. Das hat dazu geführt, dass

man dem theologischen Gehalt des -
nicht allzu zahlreichen - russischen
Schrifttums dieses Gepräges bisher
nur beschränkt Aufmerksamkeit
gewidmet hat, während die Werke
sprachlich und literargeschichtlich

schon lang eingehend untersucht worden

sind. Diesen Mangel zu beseitigen
unternimmt das vorliegende Buch, das
sich - mit vollem Recht - an Hans Georg

Becks «Kirche und theologische
Literatur im Byzantinischen Reich»
(München 1959) anlehnt. Dabei war
sich der Vf. bewusst, dass die nicht
überall günstige Quellenlage in manchen

Fällen nur vorläufige Feststellungen

zulässt - wie das bei jeder sich
entwickelnden Wissenschaft der Fall ist.
Aber im Rahmen einer solchen
Beschränkung, die P. -vielleicht über
Gebühr - hervorhebt, hat der Vf. ein
klassisches Werk geschaffen. Wir wissen

nun über den Bestand an Werken mit
theologischem Gehalt wirklich
Bescheid und übersehen weithin die
Sekundär-Literatur, die recht reichlich
sprudelt: vor allem natürlich in
russischer Sprache, daneben auch in
andern (selten auch slawischen)
Idiomen. P. hält es nicht für nötig, solche
Titel zu übersetzen: sicherlich mit
Recht, kann man sich doch ohne
Kenntnis des Russischen - sowohl in
der ans Kirchenslawische angelehnten
Form der Quellen als auch in moderner
Ausdrucksweise - mit diesem Thema
nicht beschäftigen.

P. teilt den Stoff nicht zeitlich,
sondern nach theologischen Sachbereichen

ein, wobei es da und dort zu
Überschneidungen kommt. So sind etwa

Hagiographie und Asketik in vielen
Fällen nicht scharf voneinander zu

trennen, waren doch viele Heilige auch
Asketen. Auch auf die Besonderheiten
dieser Literatur-etwa das Fehlen einer

Dogmatik, die bei der damaligen Lage
in der russischen Kirche nicht nötig
war - weist der Vf. hin und erwähnt,
dass Heiligenleben und Wallfahrtsberichte

- nach Ausweis der Zahl der

überlieferten Handschriften - die
beliebteste Lektüre waren, während
unsere Kenntnis des Igor'-Liedes, des be-

126



kannten Heldenepos, auf einer einzigen,

übrigens beim Brande Moskaus
1812 untergegangenen Handschrift
beruht.

So werden denn alle Vf., nach
Sachgebieten getrennt, in ihrem Leben,
ihren Werken und ihrer theologischen
Bedeutung bzw. Tendenz beschrieben,
wird die Sekundär-Literatur (mit
einem Nachtrag S.328 bis 330)
zusammengetragen: ein schwieriges
Unterfangen, da Werke dieser Art bei uns
vielfach schwer zu finden sind: das
machte einige Forschungsreisen des

Vf.s notwendig.
Das Ganze ist in eine eingehende

Darstellung der frühen russischen Kirche

eingebettet, über die wir in mancher

Hinsicht quellenmässig nur dürftig

unterrichtet sind. Das hat Anlass zu
mancherlei Vermutungen, mancherlei
Auseinandersetzungen gegeben, die
z.T. weltanschaulich-politisch (etwa:
Westler : Slawophilen) bedingt waren
und die (wie etwa die Frage nach dem
Alter eines gesonderten Ukrainer-
tums) bis zum heutige Tage nachwirken.

P. berichtet darüber in nüchterner
Sachlichkeit, stellt die Standpunkte so
dar, dass jeder sich hier leicht
unterrichten kann, und nimmt verhalten und
wohlüberlegt Stellung: ohne Polemik,
die dabei in der Vergangenheit (und
darüber hinaus so oft herrschte. Auch
diese Kirchengeschichte des frühen
Mittelalters in Russland ist eine
bedeutsame, eigenständige Leistung des
Vf.s, die ebenbürtig neben der Schilderung

der Theologie steht. Dem schliessen

sich - z.T. von Andrzej Poppe in
Warschau verfasst - Listen von
Kirchenfürsten und Herrschern (mit
Lebensläufen) an, die zur zeitlichen
Einordnung wesentlich beitragen. Ein
umfassendes Register beschliesst das
Werk. Auf ein Verzeichnis der Literatur

ist verzichtet worden, doch
erschliesst ein einschlägiges Verfasser-

Verzeichnis die Anmerkungen: ohne
Bezug auf die dargestellten Werke und
Ereignisse wäre es ohnehin sinnlos. -
So ist uns mit dieser Arbeit ein
Standardwerk, ein wirkliches Nachschlagewerk

in die Hand gegeben, das Lu-
dolf Müller in seiner schönen Einleitung

mit Recht als «Nastol'naja
kniga» bezeichnet, als ein Buch, das
der mit diesen Fragen befasste
Gelehrte - ebenso wie H.G.Becks
genanntes Werk - stets auf seinem
Schreibtisch haben muss.

Bertold Spuler

Dorothea McEwan: Habsburg als
Schutzmacht der Katholiken in
Ägypten. Kurzfassung der Studie
über das österreichische
Kirchenprotektorat von seinen Anfängen
bis zu seiner Abschaffung im Jahre
1914, Kairo 1982. - (Schriften des
Österreichischen Kulturinstituts in
Kairo, Band 3.)

Neben der Schutzherrschaft der
Franzosen über die römischen Katholiken
und die Unierten im Vorderen Orient
mit dem Protektorat über die «Heiligen

Stätten» und neben der
Schirmherrschaft der russischen Kaiser über
die Orthodoxen dieses Raumes ist im
öffentlichen Bewusstsein die Tatsache
etwas in Vergessenheit geraten, dass

auch andere «Katholische Mächte»,
neben Toskana und Venedig vor allem
die Österreichisch-Ungarische
Doppelmonarchie, sich um die Katholiken
im östlichen Mittelmeerraum bemühten.

Die Vf.in, gebürtige Österreicherin,

ist dieser Schirmherrschaft der
Kaiser in Wien im einzelnen nachgegangen

und zeigt, wie ihre Untertanen
(verschiedener Nationalität, vielfach
italienischer oder slawischer Zunge),
von einer Mission in Ober-Ägypten
seit 1777 ausgehend, sich vor allem der
unierten Kopten im Niltal annahmen.

127



¦ Freilich wurden diese Bemühungen
durch die Streitigkeiten zweier Zweige
der Franziskaner, der Observanten
und der Reformaten, immer wieder
behindert. Die Zahl der Unierten
vermehrte sich von unbedeutenden
Anfängen (denen entsprechend geringe
Erfolge unter den Christen Äthiopiens
parallel gingen) bis auf- gegenwärtig -
über 100000 Seelen. Von der französischen

Besetzung Ägyptens unter
Napoleon abgesehen, haben die Kaiser an
der Donau sich in vielerlei diplomatischen

Schritten um sie bemüht, haben
aber auch die Kirche in ihrem Wirken
unterstützt. Die Vf.in gibt im vorliegenden

Buch ein sehr dichtes Bild von dieser

Entwicklung und benützt neben
allerlei gedruckten Quellen, wie
Gesandtschaftsberichten und Missions-
Erinnerungen, vor allem die Akten des

Haus-, Hof- und Staats-Archivs in
Wien. Sie kann auf diese Weise ein sehr

plastisches Bild der Ereignisse geben.
Die Hilfe Österreichs fand ihre
Krönung in der Gründung eines uniert-
koptischen Patriarchats 1895. Es ist
freilich bald wieder erloschen, da sein
Inhaber Makarios (Macaire) sich bald
seiner Heimatkirche wieder näherte
und 1908/12suspendiertwerdenmuss-
te: eine Tatsache, auf die die Vf.in
nicht eingeht (vgl. dazu etwa Rudolf
Strothmann: Die Koptische Kirche in
der Gegenwart, Tübingen 1932, S. 82 f.

- Das Patriarchat ist erst Ende 1947

wieder errichtet worden.) - Dem Buch
ist ein Verzeichnis der archivalischen
und der gedruckten Quellen sowie ein

Register beigegeben: eine Arbeit, die
ein bisher vernachlässigtes Gebiet
gründlich erhellt und unsern Blick für
die verwickelten Verhältnisse unter
den Christen im Nahen Osten in
dankenswerter Weise vertieft.

Bertold Spuler

m


	Bibliographie

