Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 1

Artikel: Grundsétze und Ziele altkatholischer Liturgiereform
Autor: Kraft, Sigisbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404662

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Grundsitze und Ziele altkatholischer Liturgiereform

Dem Wegbereiter
anglikanisch-altkatholischer
Freundschaft, Charles Jack Witten,
+ 21. Februar 1982, in dankbarem
Gedenken

Gibt es eine typisch «altkatholische» Liturgie?

Anlésslich der Hundertjahrfeier der «Catholica Bernensis» und des
«Christkatholischen Akademikerverbands» am 4. November 1981 in
Bern stellte Hans Gerny in einem Referat die Frage, wie sich die Sen-
dung der christkatholischen (= altkatholischen) Kirche in der heuti-
gen Welt noch erfiillen lasse. Dabei forderte er, in der Liturgie miisse
«die altkatholische Kirchlichkeit splirbar werden, und zwar nicht nur
fiir Spezialisten, sondern fiir jeden regelmissigen Gottesdienstbesu-
cher, sonst wird unsere Theologie unglaubwiirdig» !

Kann eine solche Forderung erhoben werden — zumal wenn der Re-
ferent selber niichtern und kritisch feststellt: «... auch der regelméssige
Gottesdienstbesucher (und nicht einmal jeder Theologe!) wird in un-
serem Gottesdienst kaum einen grundsétzlichen Unterschied zum ro-
misch-katholischen Gottesdienst finden»?

Darf eine solche Forderung erhoben werden, wo es gilt, das Ei-
nende zu bezeugen und das Trennende zu iiberwinden? Hat nicht be-
reits 1968 eine altkatholisch/romisch-katholische Gesprachskommis-
sion «die Notwendigkeit betont ..., gemeinsame Texte jener Gebete
und Formeln auszuarbeiten, die in beiden Kirchen in Gebrauch
sind» 2?

Noch bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil war die Muttersprache
das unterscheidende Merkmal, so dass das Typische des altkatholi-
schen Gottesdienstes z.B. mit der Ankiindigung des «hi. Amtes in
deutscher Sprache» angegeben werden konnte. Das Altarbuch des
Katholischen Bistums der Altkatholiken in Deutschland aus dem Jahr
1959 galt auch fiir romisch-katholische Beobachter geradezu als Mu-

' MS Basel 1981.

2 Wolfgang Krahl, Okumenischer Katholizismus, Bonn 1970, 172.

3 Bonn, Verlag des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutsch-
land.

&2



sterfall verwirklichter Liturgiereform. Die Zahl der Prifationen war
gegeniiber dem Missale Romanum vermehrt. Die Gesangstexte des
Proprium Missae sind fiir den gemeinsamen Vollzug eingerichtet.
Eine vierfache Lesungsreihe ist vorgesehen.

Dann kam die Liturgiereform nach dem Zweiten Vatikanum. War
damit nicht das altkatholische Bemiihen eingeholt, ja iiberholt?

So wurden bald unter altkatholischen Pfarrern und Gemeindemit-
gliedern einzelne Stimmen laut, man kénne nun die eigene Reform ge-
trost vergessen und unbesehen und pauschal die romisch-katholischen
Formulare tibernehmen.

Mancher, der sich aus welchen Griinden auch immer zum Beitritt
entschloss, meinte, er werde die romisch-katholische Liturgiereform —
womoglich einschliesslich dort verbotener, weitergehender Freiheiten
- in der altkatholischen Kirche wiederfinden. Die rémisch-katholische
Kirche sei doch wenigstens auf diesem Gebiet ebenfalls Reformkirche
geworden. Die trennenden Unterschiede und die ausstehenden Refor-
men misse man auf anderen Gebieten als dem des Gottesdienstes su-
chen.

Dieser Sachverhalt ist kritisch zu untersuchen, zumal manche Wege
der altkatholischen Entwicklung solchen Meinungen recht geben
konnten.

Die Anfinge der Erneuerung des Gottesdienstes

Wir erinnern uns:

In der Anfangszeit des altkatholischen Aufbruches gab es gewich-
tige Stimmen, die fiir die unangetastete liturgische Tradition der Litur-
gie — wie sie vor 1870 geltende Regel war — mit Vehemenz eingetreten
sind. Sie meinten, in der Auseinandersetzung mit dem Ersten Vati-
canum spielten Fragen der Liturgie keine Rolle, ja sie warnten vor
Neuordnungen und Reformen. Die bisherige abendldndische Gottes-
dienstiiberlieferung sei auf Grund der Prinzipien, die sich die im alten
katholischen Glauben verharrenden Katholiken zu eigen gemacht hat-
ten, zu bewahren®. Hans Ewald Kessler hat in einem leider noch un-
verffentlichten Manuskript aus dem Jahr 1966 die heisse Diskussion
um die Einfithrung der deutschen Liturgie bei den Alt-Katholiken in

‘ Stenographischer Bericht iiber die Verhandlungen des Katholiken-Kon-
gresses vom 22. bis 24.September in Miinchen, 13.

83



Deutschland von 1870 bis zur 5.Synode eingehend beschrieben und
belegt.

Der spitere Bischof Theodor Weber erklart noch 1885, es sei ein
grosser Vorzug, wenn Gemeinden beim alten, rdomischen Missale ge-
blieben seien. Wenn beabsichtigt werden sollte, den deutschen Gottes-
dienst auch in seiner jetzigen Breslauer Gemeinde einzufiihren, «dann
erkldare ich der Synode, dann gehe ich nicht mehr an den Altar!*» So
stellt Kurt Pursch zu Recht fest: «In der altkatholischen Liturgiere-
form nach dem ersten Vatikanischen Konzil ging es zundchst um das
treue Bewahren und Festhalten am katholischen Kultus®».

Diejenigen, die schon frithzeitig gottesdienstliche Reformen im Alt-
Katholizismus verwirklichen wollten, hatten keinen leichten Stand.
Immerhin konnten sie sich auf vorausgehende Reformbewegungen
berufen, insbesondere auf jene des Konstanzer Bistumsverwesers Ig-
naz Heinrich v. Wessenberg. In der Aufhebung des altehrwiirdigen
1200jdhrigen Bistums, die diesen Reformen ein gewaltsames Ende ma-
chen wollte, zeigte sich jener romische Zentralismus, der zu den Dog-
men von 1870 fithren sollte.

Auch nach der Einfiihrung der deutschsprachigen Liturgie in der
deutschen altkatholischen Kirche hing «die Mehrzahl der Geistlichen
und Laien und vor allem die Synodalreprasentanz der gewohnten
abendlandischen ... Messordnung» 7, einschliesslich der Ubertragung
des Tridentinischen Kanons, an.

Das Beharren auf der katholischen Identitédt reichte soweit, dass
noch bis zur Konsekration von Bischof Josef Brinkhues am 6.Januar
1966 in der Schlosskirche zu Mannheim die Bischofsweihe nach dem
Pontificale Romanum gespendet und dabei die als Verba Sacramenti
geltenden Worte «accipe Spiritum Sanctum» von den Konsekratoren
— mit Ausnahme von Weihbischof Dr. Otto Steinwachs — lateinisch ge-
sprochen wurden!

Den Vorwurf der Gegner, die Alt-Katholiken seien in Wirklichkeit
Neuprotestanten, wollte man auch auf diese Weise nach Kriften wi-
derlegen.

Wir miissen es uns in diesem Zusammenhang versagen, den ge-

5 Hans Ewald Kessler, Die Diskussion um die Einfiihrung der deutschen Li-
turgic bei den Altkatholiken in Deutschland bis zur fiinften Synode, Bonn
1966, 24 (MS).

¢ Kurt Pursch, Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebets in: IKZ
1968, S.253.

" Ebd., S.267f.

84



schichtlichen Wegen ins einzelne nachzugehen. Es soll nur daran erin-
nert werden, dass die ersten begrindeten Reformversuche in der
Schweiz wie in Deutschland zunichst als inoffizielle Arbeiten galten
und nur langsam — und dann nicht ohne Schwierigkeiten — zu verbind-
lichen liturgischen Formularen fithren konnten. So ist das 1879 von
Bischof Eduard Herzog herausgegebene «Christkatholische Gebet-
buch fiir den gemeinsamen Gottesdienst»?® laut Vorwort «noch nicht
mit offiziellem Charakter ausgestattet» und wird nur «den Gemein-
den, welche die Messe in der deutschen Sprache feiern wollen, emp-
fohlen». Ahnlich verhélt es sich mit dem von einer Liturgischen Kom-
mission mitverantworteten, von Adolf Thiirlings herausgegebenen
«Liturgischen Gebetbuch» ?, das Tagzeiten, Messproprien, eine bear-
beitete Neuiibertragung des romischen Eucharistiegebets und ein wei-
teres, diesem vorangestelltes, enthielt und einen Anhang anspruchs-
voller Lieder!?, die auch anstelle der Liturgischen Proprien zu singen
sein sollten..

Hochst eigenartig erscheinen Kompromissversuche wie jener aus
der nordbadischen Pfarrerkonferenz, der 1877 der 4. Synode vorgelegt
wurde. Demnach musste der lateinische Kanon wie bisher tiblich still
gebetet werden; nach der «Supplices»-Strophe sollte der Zelebrant
den Altar verlassen, sich an einen Betstuhl inmitten der Gemeinde be-
geben — wie dies bei Volksandachten iiblich war — und dort eine deut-
sche Kanonparaphrase beten''.

Diese mangelnde Bereitschaft vieler Geistlicher und Gemeinden
und die gebotene Verteidigung gegen die Aberkennung der Katholizi-
tit macht verstindlich, dass die ersten Reformversuche zu offiziellen
Texten fithren, die mehr oder weniger nahe an der iiberlieferten west-
lichen Liturgie bleiben. Die letztverantwortlichen Redaktoren und Ge-
stalter, Bischof Eduard Herzog und Professor Adolf Thirlings hitten
- wie wir noch sehen werden — die theologischen und liturgiewissen-
schaftlichen Voraussetzungen besessen, um eine vollige Neugestal-
tung aus dem Geist der alten Kirche zu versuchen. Dennoch weisen
ihre Vorlagen — und damit eine fast hundertjihrige Gottesdiensttradi-
tion in der Schweiz, in Deutschland und Osterreich — neue Akzente
auf, in denen Grundsitze altkatholischer Liturgie deutlich werden.

¥ Bern 1879.

’Mannheim 1885.

" Liederbuch vom Reiche Gottes, Mannheim 1885.
' Abgedr. b. Pursch, a.a.0., S.256fT.

&5



Das Eucharistiegebet

Wenden wir uns zunichst der Frage des Eucharistiegebets zu, in dem
der theologische Neuansatz am deutlichsten wird:

1. Gegeniiber dem tridentinischen Kanon fillt zunédchst auf, dass
Herzog und nach ihm Thiirlings (1.Ordnung) zum erstenmal in der
westlichen katholischen Liturgie die ausdriickliche Heilig-Geist-Epi-
klese wiederherstellen. Sie steht vor dem Einsetzungsbericht, an der
Stelle der Segensbitte des Romischen Kanons. Dessen Ubertragung
(2. deutsche Messordnung) hat Thiirlings ebenfalls ausdriicklich er-
weitert («... von deinem Geiste sei1 es durchleuchtet...»), um auch hier
das epikletische Moment zu betonen.

Die spitere Erkenntnis, dass «also das ganze Eucharistiegebet die
Epiklese iiber Brot und Wein» sei!2?, darf hier wohl noch nicht voraus-
gesetzt werden. Ist doch offensichtlich die altkirchliche Auffassung
noch nicht wiedergewonnen, dass dem ganzen Eucharistiegebet kon-
sekratorischer Charakter zukomme.

Pfarrer Dr. J. Watterich, der Vorsitzende einer 1876 in der Schweiz
gebildeten Liturgieckommission, vertritt noch 1896 die These, die Kon-
sekration erfolge durch die Epiklese, also an anderer Stelle wiederum
ein « Wandlungsmoment» '3,

Der Entwurf fiir eine Neufassung des Eucharistiegebets, der 1877
der christkatholischen Nationalsynode von Professor Eugéne Mi-
chaud vorgelegt wurde, stellte bereits die Epiklese nach den Einset-
zungsbericht. Michaud konnte sich dabei auf orientalische und alte
gallikanische Liturgien berufen.

Den wiederaufgefundenen, noch nicht edierten Berner Vorlesungs-
skripten von Adolf Thiirlings aus den Jahren 1890-1914' ist zu ent-
nehmen, dass ihm zumindest das Eucharistiegebet der Apostolischen
Konstitutionen vertraut war, wohl aber auch noch andere, nicht eigens
genannte Texte. Zeichnet er doch - wie noch zu zeigen ist — eine
Struktur des frithkirchlichen Eucharistiegebets, die so nicht nur aus
dem weitausholenden Text der Apostolischen Konstitutionen erhoben
sein diirfte.

2 Herwig Aldenhoven, Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet, in:
IKZ 1971, S.91.

13 Johann B. Watterich, Der Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl,
Heidelberg 1896.

“Im Archiv des Verfassers.

86



Herwig Aldenhoven meint, «die Entscheidung der christkatholi-
schen Kirche fiir die Stellung der Epiklese vor dem Einsetzungsbe-
richt» scheine «nicht auf Grund wirklich durchschlagender Argu-
mente gefallen zu sein» '°. Aber war der Zwang der Verhiltnisse nicht
zu stark? War die Zeit fiir eine andere Entscheidung schon reif?

Die Verbindung der «Heiligen Wandlung» mit dem Einsetzungsbe-
richt, unterstrichen durch bestimmte Formen des Gottesdienstes
(Glockenzeichen, Niederknien, besondere Stellung der Ministranten,
u.U. Inzens) war und ist noch bis auf den heutigen Tag sehr stark,
auch in der altkatholischen Kirche .

Die Nachstellung einer epikletischen Bitte, die nicht nur als Kom-
munikantenepiklese formuliert gewesen wire, hitte bis in die Zeit
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil den Alt-Katholiken zweifel-
los den (zwar unbegriindeten) Vorwurf eingebracht, sie hitten den
Glauben an die eucharistische Wirklichkeit verloren.

(Freilich: Die — nunmehr auch in neugefassten Eucharistiegebeten
der romisch-katholischen und anderer Kirchen — der Stiftungserzidh-
lung vorangestellte Epiklese wird von weniger gut unterrichteten
Glaubigen — einschliesslich mancher Pfarrer! — nur als eine Art Einlei-
tung zu den Worten Jesu minderbewertet.)

Unabhingig von der Frage um die Stellung der Epiklese im Ge-
samtgefiige des Eucharistiegebets gilt: '

Ihre Wiedereinfiigung in die ersten altkatholischen Eucharistiege-
bete bedeutet eine wichtige Akzentverschiebung gegeniiber dem Ka-
non des Konzils von Trient und seinem Priesterbild! Wer die Bitte um
die umwandelnde Kraft des Heiligen Geistes ernst nimmt, kann nicht
mehr von der priesterlichen « Wandlungsgewalt» sprechen. Der Prie-
ster ist dann in seinem Dienst ganz und gar Werkzeug, «Diener Chri-
sti und Verwalter von Geheimnissen Gottes» (1.Kor. 4, 3).

Die Absage an eine «potestas», wie sie im Papstdogma als «hdchste
Macht» zum Ausdruck kommt, wird folgerichtig zur Absage an alle
«Macht» der Menschen in der Kirche.

Die Kirche lebt vor dem Vater in der Kraft des Heiligen Geistes.

* Aldenhoven, a.a. 0., S.95.

'8 Beim Festgottesdienst aus Anlass des fiinfzigjahrigen Bestehens der altka-
tholisch-anglikanischen full communion am 7. November 1981 in Utrecht ge-
nuflektierten die beiden Konzelebranten, die Erzbischéfe Marinus Kok, Ut-
recht, und Robert Runcie, Canterbury, je nach dem Brot- und Kelchwort, ob-
wohl das verwendete Eucharistiegebet sogar erst danach die Epiklese vorsieht.

87



Der «Konsens» der 20. Internationalen Altkatholischen Theologen-
konferenz 19797 stellt unter 4.3 fest: «Bei der Epiklese sollte die ek-
klesiologische und eschatologische Dimension zum Ausdruck kommen.
Auf jeden Fall sollte das Eucharistiegebet einen Hinweis auf die Paru-
sie enthalten.»

Diese Akzentuierung ist gerade vom altkatholischen Kirchenbild
her wichtig. Wird doch in der Ablehnung einer personbezogenen In-
fallibilitdt und Jurisdiktionsgewalt das Vorldufige der Kirche betont
und der Versuchung gewehrt, die Kirche mit dem Reich Gottes gleich-
zusetzen, das sich mit Macht erweist.

So kommt auch in der epikletischen Bitte um das Wirken des Got-
tesgeistes und im Ausblick auf den wiederkommenden Herrn, dem al-
lein alle Macht gebiihrt und der alles neu machen und vollenden wird,
altkatholisches Kirchenverstindnis zum Ausdruck.

Gerade im Kern der Heiligen Feier wird deutlich, dass nicht die Ab-
lehnung von «Neu»-Entwicklungen, also eine negierende Theologie,
das Entscheidende, ja Ausschliessliche ist. Vielmehr griindet diese Ab-
lehnung im Eingestdndnis der Vorldufigkeit und Machtlosigkeit der
Kirche. Sie ist auf die lebensspendende Kraft des Heiligen Pneuma
angewiesen und befindet sich auf dem Pilgerweg, der sie zu ihrem
Herrn fihrt.

Es mag eingewendet werden, dass sich solche Gedanken auch in
der neueren romisch-katholischen Ekklesiologie finden. Nicht nur das
dogmatische Selbstverstindnis des Papstamtes (und der kurial-zentra-
listischen Kirchenregierung), sondern auch manche Aussagen der Eu-
charistiegebete stehen dazu noch in ungelostem Widerspruch.

2. Dass Christus in der Eucharistie selbst der im Heiligen Geist
Handelnde ist, hat auch Konsequenzen fiir die zwischen den christli-
chen Kirchen immer noch kontroverse Frage des «Opfercharakters»
der Messe.

Herwig Aldenhoven hat sich in seiner Arbeit «Darbringung und
Epiklese im Eucharistiegebet» als erster intensiv um «die Feststellung
des Sinnes der Darbringung» und um «ein Urteil dariiber, welche
Stellung der Epiklese sinnvoll ist und welche nicht», bemiiht '*. Dabei
konnte er sich nun auf die reichen Forschungsergebnisse Gber die Eu-

17 JKZ 1980, Nr1.3 — auch als Sonderheft «Die Theologie des Eucharistiege-
bets», Bern 1980.
'8 Aldenhoven, a.a.O., 5.95.

88



charistiefeier der alten Kirche'® berufen, die den altkatholischen «Vi-
tern» weder in Quellen noch in darauf fussenden Untersuchungen in
dieser Fiille zur Verfiigung standen.

So ist die «Apostolische Uberlieferung» des Hippolyt «erst durch
E.Schwartz (1910) und unabhidngig von ihm durch R.H.Conolly
(1916) wiederentdeckt worden» ?°. Schon aus dieser Feststellung ergibt
sich, dass der Fund durch Schwartz kaum weiter bekannt geworden
sein durfte. Die letzten Liturgikvorlesungen des emsig nach Quellen
forschenden Thiirlings aus dem Jahr 1914 konnen sich auf diesen
wichtigen Text noch nicht berufen, von dem Aldenhoven mit Recht
feststellt: «Zwar hat es nach Hippolyt eine reiche Entwicklung des
Eucharistiegebetes gegeben, aber in ihr sind keine wirklich wesentli-
chen Elemente mehr hinzugekommen, vielmehr findet sich alles, was
in den spiteren Eucharistiegebeten als wesentlich und allgemein aner-
kannt gelten kann, auch schon bet Hippolyt?'.»

Immerhin kann Thiirlings aus den thm zuginglichen Quellen?? in
seinen Vorlesungen ab 1891 folgende Grundsétze erheben: In der er-
sten Halfte des «altkatholischen Zeitalters» (2.Jahrhundert) sind
«Wort und Sakrament» die «beiden Mittelpunkte» des Gottesdien-
stes. Den «eucharistischen Teil» beschreibt er wie folgt:

«A Zuriistungsakt

Stilles Gebet

Gemeindeoblation

Herzubringung der Gemeindegaben. Gegenseitige Begriissung

und Anerkennung durch den Bruderkuss oder den Friedenskuss

der Glaubigen (Kleriker, Manner, Frauen untereinander)

B Weihe- und Spendeakt

a) Lob- und Dankgebet fiir die Gaben der Schopfung und Erlo-
sung iiberhaupt (erste Anamnese — Schopfung und Offb.) Hym-
nus (Sanctus)

' Vgl. vor allem Anton Hinggi/Irmgard Pahl, Prex Eucharistica, Fribourg
1968.

20 Berthold Altaner/Alfred Stuiber, Patrologie, Freiburg i. Br. 1978, S.82.

' Aldenhoven, a.a.0., S.97.

2 Er nennt: Plinius, Ep.X, 97 — Justin, Apol.1, 61-67. Irendus, adv. haer, 1V,
17, 18 usw. Tertullian. Cyprian. Constitutiones Apostolicae 11, 57, 58 und V11,
5{f. (Clementina, antiochenisch-syrische Liturgie.) Cyrill Hieros. Catech. my-
stagog. V.

&9



b) Weihegebet (Konsekration)
Zur Heiligung der Gaben (mit den Testamentsworten und der
Epiklese des hl. Geistes (zweite Anamnese — Erlosung; Chri-
stus)
Zur Heiligung der Empfinger, verbunden mit dem Vater unser
(dritte Anamnese — Heiligung der Kirche)

¢) Austeilung und Empfang der Gaben (den Abwesenden zuge-
sandt)

C  Schlussakt

Psalmengesang (Communio)
Dankgebet,
Segen.» 2

Daraus ergibt sich:

«Gemeindeoblation» und «prosphora» sind Termini fiir das «Her-
zubringen der Gemeindegaben», beziehen sich also micht auf eine
Darbringung des Opfers Christi durch die Kirche.

Das Opfer Jesu, die Erlosung durch Christus ist die Voraussetzung
fiir die im Eucharistiegebet geschehende «Heiligung der Gaben» und
die «Heiligung der Empfanger». Auch hier ist keine Rede von einer
Darbringung des Opfers Christi in der Eucharistiefeier.

Thiirlings spricht dann von einer «dritte(n) Anamnese — Heiligung
der Kirche.» Ob dies mit der Umordnung der Gedéachtnisse an den
Schluss des Eucharistiegebets in der Christkatholischen Liturgie der
Schweiz in Zusammenhang zu bringen ist, muss offenbleiben.

Fiir die «zweite Hilfte» des «altkatholischen Zeitalters» (3.Jahr-
hundert) stellt Thiirlings fest: «Die Oblation» wird «schon mehr als
Almosenopfer betrachtet». Die Diakone bringen die prosphora zum
Altar. «Die Gemeindeoblation tritt immer mehr hinter die priesterliche
zurlick. (Verkehrung des Begriffes «sacrificium».) Das Eucharistiege-
bet sieht er durch «grissere Ausdehnung, feierliche Ausstattung und
beginnende Ausschreitungen im Opferbegriff» charakterisiert. Er
weist darauf hin, dass «die Konsekration von Cyprian schon als obla-
tio sanguinis Christi bezeichnet» worden sei und dass nun anstelle der
Heiligungsbitten «Opfergebete fiir Lebende und Verstorbene» getreten
seien.

Wie man sieht, empfindet Thiirlings dies nicht als organische Wei-
terentwicklung, sondern als «Verkehrung» und als «Ausschreitun-

23 Thiirlings, Vorlesungsmanuskripte, S. 106f.

90



gen». Die Konsequenz, dass damit keine Massgabe mehr fiir die alt-
katholische Liturgiereform gegeben sein kann, liegt auf der Hand.

Die Studien von Adolf Thiirlings bringen bereits das gleiche Ergeb-
nis, das spater Aldenhoven prizisiert hat: «Oblatio» steht fiir die Ga-
bendarbringung der Gldubigen, «vor allem Brot und Wein fiir die Eu-
charistie», die von den Diakonen zum Bischof gebracht und von ihm
«nicht durch irgendeine materielle Handlung, sondern durch das
Dankgebet, das der Bischof iiber die Gaben spricht» 2%, dargebracht
werden. « Aber nicht das Gebet an sich bewirkt die Heiligung, sondern
Gott. Darum geschieht durch das Dankgebet eine letzte Darbietung
an Gott zur Heiligung, eine Ubereignung an ihn, damit er sie in der
Heiligung zu eigen annehme und mit seiner Kraft erfiille im Blick auf
die Kommunion der versammelten Gemeinde %.»

Dabei ist freilich entscheidend wichtig, dass diese Oblatio der Ga-
ben auf die Eucharistie hin geschieht und nicht im Sinne von Speiseop-
fern, dhnlich denen des Alten Bundes, missverstanden werden darf.

Die Bereitschaft der feiernden Gemeinde, die in den dargebrachten
«Lebens-Mitteln» 2¢ zeichenhaft dargestellt ist, wird zum Gefiss fiir
die Gabe Gottes, der diese «Welt so sehr geliebt hat, dass er seinen
einzigen Sohn hingab, damit alle, die an ihn glauben, nicht verloren
gehen, sondern das ewige Leben haben». Der Sohn, vom Vater hinge-
geben, gibt sich am Kreuz selbst hin und schenkt sich uns in den eu-
charistischen Gaben, deren neue Wirklichkeit er deutet: «Mein Leib —
fir euch hingegeben. Mein Blut, fiir euch vergossen!» Darin liegt der
«Opfercharakter» der Eucharistischen Feier.

Aus alledem wird klar, dass von der Massgabe der Eucharistiefeier
der alten Kirche — wie Bischof Herzog formuliert — weder vom «Op-
fercharakter der Heiligen Messe in der Darbringung der natiirlichen
Gaben ... iber die dann die Konsekrationsworte gesprochen werden»,
noch vom Opfer der «zum Leib und Blut des Herrn konsekrierten Ga-
ben» ¥’ gesprochen werden kann.

Der Verfasser hat von daher in einem Referat der 20. Internationa-
len Altkatholischen Theologenkonferenz versucht, bis zum Jahr 1979

* Aldenhoven, a.a.0O., S.105.

 Ders. Die spirituellen Konsequenzen der Struktur des Eucharistiegebets,
in: IKZ 1980, S.216.

* «In ihnen opfern wir uns selbst dir auf und deine ganze Welt mit ithrem
Wohl und Wehe» (Gabenbereitungsgebet im «Liturgischen Gebetbuch», 116).

" Eduard Herzog, Mensa und Confessio nach Prof. Dr. Franz Wieland und
die christkatholische Messliturgie, in: IKZ 1911, S.356.

91



vorliegende neugeschaffene Eucharistiegebete daraufhin zu priifen 2,
Darin — wie auch in anderen Referaten derselben Tagung?® — wird
deutlich, dass die neuen rémisch-katholischen Eucharistiegebete den
Grundséatzen der altkatholischen Liturgiereform nicht in allem ent-
sprechen. Sogar das Hippolytgebet wurde weitgehend verdndert. Ob
Paraphrasen dieser Texte, wie sie z.B. der Lutheraner Herbert Golt-
zen*® versucht hat, angemessen und erlaubt sind, ist umstritten. Im-
merhin konnte ein solcher Versuch Wege zu einer Weiterfithrung der
Reform und damit zu ékumenischer «Einmindigkeit» fithren.

In jedem Fall sollte man sich kiinftig — auch bei Gebeten zur Ga-
benbereitung, beim eigentlichen Gabengebet («Secret») und beson-
ders 1im Eucharistiegebet, vor missverstindlichen Begriffen hiiten.
Hierbei ist vor allem an den Begriff «opfern» und die damit zusam-
mengesetzten Worte zu denken. «Opferfeier» (eine Formulierung, die
auch Herzog und Thiirlings verwenden) kann z.B. richtigerweise als
die Feier des einmaligen, nun in der eucharistischen Anamnese unter
uns prasent werdenden Opfers Jesu, verstanden werden. Man kann
darunter auch eigenes Opferhandeln verstehen! Es ist dann schon ein-
deutiger, von der Feier des Opfers Jesu zu sprechen.

Vor allem sollten proleptische Formulierungen im Gabengebet ver-
mieden werden. Sie reden dann so, als ob das Eucharistiegebet bereits
zu Ende gesprochen wire; sie schreiben den bereiteten Gaben von
Brot und Wein heilsschaffende Kraft zu und enthalten zudem «Aus-
schreitungen im Opferbegriff» (Thiirlings)3!.

Restauration und Historismus?

Man konnte nun einwenden, es handle sich bei den erhobenen Forde-
rungen um eine ungeziemende Repristination, um eine Leugnung des
Weges und der Entwicklung der Kirche und ihres Gottesdienstes, um
eine ungerechtfertigte Preisgabe der abendlindischen Tradition und

28 Sigisbert Kraft, Gratias agamus, Neuere Eucharistiegebete in der dkume-
nischen Christenheit und die altkirchliche Prex Eucharistica, in: IKZ 1980,
S. 154-190.

2 Vgl. Anm. 17.

30 In: Die Feier des Michaelsfestes I, i.A. der Ev. Michaelsbruderschaft,
Kassel 0.J.; H. Goltzen, Okumenische Texte fiir die Feier des Abendmabhls, in:
Quatember 1969, S.98 ff.

a.a.0.

92



damit um Restauration und Historismus. Dieser Einwand ist ernstzu-
nehmen, weil er nicht nur die Liturgie, sondern das altkatholische An-
trittsgesetz als Ganzes betrifft. Wurzelt doch die Kritik an dem
«neuen», 1870 dogmatisch definierten Verstindnis des Petrusamtes in
der Feststellung, der Inhalt dieser Sitze sei der alten Kirche fremd ge-
wesen. Es wire lohnend, dem «romischen» und dem «altkatholi-
schen» Prinzip gegeniiber griindliche Ideologiekritik zu iiben und da-
bei vor allem die Ergebnisse einander gegeniiberzustellen.

Die erste Synode der Altkatholiken des deutschen Reiches hat fest-
gestellt, eine Reform habe das, «was der Reform féhig ist, nicht zu be-
seitigen, sondern von den Auswiichsen und Missbrauchen zu reinigen,
auf die christliche und katholische Grundlage zuriickzufithren und
dieser und den religiosen Bediirfnissen der Gegenwart entsprechend
auszubilden».

Woran erkennt man aber «Auswiichse und Missbrduche»? Eines
der wichtigsten Kriterien — das gerade in der Liturgischen Frage mass-
geblich sein muss — kann folgendermassen umschrieben werden:

Eine organische, folgerichtige Weiterentwicklung ist dann nicht
mehr gegeben, wenn die urspriingliche Absicht und ihre entspre-
chende Verwirklichung durch die diesem Ursprung nédchsten Tradito-
ren nicht mehr zu erkennen ist oder in wesentlichen Punkten ins Ge-
genteil verkehrt wurde. So diirfen wir — um im Bereich der gottes-
dienstlichen Feier zu bleiben — mit demselben Recht, mit dem die
romisch-katholische Kirche die Eucharistiefeier ohne Kommunion-
austeilung an die Gemeinde als stiftungswidrig erkannt hat, auch un-
sere Argumente gegen «Ausschreitungen im Opferbegriff» und im
Verstdndnis des priesterlichen Dienstes erheben. (Die romisch-katho-
lische Liturgiereform hat nach dhnlichen Grundsitzen begonnen, ist
aber — wie vor allem Goltzen?* deutlich gemacht hat — durch das Be-
harren auf dem «genus Romanum» an der Verwirklichung der Konse-
quenzen gehindert worden und auf halbem Wege stehengeblieben.)
Der Bezug auf das «Alte» bedeutet insoweit keine Fixierung auf eine
durch historische Daten markierte Zeit und damit auch keine Repristi-
nation. Denn nicht das «Alte» als solches gilt als Massstab, sondern
die Stiftungsabsicht, das, was Jesus wirklich wollte, und die mit den

2 Beschliisse der 1.Synode der Alt-Katholiken des Deutschen Reiches,
1874, S.53.

¥ Herbert Goltzen, Gratias agere, Das Hochgebet im neuen Messbuch, in:
JLH 1976, 1-43.

93



neutestamentlichen Zeugnissen in Einklang stehende einmiitige Ver-
wirklichung in der frithen Kirche.

Gerade die Verwendung neutestamentlicher Texte in den eucharisti-
schen Liturgien von Herzog und Thiirlings sollte eine altkatholische,
interdisziplinére, exegetisch/liturgiewissenschaftliche Untersuchung
liturgischer Zitate und liturgiebezogener Texte des Neuen Testaments
im Vergleich mit den Texten frithkirchlicher Liturgien anregen. Mit
dieser Thematik konnte u.U. jene der 20.Internationalen Altkatholi-
schen Theologenkonferenz {iber «Die Theologie des Eucharistiege-
bets» sinnvoll ergidnzt werden.

Gottesdienst als Feier des gesamten Gottesvolkes

Wenden wir uns nun Fragen der Gottesdienstgestaltung zu, die kei-
neswegs nur formale Bedeutung haben.

Der frithe Altkatholizismus hat das synodale Mitspracherecht der
ganzen Kirche wiederentdeckt und wiederverwirkiicht. Der liturgische
Bezug blieb freilich lange Zeit auf die Synodengottesdienste be-
schrinkt. Die Konsequenzen, die sich aus der Miindigkeit der ganzen
Gemeinde fiir die Teilhabe am Gottesdienst ergeben, wurden lange
Zeit von vielen nicht erkannt.

Der Verfasser hat in einer anderen Arbeit* darauf hingewiesen,
dass Adolf Thiirlings diese Konsequenzen in der gottesdienstlichen
Praxis verwirklichen wollte. So sollte der Dienst der Kantoren wieder-
belebt werden?®. In der «Ordnung des Hohen Amtes» 3¢ ist nicht nur
der Dienst der Diakone, sondern auch der von «Vorlesern» ausdriick-
lich vorgesehen.

Die im liturgischen Gebetbuch enthaltenen, z. T. auf Entwiirfe des
Mannheimer Pfarrers Friedrich Bauer zuriickgehenden, Tagzeiten-Li-
turgien und die Messproprien (mit durchkomponierten Antiphonen
und Angaben der Psalmtdne) sind fiir den gemeinsamen Vollzug ge-
dacht. Zudem erscheint 1890 «im Selbstverlage der Synodalvertre-
tung» ein eigenes « Chor- und Vorsdngerbuch zu den Gesingen des li-

3 Sigisbert Kraft, Der deutsche Gemeindegesang in der altkatholischen Kir-
che/Kirchenlied-Messgesang, Karlsruhe 1976 (Dissertation an der Christka-
tholisch-Theol. Fakultit der Universitdt Bern).

3% Ebd., S.206f.

% a.a.0., S.195ff.

94



turgischen Gebetbuchs fir die altkatholischen Gemeinden des deut-
schen Reiches». Damit ist erstmalig eine Kombination Gesangbuch/
Kantorenbuch gegeben, die erst bei der Einfithrung des Einheitsge-
sangbuchs «Gotteslob» im Jahre 1975 wieder verwirklicht werden
sollte.

In der bereits genannten Untersuchung hat der Verfasser auf Thiir-
lings” Absicht hingewiesen, den Psalmengesang der Gemeinde wieder-
zubeleben, der «dem Volke nie ganz fremd geworden ist» und ent-
sprechende Gesédnge (z. B. auch die «Leisen» als Introitus- und Kyrie-
gesang) nicht additiv, sondern als von der Gemeinde vollzogene litur-
gische Stiicke zu ermoglichen?’. Leider ist diese erhoffte Mitwirkung
der ganzen Gemeinde bei der Liturgie erst Jahrzehnte spiter Wirklich-
keit geworden. Deutsche altkatholische Gesangbiicher nach Thiirlings
sehen (ausser beim «Morgen»- und «Abenddienst») den Psalmenge-
sang der Gemeinde nicht mehr vor. In der Praxis iibernimmt der Zele-
brant alle Texte der Messe einschliesslich des Propriums und der Le-
sungen. Die Lieder werden zusétzlich zum Proprium oder sogar — der
Praxis der lateinischen Messe in der romisch-katholischen Kirche ent-
sprechend — wiihrend der leise (aber nach einer Ubergangszeit aus-
nahmslos in deutscher Sprache) gesprochenen «liturgischen» Texte
des Priesters gesungen.

Das altkatholische Altarbuch von 19593% sieht erstmals wieder
Wechselgesang oder -gebet in den Propriumsteilen vor. Freilich, eine
ganze Reihe von Gemeinden fiithrten trotz bischoéflicher Verordnung
dieses Buch nicht einmal ein und blieben beim «alten Thiirlings». Da-
bei wurde vollig iibersehen, dass das neue Buch dessen Intentionen
aufnahm und die Zelebrationspraxis sich nicht nach den von Thiir-
lings gegebenen Anweisungen gerichtet hatte.

Paradoxerweise haben sich gerade Gemeinden, die auf die Wessen-
bergtradition zuriickgehen, diesen und anderen liturgischen Reformen
verschlossen und nicht erkannt, dass darin — wie in der Gesamtstro-
mung der Liturgischen Erneuerungsbewegung — die Konsequenzen
aus dem eigenen Antrittsgesetz zu finden sind.

Erst im Lauf der siebziger Jahre unseres Jahrhunderts wurde der
Lektoren- und Vorbeterdienst in vielen Gemeinden selbstverstindlich.
Da sich inzwischen auch die romisch-katholische Liturgiereform des
Zweiten Vatikanischen Konzils zur actuosa participatio der ganzen

& a.a.0., S.206 ff.
*Vgl. Anm. 3.

95



Gemeinde und zur Wiedereinfithrung der verschiedenen Dienste im
Gottesdienst bekannt hatte, sahen manche Altkatholiken in der litur-
gischen Reform ihrer Kirche voéllig zu Unrecht nur «Anleihen» aus
der romisch-katholischen Praxis.

Lebendige Anteilhabe des gesamten Gottesvolkes endet freilich
nicht beim Mittun innerhalb festgeschriebener liturgischer Formulare,
Jede Gemeinde wird thren Gottesdienststil entwickeln miissen — wobei
selbstverstindlich das gedankenlose Weiterfiihren falscher Gewohn-
heiten oder einer unverstandenen «Gemeindetradition» nicht als eige-
ner Gottesdienstssi/ verstanden werden darf. Eigener Stil — nicht eige-
ner Stiefel!

Die Verschiedenheit der Gottesdienststile hingt gerade in den be-
sonderen pastoralsoziologischen Verhiltnissen der altkatholischen
Kirche sehr stark mit der Grosse der Gemeinde und mit der Art ihrer
Zusammenkunft zusammen. Es ist ein anderes, ob eine grosse Ge-
meinde in einem weitrdumigen Kirchengebdude zuhause ist, ob ein
kleinerer Kreis eine Hauskirche oder Kapelle beniitzt, oder ob man in
fremden Riumen zu Gast ist, in denen man fiir die eigenen Bediirf-
nisse das Notige jeweils vorbereiten muss. Die Form der Tischmesse,
die sich besonders fiir die kleinere, iiberschaubare Gruppe eignet,
ldasst dann zwar die dussere Bewegung der Feier nicht zu, ermdglicht
aber andere Formen der Gemeinschaft, die im grossen Raum schon
aus akustischen Griinden nur schwer moglich sind, wie Predigtge-
sprich und freie Furbitten der einzelnen Teilnehmer.

Aber auch in den «grossen» Gottesdienst kann die besondere geist-
liche Erfahrung der jeweiligen Gemeinde eingebracht werden — viel-
leicht sogar mit Liedern und Texten, die in der Ortskirche gewachsen
oder fiir sie mit ganz bestimmten Erfahrungen ihres Weges verbunden
sind. Dass immer die grossen Leitlinien der gottesdienstlichen Ord-
nung den nicht zu verlassenden Rahmen bilden miissen (also z.B. in
der Eucharistiefeier der Ablauf Eréffnung — Wortgottesdienst — Fiir-
bitten — Bereitung — Eucharistiegebet mit seinen unverzichtbaren Ele-
menten und den fiir unsere Kirche wichtigen Akzenten — Empfang des
Heiligen Mahles — Danksagung und Entlassung) liegt auf der Hand.
Darin driickt sich ja auch die Gemeinschaft der einzelnen Ortsgemein-
den untereinander aus und die gemeinsame Tradition der ganzen Kir-
che. So ist es dann auch dem Hinzukommenden moglich, in der Struk-
tur der Feier seiner eigenen, vielleicht da und dort anders gedusserten
Gemeindeiiberlieferung wiederzubegegnen. Auch hier gilt das Gesetz
von Freiheit und Bindung. Geistliche Erfahrungen einer Ortskirche

96



konnen anderen zum Gewinn werden — wie die Sammlung der neun
Eucharistiegebete in der deutschen altkatholischen Kirche zeigt. Es
muss nicht gesagt werden, dass mit alledem nicht Wildwuchs und Di-
lettantismus das Wort geredet ist!

Stellung des Altars «versus populum»

Heftige Einwdnde wurden auch gegeniiber einer anderen liturgischen
Reform, der Stellung des Altars versus populum, erhoben. Auch hier
lisst sich belegen, dass altkatholische «Viter» — am frithesten nach-
weisbar Peter Knoodt (1878) — die Meinung vertreten haben, der Altar
miisse «frei, nahe bei der Gemeinde, und der Priester hinter demsel-
ben, das Angesicht gegen das Volk gekehrt, stehen ...3» Ahnliche
Stellungnahmen finden sich u.a. auch in den Vorlesungsmanuskripten
von Adolf Thiirlings.

Freilich, es sollte noch Jahrzehnte dauern, bis sich auch dieses Desi-
derat verwirklichen liess. Im Katholischen Bistum der Altkatholiken
in Deutschland finden wir erst Ende der flinfziger, anfangs der sechzi-
ger Jahre des 20.Jahrhunderts die ersten fiir die versus-populum-Zele-
bration vorgesehenen Altére (so z. B. in Aachen, Bonn, Frankfurt, Hei-
delberg, Karlsruhe, Mannheim-Waldhof, Miinchen, Landau). Indes
machten nicht iiberall alle dort zelebrierenden Geistlichen von dieser
Méglichkeit Gebrauch. An anderen Orten, z. B. in Baden-Baden und
Hessloch, wurden zwar freistehende Altdre geschaffen (und die Taber-
nakel anderwirts angebracht), aber der Gottesdienst bewusst in der
bisherigen Form gefeiert.

Anderswo wurden zur selben Zeit Kirchen neugebaut, deren Altar
an die Wand geriickt wurde (z. B. Kommingen, Weidenberg).

Wenngleich in den meisten Gemeinden nunmehr die Zelebration
zur Gemeinde hin selbstverstindlich ist, so gibt es dennoch Geistliche
und Laien, die sich dagegen aussprechen, bisweilen mit recht «tradi-
tionalistischen» Argumenten. Andererseits verlangt die Zelebration

¥ Archiv der Lit. Kommission Bonn, zit. bei Pursch a.a.0., S.259. Uber die
liturgiegeschichtliche Begriindung dieser Zelebrationsweise kann in unserem
Zusammenhang nicht gehandelt werden. Eine gute Zusammenfassung findet
sich in: Adolf Adam-Rupert Berger, Pastoralliturgisches Handlexikon, Frei-
burg 1980. Dort auch Angaben iiber weiterfithrende Literatur.

97



zum Volk hin ganz bestimmte Voraussetzungen. Es ist sicher proble-
matisch, in einer Kirche mit einem engen Altarraum vor den womgg-
lich kiinstlerisch bedeutsamen Retabelaltar einen primitiven Tisch zu
zwingen, der auch optisch als Fremdkérper erscheint. Selbst wenn
man in weitrdumigeren Verhéltnissen einen zusdtzlichen freistehenden
Altar vorsieht, sind primitive Behelfslosungen zu vermeiden. Es ist in
jedem Fall unerldsslich, dass der Platz des gottesdienstlichen Gesche-
hens diesem angemessen ist. Es wire wenig sinnvoll, einen «Volksal-
tar» so aufzustellen, dass nur die Glaubigen in der ersten Reihe sehen
koénnen, was darauf geschieht, wihrend der «alte» Altar in der richti-
gen Blickhohe stand. In Kirchen mit wertvollen Altaraufbauten hat
man deshalb auch schon versucht, Stufen und Mensa vorzuziehen und
so vom Aufbau zu ldsen, der aber weiterhin trotz des freistehenden
Altars der optische Hintergrund bleibt.

In jedem Fall wird der Wortgottesdienst seinen geméissen Ort fin-
den koénnen.

Es ist freilich sinnvoll, dass sich der Zelebrant bei Orationen und
Fiirbitten zusammen mit der Gemeinde zum Altar und zum Kreuz
wendet, wenn sich der Priestersitz nicht im Scheitel des Chorraums
befindet.

Die «Leibhaftigkeit» der Liturgie

Die Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils ist nicht ohne
Widerspruch und Widerstand geblieben. Vor allem wirft man ihr vor,
sie habe die Kulthandlung beseitigt, den Gottesdienst niichtern und
rational gemacht und die «Sinnlichkeit» zerstért*?. Diese Kritik rich-
tet sich nicht nur gegen Auswiichse und Fehlentwicklungen, sondern
auch gegen die offizielle konziliare Reform. Es ist hier nicht der Ort,
diese Vorwiirfe im einzelnen zuriickzuweisen oder zu bestéitigen,
Wir haben aber festzustellen, dass die altkatholischen Reformen -
entgegen den Absichten der «Viter» — nicht immer der Gefahr ent-
gangen sind, die Leibhaftigkeit, die Sinnenhaftigkeit des gottesdienst-
lichen Vollzugs zu verlieren. Die Forderung der Aufkldarung nach ei-
nem niichternen, vernunftgemissen Gottesdienst wirkt nach. Vereinfa-

4 Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter — Die Zerstorung der Sinn-
lichkeit, Eine Religionskritik, Frankfurt 1981.

98



chung, nicht Wiederherstellung verdeckter, iiberwucherter oder gar
vergessener Urspringlichkeit, da lag der Irrtum*!!

Liturgische Prozessionen zu Lichtmess, zum Palmsonntag und in
der Osternacht gingen verloren und liessen sich nur mithsam wieder-
beleben.

In manchen Gemeinden hat man das Weihwasser einfach abge-
schafft. Weihrauch war lange Zeit verpdnt, ja als «uralte heidnische
asiatische Sitte» *? sogar verboten. In Kirchen, die man um die Jahr-
hundertwende fiir altkatholische Gemeinden erbaut hatte, vermied
man bisweilen die Anbringung von Bildern und figiirlichen Darstel-
lungen. Stattdessen wurden sie da und dort mit einem oder mehreren
aufgemalten Bibelspriichen ausgeschmiickt, so, wie das im gleichzeiti-
gen evangelischen Kirchenbau tiblich war.

Die abendliche Ostervigil geriet zu einer Verbindung von Elemen-
ten der volkstiimlichen Auferstehungsfeier mit solchen der alten
Osternacht und miindete keinesfalls immer in die Eucharistie. Noch
das deutsche Altarbuch von 1959% wagt nicht, den altkirchlichen Le-
segottesdienst nach dem Exsultet wieder einzufiihren.

Unerleuchteter Reformeifer trieb auch skurrile Bliiten: in Deutsch-
land und Osterreich gab es Geistliche, die wihrend des «3.Reiches»
glaubten, die sogenannten Hebraismen aus dem Altarbuch tilgen zu
sollen. So wurden Worte wie Tempel, Jerusalem, Israel und dgl. um-
schrieben oder ersetzt. Man tbersah freilich, auch Halleluja und
Amen zu streichen (oder hatte vergessen, dass es sich gerade dabei um
hebrdische Worte handelte).

Der Verlust an liturgischer Sinnenhaftigkeit wurde nicht selten
durch Sentimentalitit aufzufiillen versucht, etwa durch solistische
Darbietungen «nach der Wandlung», die in keiner Beziehung zum li-
turgischen Geschehen standen.

“ «Bei der Entwicklung unseres Brauchtums hat uns stets eine weitgehende
Vereinfachung zum Nutzen der Verinnerlichung als Ziel vor Augen gestanden.
Wir wollen daher sehr vorsichtig sein in der «Bereicherung> der Formen, damit
wir nicht in ein uns fremdes Wesen geraten.» (Bischof Erwin Kreuzer, in:
Amtliches Kirchenblatt des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in
Deutschland, 1950, X, 2.)

Hier, wie bei der fragwiirdigen Begrindung des Weihrauchverbots
(Anm.42) zeigt sich, dass - in der Bliitezeit der Liturgischen Bewegung — eine
liturgiegeschichtliche Besinnung gar nicht in den Blick kam, die sich tiberdies
auf die Aussagen der altkatholischen Viter hitte berufen konnen.

2 Ebd.

“Vgl. Anm, 3.

a5



Die textliche und melodische Problematik des Gemeindegesangs
hat der Verfasser in einer schon erwdhnten Arbeit ausfithrlich unter-
sucht und zahlreiche Textbeispiele analysiert*.

Anders denkende Pfarrer, die dem liturgischen Stil und einem wiir-
digen Vollzug wieder zum Recht verhelfen wollten, wurden da und
dort verdidchtigt, sie seien gar nicht «richtig altkatholisch».

Diese ganze Fehlentwicklung hat mehrere Wurzeln: der Katholizis-
mus des 19.Jahrhunderts ist weithin noch vom Geist der Aufklirung
geprégt, in den ehemaligen Gebieten Osterreich-Ungarns vom Jose-
phinismus.

Andererseits entstanden im Gegenzug dazu Frommigkeitsformen
(Herz-Jesu- und Herz-Mariae-Verehrung, Aloysiussonntage, Dogmati-
sierung der Unbefleckten Empfédangnis u.a.m.), die sich mit dem altka-
tholischen Antrittsgesetz nicht in Einklang bringen liessen. Dies nicht
nur, weil sie dem Glaubensvollzug der alten Kirche fremd waren, son-
dern auch, weil sie als religidse Verklammerung mit dem pépstlichen
Stuhl propagiert und als wirksame Wege zu einem auch spirituellen
Zentralismus aufgewertet wurden. Viele solche fromme Ubungen wur-
den mit Ablassprivilegien ausgestattet. |

Urspriingliche wichtige Zeichen waren zu unverstidndlichen «Zere-
monien» geworden. Zudem hatte die Volksmeinung viele Sakramenta-
lien, Weihen, Segnungen, Devotionalien magisch umgedeutet und ihre
urspriingliche Bedeutung vergessen.

So lag die Gefahr nahe, das Kind mit dem Bade auszuschiitten und
das Missdeutete abzulehnen, ohne sich nach dem eigentlichen Sinn
durchzufragen und von hier aus eine Reform zu wagen.

Dazu kommt, dass auch in der romisch-katholischen Liturgie viele
chedem grosse Formen verkiimmert oder liberdeckt waren, am augen-
falligsten die der Heiligen Woche.

Liegt es an einer zeitweiligen Introversion, an der Skepsis gegen al-
les «Rémische» oder fehlten nur die rechten Leute und Gelegenhei-
ten, wenn die Altkatholiken in der beginnenden volksliturgischen Be-
wegung von Klosterneuburg, Maria Laach, Rothenfels und Altenberg
nicht sogleich Geist von ihrem Geist erkannten?

Es ist kein ekklesiologisches Merkmal, sondern einfach ein ge-
schichtliches und gesellschaftliches Faktum, dass die altkatholische
Bewegung bis heute keine Grosskirche, sondern nur relativ kleine,

# Vel Anm. 34.
* Vgl. dazu Anm.41.

100



iiberschaubare Gemeinden hervorbrachte. Um so mehr verbietet sich
eine anonyme, distanzierte und unterkiihlte Gottesdienstform, weil sie
der familidren Gruppe am wenigsten angemessen ist. Ob nicht die Un-
stimmigkeit zwischen der Gemeindestruktur und der Art, den Gottes-
dienst zu feiern, am Riickgang der Mitgliederzahlen Mitschuld trigt?
Es erweist sich jedenfalls seit etlichen Jahren, dass Gemeinden, in de-
nen diese Diskrepanz aufgehoben wird, zusehends aufleben. Wenn zu
der Uberzeugungskraft, die solche Neuorientierungen an ihren Friich-
ten zeigen, noch die Kenntnis der Absichten und Grundsitze der alt-
katholischen «Viiter» hinzukommt, dirften manche unbegriindeten
Einwinde unschwer entkriftet werden.

Ziele

Die mehrfach genannte 20. Altkatholische Theologenkonferenz hat in
ihrem « Konsens» inhaltliche und strukturelle Fragen des Eucharistie-
gebetes herausgestellt*®. Es ist angebracht, einen Hinweis auf die Zu-
sammensetzung der Konferenz nachzutragen: neben einer Reihe von
Bischofen — darunter Erzbischof Marinus Kok von Utrecht — und
Fachtheologen nahmen vor allem Gemeindepfarrer und Laien teil.

So ist der Konsens alles andere als das Ergebnis eines praxisfernen
Glasperlenspiels von Fachleuten, die in ihre Forschungsergebnisse
verliebt sind. Die hier aufgestellten Forderungen bedeuten nichts we-
niger als die eindeutige Konsequenz aus der altkatholischen Theolo-
gie.

Gerny sagt in seinem bereits am Beginn dieser Untersuchung zitier-
ten Referat: «Liturgie ist — so heisst ein altes Schlagwort — gelebte
Dogmatik. Und es ist — so meine ich — eines der seltenen guten Schlag-
worte. Es ist die Zuwendung des Jesuswortes <an ihren Friichten wer-
det ihr sie erkennen> auf den gottesdienstlichen Bereich.» So miisste
auch in unserem Gottesdienst deutlich werden, «dass unsere Kirche
eine grundsétzlich andere Theologie — vor allem in ekklesiologischer
Hinsicht — vertrete, als die romisch-katholische Kirche» . Deshalb
darf der genannte «Konsens» nicht mit der alten Nummer der IKZ
abgelegt und archiviert werden.

%a.a.0., S.226ff.
Vel Anm. 1.

101



Er muss den Massstab fiir die Verwirklichung des Kernstiickes un-
seres Gottesdienstes abgeben — auch wenn uns damit Korrekturen an
vertrauten Textfassungen oder der Verzicht auf das eine oder andere
Formular abverlangt werden. Auch der Auftrag zur Schaffung neuer
Eucharistiegebete nach diesen Grundsétzen, vor allem eines solchen
fir die gesamte Utrechter Union®®, darf nicht in Vergessenheit gera-
ten.

Konsequenterweise betreffen die damit erforderten Arbeiten nicht
nur das Eucharistiegebet, sondern die ganze «lex orandi», in der die
«lex credendi» zum Ausdruck kommen muss.

Sollte das ortskirchliche jus liturgicum in den Bistiimern der Ut-
rechter Union nicht sinnvollerweise — z. B. auf die gemeinsame Arbeit
an Orationen und Prédfationen — in einem Sprachbereich auszuweiten
sein? Schliesslich ist griindlicher dariber nachzudenken, in welcher
Weise die Beteiligung der Gemeinde liber Gesdnge und Antwortrufe
hinaus verwirklicht werden kann. Der Vortrag von Lesungen und Fiir-
bitten durch Lektoren aus der Gemeinde miisste selbstverstindlich
sein. Auch der Priester ist dann «Horer des Wortes».

Der Dienst von Kantor und Schola miisste — zumindest fiir feierli-
chere Gottesdienste — angestrebt werden. Kinder oder Erwachsene
sollten im Sonntagsgottesdienst die Gaben zum Altar bringen. Beauf-
tragte Laien konnen bei der Kommunionausteilung helfen. In kleine-
ren Gruppen — in denen auch die akustischen Voraussetzungen nicht
fehlen — sind Predigtgespriach und freie Firbitten realisierbar.

Die Weitergabe eines leibhaften Zeichens der Verbundenheit beim
Friedensgruss miisste selbstverstindlich werden.

Uber andere mogliche Formen der Beteiligung aller sollte man
nachdenken. Wiire nicht die Form eines Eucharistiegebets moglich, in
der — dhnlich wie bereits in der rémisch-katholischen Eucharistiefeier
fiir Kinder*’ — mehrere Gemeindeakkiamationen enthalten sind?

Muss der Pfarrer selbst in den Gottesdienst einfithren und Verlaut-
barungen bekanntgeben? Kénnten das nicht auch bisweilen Gemein-
deglieder tun? '

Es versteht sich, dass all dies den Gottesdienst nicht unruhig und
betriebsam machen darf. Gerade das gemeinsame Schweigen in be-
sonderen Zeiten der Stille (etwa nach der Predigt, nach den Fiirbitten,

# TKZ 1980, S.228 (7.).
# Freiburg, Einsiedeln 1975.

102



wiahrend der Gabenbereitung, nach der Kommunion) verbindet die
Gemeinde.

Ausserdem miissen die einzelnen Dienste gut vorbereitet und geiibt
werden, dass sie zwar nicht routiniert, aber in ruhiger Sicherheit getan
werden konnen.

Gewiss: diese vielfdltige Mitwirkung der Gemeinde ermoglicht und
fordert auch die romisch-katholische Neuordnung. Es muss aber deut-
lich erkannt werden, dass dies ekklesiologische Voraussetzungen und
Folgerungen hat, die in der romisch-katholischen Kirche noch ausste-
hen. Es widerspriche unserer Auffassung von Kirche, wenn Gernys
Befiirchtung in der Praxis bestétigt wiirde, «dass die Laien bei uns
noch weniger in Erscheinung treten als in der romisch-katholischen
Kirche und dass die Gemeinde ... die noch kleinere Rolle spielt ... -
ganz im Gegensatz zu unserer Verfassung und unserer theologischen
Meinung» *°.

Sakramente — Segnungen — Stundengebet

In diesen Uberlegungen sollen «Grundsitze und Ziele altkatholischer
liturgischer Erneuerung» angegeben werden. Die Liturgie besteht aber
nicht nur aus der Eucharistiefeier, die ihre Mitte ist.

Mit der Erneuerung der Feier der Sakramente und der Kasualien
haben die Internationale Altkatholische Liturgische Kommission und
die entsprechenden Gremien der einzelnen Kirchen begonnen. Die
friiheren Ritualien®' sind sprachlich und inhaltlich kaum mehr ver-
wendbar. Gewiss, sie beziehen sich ausdriicklich auf die katholischen
«deutschen Ritualien (von Wessenberg u.A.)»3%, entsprechen aber
nicht den heutigen Erkenntnissen der Sakramententheologie und der
Pastoral. Auch hier sind inzwischen Quellen erschlossen worden, die
uns ermoglichen, die Grundsitze der alten Kirche in unsere Zeit zu
libertragen.

*Vel. Anm. 1.

5! Katholisches Rituale, herausgegeben nach den Beschliissen der Synoden
der Alt-Katholiken des Deutschen Reiches, Bonn 1876; Katholisches Rituale
fir die Alt-Katholiken des deutschen Reiches, Freiburg 1933; Rituale der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, herausgegeben von Bischof Dr. Adolf
Kiiry in Verbindung mit der Geistlichkeit, Bern 21959.

52 Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholizismus, Giessen '1887, 607.

103



Im Auftrag der Internationalen Bischofskonferenz der Utrechter
Union arbeitet die Internationale Liturgische Kommission derzeit an
der Reform der Wetheriten. In der christkatholischen Kirche der
" Schweiz sind Einzelhefte fiir Kasualien und Segnungen erschienen,
die zunéchst ad experimendum herausgegeben wurden und z.T. be-
reits in der definitiven Druckfassung vorliegen.

In Deutschland werden neue Formen der gemeinsamen Feier des
Busssakramentes und eine neue Ordnung fiir den Gemeindegottes-
dienst ohne priesterliche Leitung (frither «Laiengottesdienst» ge-
nannt) erprobt.

Hier ist noch ein weiteres Feld zu bestellen, und es ist zu fragen,
weshalb nicht in stirkerem Umfang auch fihige Gemeindeglieder an
dieser Arbeit beteiligt werden sollten.

Die Erneuerung des Tagzeitengebetes, analog zum Book of Com-
mon Prayer, gehort zu den frithesten Schritten der altkatholischen Li-
turgiereform®’. Kurt Pursch hat in Deutschland mit dem Béndchen
«Gesegnete Zeit» °* und einer Vorlage fiir Sonntagsvespern dieses An-
liegen aufgenommen. Die christkatholische Kirche der Schweiz sucht
ebenfalls vor allem ihre Vesper-Tradition neu zu beleben und greift
dabei z.T. auf reichere melismatische Formen zuriick. Wenn in
Deutschland die von der Kommission fiir das Einheitsgesangbuch
Gotteslob und von der Arbeitsgemeinschaft fiir Skumenisches Liedgut
(AOL)* vorgelegten, melodisch einfacheren Kehrverse und Psalmen
bevorzugt werden, so hidngt dies sicher auch mit einem anderen
Sprachgefiihl zusammen.

Der deutschsprachige Schweizer hat die Mundart als Umgangsspra-
che, withrend die Schriftsprache von vorneherein dem besonderen An-
lass vorbehalten bleibt und fast die Bedeutung einer Fremdsprache
hat.

In Deutschland haben wiederum alt- und rémisch-katholische Chri-
sten einen ungebrochenen Zugang zur zeitgeméassen Gottesdienstspra-
che, wihrend im evangelischen Bereich die Sprache Luthers den Got-
tesdienst nach wie vor stark pragt, wie die jiingsten Auseinanderset-
zungen um die Bibelrevision von 1975 zeigen.

>3 In den Gesangbiichern von Bauer (1881) und Thiirlings (1885).

3¢ Kurt Pursch, Gesegnete Zeit, Bonn 1963.

5> In: Gesiinge zur Bestattung, Berlin, Regensburg *1981; Gesédnge zur Trau-
ung (im Druck); Leuchte, bunter Regenbogen, Gemeinsame Geistliche Kir-
chenlieder, Kassel 1983.

104



Dieses sprachliche Gefille hat bisweilen nicht nur die Arbeit der
AOL erschwert, sondern ist auch vor allem daran schuld, dass es bis-
lang noch nicht zu einem gemeinsamen Kirchengesangbuch der
deutschsprachigen Altkatholiken gekommen ist.

Konfessionalismus oder katholische Reform?

Wenn die vorstehenden Ausfithrungen das altkatholische Proprium
sehr stark unterstreichen, dann nicht, um von neuem konfessionalisti-
scher Selbstbehauptung das Wort zu reden. Es erscheint gerade im
okumenischen Konzert unverzichtbar, dass jede Stimme ihren Part
sauber und unverwaschen zu Gehor bringt. Defizitire Entwicklungen
der altkatholischen Kirche, sowohl in ihrem Eigenleben wie in ihrer
Stellung zu anderen Kirchen, gehen vielfach darauf zuriick, dass zu
wenig Farbe gezeigt wurde.

Von Negativaussagen allein kann niemand leben, auch keine Kir-
che!

Die altkatholische Kirche sieht ihren Auftrag und die Begriindung
ithrer Sonderexistenz in der Verwirklichung eines «alternativen Katho-
lizismus» und will der katholischen Reform und damit kiinftiger Ein-
heit unter den Christen dienen. Sie kann das nur, wenn sie fiir die er-
kannte Wahrheit profiliert Zeugnis gibt, in Wort und Lehre, vor allem
aber im Bekenntnis der gottesdienstlichen Feier.

Gerade die Unstimmigkeiten und zum Teil halbherzigen Schritte in
der jlingsten romisch-katholischen Liturgiereform machen deutlich,
welche Zusammenhidnge zwischen Ekklesiologie und Liturgie beste-
hen. Die Feier des Gottesdienstes muss das Glaubensverstindnis der
Kirche zum Ausdruck bringen. Andererseits miissen liturgische Refor-
men mit der Ekklesiologie iibereinstimmen.

Die Wiederentdeckung der altkirchlichen Sicht der Kirche hat des-
halb liturgische Konsequenzen. Liturgiereform aus dem Geist der frii-
hen Kirche zwingt zur ekklesiologischen Neubesinnung.

So wird die in der gesamten westlichen Christenheit lebendiggewor-
dene Gottesdiensterneuerung zum Skumenischen Hoffnungszeichen.
Die sorgsame Weiterfithrung der bei uns frither als in anderen Kir-
chen begonnenen liturgischen Reformen ist daher auch ein wesentli-
cher Dienst an der christlichen Einheit.

105



Nachbemerkung:

Es wurde gefragt, weshalb auf die Theologie des Hebrderbriefs, die im
ersten Schweizerischen Christkatholischen Eucharistiegebet und in
der Utrechter Erklidrung zutage tritt, in den vorstehenden Uberlegun-
gen nicht ausfithrlicher eingegangen worden sei.

Eine eigene Darstellung miisste darauf abheben, weshalb bei der
damaligen unzureichenden Quellenlage der Hebréerbrief als Rekon-
struktionshilfe fiir frithchristliche Eucharistiegebete herangezogen
wurde.

Man beachte dazu auch die unter Fussnote 12 genannte Arbeit von
H. Aldenhoven.

Die Neuordnung der Christkatholischen Liturgie ist dann auch zu-
gunsten der Orientierung an altkirchlichen Quelien von der Konzep-
tion des «Bischof-Herzog»-Eucharistiegebets abgertickt.

Nach Fertigstellung des Aufsatzes sind zum Thema noch folgende
Verdffentlichungen erschienen:

«Die Feier des Gottesdienstes im Katholischen Bistum der Alt-Ka-
tholiken in Deutschland.» Herausgegeben von Bischof Josef Brink-
hues, erarbeitet von der Liturgischen Kommission, Bonn 1983.

C.Tol: «Tot zijn gedachtenis.» Liturgische voortgang in de jaren ze-
ventig, in: Kracht in zwakheit — van een kleine Wereldkerk. Festschrift
fiir Erzbischof em. Marinus Kok. Amersfoort 1982, 5.165-172.

S.Kraft: «Der Gottesdienst — ein einigendes Band in der Utrechter
Union?!», ebd. S.157-164.

Ders.: «Gratiarum Actio», Uberlegungen zur gegenwirtigen 6ku-
menischen Problematik der Eucharistiefeier, in: Liturg. Jahrbuch
32/3/1982, S.178-184.

R.Savary: «The Old-Catholic Liturgies», in: Old Catholics and
Anglicans 1931-1981, Oxford 1983.

S.Kraft: «The Hymnology of the Old-Catholic Church as a Reflec-
tion of its Selfcomprehension», ebd.

Karlsruhe Sigisbert Kraft

106



	Grundsätze und Ziele altkatholischer Liturgiereform

