
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 1

Artikel: Grundsätze und Ziele altkatholischer Liturgiereform

Autor: Kraft, Sigisbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grundsätze und Ziele altkatholischer Liturgiereform

Dem Wegbereiter
anglikanisch-altkatholischer
Freundschaft. Charles Jack Witten,

f 21. Februar 1982. in dankbarem
Gedenken

Gibt es eine typisch «altkatholische» Liturgie?

Anlässlich der Hundertjahrfeier der «Catholica Bernensis» und des

«Christkatholischen Akademikerverbands» am 14. November 1981 in

Bern stellte Hans Gerny in einem Referat die Frage, wie sich die
Sendung der christkatholischen altkatholischen) Kirche in der heutigen

Welt noch erfüllen lasse. Dabei forderte er, in der Liturgie müsse

«die altkatholische Kirchlichkeit spürbar werden, und zwar nicht nur
für Spezialisten, sondern für jeden regelmässigen Gottesdienstbesucher,

sonst wird unsere Theologie unglaubwürdig»1.
Kann eine solche Forderung erhoben werden - zumal wenn der

Referent selber nüchtern und kritisch feststellt: «... auch der regelmässige
Gottesdienstbesucher (und nicht einmal jeder Theologe!) wird in
unserem Gottesdienst kaum einen grundsätzlichen Unterschied zum
römisch-katholischen Gottesdienst finden»?

Darf eine solche Forderung erhoben werden, wo es gilt, das

Einende zu bezeugen und das Trennende zu überwinden? Hat nicht
bereits 1968 eine altkatholisch/römisch-katholische Gesprächskommission

«die Notwendigkeit betont gemeinsame Texte jener Gebete

und Formeln auszuarbeiten, die in beiden Kirchen in Gebrauch

sind»2?
Noch bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil war die Muttersprache

das unterscheidende Merkmal, so dass das Typische des altkatholischen

Gottesdienstes z.B. mit der Ankündigung des «hl.Amtes in

deutscher Sprache» angegeben werden konnte. Das Altarbuch des

Katholischen Bistums der Altkatholiken in Deutschland aus dem Jahr

19593 galt auch für römisch-katholische Beobachter geradezu als Mu-

1 MS Basel 1981.
2 Wolfgang Krahl, Ökumenischer Katholizismus, Bonn 1970, 172.
3 Bonn, Verlag des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland.

82



sterfall verwirklichter Liturgiereform. Die Zahl der Präfationen war
gegenüber dem Missale Romanum vermehrt. Die Gesangstexte des

Proprium Missae sind für den gemeinsamen Vollzug eingerichtet.
Eine vierfache Lesungsreihe ist vorgesehen.

Dann kam die Liturgiereform nach dem Zweiten Vatikanum. War
damit nicht das altkatholische Bemühen eingeholt, ja überholt?

So wurden bald unter altkatholischen Pfarrern und Gemeindemitgliedern

einzelne Stimmen laut, man könne nun die eigene Reform
getrost vergessen und unbesehen und pauschal die römisch-katholischen
Formulare übernehmen.

Mancher, der sich aus welchen Gründen auch immer zum Beitritt
entschloss, meinte, er werde die römisch-katholische Liturgiereform -
womöglich einschliesslich dort verbotener, weitergehender Freiheiten

- in der altkatholischen Kirche wiederfinden. Die römisch-katholische
Kirche sei doch wenigstens auf diesem Gebiet ebenfalls Reformkirche
geworden. Die trennenden Unterschiede und die ausstehenden Reformen

müsse man auf anderen Gebieten als dem des Gottesdienstes
suchen.

Dieser Sachverhalt ist kritisch zu untersuchen, zumal manche Wege
der altkatholischen Entwicklung solchen Meinungen recht geben
könnten.

Die Anfänge der Erneuerung des Gottesdienstes

Wir erinnern uns:
In der Anfangszeit des altkatholischen Aufbruches gab es gewichtige

Stimmen, die für die unangetastete liturgische Tradition der Liturgie

- wie sie vor 1870 geltende Regel war - mit Vehemenz eingetreten
sind. Sie meinten, in der Auseinandersetzung mit dem Ersten
Vaticanum spielten Fragen der Liturgie keine Rolle, ja sie warnten vor
Neuordnungen und Reformen. Die bisherige abendländische
Gottesdienstüberlieferung sei auf Grund der Prinzipien, die sich die im alten
katholischen Glauben verharrenden Katholiken zu eigen gemacht hatten,

zu bewahren4. Hans Ewald Kessler hat in einem leider noch

unveröffentlichten Manuskript aus dem Jahr 1966 die heisse Diskussion

um die Einführung der deutschen Liturgie bei den Alt-Katholiken in

4 Stenographischer Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-Kongresses

vom 22. bis 24.September in München, 13.

83



Deutschland von 1870 bis zur 5. Synode eingehend beschrieben und

belegt.
Der spätere Bischof Theodor Weber erklärt noch 1885, es sei ein

grosser Vorzug, wenn Gemeinden beim alten, römischen Missale
geblieben seien. Wenn beabsichtigt werden sollte, den deutschen Gottesdienst

auch in seiner jetzigen Breslauer Gemeinde einzuführen, «dann

erkläre ich der Synode, dann gehe ich nicht mehr an den Altar!5» So

stellt Kurt Pursch zu Recht fest: «In der altkatholischen Liturgiereform

nach dem ersten Vatikanischen Konzil ging es zunächst um das

treue Bewahren und Festhalten am katholischen Kultus6».
Diejenigen, die schon frühzeitig gottesdienstliche Reformen im Alt-

Katholizismus verwirklichen wollten, hatten keinen leichten Stand.

Immerhin konnten sie sich auf vorausgehende Reformbewegungen
berufen, insbesondere auf jene des Konstanzer Bistumsverwesers
Ignaz Heinrich v. Wessenberg. In der Aufhebung des altehrwürdigen
1200jährigen Bistums, die diesen Reformen ein gewaltsames Ende

machen wollte, zeigte sich jener römische Zentralismus, der zu den Dogmen

von 1870 führen sollte.
Auch nach der Einführung der deutschsprachigen Liturgie in der

deutschen altkatholischen Kirche hing «die Mehrzahl der Geistlichen
und Laien und vor allem die Synodalrepräsentanz der gewohnten
abendländischen Messordnung»7, einschliesslich der Übertragung
des Tridentinischen Kanons, an.

Das Beharren auf der katholischen Identität reichte soweit, dass

noch bis zur Konsekration von Bischof Josef Brinkhues am 6. Januar
1966 in der Schlosskirche zu Mannheim die Bischofsweihe nach dem

Pontificale Romanum gespendet und dabei die als Verba Sacramenti

geltenden Worte «accipe Spiritum Sanctum» von den Konsekratoren

- mit Ausnahme von Weihbischof Dr. Otto Steinwachs - lateinisch
gesprochen wurden!

Den Vorwurf der Gegner, die Alt-Katholiken seien in Wirklichkeit
Neuprotestanten, wollte man auch auf diese Weise nach Kräften
widerlegen.

Wir müssen es uns in diesem Zusammenhang versagen, den ge-

5 Hans Ewald Kessler, Die Diskussion um die Einführung der deutschen
Liturgie bei den Altkatholiken in Deutschland bis zur fünften Synode, Bonn

1966, 24 (MS).
6 Kurt Pursch, Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebets in: IKZ

1968, S.253.
7 Ebd., S.267L

84



schichtlichen Wegen ins einzelne nachzugehen. Es soll nur daran erinnert

werden, dass die ersten begründeten Reformversuche in der
Schweiz wie in Deutschland zunächst als inoffizielle Arbeiten galten
und nur langsam - und dann nicht ohne Schwierigkeiten - zu verbindlichen

liturgischen Formularen führen konnten. So ist das 1879 von
Bischof Eduard Herzog herausgegebene «Christkatholische Gebetbuch

für den gemeinsamen Gottesdienst»8 laut Vorwort «noch nicht
mit offiziellem Charakter ausgestattet» und wird nur «den Gemeinden,

welche die Messe in der deutschen Sprache feiern wollen,
empfohlen». Ähnlich verhält es sich mit dem von einer Liturgischen
Kommission mitverantworteten, von Adolf Thürlings herausgegebenen
«Liturgischen Gebetbuch»9, das Tagzeiten, Messproprien, eine
bearbeitete Neuübertragung des römischen Eucharistiegebets und ein

weiteres, diesem vorangestelltes, enthielt und einen Anhang anspruchsvoller

Lieder10, die auch anstelle der Liturgischen Proprien zu singen
sein sollten.

Höchst eigenartig erscheinen Kompromissversuche wie jener aus

der nordbadischen Pfarrerkonferenz, der 1877 der 4. Synode vorgelegt
wurde. Demnach müsste der lateinische Kanon wie bisher üblich still
gebetet werden; nach der «Supplices»-Strophe sollte der Zelebrant
den Altar verlassen, sich an einen Betstuhl inmitten der Gemeinde
begeben - wie dies bei Volksandachten üblich war - und dort eine deutsche

Kanonparaphrase beten11.

Diese mangelnde Bereitschaft vieler Geistlicher und Gemeinden
und die gebotene Verteidigung gegen die Aberkennung der Katholizität

macht verständlich, dass die ersten Reformversuche zu offiziellen
Texten führen, die mehr oder weniger nahe an der überlieferten
westlichen Liturgie bleiben. Die letztverantwortlichen Redaktoren und
Gestalter, Bischof Eduard Herzog und Professor Adolf Thürlings hätten

- wie wir noch sehen werden - die theologischen und liturgiewissenschaftlichen

Voraussetzungen besessen, um eine völlige Neugestaltung

aus dem Geist der alten Kirche zu versuchen. Dennoch weisen
ihre Vorlagen - und damit eine fast hundertjährige Gottesdiensttradition

in der Schweiz, in Deutschland und Österreich - neue Akzente

auf, in denen Grundsätze altkatholischer Liturgie deutlich werden.

8 Bern 1879.

"Mannheim 1885.
10 Liederbuch vom Reiche Gottes, Mannheim 11

" Abgedr. b. Pursch, a.a.O., S.256ff.

85



Das Eucharistiegebet

Wenden wir uns zunächst der Frage des Eucharistiegebets zu, in dem

der theologische Neuansatz am deutlichsten wird:
1. Gegenüber dem tridentinischen Kanon fällt zunächst auf, dass

Herzog und nach ihm Thürlings (I.Ordnung) zum erstenmal in der

westlichen katholischen Liturgie die ausdrückliche Heilig-Geist-Epiklese

wiederherstellen. Sie steht vor dem Einsetzungsbericht, an der

Stelle der Segensbitte des Römischen Kanons. Dessen Übertragung
(2. deutsche Messordnung) hat Thürlings ebenfalls ausdrücklich
erweitert («... von deinem Geiste sei es durchleuchtet...»), um auch hier
das epikletische Moment zu betonen.

Die spätere Erkenntnis, dass «also das ganze Eucharistiegebet die

Epiklese über Brot und Wein» sei12, darf hier wohl noch nicht
vorausgesetzt werden. Ist doch offensichtlich die altkirchliche Auffassung
noch nicht wiedergewonnen, dass dem ganzen Eucharistiegebet kon-

sekratorischer Charakter zukomme.
Pfarrer Dr. J. Watterich, der Vorsitzende einer 1876 in der Schweiz

gebildeten Liturgiekommission, vertritt noch 1896 die These, die
Konsekration erfolge durch die Epiklese, also an anderer Stelle wiederum
ein «Wandlungsmoment» u.

Der Entwurf für eine Neufassung des Eucharistiegebets, der 1877

der christkatholischen Nationalsynode von Professor Eugène
Michaud vorgelegt wurde, stellte bereits die Epiklese nach den
Einsetzungsbericht. Michaud konnte sich dabei auf orientalische und alte

gallikanische Liturgien berufen.
Den wiederaufgefundenen, noch nicht edierten Berner Vorlesungsskripten

von Adolf Thürlings aus den Jahren 1890-191414 ist zu
entnehmen, dass ihm zumindest das Eucharistiegebet der Apostolischen
Konstitutionen vertraut war, wohl aber auch noch andere, nicht eigens

genannte Texte. Zeichnet er doch - wie noch zu zeigen ist - eine

Struktur des frühkirchlichen Eucharistiegebets, die so nicht nur aus

dem weitausholenden Text der Apostolischen Konstitutionen erhoben

sein dürfte.

12 Herwig Aldenhoven, Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet, in:

IKZ 1971, S.91.
13 Johann B. Watterich, Der Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl,

Heidelberg 1896.
14 Im Archiv des Verfassers.



Herwig Aldenhoven meint, «die Entscheidung der christkatholischen

Kirche für die Stellung der Epiklese vor dem Einsetzungsbericht»

scheine «nicht auf Grund wirklich durchschlagender
Argumente gefallen zu sein» >\ Aber war der Zwang der Verhältnisse nicht
zu stark? War die Zeit für eine andere Entscheidung schon reif?

Die Verbindung der «Heiligen Wandlung» mit dem Einsetzungsbericht,

unterstrichen durch bestimmte Formen des Gottesdienstes

(Glockenzeichen, Niederknien, besondere Stellung der Ministranten,
u. U. Inzens) war und ist noch bis auf den heutigen Tag sehr stark,
auch in der altkatholischen Kirche16.

Die Nachstellung einer epikletischen Bitte, die nicht nur als Kom-
munikantenepiklese formuliert gewesen wäre, hätte bis in die Zeit
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil den Alt-Katholiken zweifellos

den (zwar unbegründeten) Vorwurf eingebracht, sie hätten den
Glauben an die eucharistische Wirklichkeit verloren.

(Freilich: Die - nunmehr auch in neugefassten Eucharistiegebeten
der römisch-katholischen und anderer Kirchen - der Stiftungserzählung

vorangestellte Epiklese wird von weniger gut unterrichteten
Gläubigen - einschliesslich mancher Pfarrer! - nur als eine Art Einleitung

zu den Worten Jesu minderbewertet.)
Unabhängig von der Frage um die Stellung der Epiklese im

Gesamtgefüge des Eucharistiegebets gilt:
Ihre Wiedereinfügung in die ersten altkatholischen Eucharistiegebete

bedeutet eine wichtige Akzentverschiebung gegenüber dem Kanon

des Konzils von Trient und seinem Priesterbild! Wer die Bitte um
die umwandelnde Kraft des Heiligen Geistes ernst nimmt, kann nicht
mehr von der priesterlichen «Wandlungsgewa/r» sprechen. Der Priester

ist dann in seinem Dienst ganz und gar Werkzeug, «Diener Christi

und Verwalter von Geheimnissen Gottes» (I.Kor.4, 3).

Die Absage an eine «potestas», wie sie im Papstdogma als «höchste

Macht» zum Ausdruck kommt, wird folgerichtig zur Absage an alle

«Macht» der Menschen in der Kirche.
Die Kirche lebt vor dem Vater in der Kraft des Heiligen Geistes.

15 Aldenhoven, a.a.O., S.95.
16 Beim Festgottesdienst aus Anlass des fünfzigjährigen Bestehens der

altkatholisch-anglikanischen full communion am 7. November 1981 in Utrecht ge-
nuflektierten die beiden Konzelebranten, die Erzbischöfe Marinus Kok,
Utrecht, und Robert Runcie, Canterbury, je nach dem Brot- und Kelchwort,
obwohl das verwendete Eucharistiegebet sogar erst danach die Epiklese vorsieht.

87



Der «Konsens» der 20. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz

1979l7 stellt unter 4.3 fest: «Bei der Epiklese sollte die
ekklesiologische und eschatologische Dimension zum Ausdruck kommen.

Auf jeden Fall sollte das Eucharistiegebet einen Hinweis auf die Parusie

enthalten.»
Diese Akzentuierung ist gerade vom altkatholischen Kirchenbild

her wichtig. Wird doch in der Ablehnung einer personbezogenen In-
fallibilität und Jurisdiktionsgewalt das Vorläufige der Kirche betont
und der Versuchung gewehrt, die Kirche mit dem Reich Gottes
gleichzusetzen, das sich mit Macht erweist.

So kommt auch in der epikletischen Bitte um das Wirken des

Gottesgeistes und im Ausblick auf den wiederkommenden Herrn, dem
allein alle Macht gebührt und der alles neu machen und vollenden wird,
altkatholisches Kirchenverständnis zum Ausdruck.

Gerade im Kern der Heiligen Feier wird deutlich, dass nicht die

Ablehnung von «Neu»-Entwicklungen, also eine negierende Theologie,
das Entscheidende, ja Ausschliessliche ist. Vielmehr gründet diese

Ablehnung im Eingeständnis der Vorläufigkeit und Machtlosigkeit der

Kirche. Sie ist auf die lebensspendende Kraft des Heiligen Pneuma

angewiesen und befindet sich auf dem Pilgerweg, der sie zu ihrem

Herrn führt.
Es mag eingewendet werden, dass sich solche Gedanken auch in

der neueren römisch-katholischen Ekklesiologie finden. Nicht nur das

dogmatische Selbstverständnis des Papstamtes (und der kurial-zentra-
listischen Kirchenregierung), sondern auch manche Aussagen der

Eucharistiegebete stehen dazu noch in ungelöstem Widerspruch.
2. Dass Christus in der Eucharistie selbst der im Heiligen Geist

Handelnde ist, hat auch Konsequenzen für die zwischen den christlichen

Kirchen immer noch kontroverse Frage des «Opfercharakters»
der Messe.

Herwig Aldenhoven hat sich in seiner Arbeit «Darbringung und

Epiklese im Eucharistiegebet» als erster intensiv um «die Feststellung
des Sinnes der Darbringung» und um «ein Urteil darüber, welche

Stellung der Epiklese sinnvoll ist und welche nicht», bemüht18. Dabei

konnte er sich nun auf die reichen Forschungsergebnisse über die Eu-

17 IKZ 1980, Nr. 3 - auch als Sonderheft «Die Theologie des Eucharistiegebets»,

Bern 1980.
18 Aldenhoven, a.a.O., S.95.



charistiefeier der alten Kirche19 berufen, die den altkatholischen
«Vätern» weder in Quellen noch in darauf fussenden Untersuchungen in
dieser Fülle zur Verfügung standen.

So ist die «Apostolische Überlieferung» des Hippolyt «erst durch
E. Schwartz (1910) und unabhängig von ihm durch R. H.Conolly
(1916) wiederentdeckt worden»20. Schon aus dieser Feststellung ergibt
sich, dass der Fund durch Schwartz kaum weiter bekannt geworden
sein dürfte. Die letzten Liturgikvorlesungen des emsig nach Quellen
forschenden Thürlings aus dem Jahr 1914 können sich auf diesen

wichtigen Text noch nicht berufen, von dem Aldenhoven mit Recht
feststellt: «Zwar hat es nach Hippolyt eine reiche Entwicklung des

Eucharistiegebetes gegeben, aber in ihr sind keine wirklich wesentlichen

Elemente mehr hinzugekommen, vielmehr findet sich alles, was
in den späteren Eucharistiegebeten als wesentlich und allgemein
anerkannt gelten kann, auch schon bei Hippolyt21.»

Immerhin kann Thürlings aus den ihm zugänglichen Quellen22 in
seinen Vorlesungen ab 1891 folgende Grundsätze erheben: In der
ersten Hälfte des «altkatholischen Zeitalters» (2. Jahrhundert) sind

«Wort und Sakrament» die «beiden Mittelpunkte» des Gottesdienstes.

Den «eucharistischen Teil» beschreibt er wie folgt:

«A Zurüstungsakt
Stilles Gebet
Gemeindeoblation
Herzubringung der Gemeindegaben. Gegenseitige Begrüssung
und Anerkennung durch den Bruderkuss oder den Friedenskuss

der Gläubigen (Kleriker, Männer, Frauen untereinander)
B Weihe- und Spendeakt

a) Lob- und Dankgebet für die Gaben der Schöpfung und Erlösung

überhaupt (erste Anamnese - Schöpfung und Offb.) Hymnus

(Sanctus)

"Vgl. vor allem Anton Hänggi/Irmgard Pahl, Prex Eucharistica, Fribourg
1968.

20 Berthold Altaner/Alfred Stuiber, Patrologie, Freiburg i.Br. 81978, S.82.
21 Aldenhoven, a.a.O., S.97.
22 Er nennt: Plinius, Ep. X, 97 - Justin, Apol. I, 61-67. Irenäus, adv. haer, IV,

17, 18 usw. Tertullian. Cyprian. Constitutiones Apostolicae II, 57, 58 und VII,
5 ff. (Clementina, antiochenisch-syrische Liturgie.) Cyrill Hieros. Catech. my-
stagog. V.



b) Weihegebet (Konsekration)
Zur Heiligung der Gaben (mit den Testamentsworten und der

Epiklese des hl. Geistes (zweite Anamnese - Erlösung;
Christus)

Zur Heiligung der Empfänger, verbunden mit dem Vater unser

(dritte Anamnese - Heiligung der Kirche)
c) Austeilung und Empfang der Gaben (den Abwesenden

zugesandt)

C Schlussakt

Psalmengesang (Communio)
Dankgebet,
Segen.»23

Daraus ergibt sich:
«Gemeindeoblation» und «prosphora» sind Termini für das

«Herzubringen der Gemeindegaben», beziehen sich also nicht auf eine

Darbringung des Opfers Christi durch die Kirche.
Das Opfer Jesu, die Erlösung durch Christus ist die Voraussetzung

für die im Eucharistiegebet geschehende «Heiligung der Gaben» und

die «Heiligung der Empfänger». Auch hier ist keine Rede von einer

Darbringung des Opfers Christi in der Eucharistiefeier.
Thürlings spricht dann von einer «dritte(n) Anamnese - Heiligung

der Kirche.» Ob dies mit der Umordnung der Gedächtnisse an den

Schluss des Eucharistiegebets in der Christkatholischen Liturgie der

Schweiz in Zusammenhang zu bringen ist, muss offenbleiben.
Für die «zweite Hälfte» des «altkatholischen Zeitalters» (S.Jahr¬

hundert) stellt Thürlings fest: «Die Oblation» wird «schon mehr als

Almosenopfer betrachtet». Die Diakone bringen die prosphora zum

Altar. «Die Gemeindeoblation tritt immer mehr hinter die priesterliche
zurück. (Verkehrung des Begriffes «sacrificium».) Das Eucharistiegebet

sieht er durch «grössere Ausdehnung, feierliche Ausstattung und

beginnende Ausschreitungen im Opferbegriff» charakterisiert. Er

weist daraufhin, dass «die Konsekration von Cyprian schon als oblatio

sanguinis Christi bezeichnet» worden sei und dass nun anstelle der

Heiligungsbitten «Opfergebete für Lebende und Verstorbene» getreten

seien.

Wie man sieht, empfindet Thürlings dies nicht als organische
Weiterentwicklung, sondern als «Verkehrung» und als «Ausschreitun-

23 Thürlings, Vorlesungsmanuskripte, S. 106 f.

90



gen». Die Konsequenz, dass damit keine Massgabe mehr für die
altkatholische Liturgiereform gegeben sein kann, liegt auf der Hand.

Die Studien von Adolf Thürlings bringen bereits das gleiche Ergebnis,

das später Aldenhoven präzisiert hat: «Oblatio» steht für die Ga-

bendarbringung der Gläubigen, «vor allem Brot und Wein für die
Eucharistie», die von den Diakonen zum Bischof gebracht und von ihm
«nicht durch irgendeine materielle Handlung, sondern durch das

Dankgebet, das der Bischof über die Gaben spricht»24, dargebracht
werden. «Aber nicht das Gebet an sich bewirkt die Heiligung, sondern
Gott. Darum geschieht durch das Dankgebet eine letzte Darbietung
an Gott zur Heiligung, eine Übereignung an ihn, damit er sie in der

Heiligung zu eigen annehme und mit seiner Kraft erfülle im Blick auf
die Kommunion der versammelten Gemeinde25.»

Dabei ist freilich entscheidend wichtig, dass diese Oblatio der Gaben

auf die Eucharistie hin geschieht und nicht im Sinne von Speiseopfern,

ähnlich denen des Alten Bundes, missverstanden werden darf.
Die Bereitschaft der feiernden Gemeinde, die in den dargebrachten

«Lebens-Mitteln»26 zeichenhaft dargestellt ist, wird zum Gefäss für
die Gabe Gottes, der diese «Welt so sehr geliebt hat, dass er seinen

einzigen Sohn hingab, damit alle, die an ihn glauben, nicht verloren
gehen, sondern das ewige Leben haben». Der Sohn, vom Vater hingegeben,

gibt sich am Kreuz selbst hin und schenkt sich uns in den
eucharistischen Gaben, deren neue Wirklichkeit er deutet: «Mein Leib -
für euch hingegeben. Mein Blut, für euch vergossen!» Darin liegt der

«Opfercharakter» der Eucharistischen Feier.
Aus alledem wird klar, dass von der Massgabe der Eucharistiefeier

der alten Kirche - wie Bischof Herzog formuliert - weder vom
«Opfercharakter der Heiligen Messe in der Darbringung der natürlichen
Gaben über die dann die Konsekrationsworte gesprochen werden»,
noch vom Opfer der «zum Leib und Blut des Herrn konsekrierten
Gaben»27 gesprochen werden kann.

Der Verfasser hat von daher in einem Referat der 20. Internationalen

Altkatholischen Theologenkonferenz versucht, bis zum Jahr 1979

24 Aldenhoven, a.a.O., S. 105.
25 Ders. Die spirituellen Konsequenzen der Struktur des Eucharistiegebets,

in: IKZ 1980, S.216.
26 «In ihnen opfern wir uns selbst dir auf und deine ganze Welt mit ihrem

Wohl und Wehe» (Gabenbereitungsgebet im «Liturgischen Gebetbuch», 116).
27 Eduard Herzog, Mensa und Confessio nach Prof. Dr. Franz Wieland und

die christkatholische Messliturgie, in: IKZ 1911, S.356.

91



vorliegende neugeschaffene Eucharistiegebete daraufhin zu prüfen28.
Darin - wie auch in anderen Referaten derselben Tagung29 - wird
deutlich, dass die neuen römisch-katholischen Eucharistiegebete den

Grundsätzen der altkatholischen Liturgiereform nicht in allem
entsprechen. Sogar das Hippolytgebet wurde weitgehend verändert. Ob

Paraphrasen dieser Texte, wie sie z.B. der Lutheraner Herbert
Goltzen30 versucht hat, angemessen und erlaubt sind, ist umstritten.
Immerhin könnte ein solcher Versuch Wege zu einer Weiterführung der

Reform und damit zu ökumenischer «Einmündigkeit» führen.
In jedem Fall sollte man sich künftig - auch bei Gebeten zur

Gabenbereitung, beim eigentlichen Gabengebet («Secret») und besonders

im Eucharistiegebet, vor missverständlichen Begriffen hüten.

Hierbei ist vor allem an den Begriff «opfern» und die damit
zusammengesetzten Worte zu denken. «Opferfeier» (eine Formulierung, die

auch Herzog und Thürlings verwenden) kann z. B. richtigerweise als

die Feier des einmaligen, nun in der eucharistischen Anamnese unter

uns präsent werdenden Opfers Jesu, verstanden werden. Man kann

darunter auch eigenes Opferhandeln verstehen! Es ist dann schon

eindeutiger, von der Feier des Opfers Jesu zu sprechen.
Vor allem sollten proleptische Formulierungen im Gabengebet

vermieden werden. Sie reden dann so, als ob das Eucharistiegebet bereits

zu Ende gesprochen wäre; sie schreiben den bereiteten Gaben von

Brot und Wein heilsschaffende Kraft zu und enthalten zudem

«Ausschreitungen im Opferbegriff» (Thürlings)31.

Restauration und Historismus?

Man könnte nun einwenden, es handle sich bei den erhobenen

Forderungen um eine ungeziemende Repristination, um eine Leugnung des

Weges und der Entwicklung der Kirche und ihres Gottesdienstes, um

eine ungerechtfertigte Preisgabe der abendländischen Tradition und

28 Sigisbert Kraft, Gratias agamus, Neuere Eucharistiegebete in der
ökumenischen Christenheit und die altkirchliche Prex Eucharistica, in: IKZ 1980,

S. 154-190.
29 Vgl. Anm. 17.
30 In: Die Feier des Michaelsfestes I, i.A. der Ev. Michaelsbruderschaft,

Kassel o. J.; H. Goltzen, Ökumenische Texte für die Feier des Abendmahls, in:

Quatember 1969, S.98ff.
31 a.a.O.

92



damit um Restauration und Historismus. Dieser Einwand ist
ernstzunehmen, weil er nicht nur die Liturgie, sondern das altkatholische
Antrittsgesetz als Ganzes betrifft. Wurzelt doch die Kritik an dem

«neuen», 1870 dogmatisch definierten Verständnis des Petrusamtes in

der Feststellung, der Inhalt dieser Sätze sei der alten Kirche fremd
gewesen. Es wäre lohnend, dem «römischen» und dem «altkatholischen»

Prinzip gegenüber gründliche Ideologiekritik zu üben und dabei

vor allem die Ergebnisse einander gegenüberzustellen.
Die erste Synode der Altkatholiken des deutschen Reiches hat

festgestellt, eine Reform habe das, «was der Reform fähig ist, nicht zu
beseitigen, sondern von den Auswüchsen und Missbräuchen zu reinigen,
auf die christliche und katholische Grundlage zurückzuführen und
dieser und den religiösen Bedürfnissen der Gegenwart entsprechend
auszubilden32».

Woran erkennt man aber «Auswüchse und Missbräuche»? Eines

der wichtigsten Kriterien - das gerade in der Liturgischen Frage
massgeblich sein muss - kann folgendermassen umschrieben werden:

Eine organische, folgerichtige Weiterentwicklung ist dann nicht
mehr gegeben, wenn die ursprüngliche Absicht und ihre entsprechende

Verwirklichung durch die diesem Ursprung nächsten Tradito-
ren nicht mehr zu erkennen ist oder in wesentlichen Punkten ins

Gegenteil verkehrt wurde. So dürfen wir - um im Bereich der
gottesdienstlichen Feier zu bleiben - mit demselben Recht, mit dem die

römisch-katholische Kirche die Eucharistiefeier ohne Kommunionausteilung

an die Gemeinde als stiftungswidrig erkannt hat, auch

unsere Argumente gegen «Ausschreitungen im Opferbegriff» und im
Verständnis des priesterlichen Dienstes erheben. (Die römisch-katholische

Liturgiereform hat nach ähnlichen Grundsätzen begonnen, ist

aber - wie vor allem Goltzen33 deutlich gemacht hat - durch das

Beharren auf dem «genus Romanum» an der Verwirklichung der

Konsequenzen gehindert worden und auf halbem Wege stehengeblieben.)
Der Bezug auf das «Alte» bedeutet insoweit keine Fixierung auf eine

durch historische Daten markierte Zeit und damit auch keine Repristination.

Denn nicht das «Alte» als solches gilt als Massstab, sondern
die Stiftungsabsicht, das, was Jesus wirklich wollte, und die mit den

32 Beschlüsse der 1. Synode der Alt-Katholiken des Deutschen Reiches,
1874, S.53.

33 Herbert Goltzen, Gratias agere, Das Hochgebet im neuen Messbuch, in:
JLH 1976, 1-43.

93



neutestamentlichen Zeugnissen in Einklang stehende einmütige
Verwirklichung in der frühen Kirche.

Gerade die Verwendung neutestamentlicher Texte in den eucharistischen

Liturgien von Herzog und Thürlings sollte eine altkatholische,
interdisziplinäre, exegetisch/liturgiewissenschaftliche Untersuchung
liturgischer Zitate und liturgiebezogener Texte des Neuen Testaments
im Vergleich mit den Texten frühkirchlicher Liturgien anregen. Mit
dieser Thematik könnte u. U. jene der 20. Internationalen Altkatholischen

Theologenkonferenz über «Die Theologie des Eucharistiegebets»

sinnvoll ergänzt werden.

Gottesdienst als Feier des gesamten Gottesvolkes

Wenden wir uns nun Fragen der Gottesdienstgestaltung zu, die

keineswegs nur formale Bedeutung haben.

Der frühe Altkatholizismus hat das synodale Mitspracherecht der

ganzen Kirche wiederentdeckt und wiederverwirklicht. Der liturgische
Bezug blieb freilich lange Zeit auf die Synodengottesdienste
beschränkt. Die Konsequenzen, die sich aus der Mündigkeit der ganzen
Gemeinde für die Teilhabe am Gottesdienst ergeben, wurden lange

Zeit von vielen nicht erkannt.
Der Verfasser hat in einer anderen Arbeit34 darauf hingewiesen,

dass Adolf Thürlings diese Konsequenzen in der gottesdienstlichen
Praxis verwirklichen wollte. So sollte der Dienst der Kantoren wiederbelebt

werden35. In der «Ordnung des Hohen Amtes»36 ist nicht nur
der Dienst der Diakone, sondern auch der von «Vorlesern» ausdrücklich

vorgesehen.
Die im liturgischen Gebetbuch enthaltenen, z.T. auf Entwürfe des

Mannheimer Pfarrers Friedrich Bauer zurückgehenden, Tagzeiten-Liturgien

und die Messproprien (mit durchkomponierten Antiphonen
und Angaben der Psalmtöne) sind für den gemeinsamen Vollzug
gedacht. Zudem erscheint 1890 «im Selbstverlage der Synodalvertretung»

ein eigenes «Chor- und Vorsängerbuch zu den Gesängen des li-

34 Sigisbert Kraft, Der deutsche Gemeindegesang in der altkatholischen
Kirche/Kirchenlied-Messgesang, Karlsruhe 1976 (Dissertation an der Christka-

tholisch-Theol. Fakultät der Universität Bern).
35 Ebd., S.206L
"a.a.O., S. 195ff.

94



turgischen Gebetbuchs für die altkatholischen Gemeinden des

deutschen Reiches». Damit ist erstmalig eine Kombination Gesangbuch/
Kantorenbuch gegeben, die erst bei der Einführung des Einheitsgesangbuchs

«Gotteslob» im Jahre 1975 wieder verwirklicht werden
sollte.

In der bereits genannten Untersuchung hat der Verfasser auf Thürlings'

Absicht hingewiesen, den Psalmengesang der Gemeinde
wiederzubeleben, der «dem Volke nie ganz fremd geworden ist» und
entsprechende Gesänge (z. B. auch die «Leisen» als Introitus- und Kyrie-
gesang) nicht additiv, sondern als von der Gemeinde vollzogene
liturgische Stücke zu ermöglichen37. Leider ist diese erhoffte Mitwirkung
der ganzen Gemeinde bei der Liturgie erst Jahrzehnte später Wirklichkeit

geworden. Deutsche altkatholische Gesangbücher nach Thürlings
sehen (ausser beim «Morgen»- und «Abenddienst») den Psalmengesang

der Gemeinde nicht mehr vor. In der Praxis übernimmt der Zelebrant

alle Texte der Messe einschliesslich des Propriums und der

Lesungen. Die Lieder werden zusätzlich zum Proprium oder sogar - der
Praxis der lateinischen Messe in der römisch-katholischen Kirche
entsprechend - während der leise (aber nach einer Übergangszeit
ausnahmslos in deutscher Sprache) gesprochenen «liturgischen» Texte
des Priesters gesungen.

Das altkatholische Altarbuch von 195938 sieht erstmals wieder

Wechselgesang oder -gebet in den Propriumsteilen vor. Freilich, eine

ganze Reihe von Gemeinden führten trotz bischöflicher Verordnung
dieses Buch nicht einmal ein und blieben beim «alten Thürlings». Dabei

wurde völlig übersehen, dass das neue Buch dessen Intentionen
aufnahm und die Zelebrationspraxis sich nicht nach den von Thürlings

gegebenen Anweisungen gerichtet hatte.
Paradoxerweise haben sich gerade Gemeinden, die auf die Wessen-

bergtradition zurückgehen, diesen und anderen liturgischen Reformen
verschlossen und nicht erkannt, dass darin - wie in der Gesamtströmung

der Liturgischen Erneuerungsbewegung - die Konsequenzen
aus dem eigenen Antrittsgesetz zu finden sind.

Erst im Lauf der siebziger Jahre unseres Jahrhunderts wurde der

Lektoren- und Vorbeterdienst in vielen Gemeinden selbstverständlich.
Da sich inzwischen auch die römisch-katholische Liturgiereform des

Zweiten Vatikanischen Konzils zur actuosa participatio der ganzen

a.a.O., S.206ff.
'Vgl. Anm.3.

95



Gemeinde und zur Wiedereinführung der verschiedenen Dienste im
Gottesdienst bekannt hatte, sahen manche Altkatholiken in der
liturgischen Reform ihrer Kirche völlig zu Unrecht nur «Anleihen» aus

der römisch-katholischen Praxis.

Lebendige Anteilhabe des gesamten Gottesvolkes endet freilich
nicht beim Mittun innerhalb festgeschriebener liturgischer Formulare.
Jede Gemeinde wird ihren Gottesdienststil entwickeln müssen - wobei
selbstverständlich das gedankenlose Weiterführen falscher Gewohnheiten

oder einer unverstandenen «Gemeindetradition» nicht als eigener

Gottesdienst.??// verstanden werden darf. Eigener Stil - nicht eigener

Stiefel!
Die Verschiedenheit der Gottesdienststile hängt gerade in den

besonderen pastoralsoziologischen Verhältnissen der altkatholischen
Kirche sehr stark mit der Grösse der Gemeinde und mit der Art ihrer

Zusammenkunft zusammen. Es ist ein anderes, ob eine grosse
Gemeinde in einem weiträumigen Kirchengebäude zuhause ist, ob ein

kleinerer Kreis eine Hauskirche oder Kapelle benützt, oder ob man in

fremden Räumen zu Gast ist, in denen man für die eigenen Bedürfnisse

das Nötige jeweils vorbereiten muss. Die Form der Tischmesse,
die sich besonders für die kleinere, überschaubare Gruppe eignet,

lässt dann zwar die äussere Bewegung der Feier nicht zu, ermöglicht
aber andere Formen der Gemeinschaft, die im grossen Raum schon

aus akustischen Gründen nur schwer möglich sind, wie Predigtgespräch

und freie Fürbitten der einzelnen Teilnehmer.
Aber auch in den «grossen» Gottesdienst kann die besondere

geistliche Erfahrung der jeweiligen Gemeinde eingebracht werden -
vielleicht sogar mit Liedern und Texten, die in der Ortskirche gewachsen

oder für sie mit ganz bestimmten Erfahrungen ihres Weges verbunden

sind. Dass immer die grossen Leitlinien der gottesdienstlichen
Ordnung den nicht zu verlassenden Rahmen bilden müssen (also z.B. in

der Eucharistiefeier der Ablauf Eröffnung - Wortgottesdienst -
Fürbitten - Bereitung - Eucharistiegebet mit seinen unverzichtbaren
Elementen und den für unsere Kirche wichtigen Akzenten - Empfang des

Heiligen Mahles - Danksagung und Entlassung) liegt auf der Hand.

Darin drückt sich ja auch die Gemeinschaft der einzelnen Ortsgemeinden

untereinander aus und die gemeinsame Tradition der ganzen
Kirche. So ist es dann auch dem Hinzukommenden möglich, in der Struktur

der Feier seiner eigenen, vielleicht da und dort anders geäusserten

Gemeindeüberlieferung wiederzubegegnen. Auch hier gilt das Gesetz

von Freiheit und Bindung. Geistliche Erfahrungen einer Ortskirche

96



können anderen zum Gewinn werden - wie die Sammlung der neun
Eucharistiegebete in der deutschen altkatholischen Kirche zeigt. Es

muss nicht gesagt werden, dass mit alledem nicht Wildwuchs und
Dilettantismus das Wort geredet ist!

Stellung des Altars «versus populum»

Heftige Einwände wurden auch gegenüber einer anderen liturgischen
Reform, der Stellung des Altars versus populum, erhoben. Auch hier
lässt sich belegen, dass altkatholische «Väter» - am frühesten
nachweisbar Peter Knoodt (1878) - die Meinung vertreten haben, der Altar
müsse «frei, nahe bei der Gemeinde, und der Priester hinter demselben,

das Angesicht gegen das Volk gekehrt, stehen ...39» Ähnliche
Stellungnahmen finden sich u.a. auch in den Vorlesungsmanuskripten
von Adolf Thürlings.

Freilich, es sollte noch Jahrzehnte dauern, bis sich auch dieses Desiderat

verwirklichen liess. Im Katholischen Bistum der Altkatholiken
in Deutschland finden wir erst Ende der fünfziger, anfangs der sechziger

Jahre des 20. Jahrhunderts die ersten für die versus-populum-Zele-
bration vorgesehenen Altäre (so z. B. in Aachen, Bonn, Frankfurt,
Heidelberg, Karlsruhe, Mannheim-Waldhof, München, Landau). Indes

machten nicht überall alle dort zelebrierenden Geistlichen von dieser

Möglichkeit Gebrauch. An anderen Orten, z.B. in Baden-Baden und

Hessloch, wurden zwar freistehende Altäre geschaffen (und die Tabernakel

anderwärts angebracht), aber der Gottesdienst bewusst in der

bisherigen Form gefeiert.
Anderswo wurden zur selben Zeit Kirchen neugebaut, deren Altar

an die Wand gerückt wurde (z. B. Kommingen, Weidenberg).
Wenngleich in den meisten Gemeinden nunmehr die Zelebration

zur Gemeinde hin selbstverständlich ist, so gibt es dennoch Geistliche
und Laien, die sich dagegen aussprechen, bisweilen mit recht
«traditionalistischen» Argumenten. Andererseits verlangt die Zelebration

39 Archiv der Lit. Kommission Bonn, zit. bei Pursch a.a.O., S.259. Über die

liturgiegeschichtliche Begründung dieser Zelebrationsweise kann in unserem
Zusammenhang nicht gehandelt werden. Eine gute Zusammenfassung findet
sich in: Adolf Adam-Rupert Berger, Pastoralliturgisches Handlexikon, Freiburg

1980. Dort auch Angaben über weiterführende Literatur.

97



zum Volk hin ganz bestimmte Voraussetzungen. Es ist sicher
problematisch, in einer Kirche mit einem engen Altarraum vor den womöglich

künstlerisch bedeutsamen Retabelaltar einen primitiven Tisch zu

zwängen, der auch optisch als Fremdkörper erscheint. Selbst wenn
man in weiträumigeren Verhältnissen einen zusätzlichen freistehenden
Altar vorsieht, sind primitive Behelfslösungen zu vermeiden. Es ist in

jedem Fall unerlässlich, dass der Platz des gottesdienstlichen Geschehens

diesem angemessen ist. Es wäre wenig sinnvoll, einen «Volksaltar»

so aufzustellen, dass nur die Gläubigen in der ersten Reihe sehen

können, was darauf geschieht, während der «alte» Altar in der richtigen

Blickhöhe stand. In Kirchen mit wertvollen Altaraufbauten hat

man deshalb auch schon versucht, Stufen und Mensa vorzuziehen und

so vom Aufbau zu lösen, der aber weiterhin trotz des freistehenden
Altars der optische Hintergrund bleibt.

In jedem Fall wird der Wortgottesdienst seinen gemässen Ort
finden können.

Es ist freilich sinnvoll, dass sich der Zelebrant bei Orationen und

Fürbitten zusammen mit der Gemeinde zum Altar und zum Kreuz

wendet, wenn sich der Priestersitz nicht im Scheitel des Chorraums
befindet.

Die «Leibhaftigkeit» der Liturgie

Die Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils ist nicht ohne

Widerspruch und Widerstand geblieben. Vor allem wirft man ihr vor,
sie habe die Kulthandlung beseitigt, den Gottesdienst nüchtern und

rational gemacht und die «Sinnlichkeit» zerstört40. Diese Kritik richtet

sich nicht nur gegen Auswüchse und Fehlentwicklungen, sondern

auch gegen die offizielle konziliare Reform. Es ist hier nicht der Ort,

diese Vorwürfe im einzelnen zurückzuweisen oder zu bestätigen.
Wir haben aber festzustellen, dass die altkatholischen Reformen -

entgegen den Absichten der «Väter» - nicht immer der Gefahr

entgangen sind, die Leibhaftigkeit, die Sinnenhaftigkeit des gottesdienstlichen

Vollzugs zu verlieren. Die Forderung der Aufklärung nach

einem nüchternen, vernunftgemässen Gottesdienst wirkt nach. Vereinfa-

40 Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter - Die Zerstörung der
Sinnlichkeit, Eine Religionskritik, Frankfurt 1981.

98



chung, nicht Wiederherstellung verdeckter, überwucherter oder gar
vergessener Ursprünglichkeit, da lag der Irrtum41!

Liturgische Prozessionen zu Lichtmess, zum Palmsonntag und in
der Osternacht gingen verloren und liessen sich nur mühsam
wiederbeleben.

In manchen Gemeinden hat man das Weihwasser einfach
abgeschafft. Weihrauch war lange Zeit verpönt, ja als «uralte heidnische
asiatische Sitte»42 sogar verboten. In Kirchen, die man um die
Jahrhundertwende für altkatholische Gemeinden erbaut hatte, vermied
man bisweilen die Anbringung von Bildern und figürlichen Darstellungen.

Stattdessen wurden sie da und dort mit einem oder mehreren

aufgemalten Bibelsprüchen ausgeschmückt, so, wie das im gleichzeitigen

evangelischen Kirchenbau üblich war.
Die abendliche Ostervigil geriet zu einer Verbindung von Elementen

der volkstümlichen Auferstehungsfeier mit solchen der alten
Osternacht und mündete keinesfalls immer in die Eucharistie. Noch
das deutsche Altarbuch von 195943 wagt nicht, den altkirchlichen
Lesegottesdienst nach dem Exsultet wieder einzuführen.

Unerleuchteter Reformeifer trieb auch skurrile Blüten: in Deutschland

und Österreich gab es Geistliche, die während des «3. Reiches»

glaubten, die sogenannten Hebraismen aus dem Altarbuch tilgen zu
sollen. So wurden Worte wie Tempel, Jerusalem, Israel und dgl.
umschrieben oder ersetzt. Man übersah freilich, auch Halleluja und
Amen zu streichen (oder hatte vergessen, dass es sich gerade dabei um
hebräische Worte handelte).

Der Verlust an liturgischer Sinnenhaftigkeit wurde nicht selten
durch Sentimentalität aufzufüllen versucht, etwa durch solistische

Darbietungen «nach der Wandlung», die in keiner Beziehung zum
liturgischen Geschehen standen.

41 «Bei der Entwicklung unseres Brauchtums hat uns stets eine weitgehende
Vereinfachung zum Nutzen der Verinnerlichung als Ziel vor Augen gestanden.
Wir wollen daher sehr vorsichtig sein in der <Bereicherung) der Formen, damit
wir nicht in ein uns fremdes Wesen geraten.» (Bischof Erwin Kreuzer, in:
Amtliches Kirchenblatt des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in
Deutschland, 1950, X, 2.)

Hier, wie bei der fragwürdigen Begründung des Weihrauchverbots
(Anm. 42) zeigt sich, dass - in der Blütezeit der Liturgischen Bewegung - eine

liturgiegeschichtliche Besinnung gar nicht in den Blick kam, die sich überdies
auf die Aussagen der altkatholischen Väter hätte berufen können.

42 Ebd.
43 Vgl. Anm. 3.

99



Die textliche und melodische Problematik des Gemeindegesangs
hat der Verfasser in einer schon erwähnten Arbeit ausführlich
untersucht und zahlreiche Textbeispiele analysiert44.

Anders denkende Pfarrer, die dem liturgischen Stil und einem
würdigen Vollzug wieder zum Recht verhelfen wollten, wurden da und
dort verdächtigt, sie seien gar nicht «richtig altkatholisch».

Diese ganze Fehlentwicklung hat mehrere Wurzeln: der Katholizismus

des 19. Jahrhunderts ist weithin noch vom Geist der Aufklärung
geprägt, in den ehemaligen Gebieten Österreich-Ungarns vom
Josephinismus.

Andererseits entstanden im Gegenzug dazu Frömmigkeitsformen
(Herz-Jesu- und Herz-Mariae-Verehrung, Aloysiussonntage, Dogmatisierung

der Unbefleckten Empfängnis u.a.m.), die sich mit dem
altkatholischen Antrittsgesetz nicht in Einklang bringen liessen. Dies nicht

nur, weil sie dem Glaubensvollzug der alten Kirche fremd waren,
sondern auch, weil sie als religiöse Verklammerung mit dem päpstlichen
Stuhl propagiert und als wirksame Wege zu einem auch spirituellen
Zentralismus aufgewertet wurden. Viele solche fromme Übungen wurden

mit Ablassprivilegien ausgestattet.

Ursprüngliche wichtige Zeichen waren zu unverständlichen
«Zeremonien» geworden. Zudem hatte die Volksmeinung viele Sakramentalien,

Weihen, Segnungen, Devotionalien magisch umgedeutet und ihre

ursprüngliche Bedeutung vergessen.
So lag die Gefahr nahe, das Kind mit dem Bade auszuschütten und

das Missdeutete abzulehnen, ohne sich nach dem eigentlichen Sinn

durchzufragen und von hier aus eine Reform zu wagen.
Dazu kommt, dass auch in der römisch-katholischen Liturgie viele

ehedem grosse Formen verkümmert oder überdeckt waren, am

augenfälligsten die der Heiligen Woche.

Liegt es an einer zeitweiligen Introversion, an der Skepsis gegen
alles «Römische» oder fehlten nur die rechten Leute und Gelegenheiten,

wenn die Altkatholiken in der beginnenden volksliturgischen
Bewegung von Klosterneuburg, Maria Laach, Rothenfels und Altenberg

nicht sogleich Geist von ihrem Geist erkannten45?
Es ist kein ekklesiologisches Merkmal, sondern einfach ein

geschichtliches und gesellschaftliches Faktum, dass die altkatholische

Bewegung bis heute keine Grosskirche, sondern nur relativ kleine,

44 Vgl. Anm. 34.
45 Vgl. dazu Anm.41

100



überschaubare Gemeinden hervorbrachte. Um so mehr verbietet sich

eine anonyme, distanzierte und unterkühlte Gottesdienstform, weil sie

der familiären Gruppe am wenigsten angemessen ist. Ob nicht die
Unstimmigkeit zwischen der Gemeindestruktur und der Art, den Gottesdienst

zu feiern, am Rückgang der Mitgliederzahlen Mitschuld trägt?
Es erweist sich jedenfalls seit etlichen Jahren, dass Gemeinden, in
denen diese Diskrepanz aufgehoben wird, zusehends aufleben. Wenn zu

der Überzeugungskraft, die solche Neuorientierungen an ihren Früchten

zeigen, noch die Kenntnis der Absichten und Grundsätze der
altkatholischen «Väter» hinzukommt, dürften manche unbegründeten
Einwände unschwer entkräftet werden.

Ziele

Die mehrfach genannte 20. Altkatholische Theologenkonferenz hat in
ihrem «Konsens» inhaltliche und strukturelle Fragen des Eucharistiegebetes

herausgestellt46. Es ist angebracht, einen Hinweis auf die

Zusammensetzung der Konferenz nachzutragen: neben einer Reihe von
Bischöfen - darunter Erzbischof Marinus Kok von Utrecht - und

Fachtheologen nahmen vor allem Gemeindepfarrer und Laien teil.
So ist der Konsens alles andere als das Ergebnis eines praxisfernen

Glasperlenspiels von Fachleuten, die in ihre Forschungsergebnisse
verliebt sind. Die hier aufgestellten Forderungen bedeuten nichts
weniger als die eindeutige Konsequenz aus der altkatholischen Theologie.

Gerny sagt in seinem bereits am Beginn dieser Untersuchung zitierten

Referat: «Liturgie ist - so heisst ein altes Schlagwort - gelebte

Dogmatik. Und es ist - so meine ich - eines der seltenen guten Schlagworte.

Es ist die Zuwendung des Jesuswortes <an ihren Früchten werdet

ihr sie erkennen) auf den gottesdienstlichen Bereich.» So müsste

auch in unserem Gottesdienst deutlich werden, «dass unsere Kirche
eine grundsätzlich andere Theologie - vor allem in ekklesiologischer
Hinsicht - vertrete, als die römisch-katholische Kirche»47. Deshalb
darf der genannte «Konsens» nicht mit der alten Nummer der IKZ
abgelegt und archiviert werden.

'' a.a.O., S.226ff.
'Vgl. Anm. 1.



Er muss den Massstab für die Verwirklichung des Kernstückes
unseres Gottesdienstes abgeben - auch wenn uns damit Korrekturen an

vertrauten Textfassungen oder der Verzicht auf das eine oder andere

Formular abverlangt werden. Auch der Auftrag zur Schaffung neuer

Eucharistiegebete nach diesen Grundsätzen, vor allem eines solchen

für die gesamte Utrechter Union48, darf nicht in Vergessenheit geraten.

Konsequenterweise betreffen die damit erforderten Arbeiten nicht

nur das Eucharistiegebet, sondern die ganze «lex orandi», in der die

«lex credendi» zum Ausdruck kommen muss.
Sollte das ortskirchliche jus liturgicum in den Bistümern der

Utrechter Union nicht sinnvollerweise - z. B. auf die gemeinsame Arbeit
an Orationen und Präfationen - in einem Sprachbereich auszuweiten
sein? Schliesslich ist gründlicher darüber nachzudenken, in welcher
Weise die Beteiligung der Gemeinde über Gesänge und Antwortrufe
hinaus verwirklicht werden kann. Der Vortrag von Lesungen und
Fürbitten durch Lektoren aus der Gemeinde müsste selbstverständlich
sein. Auch der Priester ist dann «Hörer des Wortes».

Der Dienst von Kantor und Schola müsste - zumindest für feierlichere

Gottesdienste - angestrebt werden. Kinder oder Erwachsene

sollten im Sonntagsgottesdienst die Gaben zum Altar bringen. Beauftragte

Laien können bei der Kommunionausteilung helfen. In kleineren

Gruppen - in denen auch die akustischen Voraussetzungen nicht

fehlen - sind Predigtgespräch und freie Fürbitten realisierbar.
Die Weitergabe eines leibhaften Zeichens der Verbundenheit beim

Friedensgruss müsste selbstverständlich werden.
Über andere mögliche Formen der Beteiligung aller sollte man

nachdenken. Wäre nicht die Form eines Eucharistiegebets möglich, in

der - ähnlich wie bereits in der römisch-katholischen Eucharistiefeier
für Kinder49 - mehrere Gemeindeakklamationen enthalten sind?

Muss der Pfarrer selbst in den Gottesdienst einführen und
Verlautbarungen bekanntgeben? Könnten das nicht auch bisweilen
Gemeindeglieder tun?

Es versteht sich, dass all dies den Gottesdienst nicht unruhig und

betriebsam machen darf. Gerade das gemeinsame Schweigen in
besonderen Zeiten der Stille (etwa nach der Predigt, nach den Fürbitten,

48 IKZ 1980, S.228 (7.).
49 Freiburg, Einsiedeln 1975.

102



während der Gabenbereitung, nach der Kommunion) verbindet die
Gemeinde.

Ausserdem müssen die einzelnen Dienste gut vorbereitet und geübt
werden, dass sie zwar nicht routiniert, aber in ruhiger Sicherheit getan
werden können.

Gewiss: diese vielfältige Mitwirkung der Gemeinde ermöglicht und
fordert auch die römisch-katholische Neuordnung. Es muss aber deutlich

erkannt werden, dass dies ekklesiologische Voraussetzungen und
Folgerungen hat, die in der römisch-katholischen Kirche noch ausstehen.

Es widerspräche unserer Auffassung von Kirche, wenn Gernys
Befürchtung in der Praxis bestätigt würde, «dass die Laien bei uns
noch weniger in Erscheinung treten als in der römisch-katholischen
Kirche und dass die Gemeinde die noch kleinere Rolle spielt -
ganz im Gegensatz zu unserer Verfassung und unserer theologischen
Meinung»50.

Sakramente - Segnungen - Stundengebet

In diesen Überlegungen sollen «Grundsätze und Ziele altkatholischer
liturgischer Erneuerung» angegeben werden. Die Liturgie besteht aber
nicht nur aus der Eucharistiefeier, die ihre Mitte ist.

Mit der Erneuerung der Feier der Sakramente und der Kasualien
haben die Internationale Altkatholische Liturgische Kommission und
die entsprechenden Gremien der einzelnen Kirchen begonnen. Die
früheren Ritualien51 sind sprachlich und inhaltlich kaum mehr
verwendbar. Gewiss, sie beziehen sich ausdrücklich auf die katholischen
«deutschen Ritualien (von Wessenberg u.A.)»52, entsprechen aber

nicht den heutigen Erkenntnissen der Sakramententheologie und der
Pastoral. Auch hier sind inzwischen Quellen erschlossen worden, die

uns ermöglichen, die Grundsätze der alten Kirche in unsere Zeit zu

übertragen.

50 Vgl. Anm. 1.

51 Katholisches Rituale, herausgegeben nach den Beschlüssen der Synoden
der Alt-Katholiken des Deutschen Reiches, Bonn 1876; Katholisches Rituale
für die Alt-Katholiken des deutschen Reiches, Freiburg 1933; Rituale der

Christkatholischen Kirche der Schweiz, herausgegeben von Bischof Dr. Adolf
Küry in Verbindung mit der Geistlichkeit, Bern 31959.

52 Johann Friedrich von Schulte. Der Altkatholizismus, Giessen '1887, 607.

103



Im Auftrag der Internationalen Bischofskonferenz der Utrechter
Union arbeitet die Internationale Liturgische Kommission derzeit an

der Reform der Weiheriten. In der christkatholischen Kirche der

Schweiz sind Einzelhefte für Kasualien und Segnungen erschienen,
die zunächst ad experimendum herausgegeben wurden und z.T.
bereits in der definitiven Druckfassung vorliegen.

In Deutschland werden neue Formen der gemeinsamen Feier des

Busssakramentes und eine neue Ordnung für den Gemeindegottesdienst

ohne priesterliche Leitung (früher «Laiengottesdienst»
genannt) erprobt.

Hier ist noch ein weiteres Feld zu bestellen, und es ist zu fragen,
weshalb nicht in stärkerem Umfang auch fähige Gemeindeglieder an

dieser Arbeit beteiligt werden sollten.
Die Erneuerung des Tagzeitengebetes, analog zum Book of Common

Prayer, gehört zu den frühesten Schritten der altkatholischen
Liturgiereform53. Kurt Pursch hat in Deutschland mit dem Bändchen

«Gesegnete Zeit»54 und einer Vorlage für Sonntagsvespern dieses

Anliegen aufgenommen. Die christkatholische Kirche der Schweiz sucht

ebenfalls vor allem ihre Vesper-Tradition neu zu beleben und greift
dabei z.T. auf reichere melismatische Formen zurück. Wenn in

Deutschland die von der Kommission für das Einheitsgesangbuch
Gotteslob und von der Arbeitsgemeinschaft für ökumenisches Liedgut
(AOL)55 vorgelegten, melodisch einfacheren Kehrverse und Psalmen

bevorzugt werden, so hängt dies sicher auch mit einem anderen

Sprachgefühl zusammen.
Der deutschsprachige Schweizer hat die Mundart als Umgangssprache,

während die Schriftsprache von vorneherein dem besonderen
Anlass vorbehalten bleibt und fast die Bedeutung einer Fremdsprache
hat.

In Deutschland haben wiederum alt- und römisch-katholische Christen

einen ungebrochenen Zugang zur zeitgemässen Gottesdienstsprache,

während im evangelischen Bereich die Sprache Luthers den
Gottesdienst nach wie vor stark prägt, wie die jüngsten Auseinandersetzungen

um die Bibelrevision von 1975 zeigen.

53 In den Gesangbüchern von Bauer (1881) und Thürlings (1885).
54 Kurt Pursch, Gesegnete Zeit, Bonn 1963.
55 In: Gesänge zur Bestattung, Berlin, Regensburg '1981 ; Gesänge zur Trauung

(im Druck); Leuchte, bunter Regenbogen, Gemeinsame Geistliche
Kirchenlieder, Kassel 1983.

104



Dieses sprachliche Gefälle hat bisweilen nicht nur die Arbeit der
AOL erschwert, sondern ist auch vor allem daran schuld, dass es

bislang noch nicht zu einem gemeinsamen Kirchengesangbuch der
deutschsprachigen Altkatholiken gekommen ist.

Konfessionalismus oder katholische Reform?

Wenn die vorstehenden Ausführungen das altkatholische Proprium
sehr stark unterstreichen, dann nicht, um von neuem konfessionalisti-
scher Selbstbehauptung das Wort zu reden. Es erscheint gerade im
ökumenischen Konzert unverzichtbar, dass jede Stimme ihren Part
sauber und unverwaschen zu Gehör bringt. Defizitäre Entwicklungen
der altkatholischen Kirche, sowohl in ihrem Eigenleben wie in ihrer
Stellung zu anderen Kirchen, gehen vielfach darauf zurück, dass zu
wenig Farbe gezeigt wurde.

Von Negativaussagen allein kann niemand leben, auch keine Kirche!

Die altkatholische Kirche sieht ihren Auftrag und die Begründung
ihrer Sonderexistenz in der Verwirklichung eines «alternativen
Katholizismus» und will der katholischen Reform und damit künftiger Einheit

unter den Christen dienen. Sie kann das nur, wenn sie für die
erkannte Wahrheit profiliert Zeugnis gibt, in Wort und Lehre, vor allem
aber im Bekenntnis der gottesdienstlichen Feier.

Gerade die Unstimmigkeiten und zum Teil halbherzigen Schritte in
der jüngsten römisch-katholischen Liturgiereform machen deutlich,
welche Zusammenhänge zwischen Ekklesiologie und Liturgie bestehen.

Die Feier des Gottesdienstes muss das Glaubensverständnis der
Kirche zum Ausdruck bringen. Andererseits müssen liturgische Reformen

mit der Ekklesiologie übereinstimmen.
Die Wiederentdeckung der altkirchlichen Sicht der Kirche hat

deshalb liturgische Konsequenzen. Liturgiereform aus dem Geist der frühen

Kirche zwingt zur ekklesiologischen Neubesinnung.
So wird die in der gesamten westlichen Christenheit lebendiggewordene

Gottesdiensterneuerung zum ökumenischen Hoffnungszeichen.
Die sorgsame Weiterführung der bei uns früher als in anderen
Kirchen begonnenen liturgischen Reformen ist daher auch ein wesentlicher

Dienst an der christlichen Einheit.

105



Nachbemerkung :

Es wurde gefragt, weshalb auf die Theologie des Hebräerbriefs, die im

ersten Schweizerischen Christkatholischen Eucharistiegebef und in
der Utrechter Erklärung zutage tritt, in den vorstehenden Überlegungen

nicht ausführlicher eingegangen worden sei.

Eine eigene Darstellung müsste darauf abheben, weshalb bei der

damaligen unzureichenden Quellenlage der Hebräerbrief als

Rekonstruktionshilfe für frühchristliche Eucharistiegebete herangezogen
wurde.

Man beachte dazu auch die unter Fussnote 12 genannte Arbeit von
H.Aldenhoven.

Die Neuordnung der Christkatholischen Liturgie ist dann auch

zugunsten der Orientierung an altkirchlichen Quellen von der Konzeption

des «Bischof-Herzog»-Eucharistiegebets abgerückt.
Nach Fertigstellung des Aufsatzes sind zum Thema noch folgende

Veröffentlichungen erschienen:
«Die Feier des Gottesdienstes im Katholischen Bistum der

Alt-Katholiken in Deutschland.» Herausgegeben von Bischof Josef Brinkhues,

erarbeitet von der Liturgischen Kommission, Bonn 1983.

C.Tol: «Tot zijn gedachtenis.» Liturgische voortgang in de jaren ze-

ventig, in: Kracht in zwakheit - van een kleine Wereldkerk. Festschrift

für Erzbischof em. Marinus Kok. Amersfoort 1982, S. 165-172.

S.Kraft: «Der Gottesdienst - ein einigendes Band in der Utrechter

Union?!», ebd. S. 157-164.
Ders.: «Gratiarum Actio», Überlegungen zur gegenwärtigen

ökumenischen Problematik der Eucharistiefeier, in: Liturg. Jahrbuch

32/3/1982, S. 178-184.

R.Savary: «The Old-Catholic Liturgies», in: Old Catholics and

Anglicans 1931-1981, Oxford 1983.

S.Kraft: «The Hymnology of the Old-Catholic Church as a Reflection

of its Selfcomprehension», ebd.

Karlsruhe Sigisbert Kraft

106


	Grundsätze und Ziele altkatholischer Liturgiereform

