Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 1

Artikel: Gemeinsame Beschlusstexte

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404661

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gemeinsame Beschlusstexte

1. Die Autoritit der Kirche und in der Kirche

L

|. Ursprung und Grundlage der Autoritit der Kirche als gottmenschli-
cher Gemeinschaft ist die Vollmacht und Autoritit ihres Herrn und
Hauptes Jesus Christus, die er vom Vater empfangen hat (vgl. Mat. 28,
18; Luk. 10, 16). Der Herr iibte diese auf das Erlésungswerk bezogene
Vollmacht und Autoritét in seinem irdischen Leben aus und tibertrug
sie nach seiner Auferstehung den Aposteln — durch sie den Bischofen
- und der gesamten Kirche (Mat.28, 19-20; Joh. 20, 21).

Der Herr, welcher der Kirche verheissen hatte, dass er bei ihr bleibe
«alle Tage bis zur Vollendung der Welt» (Mat. 28, 20), sandte ihr auch
«einen anderen Beistand», «den Geist der Wahrheit» (Joh. 14, 16-17;
15, 26; 16, 13), damit er auf immer in ihr bleibe und sie in die ganze
Wahrheit fithre. Daher heisst die Kirche «Kirche des lebendigen Got-
tes, Sdule und Fundament der Wahrheit» (1. Tim. 3, 15).

2. Die Kirche tibt ihre Vollmacht und Autoritdt im Namen Jesu
Christi und in der Kraft des in ihr wohnenden Beistandes aus. Daher
verrichtet sie das ihr aufgetragene Werk in autoritativer Weise durch
die geistlichen Krifte, die sie in allen ihren Gliedern erfiillen, ndmlich
«Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Giite, Treue, Sanft-
mut und Enthaltsamkeit» (Gal. 5, 22-23), nicht aber unter Anwendung
dusserer Zwangsmittel.

3. Die so beschaffene Ausiibung der Autoritdt der Kirche fiihrt bei
den Gliedern der Kirche zur inneren Bereitschaft, die von der Kirche
mit Vollmacht vorgetragene gottliche Wahrheit anzuerkennen und sie
sich in der Freiheit, zu der «Christus uns befreit hat» (Gal.5, 1), und
im Gehorsam anzueignen. Die Erkenntnis der Wahrheit geschieht im
Heiligen Geist, die Wahrheit aber macht uns frei (vgl. Joh.8, 32), denn
«wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit» (2. Kor. 3, 17).

4. Die Autoritdt der Kirche, deren Triger die gesamte Kirche als
Leib Christi ist, kam in der Geschichte in Vorgidngen und Entschei-
dungen zur Geltung, durch welche die Heilige Schrift und die heilige
Tradition vor aller Verfialschung durch Héresien bewahrt, die kanoni-
schen Biicher der Heiligen Schrift von den unwahren unterschieden
und der Kanon der Heiligen Schrift festgesetzt, die lebendige Glau-

73



bensiiberlieferung bewahrt, ausgelegt und weitergegeben, das Glau-
bensbekenntnis formuliert, vervollstindigt und durchgesetzt, die
Grundsitze des geistlichen Amtes und der Verfassung festgelegt und
die Ordnung des Gottesdienstes und des gesamten kirchlichen Lebens
ausgebildet wurden.

5. Eine stete Aufgabe der Kirche stellt die Auslegung der Heiligen
Schrift dar. Die Heilige Schrift steht nicht iiber der Kirche, sie ent-
stand in ihr, und so wie die Kirche im Licht des Zeugnisses der heili-
gen Offenbarung lebt, so wird auch die Heilige Schrift in Verbindung
mit det in der Kirche lebenden Uberlieferung und den von ihr formu-
lierten Glaubensentscheidungen verstanden und ausgelegt. Daher ist
nur jene Lehre wahr, die — jenseits der Problematik des zeitgebunde-
nen und sprachbedingten Ausdrucks — in ithrem Wesen mit der Heili-
gen Schrift und der heiligen Uberlieferung iibereinstimmt. In der Aus-
ibung ihrer Autoritdt bei dogmatischen Entscheidungen stiitzt sich
die Kirche stets auf beide, ndmlich die Heilige Schrift und die heilige
Uberlieferung, indem sie beider Zeugnis bewahrt und ihr Verstindnis
vertieft.

II.

Besondere Bedeutung hat hier fiir die Kirche auch die einstimmige
Lehre ihrer Viter und Lehrer. In ihren Schriften ist die apostolische
Uberlieferung, deren inspiriertes schriftliches Zeugnis die heilige
Schrift darstellt, erhalten und ausgelegt. Diese Ubereinstimmung der
Viter nimmt die Kirche als autoritatives Zeugnis der Wahrheit an (vgl.
Vincentius von Lerin, Commonit.3 und 28 und die gesamte Uberliefe-
rung der Viter).

I1I.

Triager und Organe der Autoritit in der Kirche im einzelnen sind:
1. Der Bischof, der rechtméssig in apostolischer Sukzession der Orts-
kirche vorsteht. Die Stellung und Aufgabe des Bischofs in seiner Ei-
genschaft als Autoritidtstriger hat der heilige Ignatius von Antiochien
klar ausgesprochen, wenn er bemerkt, dass, wer dem Bischof ge-
horcht, die Autoritit Gottes annimmt, da der Bischof die Autoritit
Gottes repriisentiert und in sich tridgt (Magn.3, 1-2; 6, 1; Trall.2, 1),
wobei er stets in Gemeinschaft mit den von ihm eingesetzten Presby-
tern handelt: «Wie nun der Herr ohne den Vater, mit dem er eins ist,

74



nichts getan hat, weder in eigener Person, noch durch die Apostel, so
sollt auch ihr ohne den Bischof und die Presbyter nichts unterneh-
men» (Magn.7, 1; vgl. Eph.4, 1; Trall.3, 1; Smyrn.8, 1).

In der Vollmacht und Autoritdt der Gnade des bischdflichen Amtes
wacht der Bischof iiber die Reinheit der Glaubenslehre der Kirche,
hilt ithre Ordnungen aufrecht, ist der Verwalter der Sakramente und
leitet durch die Verkiindigung die ihm anvertraute Herde zu den Auen
des Heils der evangelischen Gnade. In seiner Kirche handelt der Bi-
schof in einmiitiger Verbindung mit dem Presbyterium und dem Volk,
das seinerseits dem Bischof als seinem evangelischen Hirten folgt.
Nach dem heiligen Cyprian ist die Kirche «das Volk, das mit dem Bi-
schof geeint ist, und die Herde, die an ihrem Hirten hiangt. Du musst
also wissen, dass der Bischof in der Kirche ist und die Kirche im Bi-
schof» (Ep. 66, 8).

2. Die Synoden der Kirche, insbesondere die 6kumenischen Kon-
zile. In den Konzilen reprisentiert jeder der Bischofe seine eigene Kir-
che kraft seines bischéflichen Amtes. Die Beschliisse der Konzile aber
beanspruchen und haben Autoritét, insofern sie die Zustimmung der
Kirche besitzen, die durch die versammelten Bischofe reprisentiert
wird (vgl. Apg. 15).

LY.

l. Die Autoritdt der Kirche ist auch mit dem gemeinsamen Glaubens-
bewusstsein der Kirche verbunden. Dieses ist das einmiitige Glau-
bensbewusstsein von Klerus und Volk, das weiteste Zeugnis der Ge-
samtheit der Kirche (Pleroma), die an der Verantwortung teilhat, dass
die iiberlieferte Wahrheit stets unverletzt und unverfdlscht bewahrt
wird. Das gemeinsame Glaubensbewusstsein der Kirche bildet unter
anderem auch das entscheidende Kriterium fiir die Anerkennung der
dkumenischen Konzile als solcher und ihrer Viter als echter Interpre-
ten des Glaubens der Kirche, die sie von Rechts wegen vertreten.

2. Das gemeinsame Glaubensbewusstsein zeigt sich in unterschiedli-
cher Weise. Es kommt zum Ausdruck bei den Bekennern und Mirty-
rern, den Wiistenvitern und Mystikern, den heiligen Monchsvitern,
den mit einem Charisma begabten Gldubigen und allgemein bei allen,
die in Taufe und Firmung die Gaben des Heiligen Geistes empfangen
haben und gleichfalls zur Bezeugung des Evangeliums in der Welt be-
rufen sind, im Gottesdienst und in weiteren Ausserungen des kirchli-
chen Lebens.

g



3. Abschliessend ist zu unterstreichen, dass die Autoritdt auf allen
Stufen und in allen Weisen ihrer Ausiibung den Geist der Wahrheit,
der Demut und der Freiheit voraussetzt. Nur so wird die Autoritit der
Kirche und in der Kirche zum Segen fiir ihr Leben und fiir ihren
Dienst in der Welt ausgeiibt. Denn der Herr der Kirche, dem alle Voll-
macht und Autoritdt im Himmel und auf Erden gegeben ist, hat diese
Vollmacht ausgetibt als einer, der dient (vgl. Luk.22, 27; Joh.13,
14-17). Daher muss die Autoritét der Kirche dienenden Charakter ha-
ben und in allem auf die Auferbauung des Leibes Christi und sein
Wachstum in Liebe gerichtet sein (vgl. Eph.4, 11-16).

2. Die Unfehlbarkeit (Untriiglichkeit) der Kirche

Der wahre und wahrhaftige Gott (Joh.3, 33; 17, 3; Rom. 3, 4; 1. Thess.
1, 9) sandte seinen Sohn, der selber die Wahrheit ist (Joh. 14, 6), «fiir
uns Menschen und zu unserem Heil», das in der von ihm gegriindeten
Kirche verwirklicht wird. Thr sendet der Sohn vom Vater her den Bei-
stand, den Geist der Wahrheit, der vom Vater ausgeht, damit er fiir
immer bei ihr bleibt und sie in die ganze Wahrheit fithrt (Joh.14,
15-17). Die Kirche hat daher teil an der Wahrhaftigkeit, Treue und
Untriiglichkeit Gottes. Der Heilige Geist zeugt von Christus, und
darum legt auch die Kirche, vom Beistand erleuchtet, Zeugnis von ih-
rem Herrn und seiner Lehre ab, wenn sie die apostolische Uberliefe-
rung aufnimmt und weitergibt (Joh. 15, 26-27). Der Heilige Geist lehrt
sie alles und erinnert sie an alles, was ihr Christus gesagt hat (Joh. 14,
26; vgl. 15, 26).

Da Christus bis an das Ende der Welt bei seiner Kirche bleibt
(Mat. 28, 20), bewahrt sie — trotz aller menschlichen Schwiche ihrer
Glieder — die geoffenbarte Wahrheit, das ihr anvertraute «kostbare
Gut» (2. Tim. 1, 14), rein und unversehrt, so dass die Pforten der Un-
terwelt sie nicht iiberwinden werden (Mat. 16, 18). Deshalb heisst die
Kirche «Haus Gottes», «Siule und Fundament der Wahrheit»
(1. Tim. 3, 15) und vermag den ihr iibergebenen Glauben ihren Glie-
dern zuverldssig zu vermitteln und vor der Weit unverfilscht zu bezeu-
gen. Die Unfehlbarkeit der Kirche stammt von ihrem Herrn und dem
Heiligen Geist her. Die Kirche ist in Christus, und er wirkt in ihr
durch den Geist, der in die Herzen der Glaubigen gesandt ist (vgl.
Gal. 4, 6). Diese wesenhafte Unfehlbarkeit wird durch Siinde und Irr-
tum der Glieder nicht aufgehoben (vgl. Rom.3, 3-4).

76



Unfehlbar ist nur die Kirche als Ganzes, nicht aber einzelne Glieder
fiir sich allein, seien es Bischofe, Patriarchen oder Pépste, und auch
nicht der Klerus, das Volk oder einzelne Ortskirchen je fiir sich allein.
Da die Kirche die Gemeinschaft der Gldaubigen ist, die alle von Gott
gelehrt sind (vgl. Joh.6, 45), eignet die Unfehlbarkeit der Gesamtheit
der Kirche. Alle miteinander, Amtstrdger und Laien, bilden als Glie-
der den Leib Christi und sind «die Fiille dessen, der alles in allem er-
fillt» (Eph.1, 23). Die Gesamtheit der Gldaubigen, welche die «Sal-
bung von dem, der heilig ist», haben, die Wahrheit recht erkennen
(vgl. 1.Joh. 2, 20. 27) und aus ihr leben, ist es also, die nicht irrt, wenn
sie tibereinstimmend von den Bischéfen bis zum letzten Gldubigen
aus dem Volk den gemeinsamen Glauben bekennt.

Das hochste Organ der Kirche, ihren Glauben unfehlbar auszuspre-
chen, ist deshalb allein das 6kumenische Konzil. Unter diesem als
Mund der ganzen Kirche stehen sowohl die ortlichen Synoden als
auch die Bischofe und alle einzelnen Glieder der Kirche, wie schon in
der Zeit der Apostel die Versammlung der Apostel, die zusammen mit
den Presbytern und der ganzen o&rtlichen Jerusalemer Gemeinde in
einmiitiger Weise den Willen der gesamten Kirche zum Ausdruck
brachte, iiber eine grossere Autoritit verfiigte als jeder einzelne Apo-
stel (vgl. Apg. 15). Das 6kumenische Konzil, das unter dem Beistand
des Heiligen Geistes entscheidet, hat seine Unfehlbarkeit auf Grund
seiner Ubereinstimmung mit der ganzen katholischen Kirche. Ohne
diese Ubereinstimmung ist keine Versammlung ein &kumenisches
Konzil.

Die Notwendigkeit, dogmatische Entscheidungen zu treffen, be-
steht fiir die Kirche dann, wenn die gesunde Lehre bedroht ist oder
besonderer Erklirung und Bezeugung bedarf zur Abwehr von Hire-
sien und Schismen und zur Bewahrung der kirchlichen Einheit. Es
versteht sich, dass die Unfehlbarkeit sich nur auf die Heilswahrheit
des Glaubens bezieht.

In grundlegender Weise hat der Heilige Geist, welcher der Geist
Christi ist, die Heilige Schrift inspiriert, die vom fleischgewordenen
ewigen Wort Gottes Zeugnis gibt. Die Leitung der Kirche durch den
Heiligen Geist verstehen wir deshalb als eine, die sich stets in Entspre-
chung sowohl zur Schrift als auch zur iiberlieferten apostolischen
Lehre vollzieht und niemals ohne Bezug auf diese beiden ist (vgl.
Joh.16, 13). Die hierauf beruhende Kontinuitit des in der Kirche be-
wahrten Glaubens schliesst deshalb die Notwendigkeit ein, an seiner
Fille geméss dem Zeugnis der Kirche aller Zeiten festzuhalten.

77



3. Die Synoden der Kirche

Die Kirche ist als der Leib Christi der Tempel des Heiligen Geistes, in
dem alle Glieder in den einen Leib getauft sind und so in der Gemein-
schaft des neuen Lebens verharren und miteinander im Heiligen Geist
die Wahrheit erkennen.

Die altkirchliche bischéfliche und synodale Verfassung ist Aus-
druck des Lebens der Kirche als der Gemeinschaft aller Glieder in der
Einheit des Leibes Christi. Demgemaiss sind die Bischdéfe, die als Re-
priasentanten des Hauptes der Kirche — und das ist Christus — der eu-
charistischen und der synodalen Versammlung vorstehen, mit dem
ganzen Volk Gottes als Glieder des einen Leibes verbunden (vgl. Igna-
tius von Antiochien, Smyrn. 8§, 2).

In der Vielfalt des neuen Lebens, das sich in Christus durch den
Heiligen Geist verwirklicht (1. Kor. 12, 1-31), erweist sich der syn-
odale Charakter als Grundlage der kirchlichen Ordnung. Deshalb
kann die Kirche als von Gott berufenes, von Christus erlostes und
vom Heiligen Geist erleuchtetes Volk als die grosse Synode bezeichnet
werden, in der sich die trinitarische Einheit Gottes, des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes, abbildet.

Dieser Grundcharakter der Kirche tritt besonders deutlich bei den
reprdsentativen Zusammenkiinften der Bischéfe der Ortskirchen her-
vor, die sich auf ihren Synoden zu Beratung und Entscheidung {iber
Fragen des Glaubens und der Ordnung treffen, wobei diese Entschei-
dungen letztlich der Annahme oder Verwerfung durch die ganze Kir-
che unterliegen.

Hochsten Ausdruck findet dieses synodale Leben der Kirche im
okumenischen Konzil. Es wird einberufen, damit auf ihm die Bischofe
als Repriasentanten der Gemeinschaft aller Ortskirchen in Fragen des
Glaubens und der kirchlichen Ordnung, welche die ganze Kirche an-
gehen, verbindliche Entscheidungen treffen. Die 6kumenischen Kon-
zile dienen als das hoéchste Organ der Kirche, wenn es darum geht, Irr-
lehren abzuwehren, das Dogma zu formulieren, die kirchliche Verfas-
sung auszugestalten und zu festigen, und die kirchliche Einheit, die
auf dem rechten Glauben beruht, zu bewahren.

Als solche 6kumenische Konzile werden die folgenden sieben aner-
kannt: Nizda 325, Konstantinopel 381, Ephesus 431, Chalzedon 451,
Konstantinopel 553 und 680 sowie Nizda 787. In ihnen fand das ge-
meinsame Glaubensbewusstsein der einen, heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche seinen Ausdruck und trat die Einheit aller Orts-

78



kirchen in dem einen heiligen Leib Christi in Erscheinung. Daher ste-
hen die 6kumenischen Konzile nicht tiber der Kirche als Ganzes, son-
dern in ihr. Daher ist die Okumenizitit eines Konzils und die Giiltig-
keit seiner Beschliisse nicht schon mit seiner Einberufung gegeben.
Vielmehr erweist es sich als 6kumenisch in der nachfolgenden freien
Anerkennung (Rezeption) durch die Gesamtheit (Pleroma) der Kir-
che.

Durch ihre Teilnahme am ganzen Leben der Kirche verwirklichen
ihre Glieder — Amtstrager und Laien — ihre Einheit im Leib Christi. In
dieser Einheit und Ganzheit kommt die Unfehlbarkeit der Kirche zum
Ausdruck. Dementsprechend kdnnen dkumenische Konzile auch Ent-
scheidungen ortlicher Synoden als unter dem Beistand des Heiligen
Geistes getroffen anerkennen. Andererseits haben auch 6rtliche Syn-
oden die Entscheidungen 6kumenischer Konzile inhaltlich vorbereitet
und die Aufnahme der getroffenen Entscheidungen gefordert.

Die Beschliisse der Konzile sind entweder Glaubensentscheidungen
(horoi) oder Rechts- und Ordnungssitze (kanones). Von ihnen haben
die Glaubensentscheidungen unbedingte Autoritdt und bleibend ver-
pflichtenden Charakter fiir die ganze Kirche, da sie das auf der Offen-
barung beruhende Dogma betreffen. Sie konnen deshalb ihrem Inhalt
nach nicht verdndert oder aufgehoben werden. Die Kirche kann sie je-
doch gemiss den jeweiligen Umstinden und Erfordernissen fiir das
Glaubensverstindnis und das Glaubenszeugnis interpretierend entfal-
ten. Die Kanones der dkumenischen wie auch der 6rtlichen Synoden
konnen, soweit sie nicht Fragen des Glaubens betreffen, grundsétzlich
durch neue Kanones entsprechender spéterer Synoden ersetzt oder er-
ginzt werden.

Allgemein sind die Orthodoxen und Altkatholischen Kirchen dar-
iber hinaus der Auffassung, dass ihre Synoden das Recht haben, noti-
genfalls neue Kanones festzusetzen und im eigenen kirchlichen Be-
reich anzuwenden.

4. Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession

[. Als apostolische Sukzession wird hier sowohl die Weitergabe der
Gnade des geistlichen Amtes durch die rechtmassige Handauflegung
als auch im weiteren Sinn die Apostolizitit verstanden: die Fortdauer
und unverfilschte Bewahrung der von den Aposteln iberlieferten
Glaubenslehre sowie die ununterbrochene Nachfolge der Bischéfe

79



von den Aposteln her. Das erste bildet die Grundlage, das zweite ist
wesentliches Kennzeichen der apostolischen Sukzession, insofern das
Abgehen von der apostolischen Lehre die apostolische Kontinuitét
zerstort und die rechtswidrige Weihe durch Unbefugte sie abreissen
lasst,

Die apostolische Sukzession in diesem weiteren Sinn ist fiir das Le-
ben der Kirche wesentlich und notwendig, um das Heilswerk des
Herrn durch die zuverldssige Weitergabe der heiligenden und retten-
den Gnade weiterzufithren. Wie Jesus Christus vom Vater gesandt
wurde, so sandte er auch die Apostel, um durch sie das Volk Gottes zu
sammeln und seine Kirche zu griinden und aufzubauen.

2. In ihrer Eigenschaft als Augenzeugen des auferstandenen Chri-
stus und in ithrer Aufgabe bei der Grundlegung der Kirche haben die
Apostel zwar keine Nachfolger und kénnen auch keine haben. Sie ha-
ben jedoch Nachfolger in der apostolischen Aufgabe, durch die Ver-
kiindigung des Wortes Gottes und den Vorsitz im liturgischen und sa-
kramentalen Leben, besonders bei der Feier der heiligen Eucharistie,
die Gemeinde immer wieder zu sammeln und aufzubauen.

Obwohl das Neue Testament von vielen Charismen und Diensten
unter den Gldubigen spricht, lisst es keinen Zweifel an der Einzigar-
tigkeit, Unwiederholbarkeit und grundlegenden Bedeutung von Amt
und Aufgabe der Apostel (vgl. Apg. 1, 21-22; 1.Kor. 12, 28; Eph. 2, 20;
Apg.21, 14).

3. Die Kirche hat ihr Leben von Christus, der durch den Heiligen
Geist in ihr gegenwartig ist und wirkt. Christus ist der Herr der Kir-
che, der zu ihr spricht, der sie liebt und auf den sie hort. Diese Bezie-
hung zwischen Christus und der Kirche ist nicht bloss ein abstrakter
Gedanke, sondern konkrete Wirklichkeit und Erfahrung, die durch
von Christus berufene Personen vermittelt wird. Wie das in der Zeit
der Apostel geschah, so muss es auch in unserer Zeit und zu allen Zei-
ten geschehen, da die Struktur der Kirche ihrem Wesen nach keine an-
dere sein kann als jene, die ihr Christus gegeben hat.

Die Kirche, die als Gemeinschaft nicht ohne diese Struktur sein
kann, muss auch in ununterbrochenem zeitlichem Zusammenhang mit
threm Ursprung sowie mit der Kirche der vorausgegangenen und
nachfolgenden Generationen stehen. Die Berufung der Trdger des
geistlichen Amtes in der apostolischen Sukzession geschieht daher
nicht als etwas vollig Neues ohne Zusammenhang mit dem Ursprung
der Kirche, sondern als Wiederaufnahme und Weitergabe dessen, was
von Anfang an in der Kirche geschah. Die Handauflegung mit Gebet

80



in der Gemeinschaft der ganzen Kirche ist das einzige von der Schrift
und der Uberlieferung bezeugte sakramentale Mittel zur Weitergabe
der Gnade des geistlichen Amtes'.

4. Die Notwendigkeit der ungebrochenen Bewahrung der apostoli-
schen Sukzession sowohl als Kontinuitdt der apostolischen Lehre als
auch als Weitergabe des geistlichen Amtes und der Sendungsgnade
durch die rechtmissige Handauflegung ist allgemeine Lehre der Kir-
chenviter.

5. Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession im obigen Sinn
hebt die Orthodoxe Kirche des Ostens von alters her und auch jetzt
besonders hervor und stellt die Frage nach ihr bei jeder Bemiihung zur
Wiederherstellung der christlichen Einheit. An dieser Notwendigkeit
hilt auch die Altkatholische Kirche fest.

! Niheres dazu wird in den Texten iiber die Sakramente, mit denen sich die
Kommission noch beschiftigen wird, ausgefithrt werden.

81



	Gemeinsame Beschlusstexte

