
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 1

Artikel: Le vieux-catholicisme en France après Hyacinthe Loyson

Autor: Mayer, Jean-François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le vieux-catholicisme en France après Hyacinthe Loyson

Aperçu à travers le Catholique français (1891-1915)

Le cheminement prophétique et tourmenté du Père Hyacinthe
demeure fascinant. Cependant, l'envergure du personnage a éclipsé le
vieux-catholicisme1 français proprement dit2. Une «histoire générale
du mouvement vieux-catholique en France» reste à écrire et ressusciterait

nombre de figures tombées dans l'oubli. Plus modestement, nous
nous proposons d'examiner ici comment et dans quel esprit ce courant
se perpétua de 1893 (lorsque Loyson confia sa paroisse à l'archevêque
d'Utrecht) à 1915 (décès du curé Volet).

Le problème, pour une telle étude, est le manque d'archives3.
Heureusement, nous disposons d'une source d'information précieuse: les

284 numéros du Catholique français, organe du petit groupe qui nous
intéresse4. Ce mensuel n'a jamais attiré l'attention des chercheurs; il

1 A l'époque qui nous intéresse, le terme employé par les vieux-catholiques
français était «ancien-catholicisme». Nous userons indifféremment des deux
formules.

2 Emile Appolis écrivait: «Il s'en faut que l'on connaisse bien les faibles
échos de ce mouvement dans notre pays.» (p.774 de l'art, sur «Le vieux-catholicisme

en France», in Actes du quatre-vingt-unième Congrès national des Sociétés

Savantes (Rouen-Caen, 1956, Section d'histoire moderne et contemporaine),

Paris, Imprimerie Nationale - P. U. F., 1956, pp. 773-787).
3 A l'exception d'éléments isolés, les archives de la paroisse de Paris ont

disparu à une date indéterminée (probablement après la dernière guerre). Nous
avons effectué à Utrecht en novembre 1981 des recherches complémentaires.
Les «Rijksarchief in de Provincie Utrecht» (nous abrégerons: «Rijksarchief
Utrecht») - où nous avons reçu les conseils de M. Leeuwenberg, qu'il en soit
remercié ici - fournissent d'abondants et passionnants renseignements sur le

«port-royalisme» français jusque dans les années 1880. Quant aux archives de

l'archevêché vieux-catholique d'Utrecht, des circonstances indépendantes de

notre volonté ne nous ont malheureusement pas encore permis de les consulter.

4 La Bibliothèque Nationale (Paris) possède la majeure partie des numéros
parus, sous cotes Fol. Le3 194 (jusqu'au N° 42) et 8° Le3 194 (numéros suivants
jusqu'à la fin). Il y a cependant des lacunes: 28 numéros manquent. Pour
compléter, il faut avoir recours à la seule autre collection connue du Catholique
français, celle de la bibliothèque de l'Institut de Théologie Saint-Denys (96, bd
Auguste-Blanqui, 75013 Paris), qui possède les années 1895 à 1914 complètes.
Un seul numéro a échappé à nos recherches: le N° 283 (juin 1915). La parution

du Catholique français s'étend, à un rythme mensuel, de juillet 1891 à juillet

1915, avec une interruption d'août à décembre 1914. Dans ces notes, le Ca¬

ll



fournit pourtant d'abondants renseignements. Notre étude se fondera
essentiellement sur l'exploitation de son contenu5.

1. De Hyacinthe Loyson à Utrecht

La vie du Père Hyacinthe est bien connue6, mais un bref panorama
chronologique de son action réformatrice en France nous semble né-

1.1 Rappel historique

Le 20 septembre 1869, à Paris, Hyacinthe Loyson avait émis sa célèbre

et solennelle protestation contre les déviations de l'Eglise romaine,
avant de s'élever le 30 juillet 1870 contre «le prétendu dogme de

l'infaillibilité du pape». Le 8 octobre 1871, à Munich, il officia à nouveau

pour la première fois depuis plus de deux ans et décida de reprendre
l'exercice de son ministère7.

Dès 1870, cependant, un comité d'action ancien-catholique se

réunissait chaque samedi à Paris. L'influence de l'abbé Michaud8, qui
finit par donner sa démission à l'archevêque de Paris le 5 février 1872, y

tholique français sera abrégé: CF. Les références seront indiquées ainsi: le

numéro, puis, après deux points, la page. La date sera précisée dans les cas où
cela paraîtra utile.

5 A l'automne 1979, sous la direction de M. le professeur Jacques Gadille,
nous avons présenté à l'Université Jean-Moulin (Lyon III) un mémoire de

maîtrise sur «Le Catholique français» (1891-1915), organe des anciens-catholiques

de France (polycopié, 147 p.). La présente étude reprend, en les remaniant
et en les augmentant, certains chapitres de ce travail.

6 Nous renvoyons aux trois volumes d'Albert Houtin: Le Père Hyacinthe
dans l'Eglise romaine (1827-1869), Paris, Nourry, 1920, 395 p.; Le Père
Hyacinthe réformateur catholique (1869-1893). idem, 1922, 360 p.; Le Père
Hyacinthe prêtre solitaire (1893-1912), idem, 1924, 430 p. Consulter également les

deux volumes intitulés Du Sacerdoce au Mariage (lettres et journaux intimes
publiés par A. Houtin et P.-L. Couchoud), Paris, Rieder, 1927: 1.1: Le P.Hya¬
cinthe (1867-1870). 235 p.; t. II: Gratry et Loyson (1870-1872). 276 p.

6bis par souc; rje concision, nous ne ferons pas allusion aux initiatives isolées

en province (Mouls et Junqua à Bordeaux, etc.).
7 Du Sacerdoce au Mariage, op.cit., t.II, pp.209-210. Il jugeait sa situation

régularisée «par l'irrégularité même de la position de l'Eglise».
8 Sur cette personnalité exceptionnelle, voir Raoul Dederen, Un réformateur

catholique au XIXe siècle: Eugène Michaud (1839-1917). Vieux-catholicisme -
Oecuménisme. Genève, Droz, 1963, XVIII + 338 p.

28



était prépondérante. Mais les restrictions légales ne permirent pas à

Michaud d'instaurer un culte public, et il dut se contenter de sa

chapelle privée jusqu'à son départ pour la Suisse (avril 1876).

Entretemps, fin 1872, à l'instigation de Jean Wallon9, du jeune
littérateur Léon Séché et de l'abbé Deramey10, Hyacinthe Loyson avait
résolu de commencer à Paris un culte11, dont le premier acte fut un
baptême, le jour de Noël 1872U Tentative de courte durée, puisque l'ex-
carme partit s'établir à Genève en mars 1873 et ne s'installa à nouveau
à Paris qu'en mars 1878.

Afin de lancer alors une œuvre dans la capitale, Loyson s'adressa

aux anglicans. En effet, en juillet 1878, les évêques assemblés à Lam-

9 Jean Wallon (1821-1882), ancien chef de cabinet d'Emile Ollivier au ministère

des cultes, était un opposant de longue date aux nouveaux dogmes. Voir
notice à son sujet dans Léon Séché, Les Derniers Jansénistes et leur rôle dans
l'histoire de France depuis la ruine de Port-Royal jusqu'à nos jours (1710-1870)
(t.III), Paris, Perrin, s.d., 326 p. (pp.301-309); consulter également Jean-Rémy
Palanque, Catholiques libéraux et gallicans en France face au Concile du Vatican

(1867-1870). Aix-en-Provence, Annales de la Faculté des Lettres, 1962,
207 p. (voir en particulier pp. 19-20). Détail intéressant: Jean Wallon aurait été

un descendant de la famille Wallon de Beaupuis, très liée à Port-Royal.
10 On trouvera sur l'abbé Jules Deramey une notice biographique de 1873

(établie par l'évêché de La Rochelle) aux Archives Nationales (Paris), dans le
dossier «vieux-catholiques» (F19 5616; pièce 678). Né en 1825 dans le diocèse
de La Rochelle, ordonné le 3 mars 1849; «compromis par l'exaltation de ses

opinions politiques et la fréquentation d'hommes du parti avancé», précisait le

rapport, qui ne voyait aucun fait grave d'immoralité à lui reprocher. On trouve
la suite de l'histoire dans le dossier F" 6069, grâce à une autre notice
biographique, établie en 1889 par la direction des cultes: interdit en 1870, Deramey
suivit Loyson, avec lequel il se brouilla «immédiatement et irrévocablement».
Il aurait collaboré ensuite anonymement à la Lanterne et au Radical, sous la
signature «l'abbé D.» au Soir, ainsi qu'à plusieurs feuilles éphémères. Il participa

en mai 1887 au lancement d'une Tribune du Clergé hebdomadaire. Nous
ne savons comment il termina, ni quand.

" Jean Wallon et l'abbé Deramey (son ami) avaient participé d'abord au
Comité d'action ancien-catholique, mais en avaient démissionné, en désaccord
avec les projets de réforme doctrinale de Michaud (Dederen, op.cit.. p.95,
note 13). Wallon accusait Michaud d'être «poussé par l'abbé Guettée» et

«passé aux Grecs» (Rijksarchief Utrecht, O.B.C. 1247-3, lettre de Rachel Gil-
let, 6 janvier 1875). Malgré leur estime mutuelle, Michaud et Loyson agirent
toujours séparément (sur leurs rapports, cf. Dederen, op. cit.. pp. 137-164).

12 Loyson officia selon le rituel épiscopalien. Il écrivit le soir dans son journal:

«Ce baptême est le premier acte de l'Eglise Catholique Réformée de
Paris.» (Houtin, Le Père Hyacinthe réformateur catholique, op.cit.,
pp. 134-136).

29



beth avaient déclaré: «(...) à tous ceux qui se tournent vers nous pour
échapper au joug de la superstition et de l'erreur, nous sommes prêts à

offrir toute aide et les privilèges qui leur sont acceptables et qui ne

sont point en contradiction avec les principes énoncés dans nos
formulaires13.» Fort de l'approbation de l'évêque Herzog, le Père
Hyacinthe sollicita l'assistance anglicane, au nom du principe selon lequel,
«si chaque évêque a reçu individuellement la charge d'une Eglise
particulière, tous les évêques chrétiens ont reçu collectivement le soin
de l'Eglise universelle»14.

Sous ce protectorat, le fougueux prédicateur inaugura à Paris, le

dimanche 9 février 1879, un lieu de culte installé dans une ancienne salle
de concert de la rue Rochechouart transformée en chapelle14bis, puis,
dès le 6 mars 1881, à la rue d'Arras, dans un local qui pouvait contenir
un millier de personnes15. L'existence de l'«Eglise Catholique
Gallicane» fut légalisée par décret le 3 décembre 1883.

Dès 1884, au retour d'un voyage en Amérique, Loyson aurait
souhaité résigner sa charge de recteur, mais diverses circonstances le

contraignirent à temporiser. En 1890, l'évêque épiscopalien de New

York, Cleveland Coxe, dernier en date à avoir assumé les fonctions de

visiteur de la paroisse gallicane, se démit en faveur de l'archevêque
d'Utrecht.

13 Cité dans La Réforme catholique et l'Eglise anglicane (correspondance
publiée par les soins de Hyacinthe Loyson), Paris, Société de la Réforme Catholi-
que/Grassart, 1879, 40 p. (p. 10).

14 Voir la lettre écrite le 4 août 1878 par Loyson à l'archevêque de Canterbury

(ibid., pp. 13-18).
i4bis Le pere eu{ ]jj queique temps pour adjoint Félix Carrier (auparavant

prêtre du diocèse de Belley), dont il avait fait la connaissance bien des années

plus tôt, à l'occasion d'un stage au noviciat des frères prêcheurs à Flavigny -
où leur admiration pour Lacordaire les avait attirés l'un et l'autre. Carrier avait

rompu avec Rome à la fin de 1874. A partir de 1880, il assura un important
ministère à Genève. En 1909, au soir de sa vie (à près de 80 ans!), Carrier
séjourna à Paris dans l'espoir d'y «rallumer le feu de la réforme gallicane» -
sans succès. Auteur de nombreux écrits, il n'avait cessé de rêver à l'établissement

d'une Eglise nationale en France. Voir l'instructif sermon de A. Chrétien,
Félix Carrier, curé de Genève (1830-1917). s.l.n.d. (Genève, 1930), 15 p.

15 Nombre parfois atteint et même dépassé lors de conférences du Père. Ce

fut le cas en 1891 encore (CF 3:4). La messe n'attirait par contre guère plus
d'une centaine de fidèles (Houtin, Le Père Hyacinthe réformateur catholique.
op.cit., p.230). Dans l'esprit de Loyson, la paroisse devait bénéficier d'un statut

indépendant et le rôle des anglicans se borner à une assistance episcopale:
il entendait ne tenir ses pouvoirs que de la seule élection par les fidèles (CF
25:6-7).

30



1.2 Pourquoi la juridiction d'Utrecht?

Le Père Hyacinthe ne s'était pas toujours montré enclin à ouvrir une
église; mais il avait cédé à l'influence de Mme Loyson16. Il ne se sentait

guère à l'aise dans le rôle d'oracle d'une petite chapelle et voyait
ailleurs son ministère; dans la lettre du 3 mars 1893 par laquelle il confia

son troupeau au soin d'Utrecht, il expliqua: l'œuvre de Paris «absorbe
à un tel point mon temps et mes forces qu'elle ne me permet pas de

vaquer librement à la prédication, qui est, je le crois, ma vocation
véritable»17.

L'édification d'une structure ecclésiastique aurait exigé un créateur
de paroisses, un organisateur: tout entier tourné vers l'avènement de

l'Eglise de l'avenir, Loyson reconnaissait implicitement être dépourvu
de telles qualités 18. Les résultats tangibles de son apostolat s'avérèrent

16 Le Père Hyacinthe réformateur catholique, op.cit., pp.268, 271, 275, 276.
Elle tenait beaucoup à l'existence d'une Eglise. On ne saurait trop souligner
l'influence qu'elle ne cessa d'exercer sur le Père - pas toujours à bon escient!
Voici la description qu'en donna Aimé Pallière dans Le Sanctuaire inconnu.
Ma «conversion» au judaïsme (Paris, Rieder, 1926, 229 p.): «Mme Loyson, qui
portait la croix episcopale, recevait les visiteurs, en l'absence du Père, avec une
solennité tout ecclésiastique. Son mauvais français, l'accent anglais exagérément

amusant avec lequel elle énonçait ses propositions théologiques, créaient
autour d'elle une impression de religion fantaisiste d'outre-mer qui fut
vraisemblablement pour quelque chose dans l'insuccès des tentatives de réforme
du Père Hyacinthe en France.» (p. 178)

17 CF22-.3. A rapprocher de ce qu'il avait écrit dans son journal le 9 janvier
1871: «ne pas ouvrir une église schismatique, ne pas former de conventicules
sectaires»; «rester fidèle à l'Eglise catholique et y exercer une sorte de ministère

prophétique». (Du Sacerdoce au Mariage, t.II, op.cit., p. 147). Il y avait eu

évolution, mais l'aspiration générale persistait.
18 Ce trait de personnalité a particulièrement frappé tous ceux qui ont parlé

du Père. Paulin Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen
Kirche der Schweiz, t.II, Solothurn, 1910, 480 p.: «Er scheint jedoch nicht die
Gabe besessen zu haben, in stiller Wirksamkeit eine um ihn sich sammelnde
Gemeinde auch zusammenzuhalten und zu leiten.» (p.382). Urs Küry, Die
altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen (2e éd.), Stuttgart,
Evangelisches Verlagswerk, 1978, 553 p.: «Dem grossen Prediger, der aber
kein Organisator war, (...)» (p.94). Danielle Fouilloux, Les réactions du clergé
français après le Concile du Vatican (juillet 1870-1872) (mémoire de maîtrise
polycopié), Paris, Faculté des Lettres, 1964: «Il est incapable d'organiser une
société, encore moins une église.» (p. 125)

31



maigres: «(...) en dépit des foules qui se pressaient au pied de sa

chaire, il eut des auditeurs, non des fidèles l9.»

L'on se tourna vers les évêques hollandais, dont les positions, au

sein du mouvement vieux-catholique, étaient les plus opposées à celles
de Loyson20 - et qui avaient fort peu apprécié son mariage -, parce
qu'aucune autre solution ne se présentait. Impossible, pour mettre sur
pied une Eglise nationale française, de recourir à l'évêque allemand
Reinkens, alors que les plaies causées par la guerre de 1870 demeuraient

vives21. Quant à l'évêque suisse Herzog (qui manifesta toujours
sa sympathie active pour l'œuvre en France, et était venu donner la

confirmation à des enfants de la paroisse de Paris dès 1879), d'autres
considérations lui interdisaient d'intégrer dans son diocèse cette
poignée de Français, ainsi qu'il l'avait exposé dans une lettre au Père

Hyacinthe, le 2 décembre 1878:
«Je vous serai reconnaissant si vous avez la bonté de déclarer

publiquement que c'est uniquement parce que les autorités fédérales ne me

permettent pas d'exercer d'actes de juridiction hors de la frontière,
que vous n'êtes pas placé sous l'autorité de l'évêque catholique-chré-

19 Gaston Riou, Le Père Hyacinthe et le libéralisme d'avant le Concile, Paris,
1910, 30 p. (p. 15). Dans l'auditoire de la rue d'Arras «se sont succédé durant
quinze ans les hommes les plus célèbres de l'époque Si ses nombreux
auditeurs ne devinrent pas tous, hélas, de fidèles paroissiens, la faute n'en est

pas imputable à notre héros, mais bien à notre siècle où les préoccupations
religieuses passent vite à l'arrière-plan (...)», estimait A. Chrétien à la p. 4 de son
Sermon à la mémoire du Père Hyacinthe, s. 1. n. d. (Genève, 1928), 8 p. Retenons
enfin ce témoignage des rédacteurs du CFà l'occasion du décès du Père (9
février 1912): «Malheureusement, il était beaucoup moins organisateur et
administrateur qu'orateur. Il attira des foules immenses d'auditeurs, mais le nombre
des fidèles qui contribuèrent à former notre paroisse quand l'archevêque
d'Utrecht la prit sous sa direction en 1893 était à peu près d'une centaine.» (CF
248:26)

20 Rappelons que l'Eglise de Hollande demeura longtemps très réservée à

l'égard de certaines initiatives. A la p. 278 de son ouvrage The Old Catholic
Movement, its origins and history. London, S.P.C.K., 1948, VIII+ 360 p.,
C.B. Moss remarque: «While the Old Catholics of Germany, Switzerland, and

Austria were building their new church organizations and introducing drastic

reforms, the Church of Utrecht was maitaining its old traditions as before
the Vatican Council.»

21 Bernard Vignot note à juste titre, dans sa première brochure polycopiée
Etude de quelques Eglises catholiques non romaines (Rouen, chez l'auteur, 1972,

42 p.), que l'origine allemande (aux yeux du public) du vieux-catholicisme
n'est pas complètement étrangère à l'insuccès du mouvement en France.

32



tien de la Suisse, mais que je vous ai promis tous les services purement
spirituels ou sacramentels que je pourrai vous offrir22.»

La seule issue devenait le rattachement à la hiérarchie néerlandaise

- facilité, à vrai dire, par une admiration sans bornes pour Port-
Royal23. De nombreuses difficultés se présentèrent cependant24.

Au Congrès vieux-catholique de Cologne, en septembre 1890, une
deputation de Paris avait approché Mgr Heykamp (f 8.1.1892), qui
avait promis d'examiner la question25. Mais cette démarche ne recueillit

pas l'agrément de tous les paroissiens de Paris, et une fraction d'entre

eux exploitèrent même ce prétexte pour tenter de placer à la tête de

l'Eglise un certain Léon Bouland26.

22 Cité in La Réforme catholique et l'Eglise anglicane, op.cit., p.36.
23 Nous reviendrons sur ce point. Déjà durant la période loysonienne, le CF

soulignait, au sujet de l'Eglise de Hollande, «qu'un double lien nous unit à elle
malgré tout. Non seulement nous professons la même foi, mais cette Eglise a
conservé un pieux souvenir de la grande Ecole de Port-Royal dont nous
sommes les héritiers légitimes et directs.» (CF4:7)

24 Des tentatives infructueuses avaient déjà eu lieu antérieurement. Ainsi,
dans The Story of the Old Catholic and kindred movements leading up to a union
of national independent Churches, publié à Londres en 1883, A. M.E.Scarth
expliquait: «It may be asked, why Père Hyacinthe did not apply to the Archbishop

of Utrecht? He did, but that venerable Church confronted him with so

many conditions that he was obliged to turn elsewhere.» (pp. 156-157). On lit
dans le CFdu 30 avril 1893: «M. Hyacinthe Loyson a déclaré avoir commencé
des démarches dès les premiers temps de l'établissement du culte public à Paris.

Nos frères de Hollande sont prudents et mettent une sage lenteur dans
l'examen de choses si sérieuses (...)» (CF22:2)

25 Moss, op. cit.. pp. 284 et 290. Dans son numéro du 31 janvier 1892 (7:1-2),
le CFindique que Hyacinthe Loyson et Georges Volet avaient reçu un accueil
aimable de la part de l'archevêque.

26 Nous ne pouvons préciser dans quelle mesure ce dernier fut l'instigateur
de l'affaire. Français de naissance, ancien curé de Boston, Bouland s'était
rattaché quelques années avant son retour en France à l'Eglise épiscopalienne.
On trouve dans le Matin du 4 août 1890 les indications suivantes: «Mgr Bouland

n'a pas succédé à M. Hyacinthe Loyson dans la direction de l'œuvre
catholique-gallicane, ainsi que cela a été annoncé à tort, mais lui a été envoyé
comme collaborateur temporaire par les évêques de l'Eglise episcopale qui
s'intéressent à cette œuvre.» Les dissensions auxquelles nous faisons allusion
nous sont révélées par une très curieuse lettre munie du sceau de l'administration

de l'«Œuvre de la Réforme catholique» et adressée de Paris le 11 décembre

1890 au ministre des cultes par Ch.Lecat, se présentant comme secrétaire
du conseil de paroisse (ce document se trouve aux Archives Nationales, à Paris,

dans le dossier F19 6069). A la suite d'une assemblée générale tenue à la rue
d'Arras le 16 novembre, «la démission de M. Hyacinthe Loyson ayant été ac-

33



Le Congrès de Lucerne (septembre 1892) permit de prendre contact
avec le successeur de Mgr Heykamp, Mgr Gui, et les négociations
entreprises à ce moment furent décisives27.

Un dernier obstacle subsistait sur la route de l'agrégation à l'Eglise
d'Utrecht: Hyacinthe Loyson lui-même, qui avait cru, expliqua Van

Thiel, «pouvoir et devoir contracter un mariage. Puis, à toute occasion,

il a proposé cet acte personnel et généralement le mariage des

prêtres comme la plus urgente et la plus sainte des réformes. Voilà ce

qui a paru à l'Eglise d'Utrecht si peu conforme aux traditions
auxquelles jusqu'ici elle avait été inviolablement attachée28, qu'elle y
voyait un empêchement à des relations officielles. Elle désapprouvait
cet acte de M. Loyson, et, du reste, elle était d'avis qu'il n'appartenait
qu'à l'autorité episcopale de faire des réformes dans la discipline de

l'Eglise29.» Le 3 mars 1893, la démission du Père Hyacinthe de toutes

ses fonctions résolut la difficulté. Et le 1er mai 1893, Mgr Gérard Gui

accepta de prendre sous sa juridiction la paroisse de Paris.

1.3 Après Loyson - une rupture

«Hier, dans la même église, au même autel, deux religions ont
communié ensemble, l'ancienne représentée par M. Van Thiel, la nouvelle

représentée par moi», écrivit Loyson le 10 avril 1893 après avoir offi-

ceptée, Monsieur Léon Bouland a été élu par acclamation son successeur, et le

seul représentant légitime de l'Eglise Catholique Gallicane (...).» Le passage
qui suit est très significatif de l'opposition de certains paroissiens à la juridiction

hollandaise: «Monsieur Loyson ayant fait des démarches auprès de

l'archevêque d'Utrecht, au mois d'octobre dernier, pour lui faire prendre soin de

l'Eglise Gallicane le Conseil de Paroisse vous serait reconnaissant, Monsieur

le Ministre, de vouloir bien lui faire savoir si le gouvernement de la

République tolérerait ainsi en France la juridiction d'un évêque étranger, ou s'il

ne préférerait pas que l'Eglise Gallicane eût, dès à présent, son évêque national.»

En 1892, Bouland cherchait à installer à Paris un culte «catholique national

américain»
27 A.Chrétien, Sermon op.cit., p.4.
28 Comme on le sait, cette Eglise leva l'obligation du célibat pour les prêtres

et les évêques en 1922.
29 CF25:4. Le texte de Van Thiel fut également publié dans la RITsous le

titre «L'Eglise Catholique Gallicane à Paris» (lre année, N° 3, juillet-sept. 1893).

La situation de Loyson avait toujours été ambiguë, comme le remarque Victor
Conzemius dans Katholizismus ohne Rom. Zürich/Einsiedeln/Köln, Benziger
Verlag, 1969, 169 p.: «Man liess ihn im altkatholischen Klerus hospitieren,
ohne ihn formell aufzunehmen.» (p.94)

34



cié avec le délégué d'Utrecht30. Voilà qui donne bien la mesure du

changement intervenu, et la lecture du Catholique français nous paraît
hautement significative sous cet aspect31.

Durant le rectorat du Père Hyacinthe, le Catholique français avait
manifesté une propension marquée à la «loysonolâtrie»!32 Si bien que

30 Le Père Hyacinthe réformateur catholique, op.cit., p.280. Le ton du Père

(dans son journal) devint rapidement plus amer; ainsi, le 30 novembre 1894:

«L'espoir que j'avais mis dans l'Eglise d'Utrecht a été cruellement déçu.»
L'œuvre qu'elle cherche à fonder en France «n'a guère de commun que le nom
avec celle qu'ils s'étaient engagés à y continuer Au lieu d'un large foyer
d'apostolat libéral et français en même temps qu'évangélique, on a une petite
chapelle fermée, marquée au coin d'une nationalité étrangère et d'une théologie

surannée.» (ibid., p. 279). En se référant à ce passage, Irénée Winnaert (prêtre

moderniste séparé de Rome, qui assura durant quelques mois, en
1921-1922, les services religieux de la paroisse ancienne-catholique de Paris)
reprit le grief dans une lettre de 1922 à Mgr Kenninck, alors archevêque
d'Utrecht: «(...) je relèverai la finale de votre réponse: <L'œuvre de M. Volet,
dites-vous, ne sera pas trahie.) Monseigneur, il est permis de se demander si

l'œuvre du véritable initiateur n'a pas été, je ne dirai pas trahie par esprit de

bienveillance, mais détournée de son sens.» (cité aux pp.78-79 de l'ouvrage de
Vincent Bourne, La Queste de Vérité d'Irénée Winnaert. Genève, Labor et
Fides, 1966, 337 p.).

31 Nous en profitons pour répondre à une objection de méthode qui pourrait
être présentée: le CF reflétait-il véritablement le sentiment des fidèles? Ce
problème se pose à l'historien pour la lecture de tout périodique: exprimait-il une
opinion ou la forgeait-il? Les deux possibilités ne sont pas incompatibles, dans
une certaine mesure. Quant au cas précis du CF. notons que, dans le cadre
d'un groupe numériquement aussi restreint, il ne pouvait s'agir d'un journal de
tendance, mais bien au contraire d'un organe de la communauté, un peu à la
manière d'un bulletin paroissial. L'examen attentif de ce mensuel nous a

convaincu qu'il constitue une bonne source - avec une seule réserve: son
penchant évident à occulter d'occasionnelles difficultés au sein de la communauté
(cf. à ce sujet notre mémoire, op. cit., p. 11).

32 Précisons que les textes du Père qui parurent dans le CF furent quelques-
unes de ces lettres ouvertes dont il était coutumier, mais jamais des articles
spécifiquement destinés au CF. L'initiative de publier le CF n'était pas venue
de lui; un avis en première page du numéro du 31 août 1891 avait levé toute
équivoque: «(...) M. Hyacinthe Loyson ne prend aucune part à la rédaction du

Catholique français, bien qu'il en ait hautement approuvé et encouragé la
fondation.» (CF2:1). Au moment de la remise de la paroisse à Utrecht, le Père tint
à mettre clairement les choses au point, par une lettre du 11 avril 1893 au
directeur du mensuel: «(...) quoique je n'y aie jamais écrit une ligne, je crois
devoir dire à vos lecteurs que la solidarité, plus apparente que réelle, où je me
trouvais engagé par rapport à cette publication, cesse entièrement à partir de

ce jour.» (CF22:4)

35



d'aucuns n'hésitèrent pas à parler de «chapelle loysonienne»33
Considéré comme «à la fois un prophète et un apôtre»34, Loyson avait
été l'objet d'éloges inconditionnels35. Le passage sous la juridiction
d'Utrecht provoqua un revirement intégral: presque du jour au lendemain,

le Catholique français ne parla absolument plus de lui!36 Les

rédacteurs de notre journal goûtèrent peu l'évolution du grand prédicateur

vers «un latitudinarisme qui l'avait éloigné du christianisme
traditionnel»3". Visiblement, ils tinrent à éviter tout soupçon de «déviation

loysonienne»38. L'alignement sur Utrecht était à l'ordre du jour38bis.

33 Cette peu aimable désignation était due à l'abbé Julio, dans son éphémère
Vrai Catholique (4 numéros, nov. 1891-mars 1892). Elle lui valut une verte

réplique de Volet (CF7:4-5). On pourra lire l'apologie du pittoresque «abbé
Julio» (de son vrai nom Julien-Ernest Floussay) dans: Robert Ambelain, L'abbé
Julio (Monseigneur Julien-Ernest Houssay) (1844-1912). Sa vie. Son œuvre. Sa

doctrine, Paris. La Diffusion Scientifique, 1962. Cet ouvrage nous apprend
(p. 17) que Houssay prit une part active au lancement de la Tribune du Clergé k

laquelle collabora Deramey (cf. note 10 du présent art.). «Julio» eut à

plusieurs reprises des «accrochages» avec le CF(cî. CF 161:169— 170, CF 193:682,
CF 207:904-905).

31 CF 2:3.
35 Ainsi, dans le numéro du 31 mai 1892, analysant l'ouvrage de Léon Séché

sur Les Derniers Jansénistes, un collaborateur du CF s'étonnait que l'auteur,
après avoir présenté le P.Hyacinthe «comme un orateur incomparable», semblât

moindrement priser «ses qualités, son talent d'écrivain». Sacrilège: «11

proclame le premier, il semble douter du second»! Et de faire acte de foi:
«Orateur, le P.Hyacinthe l'est à un degré eminent: écrivain, il aurait pu l'être
au même degré s'il avait été de loisir.» (CF 11:6-7)

36 Avant le passage sous la juridiction néerlandaise, le nom de Loyson
apparaissait presque à chaque page du CF. Puis, subitement, on ne trouve plus la

moindre allusion du N° 25 (juillet 1893) au N° 54: dans ce dernier, en décembre

1895, il fut simplement mentionné, en compagnie d'autres opposants
historiques aux nouveaux dogmes, comme «l'ex-Père Hyacinthe»! (CF54:86)

37 CF248:26 (février 1912).
,s L'origine de la longue réticence d'Utrecht à admettre la paroisse de Paris

ne résidait pas ailleurs; Van Thiel le reconnut ouvertement: «(...) on doutait un

peu des idées solidement catholiques et de l'esprit religieux des adhérents de

cette Eglise: on soupçonnait que peut-être ils avaient été amenés plutôt par
l'attraction de la parole du grand orateur que par le désir de pourvoir aux
besoins d'un cœur chrétien.» (CF 25:4, juillet 1893). Les anciens-catholiques
français devaient se montrer prudents: en 1894, certaines personnes essayèrent
de discréditer la paroisse de Paris auprès de l'archevêque d'Utrecht (CF38:27).

«bis Parallèlement avec le souci de ne pas rebuter par de simples réformes

disciplinaires des adhérents potentiels. L'assemblée paroissiale du 3 mars 1894

refusa de renoncer au culte en langue vulgaire (cf. également CF44:122-124,
133:102. 252:91). mais accéda au désir de l'Eglise de Hollande de réintroduire

36



Nous voyons là l'un des indices d'une modification beaucoup plus
profonde38ter, symbolisée par le changement de sous-titre du Catholique

français: d'«organe de la Réforme catholique gallicane», il devint
à partir du N° 25 (juillet 1893) l'«organe de l'Eglise catholique
gallicane»... Il ne s'agit plus, dès lors, de vastes tournées de prédication à

travers la France-39, mais d'une tentative d'établir une Eglise stable40.

Les anciens-catholiques français se méfièrent désormais des feux de

paille et préférèrent le chemin de la persévérance et de la ténacité; ils

estimèrent que «l'action pratique, pourtant si modeste et si peu
bruyante, de la petite Eglise d'Utrecht, a plus fait pour combattre l'ul-
tramontanisme que les Lettres provinciales41.»

Deux hommes de valeur travaillèrent à cette évolution: Georges

Auguste Volet et J.J.Van Thiel.
11 nous semble regrettable que Georges Volet soit aujourd'hui plus

ou moins oublié42. Parisien d'origine, né le 2 octobre 1864, il avait été

ordonné le 20 novembre 1887 par Mgr Herzog. Vicaire du Père

Hyacinthe43, la confiance hollandaise valut à Volet de se charger
personnellement des ultimes négociations avec Utrecht44. Dès ce moment, il
joua un rôle prépondérant, et il fut l'âme de l'ancien-catholicisme en

l'obligation du célibat ecclésiastique (les prêtres qui se marieraient «n'encourraient

aucun blâme, mais ils cesseraient leurs fonctions à l'église»). Sur la

question de la communion sous les deux espèces, liberté fut laissée à chacun
(CF33:3).

38ter Ce nouveau visage était empreint de conservatisme. A un anglican qui
accusa la paroisse de Paris d'être réactionnaire, étroite et tridentine, il fut
répondu que, en effet, l'Eglise était «plutôt conservatrice» et que, dans l'état de
faiblesse de la communauté, le conservatisme était moins dangereux que le
libéralisme (CF78:186-188, déc. 1897).

39 C'avait été le centre de l'action du P. Hyacinthe. Il exista à Paris au moins
jusqu'à la fin du siècle un «Comité des Conférences du Père Hyacinthe» dirigé
par Francis Laur (ancien député de la Seine et de la Loire).

40 «Le journal Der Katholik de Berne se réjouit de voir enfin en France une
sérieuse organisation ecclésiastique.» (CF23:3, mai 1893)

41 CF 139:15 (janvier 1903).
42 Dans son article copieusement documenté sur «Les petites Eglises catholiques

non-romaines» (in Revue d'Histoire et de Philosophie religieuses, 1970,

N°2, pp. 155-180 et N° 3, pp. 263-293), Jean-Michel Hornus signale (p. 273,
note 52) une notice biographique sur Volet dans le numéro d'octobre 1930 de
La Vérité et la Vie (pp. 4-5), malheureusement inaccessible.

43 Dans le N° 1 du CFet dans divers écrits, Volet est présenté comme le

disciple de Loyson (CF 1:3; cf. également CF 11:4).
44 CF22:2. Van Thiel en parlait comme d'un «prêtre d'une grande droiture

de cœur, sérieux et ayant les meilleurs sentiments» (CF25:2, juillet 1893).

37



France. Parfaitement intégré dans les cadres du mouvement vieux-catholique

international, Volet prit une part active aux divers Congrès de

celui-ci45. Fervent admirateur de l'Eglise de Hollande, il en présenta

longuement l'édifiante histoire46. Elu curé par la paroisse de Paris le

22 mars 190347, ce «courageux apôtre»48 demeura l'inamovible directeur

et la cheville ouvrière du Catholique français tout au long de ses

284 numéros! Il le rédigeait en grande partie et comblait le déficit de

sa poche. L'existence du journal était si intimement liée à la sienne

que sa mort (le jeudi 19 août 1915, des suites d'une opération) marqua
la disparition du Catholique français49.

J. J. Van Thiel (né le 16 avril 1843) se signalait par une intelligence et

une puissance de travail peu communes50. Président du séminaire

d'Amersfoort, il fut envoyé en 1893 par l'archevêque d'Utrecht à Paris,

en compagnie du curé Deelder, afin de s'y enquérir de la situation
exacte de la petite Eglise Gallicane (il était capable de prêcher en

français). Le 17 mai, il reçut sa nomination de vicaire episcopal pour
ladite Eglise51. L'assemblée des fidèles du 6janvier 1894 approuva
toutes les mesures qu'il avait prises à ce titre52. Elu en 1906 évêque de

Haarlem, il devait mourir en 1912.

1.4 La nouvelle organisation de VEglise Gallicane

Le départ de Loyson entraîna une «auto-épuration» de la paroisse.
Ceux qui ne s'étaient trouvés là que par admiration pour le prédicateur,

ou n'admettaient pas la ligne d'Utrecht, se retirèrent53.

45 Cf. CF 135:132, 159:134, 193:679, 195:707,267:148.
46 CF 144:85, 171:327. Volet fit paraître une Notice historique sur l'Eglise

d'Utrecht (Paris, 1908, VI+ 68 p.), préalablement publiée en feuilleton dans le

CF.
47 CF 141:35; cf. également CF 142:52-53.
48 CF60:177.
49 Le dernier numéro du CF était paru le 31 juillet 1915
50 Au point que, ordonné le 6 novembre 1862, il s'était trouvé curé d'une

paroisse à l'âge de 20 ans!
51 CF 23:2-3.
52 CF 31:2-3.
53 Le CFexpliquait que ceux qui venaient «par motif humain et par mondanité»

y renonceraient désormais (CF23:3, mai 1893). Cette évolution est reflétée

par la chute spectaculaire du nombre de fidèles: en 1893, d'après Van

Thiel, la paroisse se composait d'environ 100 familles, soit 300 personnes (CF
25:5). Or, quelques mois plus tard, le 3 février 1894, Volet tenait pour adhé-

38



La paroisse de Paris réorganisée fut formée de deux éléments: «de

fidèles ayant fréquenté l'église ouverte par M. Hyacinthe Loyson
et d'autres fidèles attachés à la doctrine de Port-Royal»54, que Van
Thiel était parvenu à regrouper - ce qui imprima un cachet port-royaliste

à l'ancien-catholicisme français55.
De petits cercles «jansénistes» très fermés subsistaient en effet, qui

entretenaient depuis 1836 des liens réguliers avec certains membres du

clergé hollandais56. A cette époque, les port-royalistes français n'hésitaient

pas à affirmer: «Tout ami sincère de la vérité et de la saine
doctrine doit avoir les yeux incessamment fixés sur l'Eglise
d'Utrecht56bls.» Ils s'en sentaient proches dans un esprit de dernier

rents sûrs 130 personnes à Paris et 25 en province (CF32:3). Septembre 1894:
150 fidèles à Paris (CF39:47). Septembre 1896: 200 (CF63:37). Juillet 1899:
270 (CF97:99). Après cette lente mais réelle progression durant les dernières
années du XIXe siècle, l'augmentation devint relativement négligeable,
puisqu'on comptait 317 paroissiens en avril 1910 (CF226:56). Les % environ
étaient des fidèles depuis huit à dix ans au moins; sur une vingtaine d'enfants
ayant suivi le catéchisme en 1909-1910, 13 avaient été baptisés à l'église
ancienne-catholique (CF230:115).

54 CF 180:473. Le même article rappelait qu'un groupe de catholiques parisiens

avait envisagé en 1836 de faire ordonner des prêtres par Utrecht.
55 Au point que, en 1935, Engelbert Lagerwey put présenter la communauté

parisienne comme «(eine) Forsetzung der <Amis de la Vérité) aus dem 18.

Jahrhundert» (p.61 du vol.3, 11e fascicule, de la série «Ekklèsia»: Die
Altkatholische Kirche, Gotha, Leopold IClotz Verlag, 1935, 151 p.).

36 En 1836, deux délégués de ces derniers fidèles de Port-Royal, Constantin
Grégoire (ancien curé de Montliard, diocèse d'Orléans) et Bonaventure Hu-
reau (frère de la Société Saint-Antoine), s'étaient rendus à Utrecht. Johannes
van Santen écrivit le 7 janvier 1837 que leur visite «a fait revivre une certaine
ardeur parmi mes séminaristes pour les amis de France et de Port-Royal. Nous
ne savions pas qu'il y eût encore en France tant d'amis de la vérité, nous
croyions qu'il y avait encore tout au plus une douzaine, pendant qu'il y en a

encore quelques centaines.» (Rijksarchief Utrecht, O.B.C. 1278-2)
56bis «Diverses questions proposées au clergé de Hollande en 1836»

(Rijksarchief Utrecht, O.B.C. 1278-2). La très active port-royaliste Rachel Gillet
écrivait à Karsten, président du séminaire d'Amersfoort, le 16 décembre 1871 :

«Nous n'avons plus d'évêques, nous ne connaissons aucun prêtre qui se
déclare pour la vérité; il y a plus de trente ans que nous sommes réduits à cet

état, et dans la province il y a plus longtemps encore. Aussi la connaissance de
la vérité se perd de plus en plus.» (O.B.C. 1247-2). Ultime recours, donc, que
l'Eglise d'Utrecht, comme l'exprimait Augustin Gazier au même destinataire le
14 mai 1882 encore: «(...) vous restez, et tant que votre Eglise subsistera,
prudente et ferme, nous ne perdrons pas tout espoir. Vous seuls retenez encore entre

vos mains ce lien si fragile de l'unité, comme disait Bossuet; puisse-t-il ne

39



carré57. Leur refus scrupuleux de tout acte d'apparence schismati-
que57bis ]es renciit profondément méfiants, malgré un grand intérêt au

début57ter, à l'égard du mouvement vieux-catholique58. Ils acceptèrent
difficilement le rapprochement de l'Eglise de Hollande avec celui-

pas se rompre!» (idem). Les «derniers jansénistes» français envoyaient par
exemple des lettres de communion ecclésiastique aux prélats hollandais
nouvellement consacrés (et aussitôt excommuniés par Rome). Ainsi, le 7 février
1866, plusieurs personnes de Paris écrivirent dans ce sens à Mgr Lambert de

Jong, nouvel évêque de Haarlem.
57 Rachel Gillet, le 12 avril 1872: «Les difficultés que l'on rencontre de tous

côtés, quand on voudrait remédier aux maux actuels, sont une marque sensible

que les temps sont presque accomplis, et qu'il faut la venue d'Elie pour secourir

l'Eglise dans l'extrémité où elle est réduite.» (Rijksarchief Utrecht, O.B.C.
1247-2). Ce thème du «grand renouvellement du saint prophète Elie» se

retrouve fréquemment. A un autre niveau, la certitude de faire partie d'un
minuscule dernier troupeau conduisait un certain Farcot (Saint-Ouen) à quérir
(avec succès!) pour son fils une épouse hollandaise! Il écrivait à Karsten le

28 janvier 1876: «(...) ce qui nous a déterminés à chercher dans l'Eglise de
Hollande une compagne pour mon fils, c'est la difficulté si grande de trouver en

France une famille qui fût à l'abri des influences ultramontaines.» (idem)
57bis Attitude bien exprimée dans une lettre adressée le 19 janvier 1861 à Mgr

Henricus Loos par le chanoine Bertrand (Versailles). Après de longues remarques

pessimistes et amères, il précise: «Ne croyez cependant pas, Monseigneur,

que je sois hostile au Souverain Pontife. Loin de là, je veux lui être
toujours soumis, et j'espère, avec la grâce de Dieu, vivre et mourir dans sa
communion. Mais il m'est permis de regretter les jours antiques, & de déplorer une
tendance à laquelle je ne vois pas que la foi, la piété et la religion puisse (sic)

gagner.» (Rijksarchief Utrecht, O.B.C. 1461-1:12)
57ter Rachel Gillet, 12 novembre 1871 : «Ce qui se passe en Allemagne nous

intéresse beaucoup.» Garcin de Tassy (de l'Institut), 5 septembre 1871: «J'espère

que le mouvement contre le nouveau dogme prendra de la consistance en

Allemagne, car il ne faut pas songer à la France Si l'Eglise de
Hollande s'unissait aux vieux catholiques allemands ils ne seraient pas dans le

cas de dévier et de donner à leur résistance une nuance trop prononcée et trop
dissidente.» (Rijksarchief Utrecht, O.B.C. 1249-2)

58 Rachel Gillet, 29 février 1872: «Il est bien triste de voir que ceux qui

aperçoivent le bien, ne peuvent le trouver et tombent dans d'autres excès.
Jamais les appelants n'ont cherché à se constituer, à avoir des églises à eux. On

nous dit que les vieux-catholiques veulent être comme l'Eglise de Hollande.
Mais la situation n'est-elle pas toute différente? L'Eglise de Hollande subsistait;

elle n'a fait que se maintenir et se continuer. Les évêques peuvent nous

excommunier injustement, mais ils ne cessent pas pour cela d'être nos pasteurs
légitimes, et nous devons rester soumis à leur autorité.» (Rijksarchief Utrecht,
O.B.C. 1247-2)

40



cj58bis L,es restes dispersés de Port-Royal ne manifestèrent donc guère
d'enthousiasme à se rallier à la paroisse gallicane59, même après le

passage sous la juridiction d'Utrecht, à quelques exceptions près: il
convient de mentionner ici le nom de Charles-Edouard Pestel

(1829-1915), président du conseil paroissial et bienfaiteur59bis.
La période loysonienne n'avait pas eu l'organisation pour principal

souci, et Volet éprouva quelque embarras lorsqu'il envoya la liste des

membres de l'Eglise à Utrecht et dut avouer qu'elle était lacunaire, car
les adhérents n'avaient pas été tenus de donner leurs noms!60 Sacrifiant

la quantité à la qualité, la paroisse n'admit plus que des convaincus,

à la foi éprouvée61. Le Catholique français donna rarement des

noms, il y a par conséquent quelque difficulté à savoir exactement qui
furent les anciens-catholiques français62.

ssbis Rachel Gillet, 20 février 1873: «Nous ne voyons qu'avec crainte que
l'on s'avance autant avec les anciens catholiques.» On pourrait citer de
nombreux autres passages de lettres dans le même sens. Seules les assurances de

Karsten (1809-1884), rigide héritier de la tradition de Port-Royal en lequel ils
avaient une confiance sans réserve, amenèrent la petite société «janséniste» à

tempérer quelque temps ses critiques.
59 Dans son Histoire générale du mouvement janséniste depuis ses origines

jusqu'à nos jours, Paris, Champion, 1922, t. II, 376 p., Augustin Gazier donnait
leur réponse: quand le Père Hyacinthe «a cédé sa petite chapelle à des prêtres
venus de Hollande il a pu se convaincre que les amis de Port-Royal ne le

suivraient jamais dans le schisme» (p. 282); «(les) jansénistes animés du véritable

esprit de Port-Royal ne suivront pas l'exemple de la malheureuse
Eglise de Hollande dont ils réprouvent hautement les tendances de plus en
plus schismatiques.» (p. 292)

ssbis jsfg rjans une famille attachée à l'Ecole de Port-Royal, il était devenu
membre de la paroisse lorsque l'Eglise d'Utrecht la prit sous sa protection.
L'Eglise de Paris fut construite en grande partie grâce à ses dons (CF282:179).

60 CF22-.2 (avril 1893). «(...) il s'était glissé parmi nous des curieux sympathiques

qu'il ne faut pas confondre avec les vrais fidèles; maintenant, la
distinction est faite. Les fidèles sont très peu nombreux (...)» (CF30:2, déc. 1893).
L'insistance porta sur la nécessité de sortir des ornières d'un passé qui avait eu
si peu de résultats au point de vue ecclésiastique (CF33:3, mars 1894). Dans
«Le vieux-catholicisme en France» (art. cit., p.775), Appolis exprime la déconvenue

des responsables hollandais lorsqu'ils découvrirent que le nombre des

fidèles avait été exagéré.
61 CF39:47 (juin 1894).
62 Heureusement, il y a quelques notices nécrologiques! Outre Pestel, nous

pouvons donc citer: Charles Coussemont, conseiller de paroisse, mort le
20 mars 1906 (CF 178:437); Charles Mongelard, l'un des plus anciens fidèles,
décédé le ("janvier 1908 à l'âge de 74 ans (CF 199:173); Emile Mopinot

41



Et la province? En 1895, le Catholique français prétendit que «le

mouvement ancien-catholique en France est, à l'heure actuelle, beaucoup

plus considérable qu'on ne le pense»63. Volet avait bien
conscience de la nécessité d'étendre l'œuvre en dehors de Paris et de

créer les noyaux de paroisses nouvelles64. Quelques membres ou
sympathisants isolés étaient éparpillés à travers la France65; en l'absence
de prêtres itinérants, l'organe de l'Eglise Gallicane servait de lien et

leur évitait «de rester dans l'isolement qui fatalement conduit à la

mort»66. Il semble que de petits cercles furent effectivement constitués
hors de la capitale, mais nous ne disposons d'aucune donnée
précise67. La seule création solide d'un groupe ancien-catholique ne fut

pas le fait de la communauté parisienne: il s'agit de la paroisse Saint-

Grégoire, à Nantes, établie de manière indépendante en 1912 par Paul

Fatome68 et entrée dans la juridiction d'Utrecht en octobre 191369.

(auteur d'une brochure de 7 p. imprimée à Genève sur Le Néo-Gallicanisme en

1884), ne le 9 février 1842 et décédé le 12 décembre 1908, qui avait été l'un des

collaborateurs de 1' Union chrétienne de Guettée (CF210:945); Gustave Deflan-
dre, décédé à l'automne 1909, durant vingt-cinq ans l'organiste de la paroisse
(CF 221:67). La plupart des fidèles étaient des gens modestes, partiellement
des habitants du quartier où se situait l'église. Bernard Vignot a découvert tout
récemment une brochure d'Emile Mopinot sur L'Eglise catholique-gallicane de

la Rue d'Arras (2e éd.), Paris, Grassart, 1881 (24p.).
63 CF49:5.
64 CF 137:165 (nov. 1902). Il comprenait que les seules chances de développement

se trouvaient en province (CF 124:174-175).
65 Cf. CF5L36, 60:180-181, 68:24, 72:86, 73:103, 86:126-127 (conseils à un

ami de province pour sortir de son isolement), 108:83, 110:120, 189:612,
204:851 (un jeune homme fait part du succès des idées anciennes-catholiques
dans sa petite ville), 275:71 (des fidèles de province se plaignent de ne pouvoir
communier).

66 CF 152:20; cf. aussi CF53:66-67. Faisant face de son mieux à tous les

besoins, Volet effectuait des déplacements chaque fois que cela s'avérait nécessaire.

67 A la fin de l'année 1907, les anciens-catholiques français revendiquaient
une dizaine de groupes en province (CF 198:767).

68 Originaire de Cherbourg, ordonné le 28 décembre 1905 à Berne par Mgr
Herzog (CF 175:392), il avait d'abord œuvré dans le cadre des cultuelles (CF
195:716, sept. 1907; 212:986, février 1909), puis quelques mois en Suisse, dans

le canton de Fribourg, à Autavaux-Forel (CF216:1047, juin 1909; 227:74, mai

1910).
69 Les membres de la paroisse de Paris, bien que désargentés eux-mêmes,

soutinrent financièrement Fatome (cf. CF 256:147, octobre 1912). La paroisse
de Nantes comptait 250 membres début 1914 (CF271:4).

42



Cette paroisse représenta durant l'entre-deux-guerres le seul foyer
réellement actif d'ancien-catholicisme dans le pays70.

Afin d'approfondir certaines questions et de réfléchir à leur organisation

dans la perspective de développements ultérieurs70bis, les vieux-
catholiques français tinrent annuellement à Paris des conférences
générales de 1895 à 19027'. Mais la réalisation la plus importante fut la

construction d'un sanctuaire à Paris. Dès juillet 1893, Van Thiel avait

souligné la nécessité d'un local fixe et lancé un appel aux fidèles pour
rassembler des fonds72. Ce souhait se concrétisa rapidement, puisque
le culte fut inauguré dans la nouvelle église (96, boulevard d'Italie) le

18 novembre 189473; l'archevêque d'Utrecht procéda à la consécration
solennelle le 13 janvier 189574.

Cette esquisse serait trop incomplète si nous ne signalions d'autres
initiatives anciennes-catholiques françaises entre 1893 et 1915: l'édition

d'ouvrages et de brochures75, en particulier d'un catéchisme76;

70 Fatome lança en juin 1935 une nouvelle série du CF. qui cessa de paraître
en février 1936 après 9 numéros (cette nouvelle série fut publiée à Rennes);
voir dans le numéro spécial de Noël 1935 (N° 7) un résumé des trente années
de sacerdoce de Fatome (pp. 1-2). Ce dernier rompit peu après avec Utrecht et

reçut la consécration episcopale de l'évêque mariavite Kowalski le 4 septembre
1938. Mgr Fatome est mort en 1951, mais sa communauté, très réduite et séparée

des Mariavites, subsiste encore aujourd'hui. Sur les Mariavites, lire l'art.
d'Emile Appolis «Une Eglise des derniers temps: l'Eglise Mariavite», in Archives

de Sociologie des Religions. 19, 1965, pp. 51-67.
7obis a l'occasion de la conférence générale du 14 octobre 1901, Volet brossa

un tableau détaillé de l'organisation ecclésiale de l'ancien-catholicisme le jour
où il se constituerait en grande Eglise nationale française! (CF 127:3-6)

71 II n'y en eut plus les années suivantes: ces assemblées étaient surtout
organisées pour permettre une participation active des adhérents dispersés; peu
d'entre eux se déplaçant, elles perdaient leur raison d'être.

72 CF 25:2-3.
73 CF41:68. Le boulevard d'Italie devint en juin 1905 le boulevard Auguste-

Blanqui.
74 CF 43:106.
75 Entre autres: Le Vrai Catholicisme (CF29:2, nov. 1893); Justification de

l'appel des anciens-catholiques contre les hérésies ultramontaines (CF 32:3,
février 1894); Instructions sur les Sacrements, Paris, 1895, 11+ 135 p. (CF45:139,
mars 1895); Abrégé de Liturgie catholique. Paris, 1898, V + 206p. (CF74:116,
78:183, 82:51,91:6, 106:52); etc.

76 Catéchisme catholique historique et dogmatique, Paris, 1905, 172 p. (cf. CF
55:105, 166:250-251, 167:263 et 265-267, 168:277-278, 171:321-322, 174:374).
Il vint remplacer pour l'usage de la paroisse celui de Fleury.

43



des œuvres de bienfaisance77; et surtout, la constitution d'une société

ancienne-catholique d'évangélisation78, dont le premier objectif était
de fournir une aide financière.

Activité discrète, sans tapage, mais inlassable - et qui avait le mérite
d'assurer une «présence»... La guerre79, la mort de Volet80 et de Pestel

portèrent malheureusement un coup d'arrêt: après 1918, privée de

curé81, la paroisse gallicane ne put que survivre avec peine82.

77 Le 6 octobre 1894 fut créée dans ce but la Société de Dorcas (CF40:58),
dont la tâche n'était guère facile, car les nouveaux adhérents venaient de
milieux modestes (CF67:5, janvier 1897; cf. également CF 100:149). Seul le manque

de moyens empêcha les anciens-catholiques parisiens de créer une œuvre
de sœurs de charité (CF29:4, nov. 1893); il y avait bien les vocations, mais pas
de maison pour héberger une communauté (CF47:170, mai 1895).

78 Sa fondation avait été souhaitée par la conférence générale de 1901 (CF
124:165, 129:41-45), mais cette première tentative n'aboutit pas. La perspective
de la Séparation de l'Eglise et de l'Etat incita à relancer l'initiative, à

l'automne 1905 (CF 171:321), et elle reçut cette fois-ci un nombre suffisant d'adhésions

(CF 172:339, oct. 1905). La Société aida matériellement certaines cultuelles

(CF 176:407, 189:613) et suivit avec grande attention l'évolution du
mouvement (CF 197:739). Le 29 décembre 1912, elle vota un secours à l'œuvre de

Fatome (CF 259 bis:4). Malgré ses faibles moyens (CF 244:148), la Société

contribua aussi à répandre les publications anciennes-catholiques (CF
209:931) et à distribuer des exemplaires du Nouveau Testament aux familles

pauvres de la paroisse de Paris (CF233:163, nov. 1910). La Société était encore
active durant la guerre (CF281:63, avril 1915).

79 Le conflit mondial éprouva grandement la communauté (CF278:118,
janvier 1915).

80 M. Bernard Vignot a eu l'amabilité de nous communiquer photocopie de

l'extrait du «registre de catholicité» de la paroisse parisienne pour l'année
1915 contenant le procès-verbal du service funèbre de Volet: le 21 août, les
fidèles allèrent prendre la dépouille à l'hôpital de la Pitié «et, suivant les

instructions qu'il avait données le 1er et le 2 août, ils ont ramené son corps en

cette église Saint-Denis où, en présence de sa famille et de nous tous, les

Vêpres des Morts ont été chantées avec la pompe possible en l'absence de tout
clergé.» Volet fut enterré auprès de ses parents dans le cimetière de Duneau,
près de Connerré (Sarthe). Le procès-verbal conclut: «Nous, à Paris, nous

avons prié pour lui aux heures de la Messe et des Vêpres (...).» Suivent dix-huit
signatures.

81 Hormis le très bref intermède Winnaert (cf. note 30), la paroisse fut
desservie jusqu'en 1940 depuis la Hollande par le chanoine Gouard, qui effectuait
avec beaucoup de dévouement un voyage mensuel. Dans son ouvrage LEglise
d'Utrecht (l'Eglise vieille-catholique des Pays-Bas). Son histoire, sa vie et sa
doctrine (à paraître prochainement), M. B.W.Verhey (que nous remercions de

nous avoir fait bénéficier de son erudite connaissance de l'histoire de l'Eglise

44



2. Positions des anciens-catholiques français

Il nous semble peu nécessaire de préciser l'opposition absolue de nos
anciens-catholiques à l'Eglise romaine83 et la hargne particulière
réservée aux jésuites!84 Les courants novateurs ne trouvèrent guère plus
grâce à leurs yeux85.

Dans les paragraphes qui suivent, nous n'analyserons pas les grands
thèmes que le minuscule groupe sur lequel nous nous penchons partageait

avec l'ensemble du mouvement vieux-catholique; nous étudierons

uniquement deux points précis: d'une part, à quels courants ces

Français entendaient se rattacher historiquement; d'autre part, leur
attitude envers l'anglicanisme.

de Hollande) donne sur Xavier Gouard des renseignements biographiques
détaillés.

82 Dans sa brochure L'Union catholique internationale d'Utrecht (Paris,
S.C. I. P. P., 1963, 41 p.), A. H. Bekkens remarque: «Les vieux lutteurs du début
sont morts La paroisse Saint-Denis semble mal s'adapter aux nécessités

nouvelles. Peut-être eût-il fallu à cette époque fonder des œuvres de
jeunesse rajeunir les cadres pour éviter la sclérose?» (p. 37)

83 L'un des rares collaborateurs talentueux du CF, qui signait «un disciple
de Port-Royal», n'hésitait pas, en 1903, à reconnaître dans Rome «la marâtre
de toutes les Eglises, la demeure de Satan, le siège de l'Antéchrist»! (CF
143:72). Autant que sur l'infaillibilité, cette «hérésie monstrueuse» (CF
73:103), la critique portait sur les dévotions nouvelles, dont Volet se méfiait
beaucoup (CF 134:127): le Sacré-Cœur, défini comme «l'hérésie nestorienne
des cordicoles» (CF82:55) était une cible fréquente. Et l'on partage aisément
la perplexité éprouvée devant des pratiques telles que la «dévotion au précieux
sang en l'honneur des 340833 gouttes versées pour notre salut»! (CF20:5-6)
L'Eglise romaine était considérée comme intrinsèquement pervertie (CF
56:121). Hélas! l'ultramontanisme demeurait vivace (CF94:61).

84 N'oublions pas le devoir sacré de venger Port-Royal! «Le jésuitisme n'est
pas plus le catholicisme que le singe n'est homme» (formule fréquemment
utilisée: CF 5:7, etc.). La disparition des jésuites en France n'aurait cependant
rien modifié, tant le clergé était imbibé de leur esprit (CF97:104).

85 Principalement parce qu'ils n'envisageaient pas de se séparer de Rome. Le
P. Hyacinthe avait écrit à Gratry en 1871 : «je respecte les convictions des ultra-
montains sincères; je ne peux pas estimer la politique des catholiques libéraux
(...)» (Du Sacerdoce au Mariage, t. II, op.cit., p.220). Georges Weill, dans son
Histoire du Catholicisme libéral en France (1828-1908). Paris/Genève, Slatkine,
1979, IX+ 312 p. (réimpression de l'éd. de Paris, 1909, augmentée d'une
présentation de René Rémond), a bien relevé que les libéraux appartenaient par
leur passé à l'école ultramontaine et que la sympathie de certains d'entre eux
pour le gallicanisme fut en quelque sorte accidentelle (p. 179); la plupart
refusaient la révolte contre Rome (pp. 288-290). On trouvera une claire mise au

45



2.1 L'héritage

Dans un article publié par le Protestant. Albert Le Roy, professeur à la
Sorbonne (et conseiller paroissial du Père Hyacinthe), voyait l'Eglise
Gallicane de Paris comme «un essai de continuation du catholicisme
selon Port-Royal»86. Ils ne le contredirent certes pas, ceux qui firent
appel à la compréhension de l'archevêque d'Utrecht au nom de l'aide
accordée par ses prédécesseurs aux port-royalistes persécutés!87 Et

lorsque Volet tenta de créer un petit séminaire, il emmena ses élèves se

recueillir à Port-Royal...88.
Préférant l'appellation de «port-royalisme» à celle de

«jansénisme»89, le Catholique français soumettait tout personnage des XVIIe
ou XVIIIe siècles au critère de la position adoptée par rapport à «nos
ancêtres de l'Ecole de Port-Royal»90. «L'exécrable bulle Unigenitus»a
condamné «des vérités purement évangéliques»91 ; «les anciens-catho-

point sur les différences entre catholicisme libéral et vieux-catholicisme dans

un texte d'E. Michaud, paru dans la RIT, 8e année, N° 30 (avril-juin 1900),

pp. 364-367; il se fondait sur une distinction entre libéraux d'avant et d'après
le Concile: seuls les anciens-catholiques, en rejetant l'infaillibilité pontificale,
auraient continué en partie le libéralisme d'avant le 18 juillet 1870. Quant au

modernisme, le CF lui consacra beaucoup d'attention, mais ses jugements se

firent de plus en plus sévères au fil des ans. Le CF regretta en 1912: «La foi en

M.Loisy a remplacé la foi en l'Evangile.» (CF 251:66). Les vieux-catholiques
se refusèrent en tout cas toujours à attribuer aux travaux des modernistes sur
la critique biblique la valeur de dogmes irréformables (CF201:809). Et pour ce

qui est des «abbés démocrates» ou du Sillon, ils y voyaient certes des hommes
aux idées plus libérales que l'ensemble de l'Eglise romaine, mais en définitive
ultramontains et décidés à le rester (CF 160:150 sur Sangnier, CF271:9 sur Le-

mire, etc.).
86 CF 24:7 (juin 1893).
87 CF22:3.
88 CF 23:7 (mai 1893). Cet embryon de petit séminaire, sur lequel nous

savons fort peu de choses, n'eut qu'une durée éphémère. La paroisse de Paris

envoya par contre à Amersfoort deux étudiants qui devinrent prêtres (Gouard et

Dorenlot).
89 «(...) il n'y a jamais eu d'hérésie janséniste les jésuites imaginaient ce

nom de secte pour perdre les hommes savants et vertueux qui s'opposaient à

leurs pernicieuses innovations dans le dogme, à leur honteux relâchement dans

la morale.» (CF27:5). Volet demanda qu'au moins on ne parlât pas du
«jansénisme» comme d'une hérésie (CF38:22).

50 CF 123:137. Ainsi Vincent de Paul (dont on reconnaissait les mérites de

l'action charitable: «mais sa grande ignorance l'a rendu le jouet des jésuites»)
se trouva-t-il classé dans le «mauvais camp» (CF94:58-59).

91 CF 55:99.

46



liques rejettent cette bulle et sa doctrine»92. La certitude que Dieu saurait

bien faire surgir un jour «des disciples qui reproduiront ces grands
et pieux modèles ces grands hommes de Port-Royal»93 soutenait la
foi de la poignée de fidèles.

Nous ne pouvons donc nous étonner de l'admiration proclamée
pour les deux périodiques «jansénistes» du XIXe siècle: la Revue

ecclésiastique94 et l'Observateur catholique95. Va rédaction du Catholique
français les qualifia d'«organes anciens-catholiques», les considérant
comme des prédécesseurs directs96, d'authentiques «témoins de la
vérité»97.

Le Catholique français évoquait par ailleurs occasionnellement le

souvenir de Bordas-Demoulin98 ou exaltait le courage de l'abbé La-
borde".

Plus généralement, tout ce qui provenait de l'ancienne Eglise des

Gaules était magnifié: «même aux jours les plus sombres du Moyen-
Age la France conservait intact le dépôt de la foi 10°.» Hélas! se

lamentait «un disciple de Port-Royal», «tout est consommé; et l'hérésie
ultramontaine n'a plus rien à faire dans l'Eglise de France pour y
achever son œuvre de destruction et de mort101.»

92 CF 133:99.
93 CF 84:92.
94 Publiée de 1838 à 1848. Les rédacteurs conservèrent un strict anonymat et

exprimèrent la plus grande sympathie pour Utrecht. Voir A.Gazier, op.cit..
p. 222 et sq.

95 Dix-huit volumes publiés à partir d'octobre 1855 (cf. A.Gazier, op.cit,
p. 256 et sq.). Guettée y collabora activement.

96 CF 100:148.
97 CF28:5.
98 Sans se solidariser cependant avec lui sur tous les plans (cf. CF24:6). Sur

Bordas-Demoulin, voir: Palanque op.cit., pp. 18-19; Séché, op.cit., pp.251-256
(notice biographique); «Bordas-Demoulin, philosophe catholique au XIXe
siècle», art. non signé paru dans le N° 42 (juillet-septembre 1975) de l'Astrolabe

(Lyon, Centre Universitaire Charles Péguy), pp. 50-68. Léon Séché n'hésita

pas à écrire: «(...) le vieux-catholicisme s'est fait en quelque sorte l'exécuteur

testamentaire de Bordas-Demoulin» (op.cit. p.31) sur Bordas-Demoulin,
voir surtout: Jean-Louis Dumas, Bordas-Demoulin, Platonicien et Gallican
(thèse présentée devant l'Université de Paris IV, 1971), Service de Reproduction

des Thèses (Lille III), 1971, 422 p.
99 CF23:5. L'abbé Laborde (de Lectoure, diocèse d'Auch) fut l'un des rares

protestataires français contre le dogme de l'Immaculée-Conception (cf. également

CF 106:50).
100 CF253:106.
101 CF 31:2 (janvier 1894).

47



Précisons enfin la distance que tinrent à marquer les vieux-catholiques

par rapport à deux courants en lesquels l'observateur superficiel
aurait pu discerner des précurseurs. L'Eglise constitutionnelle était
regardée avec suspicion102, parce qu'elle avait émané du pouvoir civil et

proposé l'élection des évêques par tous les citoyens, et non par les

seuls fidèles103. La position fut encore plus sévère à l'égard de l'Eglise
Catholique Française de l'abbé Chatel, accusé d'avoir voulu cacher un

pur et simple déisme «sous le masque trompeur de cérémonies
catholiques» 104.

2.2 L'anglicanisme

Quel comportement adopter face à la Communion anglicane? Après
avoir été étroitement liés aux anglicans (qui leur avaient apporté un

soutien concret durant plusieurs années), après avoir reçu à plusieurs
reprises l'évêque anglican Jenner venu donner la confirmation aux
enfants de la paroisse de Paris, les anciens-catholiques français se retrouvaient

sous la juridiction d'Utrecht qui ne reconnaissait pas la validité
des consécrations anglicanes!105 A un autre degré, mais d'une façon
moins intimement ressentie que dans le groupe français, l'attitude
hollandaise provoqua des tiraillements dans l'ensemble des Eglises

vieilles-catholiques106.

102 CF24:6.
103 CF 119:67.
104 CF88:146 (cf. également 123:131). Le CFn'avait évidemment rien à voir

avec le périodique publié par Chatel sous le même titre de janvier à août 1833.

L'étude la plus complète et la plus solide sur Chatel demeure la longue notice
de E. Mangenot, in Dictionnaire de Théologie catholique (t. II, col. 2339-2350).
Dans notre article «A propos de l'Eglise Catholique Française de l'abbé Chatel»,

in Mouvements religieux (bulletin publié à Sarreguemines par l'Association

d'Etude et d'Information sur les Mouvements Religieux), N° 15-16-17

(juillet—sept. 1981), pp. 11-18, nous avons essayé de montrer que l'Eglise de

Chatel fut en réalité plus unitarienne que catholique.
105 Rappelons que l'archevêque d'Utrecht se déclara disposé à la reconnaître

en 1925 et que l'accord final entre anglicans et vieux-catholiques intervint à

Bonn en 1931.
106 En 1878, Mgr Herzog avait écrit: «(...) je n'aurai personnellement aucun

scrupule à communier dans une église anglicane.» (La Réforme catholique et

l'Eglise anglicane, op.cit., p.34). Et, quelques mois plus tard: «(...) j'ai reconnu
à plusieurs reprises la catholicité de l'Eglise anglo-américaine.» (id., p.36).

Loyson, de son côté, avait eu l'inspiration de communier à Westminster le

13 février 1871 déjà (Du Sacredoce au Mariage, op.cit., t. II, p. 158). Le 10 août



Dans cette situation difficile, les rédacteurs du Catholique français
firent profession d'éviter les déclarations cassantes et de s'en remettre
à la commission compétente de l'Eglise d'Utrecht107. Bien entendu, ils
demeuraient persuadés de la validité des ordres anglicans108; ne pouvant

trop le répéter eux-mêmes, ils se retranchèrent derrière des

citations d'autorités eminentes: tour à tour, Döllinger et Duchesne109, un

rapport de l'Académie de Moscou aux conclusions favorables110, etc.,
se virent appelés à la rescousse.

Dans pareil domaine, il ne pouvait être question de précipiter les

événements111. Le Catholique français rappela honnêtement ce qui
séparait encore anglicans et vieux-catholiques112. L'union in sacris

n'était pas possible dans l'immédiat, mais l'avenir restait plein de
promesses11-3. En tout cas, la paroisse parisienne maintint ou instaura des

rapports individuels fort cordiaux avec plusieurs anglicans114.

1879, les évêques Reinkens et Herzog, l'évêque Cotterill d'Edinburgh et Loyson

avaient communié ensemble à Berne (Moss, op.cit.. p.331). Le Synode de
Suisse admit les anglicans à la communion cette même année, celui d'Allemagne

en 1883 (id., pp. 278-279). La prudence d'Utrecht entraîna dans le
mouvement vieux-catholique un retrait par rapport aux positions antérieures. Ce

qui provoqua de réelles déceptions: par exemple, Ugo Janni (1865-1938), l'une
des figures de proue d'une «Chiesa Cattolica Italiana» - laquelle avait, comme
l'œuvre de Paris, bénéficié de l'appui anglican - présenta ce coup d'arrêt
comme l'un des motifs qui le déterminèrent à renoncer à une réforme catholique

au sens strict et à rejoindre l'Eglise Vaudoise (cf. p. 83 de l'étude de Cesare
Milaneschi, Ugo Janni, pioniere dell'ecumenismo, Torino, Ed. Claudiana, 1979,
311 p.).

1117 CF44:121 (février 1895).
108 «(...) nous ne comprenons pas qu'on conteste (à l'Eglise anglicane) la

validité de ses ordinations (...)» (CF210:959, déc. 1908). S'il y a des difficultés à

résoudre, entre l'ancien-catholicisme et l'anglicanisme, «il n'y a point de divergence

fondamentale absolue» (CF 139:7, janvier 1903).
109 CF40:53.
110 CF 11:140 (sept. 1900). Quelque temps auparavant, un accord entre

Canterbury et Constantinople avait été qualifié de «reconnaissance implicite de la
légitimité de l'Eglise anglicane comme branche particulière de l'Eglise universelle»

(CF 103:2, janvier 1900).
111 CF 207:902.
112 CF71:65, 212:980-982. Les divergences subsistantes étaient jugées regrettables,

mais les rédacteurs du CF estimaient qu'il valait mieux les envisager et
les aborder franchement (CF76:153).

113 CF 120:87-88 (juin 1901).
114 En particulier Umbers, chapelain de Calais, qui, non content de parler

élogieusement de la paroisse gallicane de Paris à la conférence des chapelains
anglicans d'Europe occidentale à Berlin en 1898 (CF87:139), se déplaça spé-

49



Et l'anglo-romanisme? La lettre Ad Anglos de Léon XIII (14 avril
1895) fut commentée sèchement: «Le pape vient d'adresser une lettre

apostolique au peuple anglais pour l'engager à se soumettre à son

joug. Cette lettre est d'une banalité parfaite, composée dans ce style

languissant des encycliques papales que l'on connaît assez115.»

L'inquiétude envers le courant anglo-romain grandit cependant
avec les années, au point que le Catholique français se demanda si

certains anglicans n'étaient pas plus «romanisants» que «catholici-
sants»? Avec les anglicans romanisants, «pas d'entente possible (...);

nous les combattrions, le cas échéant, comme nous combattons
Rome.» "6

3. Deux tentatives d'extension

Nous abordons l'aspect le plus passionnant de notre sujet: les anciens-

catholiques français n'essayèrent pas seulement de créer de nouvelles

paroisses et de rassembler les derniers disciples de Port-Royal, ils

consacrèrent aussi d'infatigables efforts à tenter d'intégrer dans le

courant vieux-catholique des groupes d'autres origines historiques.

3.1 La Petite Eglise anticoncordataire1"

Va conférence générale de 1895 suggéra d'envoyer le Catholique
français à tous les groupes de la Petite Eglise et présenta comme un
but essentiel «de rallier les membres de la Petite Eglise dont la réu-

cialement à Paris pour assister à la conférence générale des anciens-catholiques

de France en 1900 (CF 110-119) et présenta, avec beaucoup de sympathie
et une grande compréhension de sa situation, le mouvement vieux-catholique
français dans Y Anglican Church Magazine (CF115:11-12, janvier 1901). La
Société anglo-continentale manifesta de même beaucoup de bonne volonté (CF
135:139, sept. 1902; 145:105, juillet 1903).

115 CF47:163 (mai 1895).
116 CF223:7-8 (janvier 1910); cf. aussi 241:43.
117 Rappelons que les divers groupes (dont certains subsistent encore)

connus sous le nom de «Petite Eglise» furent formés de prêtres et de fidèles

qui refusèrent le Concordat et la déposition d'office des anciens évêques. Son

clergé s'étant progressivement éteint, la Petite Eglise se trouva dirigée par des

laïques dès le milieu du XIXe siècle et ses membres, par conséquent, privés de

tous les sacrements exigeant le ministère d'un ecclésiastique.

50



nion avec nous nous causerait une grande joie, nous permettrait d'obtenir

une organisation plus complète, et peut-être une subvention de

l'Etat»"8. L'opposition des anciens-catholiques au Concordat119 semblait

devoir faciliter ce rapprochement.
Il convient ici de rappeler que, quatre décennies plus tôt, une

magnifique occasion d'union de la Petite Eglise de Lyon à l'Eglise
d'Utrecht avait malencontreusement été écartée120; et que, dès les

débuts du mouvement vieux-catholique, Michaud avait établi des rap-

118 CF 53:70 (nov. 1895).
119 Loyson avait déjà lancé en 1890 un appel pour l'abolition du Concordat

(Le Père Hyacinthe réformateur catholique, op.cit., pp.271-273). Le texte de

cette pétition fut publié dans le N° 1 du CF(p.6). Volet démasquait dans le

Concordat «le plus grand obstacle à la diffusion de l'ancien-catholicisme» (CF
61:12). Tel était bien l'avis d'Eugène Réveillaud, qui déclara à la Chambre le

4 avril 1905: «C'est par le Concordat qu'ont été étouffés tous les essais de

schisme, depuis le schisme de l'abbé Chatel jusqu'au schisme du Père
Hyacinthe.» Un prêtre romain non nommé, mais ami de l'Eglise Gallicane, aurait
affirmé en 1898 à l'un des rédacteurs du CF que plusieurs de ses confrères
n'attendaient pour rallier l'ancien-catholicisme que la suppression du Concordat,

et donc du budget des cultes (CF82:50). Sur les motifs historiques d'opposition

au Concordat, cf. entre autres CF83:67, 130:49, 131:79, 147:143. Parlant
de la Petite Eglise, Volet expliqua en 1904 «combien ce terrain anticoncordataire

donne d'avantage pour combattre l'Eglise ultramontaine au nom même
de l'unité de l'Eglise; puisque la nouvelle Eglise fut établie contre tout droit et
les anciens évêques déposés sans jugement et malgré eux par la bulle Qui
Christi Domini de Pie VII du 3 décembre 1801 (...).» (CF 159:134)

120 «Les Lyonnais, privés depuis longtemps de tout secours religieux,
s'adressèrent à l'Eglise d'Utrecht (1852). Les évêques de Hollande répondirent
que les évêques des Réclamations avaient fait leur devoir en 1801, mais qu'ils
auraient dû <pourvoir tant qu'ils vécurent, par tous les moyens possibles, aux
besoins spirituels de leurs diocèses), et aussi <pourvoir à ce que l'épiscopat ne

s'éteignît pas dans leurs Eglises, tant que leur cause ne serait pas jugée selon la
règle du droit). Ils conseillaient aux Lyonnais de rentrer dans l'Eglise concor-
datiste.» (C. Latreille, Après le Concordat. L'opposition de 1803 à nos jours. Paris,

Hachette, 1910, p. 226; pour plus de détails, voir, du même auteur, La Petite

Eglise de Lyon. Lyon, Lardanchet, 1911, 296 p. - pp. 190 à 203). Regrettable
conséquence: l'admiration des Lyonnais pour Utrecht tomba (Auguste Bleton,
La Petite Eglise à Lyon, Lyon, Storck, 1896, p. 12). Dans sa thèse de doctorat
Pour l'histoire de la Petite Eglise. Un groupe d'anticoncordatistes dans le diocèse
de Lyon (Saint-Etienne, 1909), l'abbé Eugène Tardy signalait qu'ils avaient
repoussé des ouvertures des vieux-catholiques en 1874 (p. 109), puis d'Utrecht en
1905 (p. 116). Nous n'excluons pas une tentative de Volet en 1912 encore (cf.
CF253:99).

51



ports avec des membres de la Petite Eglise en Charente - sans
résultats121.

Avant de recenser les relations concrètes avec divers rameaux de la

Petite Eglise122, une remarque d'ordre général: une lecture attentive

permet de discerner trois périodes dans l'attitude du Catholique
français.

Dans un premier temps, le mensuel souligna la légitimité de la
protestation des évêques déposés123 et incita les anticoncordataires à résister

aux sollicitations pontificales124, les assurant que «l'ancienne

121 Dederen, op.cit, p. 110. En novembre 1873, le général Kiréeff écrivait à

Michaud au sujet de la Petite Eglise: «Ne croyez-vous pas possible de tirer
parti de ces débris du gallicanisme pour donner un peu de corps au mouvement

ancien-catholique de France? Si (la Petite Eglise) veut revenir à la
vérité des premiers siècles, elle n'a qu'à suivre la direction du mouvement
ancien-catholique allemand, et elle pourrait arriver à des résultats satisfaisants

plus vite que les Allemands.» (pp. 15-16 des Quelques lettres du Général Kiréeff
au Professeur Michaud sur l'Ancien-Catholicisme. Paris et Neuchâtel, Attinger,
s.d. (1913?), 245 p.).

122 Parler de «la» Petite Eglise est un raccourci commode, mais peut-être
erroné quant au fond. Nous avons tout lieu de penser que ce ne fut jamais un

mouvement homogène. Lisons par exemple ce que Tardy écrivait au sujet des

anticoncordataires de Lyon: «S'ils ne voulurent pas s'unir au clergé concordataire,

ils refusèrent également d'entrer en communication avec des anticoncordataires

du Dauphiné qui prétendent que le Pape, ayant fait une faute en

signant le concordat et en communiquant avec le clergé issu de cet acte, est

déchu de son autorité et ne doit plus être reconnu.» (op. cit., p. 116). Dans son

article sur «Le jansénisme dans l'Isère» (in Annales de l'Université de Grenoble,

nouvelle série, section lettres-droit, t.XVII, 1941, pp.7-71), Henry Dumolard

remarque judicieusement: «(...) on est porté trop souvent à assimiler et à

confondre anticoncordataires et jansénistes. Or, en réalité, quelques mouvements

anticoncordataires, comme ceux de Vendée ou de l'Isère, n'eurent
jamais rien de commun avec la doctrine de Port-Royal, tandis, par contre, que
certains groupes spécifiquement jansénistes comme ceux de Paris, du Forez ou
de Notre-Dame-de-Vaulx, s'inclinèrent sans protester devant le Concordat.»
(p. 20). On ne peut enfin exclure que quelques groupes aient évolué vers une

sorte de protestantisme.
1:3 CF27:6. Seul regret: qu'ils n'aient pas consacré de successeurs.
1:4 CF33:4 (mars 1894); cf. aussi 28:4-5. Si le CF s'inquiétait d'une possible

soumission de la Petite Eglise au pape, l'Eglise romaine était pour sa part à

l'affût de tout indice d'éventuelle collusion des anticoncordataires avec

Utrecht: cf. par ex. l'ouvrage contestable de J.-E. B. Drochon (des Augustins de

l'Assomption). La Petite Eglise, Paris, Bonne Presse, 1894, en particulier p. 349

(encore que les renseignements de la lettre publiée dans la Croix du 29 avril
1887 citée dans ce passage nous paraissent fort sujets à caution, pour ne pas

dire fantaisistes).

52



Eglise d'Utrecht» serait disposée à les assister125. Sans doute ces

avances ne rencontrèrent-elles pas l'écho espéré, puisqu'il ne fut plus
question de la Petite Eglise de 1898 à 1901.

Deuxième phase (très brève): deux articles assez amers, en septembre

et octobre 1901, pour blâmer ceux «qui n'osent pas rompre
ouvertement; ces descendants, d'un côté, des soi-disant <catholiques
gallicans), ainsi que, d'autre part, ceux des <jansénistes> et ceux des

anticoncordataires de la <Petite Eglise), qui, tous, après s'être trop
longtemps leurrés d'une réforme possible au sein de l'Eglise romaine,
devraient finir par s'apercevoir que cela est impossible (...)» 126. Un rapport

signé Dorenlot revint à charge: «je crains fort qu'ils (les
anticoncordataires) ne veuillent pas s'organiser vraiment, soit par crainte
d'avoir à changer des habitudes maintenant presque séculaires, soit

par crainte des sacrifices pécuniaires qu'il faudrait naturellement
s'imposer127.»

Dans une troisième période, enfin, le ton adopté se fit à la fois plus
conciliant et plus pressant. Un article publié dans le Catholique
français en décembre 1903, «Unissons-nous», définit les buts à atteindre.

«L'union des différents groupes de l'Eglise anticoncordataire de

France» était estimée «dès maintenant réalisable». «L'isolement les

fait peu à peu dépérir, l'union les ferait vivre et progresser.» Les membres

de la Petite Eglise «ont été plus d'une fois trompés par des
aventuriers». C'est pourquoi «il faut qu'ils voient bien que nous allons à

eux sans aucun intérêt matériel, que nous ne voulons en aucune
manière nous mêler de l'administration de leurs affaires ecclésiastiques,
ni leur envoyer ou imposer personne128.» «(...) nous devons plus que
jamais supplier nos frères anticoncordataires de s'unir à nous, et par
nous à l'ancienne Eglise d'Utrecht qui n'a jamais participé au schisme
concordataire et qui est toujours demeurée fidèle à l'ancienne foi ca-

125 CF 29:4 (nov. 1893).
126 CF 123:137.
127 CF 124:163. Le 24 juin 1903, un eminent représentant de la Petite Eglise,

Thermoz (dont nous aurons à reparler), admit lui-même à Paris, devant Mgr
Gui, à l'église Saint-Denis, que ses coreligionnaires «tiennent encore, avec une
énergie peut-être voisine de l'obstination, à des points qu'ils sont habitués à

considérer comme essentiels et que les anciens-catholiques regardent comme
secondaires» (A. Chrétien, «Le Centenaire de la Petite Eglise», in RIT. N° 45,
janvier-mars 1904, pp. 94-104: p. 103).

128 CF 150:181-182.

53



tholique. Cette Eglise peut seule leur donner le sacerdoce ministériel
qui est nécessaire à leur maintien129.»

Le grand protagoniste des contacts avec la Petite Eglise fut Georges
Volet130; il eut la bonne fortune de bénéficier de l'aide d'un
anticoncordataire de valeur, un «vénérable vieillard»131: Jean Thermoz132,
dont l'autorité semble avoir été grande au sein de la Petite Eglise
dauphinoise, et qui était par ailleurs favorable au mouvement
vieux-catholique. Thermoz n'hésitait pas à voyager et à jouer un rôle
d'intermédiaire. Il s'était rendu au Congrès de Lucerne en 1892133. Au
Congrès de Rotterdam, en 1894, Van Thiel le salua officiellement134.
Thermoz se déplaça plusieurs fois en Hollande et à Paris135. Il se rendit

dans diverses régions de France pour visiter d'autres groupes
anticoncordataires 136. Il introduisit partout Volet; celui-ci le remercia de

129 CF 152:25. En février 1908, le CF déplora que beaucoup de membres de

la Petite Eglise se fussent habitués à la privation de sacrements (CF200:793).
130 Ne serait-ce que pour son activité dans cette direction, le souvenir de Volet

mérite d'être conservé avec respect. Déjà pendant la période
«loysonienne», il avait visité la Petite Eglise du Dauphiné et écrit à ce sujet des lignes
élogieuses dans le CF (17:4). D'autres avaient pris contact - mais apparemment

sans suite - avec les anticoncordataires dauphinois: Léon Séché écrivait
en 1891, quelques années après un séjour chez eux: «(...) leur nombre diminue
chaque jour, faute de prêtres. Ils ont tenté d'en faire venir un ou deux de

l'Eglise d'Utrecht, mais n'ont point réussi. En attendant, ils sont encore plus
de deux mille, rien que dans l'Isère, à Notre-Dame-de-Vaux, autour de Grenoble

et de Rives (...).» (op.cit. t. II, p. 119 - les pp. 116-137 sont entièrement
consacrées à la Petite Eglise); Steiger, vicaire ancien-catholique de Berne (plus
tard curé de Chêne) leur rendit visite également (réf.: Chrétien, «Le
Centenaire...», art. cit., p. 103).

131 L'expression est de A. Chrétien (art. cit.). Signalons cependant que, moins
de dix ans plus tôt, Thermoz était présenté comme «dans la force de l'âge» (CF
49:6, juillet 1895).

132 Durant plusieurs années, le CF écrivit «Termoz» sans «h». Puis on

trouve systématiquement «Thermoz». Nous nous sommes conformé au dernier

usage.
133 «L'une des choses qui m'ont le plus touché au Congrès était la présence

d'un paysan français, M. Thermoz, demeurant aux environs de Grenoble et

représentant de plusieurs petites communautés chrétiennes fidèles à l'ancienne
foi catholique et protestant contre les empiétements de la papauté, les dogmes

nouveaux, le Concordat, etc.» (CF 15:7)
134 CF39:47.
135 Par exemple, il fut l'un des trois orateurs de la conférence générale

française de 1895 (CF53:71).
136 La Petite Eglise de l'Ouest en 1903 (CF145:99); les anticoncordataires du

Charollais en 1904 (CF 159:139).

54



son aide au Congrès d'Olten, en 1904, et indiqua qu'ils s'employaient
conjointement à «unir les différents groupes d'anticoncordataires
qui existent encore sur divers points de la France» 137. Grâce aux
efforts de Thermoz, à la fin de l'année 1903, des «relations amicales»
existaient «avec quatre groupes importants d'anticoncordataires» 138.

Nous allons essayer de les énumérer.

Tout d'abord, bien sûr, le Dauphiné138bis, point de départ des

contacts ultérieurs, où l'union, grâce à Thermoz, fut près d'aboutir139.
Volet effectua plusieurs voyages dans la région140. Le Catholique
français jugeait Thermoz tout désigné «pour être l'apôtre de ces

fidèles du Dauphiné»141. L'invite se précisa au fil des années: la privation

de l'Eucharistie (à cause de l'absence de prêtres) «devrait cesser

137 CF 159:134.
138 CF 150:182. A en croire A. Chrétien, (art. cit.), Thermoz aurait même fait

état en 1903 de 200 anticoncordataires lyonnais enclins à s'unir à Utrecht. En
l'absence d'autres éléments d'information, nous accueillons cette déclaration
avec prudence.

i38bis a notre connaissance, aucune étude n'existe sur les anticoncordataires
dauphinois. Henry Dumolard (art. cit.) se penche uniquement sur le groupement

de Notre-Dame-de-Vaulx, cas à part de «jansénisme» dans le Dauphiné
(cf. note 122). Il signale cependant (pp. 58-60) que ce groupe s'était adressé

sans succès à l'Eglise d'Utrecht et que, lors du Congrès vieux-catholique de

Cologne en 1890, «quelqu'un de Notre-Dame-de-Vaulx décida de s'y adresser
et de signaler la détresse morale du groupement.» Un visiteur leur fut envoyé
de Suisse, mais cette tentative n'aboutit pas. Nous ne savons si Volet se rendit
à Notre-Dame-de-Vaulx.

139 II semble en effet (mais ce n'est pas très clair) que quelques-uns de ses

membres, en particulier Thermoz, se rangèrent sous la bannière d'Utrecht (cf.
par ex. CF 49:5-6, juillet 1895) et s'unirent à la communauté de Paris (CF
54:87, déc. 1895), tout en conservant une large autonomie. Le CF ouvrit même
à partir de 1895 une souscription pour la construction d'une chapelle et d'un
presbytère à Réaumont (Isère), mais, après quelques mois, il ne fut plus question

des réunions de ce groupe; nous ne savons pourquoi. Signalons aussi un
passage du CFdu 30 novembre 1902: «(...) M. Volet a pu visiter des fidèles
anciens-catholiques et anticoncordataires à Réaumont, Rives, Voiron, Vourey et
La Tour-du-Pin; il y a là un groupe d'une trentaine de personnes, fermes dans
la vraie foi et d'une piété très édifiante Il y a là un noyau solide qui fait
concevoir les plus grandes espérances, mais les moyens matériels manquent
pour travailler avec plus d'activité à son développement.» (CF 137:165)

140 CF49:5 Quillet 1895), 137:165 (nov. 1902), 192:659 Quin 1907), 246:179
(déc. 1911), 253:99 Quillet 1912). Et même, à une occasion au moins, pour y
administrer le sacrement de baptême à la demande d'anticoncordataires (CF
40:59, oct. 1894).

141 CF54:88 (déc. 1895).

55



puisqu'ils sont persuadés de la légitimité de notre ministère, que nous

sommes parfaitement d'accord et qu'ils sont dans de parfaites disposi-
-tions pour le recevoir dignement. Quel excellent prêtre ferait l'un d'entre

eux, M. Jean Thermoz, si instruit des questions religieuses, si

pieux, si édiffiant! Dans les beaux temps de l'Eglise, un évêque l'aurait
forcé, je crois, à recevoir l'ordination. Plus l'humilité l'en aurait
éloigné, plus on l'en aurait jugé digne. Que l'Eglise serait heureuse d'avoir
un tel prêtre!» 142 Malheureusement, ce rêve ne se réalisa jamais.

A partir de 1907, nous trouvons des témoignages de rapports avec
les anticoncordataires du Charollais, dont le nombre s'élevait à 400

environ143. Volet rendit quelquefois visite à ces groupes144. Au retour
de l'un de ces voyages, en 1911, il écrivit: «Ce que je souhaiterais, c'est

que quelqu'un parmi eux fût appelé de Dieu au ministère ecclésiastique

et s'y dévouât pour le bien de ses frères. Il pourrait recevoir
l'ordination d'un de nos évêques (...)145.»

En 1912, après avoir rencontré en juin, grâce à Thermoz, les

anticoncordataires de Fareins (Ain)146, Volet se rendit dans les Deux-Sèvres

pour y approcher les membres de la Petite Eglise 147. Il constata

142 CF246:179 (déc. 1911).
143 II s'agit des curieux Blancs du Charollais. Cf. Claude Brun, «Les Blancs

ou Anticoncordataires du Charollais», in Annales de Bourgogne. Dijon, 1929,

1.1, pp. 215-235 et 337-353.
144 CF 192:659 Quin 1907), 244:145-147 (oct. 1911), 257:164 (nov. 1912). 11

en fut fort édifié.
145 CF244:147 (oct. 1911). Si ces projets ne se concrétisèrent pas non plus, il

convient de noter que des contacts auraient néanmoins persisté entre Utrecht
et les Blancs du Charollais après la guerre de 14-18. Cl. Brun écrit que, en

1919, l'un des chefs des Blancs qu'il avait rencontré était «en relations avec des

évêques hollandais» (art. cit., p. 342).
146 CF 253:99. Cf. Latreille, «Les Illuminés de Fareins», in Mercure de

France. N° 296, 16 oct. 1909, pp. 561-582. Il en restait à peu près 200.
147 Voir le remarquable et copieux ouvrage d'Auguste Billaud La Petite

Eglise dans la Vendée et les Deux-Sèvres (1800-1830), Paris, Nouvelles Editions
Latines, 1961, 654 p. (il ne touche malheureusement pas l'époque qui nous
intéresse). Cette fraction de la Petite Eglise était et reste numériquement la plus

importante (pas de statistiques précises, mais une estimation avoisinant
5000 - 3000 à l'heure actuelle? - paraît raisonnable pour cette région). D'après
l'article déjà cité de Chrétien («Le Centenaire...»), environ 3000 d'entre eux
auraient eu des vellétiés, vers 1903, de se joindre au mouvement vieux-catholique.

Nous communiquons ce chiffre en exprimant des réserves. Thermoz (qui est

la source de Chrétien) ne se serait-il pas laissé emporter par son enthousiasme?
Des vérifications s'imposent-ainsi que des recherches ultéreures approfondies
sur les relations entre Utrecht, les vieux-catholique et la Petite Eglise.

56



avec satisfaction que, contrairement aux autres groupes, leur nombre
ne diminuait pas, et il attribua cette stabilité à l'existence «de réunions
régulières pour le culte» 148.

Probablement y eut-il quelques contacts de moindre importance:
ainsi, en 1897, un «ami de province» aurait découvert une famille
d'anticoncordataires dans l'Ariège149. Mais nous ne disposons pas de

renseignements suffisants.
A cause de la guerre et de la mort de Georges Volet, tous ces efforts

n'entraînèrent point les consequences espérées, mais ils resteront l'une
des pages les plus remarquables de l'histoire de l'ancien-catholicisme
en France150.

3.2 Une occasion attendue: les cultuelles

De 1904 à 1908, les anciens-catholiques se préoccupèrent moins de la
Petite Eglise et accordèrent leur attention aux possibilités de création
de paroisses indépendantes de Rome offertes par la Séparation de

l'Eglise et de l'Etat1S1. Ils avaient acquis la certitude que l'abolition du
Concordat marquerait l'apparition d'une grande Eglise nationale 152, et

ils entendaient y contribuer pour leur part153.

148 CF253:101-102. Il précisait avoir reçu un accueil «cordial» et «fraternel».

149 CF 77:168. Cf. également 71:69 (mai 1897): «Un ami de province
vient de faire un voyage dans les Pyrénées, dans l'espoir d'y retrouver les restes
de la Petite Eglise qui y comptait autrefois des membres fidèles. Nous croyons
que son espoir n'a pas été déçu.» Peut-être s'agissait-il là des restes ultimes des

groupes inspirés par la Petite Eglise de Toulouse, sur laquelle Jean Gros a

apporté quelque lumière dans la Revue de Paris (mai-juin 1906, pp. 621-643).
150 Moss (op. cit.. p. 154) indique que, vers 1912, Volet coopéra avec un Rév.

G. E. Barber en vue de l'union de la Petite Eglise aux vieux-catholiques, et
découvre également dans la guerre et la mort de ces deux prêtres la cause de

l'échec. Le CF définissait ainsi l'esprit des contacts avec les anticoncordataires:

«(...) nous ne visons ni à les dominer, ni à nous immiscer dans leur
direction, mais en laissant à chaque groupe toute liberté d'agir à sa guise, comme
il l'a toujours fait, nous aurons atteint notre but si nous parvenons à les

rapprocher pour leur bien commun et leur mutuelle édification.» (CF 257:164,
nov. 1912). Sous quelque mode que ce fût, l'intégration de la Petite Eglise au
vieux-catholicisme français eût été pour ce dernier très profitable (les
anticoncordataires formant des groupes sérieux, d'une grande stabilité, etc.).

151 Rappelons que la Société ancienne-catholique d'évangélisation avait
essentiellement été fondée dans ce but (cf. note 78).

152 Ainsi que Volet le déclara en août 1902 au Congrès de Bonn (CF
135:132). Dans le numéro du 31 août 1904: «Il est probable que l'Eglise ro-

57



Avant la Séparation déjà, le Catholique français avait rapporté le

conflit qui opposait l'abbé Hutin, curé de Culey, soutenu par la majo-
• ritê de ses fidèles, à l'évêque de Verdun. Hutin choisit la rupture: sa

cultuelle, la première, fut déclarée le 6 mars 1906. Or, avant cette date

déjà, Hutin entretenait des rapports avec les anciens-catholiques: «Le
27 janvier (1906) a eu lieu, dans les locaux de notre église de Paris, une
réunion des membres du comité directeur de notre Société ancienne-

catholique d'évangélisation qui avaient désiré entendre M. Hutin, curé
de Culey, de passage à Paris Il a déclaré vouloir, ainsi que ses

paroissiens, rester catholique et pratiquer le catholicisme comme il était

pratiqué dans l'Eglise primitive M. Hutin nous a laissé une excellente

impression. C'est un prêtre croyant et pieux, très attaché à

l'Evangile qu'il prêche uniquement, il est en même temps énergique et

tolérant et n'a aucune haine contre ceux qui l'ont combattu avec tant
de violence et d'injustice154.»

Tout paraissait en bonne voie. Pourtant, le Catholique français, qui
suivait de très près l'évolution de la situation, manifesta au cours des

mois un enthousiasme tempéré à l'égard des cultuelles.
Pour le comprendre, il faut rappeler que deux organisations travaillèrent

à fédérer les cultuelles155. La première fut le «secrétariat des

associations cultuelles catholiques» fondé par Félix Meillon156. Le Ca¬

rname se maintiendra à peu près dans les grandes villes, mais qu'il n'en sera

pas de même dans les campagnes Il est probable aussi qu'il se constituera
en face d'elle une Eglise catholique nationale sur les bases de l'ancienne Eglise
gallicane (...).» Les considérations qui suivaient prennent un caractère prophétique

lorsqu'on sait ce qu'il advint des cultuelles: «Le succès d'une Eglise
nationale dépendra de la manière d'agir de son clergé. Si ce clergé est pieux,
dévoué, désintéressé, s'il sait s'astreindre à une sérieuse discipline, son succès

sera grand. Si, au contraire, il manque de ces qualités, il aura vite compromis
la meilleure et la plus sainte des causes.» (CF 158:118). Précisons que, avec les

années, le CF commença à regarder la ville comme un milieu plus favorable

que la campagne (CF205:868, juillet 1908).
153 Rendons le lecteur attentif au rôle fondamental de l'opposition au

Concordat dans toutes les tentatives d'extension du vieux-catholicisme
français post-loysonien (cf. note 119).

154 CF 176:407.
155 Voir à ce sujet l'art. d'Emile Appolis «En marge de la Séparation: les

associations cultuelles schismatiques», in Revue d'Histoire de l'Eglise de France,

t.XLIX, N° 146, pp. 47 à 88.
156 Cf. l'article par lequel, en septembre 1906, le CF annonça la réunion qui

devait aboutir à sa fondation: «De cette réunion peut sortir un bien immense

pour la France et pour la religion. Il peut aussi n'en rien sortir de bon et

58



tholique français déclara avoir «quelque espoir pour l'avenir de ce

mouvement»157, qui fusionna ultérieurement avec l'autre rassemblement,

la «Ligue des catholiques de France», dirigée par Henri des

Houx (pseudonyme de Henri Durand-Morimbau), dont la création

parvint même à inquiéter le Vatican158; en effet, Henri des Houx, brillant

journaliste au Matin, avait été ultramontain auparavant. Ce dernier

élément provoqua la méfiance des anciens-catholiques, d'autant
plus que des Houx faisait acte de soumission au pape dans les questions

dogmatiques, contrairement au secrétariat de Meillon159. Par

manque de moyens financiers, les membres de la paroisse gallicane se

trouvèrent presque réduits au rôle de spectateurs160.

Ils n'hésitèrent pas, néanmoins, à fournir une aide concrète dans la

d'utile. Cela dépendra des idées des membres de l'assemblée, de leur foi, de

leur instruction religieuse et de leur piété. Quand on connaît un peu l'état
religieux du clergé romain, on ne peut se défendre d'une grande inquiétude à cet
égard.» (CF 183:513)

157 CF 184:529-530 (oct. 1906).
158 «Dans la Libre Parole Au 23 septembre, Léon Daudet s'empresse de tourner

en ridicule ce qu'il appelle <le schismicule de M. des Houx>. Pourtant,
YAppel de ce dernier constitue dès l'abord un grave sujet d'inquiétude pour le

Vatican. Lors du pèlerinage français à Rome, qui a lieu quelques jours plus
tard, Pie X interroge les ecclésiastiques présents sur l'avenir du mouvement; il
leur laisse entendre que le Saint-Siège est disposé à faire les sacrifices
pécuniaires nécessaires à l'entière soumission du clergé.» (Appolis, art. cit., p. 55). A
nuancer en prenant connaissance de l'article de Maurice J.M.Larkin, «The
Vatican, French Catholics and the associations cultuelles)», in Journal of
Modern History (Chicago), 1964, 36, pp. 298-317: «(...) insofar as the Vatican was
genuinely perturbed by this matter, it appears to have been much les worried
by the fear of schism than by the fear that the laity and junior clergy might
adopt a greater independence of attitude toward the hierarchy.» (p. 301)

159 Ancien prêtre, il était devenu quelque temps pasteur protestant et

n'éprouvait donc pas les mêmes scrupules.
160 Les deux mouvements fédérateurs de cultuelles dont nous venons de parler

recevaient par contre quelques fonds. Le gouvernement avait besoin

d'épouvantails pour éviter de trop vives réactions ultramontaines. Dans son
livre La Séparation des Eglises et de l'Etat. L'œuvre de Louis Méjan (Paris,

P.U.F., 1959, XVI+ 571 p.), L.V. Méjan nous révèle que des Houx était soutenu

par Briand (p. 359) et Meillon subventionné en sous-main par Clemenceau

(p. 362). Lorsqu'ils ne les jugèrent plus utiles, les deux politiciens «lâchèrent»

de manière assez peu honorable les deux mouvements Aimé Pallière

(op.cit. pp.223-224) rapporte que «certains politiciens» tentèrent d'utiliser
Loyson en le plaçant à la tête du mouvement des cultuelles; Loyson était

poussé par sa femme à accepter, mais Pallière parvint heureusement à le

dissuader de s'engager dans cette impasse.

59



mesure de leurs modestes possibilités; à l'automne 1908, Volet répondit

à certaines attaques: «(...) nous avons envoyé des secours d'argent
(aux cultuelles) pour les soutenir. Nous n'avons pas fait sonner la

trompette devant nous, le Catholique français a été très discret sur ce

point, mais le fait n'en est pas moins là et nous avons plusieurs lettres
de remerciements qui pourraient en faire foi161.»

Hutin ne fut pas le seul responsable de cultuelle reçu à Paris par les

vieux-catholiques: en juin 1908 vint le tour de Forcioli, curé de
l'association de Piedigriggio (Corse), âgé alors de 26 ans: il témoigna
l'intention de demander à l'archevêque d'Utrecht de l'ordonner162. Mais,

presque aussitôt après sa visite, il se brouilla avec la paroisse
gallicane! 163

Nous touchons là le motif fondamental de la réserve des anciens-catholiques

devant le mouvement des cultuelles: la présence dans
celui-ci d'aventuriers ecclésiastiques164, parfois déjà dénoncés antérieurement

dans le Catholique français. L'un des cas les plus caractéristiques

fut celui de Joseph-René Vilatte165. Le Catholique français avait,

161 CF207:905 (sept. 1908).
162 CF204:856-857. En effet, Forcioli n'avait pas été ordonné dans l'Eglise

romaine, mais par l'«episcopus vagans» italien Miraglia. Le CFprécisait: «(...)
les paroissiens de Piedigriggio auraient été peu édifiés des faits et gestes de M.

Miraglia qui n'aurait cherché qu'à vivre à leurs dépens.» Miraglia collabora en

France avec l'abbé Julio (cf. note 33). Miraglia eut des démêlés d'une violence
verbale peu commune avec divers représentants du mouvement vieux-catholique

et poursuivit de sa hargne Herzog et Michaud. On en trouvera un assez

joli exemple dans le N° 143 (7e année, déc. 1904) de Y Etincelle religieuse-libérale

publiée à Vincennes par l'abbé Julio. Ce même numéro contient
(pp. 763-765) un échange de correspondance entre Volet et Miraglia, de ton

plus modéré.
163 CF 207:904 (sept. 1908).
164 Relater les polémiques entretenues par le CF avec certaines cultuelles

occuperait plusieurs pages!
165 Né à Paris en 1854, lié successivement à divers courants religieux,

ordonné à Berne par Mgr Herzog le 7 juin 1885, il fonda des paroisses en Amérique;

sacré à Colombo (Ceylan) en 1892 par un évêque syro-jacobite, il
ordonna des prêtres et consacra plusieurs évêques (il est à l'origine de nombre de

lignées d'«episcopi vagantes»). En 1925, il fit sa soumission à l'Eglise romaine
(après avoir effectué plusieurs «faux retours» au cours de sa carrière!) et mourut

en 1929 près de Versailles. Outre Appolis (art. cit.), on pourra voir à son
sujet J.-M. Hornus, art. cit., pp. 162-169; B. Vignot, op.cit. pp. 12-13; etc. On

pourra aussi consulter une notice biographique de 3 p. établie le 2 octobre
1909 par la Préfecture de Police de Paris à l'intention de l'ambassadeur de

Russie, sur la demande de ce dernier (Arch. Nat., F19 5651). Sur la succession

60



à ses débuts, accordé une attention sympathique aux efforts de Vilatte

pour créer des paroisses «anciennes-catholiques» aux Etats-Unis"'6.
Mais lorsque, en 1898, le Catholique national (Suisse) conclut à l'invalidité

du sacre de Vilatte et émit contre lui d'autres graves accusations

'"", l'attitude du mensuel français changea radicalement et Vilatte
s'y trouva dès lors fréquemment l'objet d'attaques168.

L'arrivée de Vilatte à Paris en 1907 pour tenter de s'immiscer dans

le mouvement des cultuelles causa donc un vif déplaisir aux
vieux-catholiques169. Nous ne narrerons pas l'histoire de l'Eglise Catholique
Française de Vilatte (associé durant quelque temps à Henri des Houx),
qui sombra dans le ridicule et les querelles intestines1"0, ainsi que le

Catholique français le relata à plusieurs reprises1"1.

Quel bilan tirer de ces tentatives avortées de cultuelles? «(...) la

mauvaise direction donnée au mouvement des associations cultuelles
et l'insuffisance notoire, au double point de vue religieux et moral, de

plusieurs des ouvriers de cette œuvre, en avaient compromis le succès,

mais, pour être juste, il faut reconnaître que l'état d'esprit de nos
populations au point de vue religieux rendait la tâche très difficile», écrivit

le Catholique français en 1908 r2; et l'on put y lire en 1911 - déjà
sous le titre «Une leçon du passé» -: «Un des plus grands écueils

pour une œuvre dans le genre de celle des cultuelles consiste dans les

recrues cléricales qui se présentent au premier moment. Tout ce qu'il y
a de plus mauvais et de plus compromis dans l'Eglise romaine affluera

apostolique de Vilatte, cf. Bertil Persson, A Collection of Documentations on the

Apostolic Succession of Joseph René Vilatte with Brief Annotations. Sol na

(Suède). St. Ephrem's Institute. 1974. 27 p.
146 L'éloignement empêchait de vérifier la véracité de ses dires! Le CFfut

cependant surpris par le manque de constance de certains «convertis» de Vilatte
(CF33:7).

,(r CF80:30.
168 Au point que ce fut l'un des noms les plus souvent cités dans le CF.'
169 CF 187:586 Qanvier 1907). Et particulièrement lorsqu'il manifesta l'intention

de consacrer une dizaine d'évèques en France: «(...) ce sera un germe de

division pour les catholiques libéraux et un sérieux atout dans le jeu des ultra-
montains.» (CF 188:605)

r0 On trouvera de nombreux détails dans l'article d'Appolis ou en consultant

une collection du CF: ce journal est une riche source de renseignements
sur les «ecclésioles» catholiques non-romaines de l'époque.

171 CF 189:619, 196:729. Remarquons cependant que Volet aurait rencontré
à plusieurs reprises Thers, l'un des prêtres de Vilatte (CF207:904).

r: CF205:865.

61



toujours en pareille circonstance, et des aventuriers de toute sorte
chercheront inévitablement à en tirer profit173.»

• Et Hutin? Après avoir collaboré avec Vilatte174, il termina son aventure

schismatique à la fin de l'année 1910 par une soumission en règle
à l'évêque de Verdun 175. Quant au curé séparé de Rome dont Van
Thiel avait annoncé le 3 septembre 1907 (sans le nommer) qu'il avait
donné son adhésion et celle de ses paroissiens à la Convention
d'Utrecht176, nul n'en entendit apparemment jamais plus parler...

L'affaire des cultuelles amena au vieux-catholicisme un seul adhérent

de qualité, et passablement inattendu: Henri des Houx lui-même!
cet ultramontain mal repenti que le Catholique français avait considéré

avec tant de suspicion! Nous apprenons cette évolution surprenante

par la notice nécrologique publiée après le décès de l'intéressé (27
janvier 1911): à la suite d'une polémique par correspondance entre des

Houx et Volet, «ces Messieurs se rencontrèrent et échangèrent leurs

vues Comme M. des Houx lui déclara qu'il ne retournerait jamais
à l'Eglise romaine quoique désenchanté des cultuelles, M. Volet lui
offrit son ministère, qu'il accepta177.» Ce fut donc Volet qui, le 29

janvier 1911, célébra ses obsèques et récita sur sa tombe les dernières

prières!

Conclusion178

Partiellement, les difficultés rencontrées par l'ancien-catholicisme en

France furent le lot du mouvement en général179. Certaines causes

particulières s'y ajoutèrent cependant.

173 CF283:56.
174 CF 193:682.
175 CF234:185. Le CF déclara ne pas en être étonné
176 CF 195:710.
177 CF236:18-19. Des Houx avait été très affligé de découvrir qu'on s'était

simplement servi de lui dans le cadre des cultuelles. L.V. Méjan (op. cit., p. 359)

reproduit un extrait significatif d'une lettre qu'il écrivit le 12 janvier 1907 à

Briand après avoir été abandonné par ce dernier: «Le rôle de dupe ne me plaît
pas, mais je le préfère à celui de complice.»

178 «Conclusion provisoire», serions-nous tenté d'écrire: nous espérons en

effet que des recherches ultérieures permettront de compléter ce premier

aperçu.
179 Michaud portait le jugement suivant sur les résultats obtenus par le

vieux-catholicisme: «(...) political and social circumstances, and, still more, the

62



Tout d'abord, outre les difficultés inhérentes à tout non-conformisme

catholique en France, la pression ambiante de l'Eglise
romaine180. Par exemple, en 1895, une femme membre de la paroisse
gallicane de Paris «fut demandée chez des sœurs de Saint-Vincent de

Paul de ce quartier; là une religieuse, la sachant très pauvre, lui offrit
des secours à condition qu'elle ferait rebaptiser son enfant, baptisé à

notre église Saint-Denis. La jeune femme, bien que dans une grande
détresse et ayant son mari sans travail, refusa avec indignation 181.» Ou

encore, le 16 octobre 1898, un groupe d'ultramontains vint troubler les

vêpres182. Dans l'ensemble, cependant, l'Eglise romaine paraît avoir
préféré ignorer un groupe numériquement négligeable183.

Ensuite, la rupture du Concordat occasionna une grande déception,
car elle ne se présenta pas dans les conditions souhaitées: le fameux
article IV de la loi réserva pratiquement les biens cultuels à des prêtres
en accord avec l'évêque diocésain. Commentaire du Catholique
français: «(...) la Chambre a décidé qu'on ne peut être catholique
qu'avec l'approbation du pape demain donc, les gendarmes de la

République veilleront à ce que l'on respecte bien le Syllabus184.»

Enfin, le manque de moyens constitua un facteur non négligeable:

almost universal religious indifference, have been exceedingly unfavourable to
all advance This is not a justification - far from it; but it is at least an
explanation (...).» (Encyclopaedia of Religion and Ethics. Edinburgh, vol.XI,
p. 486).

180 Elles avaient constitué une barrière plus importante encore au lendemain
de 1870. Les prêtres disposés à quitter la «grande Eglise», mais pusillanimes,
craignaient de se retrouver réduits à la mendicité. Le caractère policier de

l'Eglise établie n'était pas pour les rassurer. Voir par exemple - et ce n'est pas
un cas unique - le dossier F19 5616 aux Archives Nationales (Paris), pièces 688
à 691: un rapport du commissaire de Bellegarde informe l'administration des

cultes que le prêtre Vergoin (vicaire à Pommiers, Rhône), s'est rendu «vêtu en

bourgeois» le 8 janvier 1874 à Genève pour se renseigner sur les possibilités de

rejoindre les vieux-catholiques. L'administration des cultes s'empresse d'informer

l'archevêque de Lyon, qui remercie par retour du courrier et indique que
de sévères sanctions seront prises

181 CF50:22.
182 CF89:168.
183 Ce qui ne veut pas dire qu'elle n'en surveillait pas discrètement l'évolution:

dans le N° 133 (p. 107) fut publié un rectificatif de la Croix envoyé par
lettre recommandée au CFen réponse aux assertions d'un article paru dans le

N° 131.
184 CF 167:264 (mai 1905). Et en mars 1908: «La seule utilité du ministère

des cultes, c'est de permettre à M. Briand. qui en est titulaire, de protéger
l'Eglise romaine.» (CF201:808)

63



«Le peu d'extension de notre œuvre tient surtout à notre pauvreté.
Nos fidèles sont presque tous pauvres, mais presque tous aussi s'imposent

de réels sacrifices pour le maintien de leur Eglise; il n'y a peut-
être pas une œuvre qui fasse ce que nous faisons avec des ressources
matérielles aussi modestes que les nôtres. Nous avons lieu de croire

qu'avec un peu plus de moyens matériels notre œuvre prendrait
rapidement de l'extension185.»

Au terme de cette approche, nous croyons devoir mettre en évidence

un trait essentiel de l'ancien-catholicisme français: il représente un cas

unique d'édification de foyer port-royaliste à la fin du XIXe siècle186.

Voilà où se trouve, à notre avis, la pierre de touche pour la
compréhension de l'histoire et de l'esprit de ce groupe peu connu187, dont le

Catholique français résuma en quelques mots la ligne d'action: «Il
n'est pas extrêmement difficile de fonder une œuvre religieuse et d'y
attirer du monde au début. Mais le difficile est de la faire durer et de

la faire vivre longtemps. Il faut pour cela des principes solides et bien

arrêtés qui fixent les âmes dans une foi inébranlable188.»

Fribourg Jean-François Mayer

185 II serait injuste de croire que les Eglises-sœurs n'assistèrent pas la
communauté française: au contraire, et il existait même en Hollande un comité
spécialement destiné à soutenir l'œuvre de Paris. Les dons reçus de l'étranger
par la paroisse gallicane furent importants.

186 D'aucuns nous objecteront peut-être que la tradition de Port-Royal
refusa toujours la rupture avec Rome. Nous reprendrons alors la judicieuse
remarque d'Emile Poulat (préface à Claude Savart, L'abbé Jean-Hippolyte Mi-
chon (1806-1881). Contribution à l'étude du libéralisme catholique au XIXe siècle.

Paris, Belles Lettres, 1971, XII + 290 p.): ni le libéralisme, ni le jansénisme,
ni le modernisme ne furent un, on distingue au contraire en leur sein plusieurs
familles (p. VIII). Par ailleurs, en insistant sur l'aspect «janséniste» de
l'ancien-catholicisme français, nous n'entendons pas oublier pour autant l'importante

part de la tradition gallicane dans la mentalité du groupe que nous avons
essayé de présenter ici.

181 Nous devinons là un certain anachronisme. Dans Le Jansénisme (4e éd.,

Paris, P. U. F., 1975, 128 p.), Louis Cognet résume parfaitement la situation: au

XIXe siècle, «le jansénisme est sorti de la vie pour entrer dans l'histoire»
(p. 122); son action sur le mouvement des idées religieuses est pratiquement
nulle. Empressons-nous de préciser que cela n'enlève rien, à notre sens, à

l'admiration qu'il mérite.
188 CF204:849 (juin 1908).

64


	Le vieux-catholicisme en France après Hyacinthe Loyson

