Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 73 (1983)

Heft: 1

Artikel: Le vieux-catholicisme en France aprés Hyacinthe Loyson
Autor: Mayer, Jean-Francgois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le vieux-catholicisme en France apres Hyacinthe Loyson

Apergu a travers le Catholique francais (1891-1915)

Le cheminement prophétique et tourmenté du Pére Hyacinthe de-
meure fascinant. Cependant, I’envergure du personnage a éclipsé le
vieux-catholicisme' francais proprement dit2. Une «histoire générale
du mouvement vieux-catholique en France» reste a écrire et ressusci-
terait nombre de figures tombées dans I’oubli. Plus modestement, nous
nous proposons d’examiner ici comment et dans quel esprit ce courant
se perpétua de 1893 (lorsque Loyson confia sa paroisse a I'archevéque
d’Utrecht) a 1915 (déces du curé Volet).

Le probléeme, pour une telle étude, est le manque d’archives?. Heu-
reusement, nous disposons d’une source d’information précieuse: les
284 numéros du Catholique frangais, organe du petit groupe qui nous
intéresse?. Ce mensuel n’a jamais attiré 1’attention des chercheurs; il

' A I’¢époque qui nous intéresse, le terme employé par les vieux-catholiques
francais €tait «ancien-catholicisme». Nous userons indifféremment des deux
formules.

* Emile Appolis écrivait: «Il s’en faut (...) que I’on connaisse bien les faibles
¢chos de ce mouvement dans notre pays.» (p.774 de ’art. sur «Le vieux-catho-
licisme en France», in Actes du quatre-vingt-uniéme Congrés national des Socié-
tés Savantes (Rouen-Caen, 1956, Section d’histoire moderne et contempo-
raine), Paris, Imprimerie Nationale — P.U.F., 1956, pp.773-787).

3 A l’exception d’éléments isolés, les archives de la paroisse de Paris ont dis-
paru & une date indéterminée (probablement aprés la derniere guerre). Nous
avons effectué a Utrecht en novembre 1981 des recherches complémentaires.
Les «Rijksarchief in de Provincie Utrecht» (nous abrégerons: «Rijksarchief
Utrecht») — o nous avons recu les conseils de M. Leeuwenberg, qu’il en soit
remercié ici — fournissent d’abondants et passionnants renseignements sur le
«port-royalisme» francais jusque dans les années 1880. Quant aux archives de
I'archevéché vieux-catholique d’Utrecht, des circonstances indépendantes de
notre volonté ne nous ont malheureusement pas encore permis de les consul-
ter.

* La Bibliothéque Nationale (Paris) posséde la majeure partie des numeros
parus, sous cotes Fol. Lc? 194 (jusqu’au N°© 42) et 8° Lc® 194 (numéros suivants
jusqu’a la fin). 1l y a cependant des lacunes: 28 numéros manquent. Pour com-
pléter, il faut avoir recours a la seule autre collection connue du Catholigue
Jrangais, celle de la bibliothéque de I'Institut de Théologie Saint-Denys (96, bd
Auguste-Blanqui, 75013 Paris), qui posséde les années 1895 4 1914 complétes.
Un seul numéro a échappé a nos recherches: le N° 283 (juin 1915). La paru-
tion du Catholique francais s’étend, a un rythme mensuel, de juillet 1891 a juil-
let 1915, avec une interruption d’ao(t a décembre 1914. Dans ces notes, le Ca-

27



fournit pourtant d’abondants renseignements. Notre ¢tude se fondera
essentiellement sur I’exploitation de son contenu”.

1. De Hyacinthe Loyson a Utrecht

La vie du Pére Hyacinthe est bien connue®, mais un bref panorama
chronologique de son action réformatrice en France nous semble né-
cessaire b1,

1.1 Rappel historigque

Le 20 septembre 1869, a Paris, Hyacinthe Loyson avait émis sa célébre
et solennelle protestation contre les déviations de I’Eglise romaine,
avant de s’élever le 30 juillet 1870 contre «le prétendu dogme de I'in-
faillibilité du pape». Le 8 octobre 1871, & Munich, il officia 4 nouveau
pour la premicre fois depuis plus de deux ans et décida de reprendre
I’exercice de son ministere’.

Dés 1870, cependant, un comité d’action ancien-catholique se réu-
nissait chaque samedi a Paris. L’influence de ’abbé Michaud?, qui fi-
nit par donner sa démission a ["archevéque de Paris le 5 février 1872,y

tholique francais sera abrégé: CF. Les références seront indiquées ainsi: le
numeéro, puis, apres deux points, la page. La date sera précisée dans les cas ou
cela paraitra utile.

> A l'automne 1979, sous la direction de M. le professeur Jacques Gadille,
nous avons présenté a ’Université Jean-Moulin (Lyon III) un mémoire de
maitrise sur «Le Catholique frangais» (1891-1915), organe des anciens-catholi-
ques de France (polycopié, 147 p.). La présente étude reprend, en les remaniant
et en les augmentant, certains chapitres de ce travail.

¢ Nous renvoyons aux trois volumes d’Albert Houtin: Le Pere Hyacinthe
dans I'Eglise romaine (1827-1869), Paris, Nourry, 1920, 395 p.; Le Pére Hya-
cinthe réformateur catholique (1869-1893), idem, 1922, 360 p.; Le Peére Hya-
cinthe prétre solitaire (1893—-1912), idem, 1924, 430 p. Consulter également les
deux volumes intitulés Du Sacerdoce au Mariage (lettres et journaux intimes
publiés par A. Houtin et P.-L. Couchoud), Paris, Rieder, 1927: t.1: Le P. Hya-
cinthe (1867-1870), 235 p.; t. I1: Gratry et Loyson (1870-1872), 276 p.

615 Par souci de concision, nous ne ferons pas allusion aux initiatives isolées
en province (Mouls et Junqua & Bordeaux, etc.).

" Du Sacerdoce au Mariage, op.cit., t. 11, pp.209-210. 11 jugeait sa situation
régularisée «par 'irrégularité méme de la position de I'Eglise».

8 Sur cette personnalité exceptionnelle, voir Raoul Dederen, Un réformateur
catholique au XIX® siécle: Eugéne Michaud (1839-1917). Vieux-catholicisme —
Qecuménisme, Geneve, Droz, 1963, XVIII+ 338 p.

28



était préepondérante. Mais les restrictions légales ne permirent pas a
Michaud d’instaurer un culte public, et il dut se contenter de sa cha-
pelle privée jusqu’a son départ pour la Suisse (avril 1876).

Entretemps, fin 1872, a 'instigation de Jean Wallon®, du jeune litté-
rateur Léon Séché et de 'abbé Deramey !°, Hyacinthe Loyson avait ré-
solu de commencer a Paris un culte!!, dont le premier acte fut un bap-
téme, le jour de Noél 1872 2. Tentative de courte durée, puisque I’ex-
carme partit s’¢tablir a Genéve en mars 1873 et ne s’installa 4 nouveau
a Paris qu’en mars 1878.

Afin de lancer alors une ccuvre dans la capitale, Loyson s’adressa
aux anglicans. En effet, en juillet 1878, les évéques assemblés a Lam-

* Jean Wallon (1821-1882), ancien chef de cabinet d’Emile Ollivier au minis-
tére des cultes, était un opposant de longue date aux nouveaux dogmes. Voir
notice & son sujet dans Léon Séché, Les Derniers Jansénistes et leur réle dans
U'histoire de France depuis la ruine de Port-Royal jusqu’a nos jours (1710-1870)
(t. I11), Paris, Perrin, s.d., 326 p. (pp.301-309); consulter également Jean-Rémy
Palanque, Catholiques libéraux et gallicans en France face au Concile du Vati-
can (1867-1870), Aix-en-Provence, Annales de la Facult¢ des Lettres, 1962,
207 p. (voir en particulier pp. 19-20). Détail intéressant: Jean Wallon aurait &té
un descendant de la famille Wallon de Beaupuis, treés liée a Port-Royal.

0 On trouvera sur 'abbé Jules Deramey une notice biographique de 1873
(établie par I’évéché de La Rochelle) aux Archives Nationales (Paris), dans le
dossier «vieux-catholiques» (F'? 5616; piece 678). Né en 1825 dans le dioceése
de La Rochelle, ordonné le 3 mars 1849; «compromis par 'exaltation de ses
opinions politiques et la fréquentation d’hommes du parti avancé», précisait le
rapport, qui ne voyait aucun fait grave d’immoralité a lui reprocher. On trouve
la suite de I’histoire dans le dossier F'? 6069, grace & une autre notice biogra-
phique, établie en 1889 par la direction des cultes: interdit en 1870, Deramey
suivit Loyson, avec lequel il se brouilla «immédiatement et irrévocablement».
Il aurait collaboré ensuite anonymement a la Lanterne et au Radical, sous la si-
gnature «l’abbé D.» au Soir, ainsi qu’a plusieurs feuilles éphémeres. 11 parti-
cipa en mai 1887 au lancement d’une Tribune du Clergé hebdomadaire. Nous
ne savons comment il termina, ni quand.

"' Jean Wallon et I'abbé Deramey (son ami) avaient participé d’abord au
Comité d’action ancien-catholique, mais en avaient démissionné, en désaccord
avec les projets de réforme doctrinale de Michaud (Dederen, op.cit., p.95,
note 13). Wallon accusait Michaud d’étre «poussé par 'abbé Guettée» et
«passé aux Grecs» (Rijksarchief Utrecht, O.B.C. 1247-3, lettre de Rachel Gil-
let, 6 janvier 1875). Malgré leur estime mutuelle, Michaud et Loyson agirent
toujours séparément (sur leurs rapports, cf. Dederen, op. cit., pp. 137-164).

'* Loyson officia selon le rituel épiscopalien. Il écrivit le soir dans son jour-
nal: «Ce baptéme est le premier acte de I’Eglise Catholique Réformée de Pa-
ris»  (Houtin, Le Pére Hyacinthe réformateur catholique, op.cit.,
pp.134-136).

29



beth avaient déclaré: «(...) a tous ceux qui se tournent vers nous pour
echapper au joug de la superstition et de I’erreur, nous sommes préts a
offrir toute aide et les priviléges qui leur sont acceptables et qui ne
" sont point en contradiction avec les principes énoncés dans nos for-
mulaires Y.» Fort de 'approbation de 1’évéque Herzog, le Pére Hya-
cinthe sollicita ’assistance anglicane, au nom du principe selon lequel,
«si chaque évéque a regu individuellement la charge d’une Eglise par-
ticuliére, tous les évéques chrétiens ont regu collectivement (...) le soin
de I’Eglise universelle» .

Sous ce protectorat, le fougueux prédicateur inaugura a Paris, le di-
manche 9 février 1879, un lieu de culte installé dans une ancienne salle
de concert de la rue Rochechouart transformée en chapelle 4P| puis,
dés le 6 mars 1881, a la rue d’Arras, dans un local qui pouvait contenir
un millier de personnes®. L’existence de I'«Eglise Catholique Galli-
cane» fut légalisée par décret le 3 décembre 1883.

Des 1884, au retour d’un voyage en Amérique, Loyson aurait sou-
haité résigner sa charge de recteur, mais diverses circonstances le
contraignirent a temporiser. En 1890, I'évéque épiscopalien de New
York, Cleveland Coxe, dernier en date a avoir assumé les fonctions de
visiteur de la paroisse gallicane, se démit en faveur de 'archevéque
d’Utrecht.

13 Cité dans La Réforme catholique et I'Eglise anglicane (correspondance pu-
bliée par les soins de Hyacinthe Loyson), Paris, Société de la Réforme Catholi-
que/Grassart, 1879, 40 p. (p.10).

" Voir la lettre écrite le 4 aolit 1878 par Loyson a 'archevéque de Canter-
bury (ibid., pp. 13-18).

14bis e Pére eut la quelque temps pour adjoint Félix Carrier (auparavant
prétre du diocése de Belley), dont il avait fait la connaissance bien des années
plus tot, a 'occasion d’un stage au noviciat des freéres précheurs a Flavigny —
ot leur admiration pour Lacordaire les avait attirés I'un et autre. Carrier avait
rompu avec Rome 4 la fin de 1874. A partir de 1880, il assura un important mi-
nistere a Geneéve. En 1909, au soir de sa vie (a pres de 80 ans!), Carrier sé-
journa a Paris dans I'espoir d’y «rallumer le feu de la réforme gallicane» -
sans succes. Auteur de nombreux écrits, il n’avait cessé de réver a I’établisse-
ment d’'une Eglise nationale en France. Voir I'instructif sermon de A.Chrétien,
Félix Carrier, curé de Genéve (1830-1917), s.1.n.d. (Geneve, 1930), 15 p.

' Nombre parfois atteint et méme dépassé lors de conférences du Pére. Ce
fut le cas en 1891 encore (CF 3:4). La messe n’attirait par contre guere plus
d’une centaine de fidéles (Houtin, Le Pére Hyacinthe réformateur catholique,
op.cit., p.230). Dans 'esprit de Loyson, la paroisse devait bénéficier d’un sta-
tut indépendant et le réle des anglicans se borner 4 une assistance épiscopale:
il entendait ne tenir ses pouvoirs que de la seule élection par les fidéles (CF
25:6-7).

30



1.2 Pourquoi la juridiction d Utrecht?

Le Pére Hyacinthe ne s’était pas toujours montré enclin a ouvrir une
¢glise; mais il avait cédé a I'influence de M™¢ Loyson '%. Il ne se sentait
guére a I'aise dans le role d’oracle d’une petite chapelle et voyait ail-
leurs son ministére; dans la lettre du 3 mars 1893 par laquelle il confia
son troupeau au soin d’Utrecht, il expliqua: 'ccuvre de Paris «absorbe
a un tel point mon temps et mes forces qu’elle ne me permet pas de va-
quer librement a la prédication, qui est, je le crois, ma vocation vérita-
ble» 7.

L’édification d’une structure ecclésiastique aurait exigé un créateur
de paroisses, un organisateur: tout entier tourné vers I'avénement de
I’Eglise de I’avenir, Loyson reconnaissait implicitement étre dépourvu
de telles qualités '8, Les résultats tangibles de son apostolat s’avérérent

' Le Pere Hyacinthe réformateur catholique, op.cit., pp.268, 271, 275, 276.
Elle tenait beaucoup a 'existence d’une Eglise. On ne saurait trop souligner
influence qu’elle ne cessa d’exercer sur le Pére — pas toujours a bon escient!
Voici la description qu’en donna Aimé Palliére dans Le Sanctuaire inconni.
Ma «conversion» au judaisme (Paris, Rieder, 1926, 229 p.): « M™¢ Loyson, qui
portait la croix épiscopale, recevait les visiteurs, en ’absence du Pére, avec une
solennité tout ecclésiastique. Son mauvais frangais, I'accent anglais exagéré-
ment amusant avec lequel elle énongait ses propositions théologiques, créaient
autour d’elle une impression de religion fantaisiste d’outre-mer qui fut vrai-
semblablement pour quelque chose dans 'insucces des tentatives de réforme
du Pére Hyacinthe en France.» (p.178)

" CF22:3. A rapprocher de ce qu’il avait écrit dans son journal le 9 janvier
I1871: «ne pas ouvrir une église schismatique, ne pas former de conventicules
sectaires»; «rester fidele a I’Eglise catholique et y exercer une sorte de minis-
tére prophétique». (Du Sacerdoce au Mariage, t.11, op.cit., p. 147). 1l y avait eu
¢volution, mais I'aspiration générale persistait.

'® Ce trait de personnalité a particuliérement frappé tous ceux qui ont parlé
du Pére. Paulin Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen
Kirche der Schweiz, t.11, Solothurn, 1910, 480 p.: «Er scheint jedoch nicht die
Gabe besessen zu haben, in stiller Wirksamkeit eine um ihn sich sammelnde
Gemeinde auch zusammenzuhalten und zu leiten.» (p.382). Urs Kiiry, Die alt-
katholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, thr Anliegen (2°¢ éd.), Stuttgart,
Evangelisches Verlagswerk, 1978, 553 p.: «Dem grossen Prediger, der aber
kein Organisator war, (...)» (p.94). Danielle Fouilloux, Les réactions du clergé
JSrangais aprés le Concile du Vatican (juiller 1870-1872) (mémoire de maitrise
polycopié), Paris, Faculté des Lettres, 1964: «Il est incapable d’organiser une
société, encore moins une église.» (p. 125)

31



maigres: «(...) en deépit des foules qui se pressaient au pied de sa
chaire, il eut des auditeurs, non des fideéles ”.»

L’on se tourna vers les évéques hollandais, dont les positions, au
sein du mouvement vieux-catholique, ¢taient les plus opposées a celles
de Loyson?®® — et qui avaient fort peu apprécié son mariage —, parce
qu’aucune autre solution ne se présentait. Impossible, pour mettre sur
pied une Eglise nationale francaise, de recourir a I’évéque allemand
Reinkens, alors que les plaies causées par la guerre de 1870 demeu-
raient vives?'. Quant a I’évéque suisse Herzog (qui manifesta toujours
sa sympathie active pour 'cuvre en France, et était venu donner la
confirmation a des enfants de la paroisse de Paris dés 1879), d’autres
considérations lui interdisaient d’intégrer dans son diocése cette poi-
gnée de Frangais, ainsi qu’il I'avait exposé¢ dans une lettre au Pere
Hyacinthe, le 2 décembre 1878:

«Je vous serai reconnaissant si vous avez la bonté de déclarer publi-
quement que c’est uniquement parce que les autorités fédérales ne me
permettent pas d’exercer d’actes de juridiction hors de la frontiére,
que vous n’étes pas placé sous 'autorité de I’évéque catholique-chre-

¥ Gaston Riou, Le Pere Hyacinthe et le libéralisme d’avant le Concile, Paris,
1910, 30 p. (p. 15). Dans 'auditoire de la rue d’Arras «se sont succédé durant
quinze ans les hommes les plus célébres de 'époque (...). Si ses nombreux
auditeurs ne devinrent pas tous, hélas, de fidéles paroissiens, la faute n’en est
pas imputable a notre héros, mais bien a notre siecle ou les préoccupations re-
ligieuses passent vite a 'arriere-plan (...)», estimait A. Chrétien a la p.4 de son
Sermon a la mémoire du Pére Hyacinthe, s.1.n.d. (Genéve, 1928), 8 p. Retenons
enfin ce témoignage des rédacteurs du CFa 'occasion du décés du Pere (9 fé-
vrier 1912): «Malheureusement, il était beaucoup moins organisateur et admi-
nistrateur qu’orateur. Il attira des foules immenses d’auditeurs, mais le nombre
des fideles qui contribuc¢rent a former notre paroisse quand l'archevéque
d’Utrecht la prit sous sa direction en 1893 était a peu prés d'une centaine.» (CF
248:26)

20 Rappelons que I'Eglise de Hollande demeura longtemps trés réservée a
I’égard de certaines initiatives. A la p.278 de son ouvrage The Old Catholic
Movement, its origins and history, London, S.P.C.K., 1948, VIII+360p.,
C.B.Moss remarque: « While the Old Catholics of Germany, Switzerland, and
Austria were building their new church organizations and introducing drastic
reforms, the Church of Utrecht (...) was maitaining its old traditions as before
the Vatican Council.»

2t Bernard Vignot note a juste titre, dans sa premiére brochure polycopiée
Etude de quelques Eglises catholiques non romaines (Rouen, chez I'auteur, 1972,
42 p.), que lorigine allemande (aux yeux du public) du vieux-catholicisme
n’est pas complétement étrangére a 'insucces du mouvement en France.

32



tien de la Suisse, mais que je vous ai promis tous les services purement
spirituels ou sacramentels que je pourrai vous offrir?2.»

La seule issue devenait le rattachement a la hiérarchie néerlandaise
— facilité, a vrai dire, par une admiration sans bornes pour Port-
Royal?’. De nombreuses difficultés se présentérent cependant 2.

Au Congres vieux-catholique de Cologne, en septembre 1890, une
députation de Paris avait approché Mgr Heykamp (+ 8.1.1892), qui
avait promis d’examiner la question ?*. Mais cette démarche ne recueil-
lit pas I'agrément de tous les paroissiens de Paris, et une fraction d’en-
tre eux exploiterent méme ce pretexte pour tenter de placer a la téte de
I’Eglise un certain Léon Bouland .

22 Cité in La Réforme catholique et I'Eglise anglicane, op. cit., p.36.

2 Nous reviendrons sur ce point. D¢ja durant la période loysonienne, le CF
soulignait, au sujet de I’Eglise de Hollande, «qu’un double lien nous unit a elle
malgré tout. Non seulement nous professons la méme foi, mais cette Eglise a
conservé un pieux souvenir de la grande Ecole de Port-Royal dont nous
sommes les héritiers légitimes et directs.» (CF 4:7)

2 Des tentatives infructueuses avaient déja eu lieu antérieurement. Ainsi,
dans The Story of the Old Catholic and kindred movements leading up to a union
of national independent Churches, publié¢ a Londres en 1883, A. M. E. Scarth ex-
pliquait: «It may be asked, why Pére Hyacinthe did not apply to the Archbish-
op of Utrecht? He did, but that venerable Church confronted him with so
many conditions that he was obliged to turn elsewhere.» (pp.156-157). On lit
dans le CFdu 30 avril 1893: «M. Hyacinthe Loyson a déclaré avoir commencé
des démarches deés les premiers temps de 'établissement du culte public a Pa-
ris. Nos fréres de Hollande sont prudents et mettent une sage lenteur dans
’examen de choses si sérieuses (...)» (CF 22:2)

» Moss, op. cit., pp.284 et 290. Dans son numéro du 31 janvier 1892 (7:1-2),
le CFindique que Hyacinthe Loyson et Georges Volet avaient regu un accueil
aimable de la part de I’archevéque.

* Nous ne pouvons préciser dans quelle mesure ce dernier fut l'instigateur
de l'affaire. Francais de naissance, ancien curé de Boston, Bouland s’était rat-
taché quelques années avant son retour en France a I'Eglise épiscopalienne.
On trouve dans le Matin du 4 aoGt 1890 les indications suivantes: «Mgr Bou-
land (...) n’a pas succédé a M. Hyacinthe Loyson dans la direction de I'ceuvre
catholique-gallicane, ainsi que cela a été annoncé a tort, mais lui a été envoyé
comme collaborateur temporaire par les évéques de I’Eglise épiscopale qui
s'intéressent a cette ceuvre.» Les dissensions auxquelles nous faisons allusion
nous sont révélées par une trés curieuse lettre munie du sceau de 'administra-
tion de I'«(Euvre de la Réforme catholique» et adressée de Paris le 11 décem-
bre 1890 au ministre des cultes par Ch. Lecat, se présentant comme secrétaire
du conseil de paroisse (ce document se trouve aux Archives Nationales, a Pa-
ris, dans le dossier F'® 6069). A la suite d’une assemblée générale tenue a la rue
d’Arras le 16 novembre, «la démission de M. Hyacinthe Loyson ayant été ac-

33



Le Congres de Lucerne (septembre 1892) permit de prendre contact
avec le successeur de Mgr Heykamp, Mgr Gul, et les négociations en-
~ treprises 4 ce moment furent decisives*.

Un dernier obstacle subsistait sur la route de 'agrégation a I’Eglise
d’Utrecht: Hyacinthe Loyson lui-méme, qui avait cru, expliqua Van
Thiel, «pouvoir et devoir contracter un mariage. Puis, a toute occa-
sion, il a proposé cet acte personnel et généralement le mariage des
prétres comme la plus urgente et la plus sainte des réformes. Voila ce
qui a paru & I'Eglise d’Utrecht si peu conforme aux traditions aux-
quelles jusqu’ici elle avait été inviolablement attachee?®, qu’elle y
voyait un empéchement & des relations officielles. Elle désapprouvait
cet acte de M. Loyson, et, du reste, elle était d’avis qu’il n’appartenait
qu’a 'autorité épiscopale de faire des réformes dans la discipline de
I’Eglise ?.» Le 3 mars 1893, la démission du Pere Hyacinthe de toutes
ses fonctions résolut la difficulté. Et le 1°" mai 1893, Mgr Gérard Gul
accepta de prendre sous sa juridiction la paroisse de Paris.

1.3 Apres Loyson — une rupture

«Hier, dans la méme église, au méme autel, deux religions ont com-
munié ensemble, I’ancienne représentée par M. Van Thiel, la nouvelle
représentée par moi», écrivit Loyson le 10 avril 1893 aprés avoir offi-

ceptée, Monsieur Léon Bouland a été €lu par acclamation son successeur, et le
seul représentant légitime de I'Eglise Catholique Gallicane (...).» Le passage
qui suit est trés significatif de "opposition de certains paroissiens a la juridic-
tion hollandaise: «Monsieur Loyson ayant fait des démarches aupres de I'ar-
chevéque d’Utrecht, au mois d’octobre dernier, pour lui faire prendre soin de
I’Eglise Gallicane (...), le Conseil de Paroisse vous serait reconnaissant, Mon-
sieur le Ministre, de vouloir bien lui faire savoir si le gouvernement de la Ré-
publique tolérerait ainsi en France la juridiction d’un évéque étranger, ou s’il
ne préférerait pas que I'Eglise Gallicane eiit, dés a présent, son évéque natio-
nal.» En 1892, Bouland cherchait 4 installer a Paris un culte «catholique natio-
nal américain» ...

27 A.Chrétien, Sermon ..., op.cit., p.4.

28 Comme on le sait, cette Eglise leva I'obligation du célibat pour les prétres
et les évéques en 1922,

2 CF25:4. Le texte de Van Thiel fut également publié dans la RITsous le ti-
tre «L’Eglise Catholique Gallicane a Paris» (1™ année, N° 3, juillet-sept. 1893).
La situation de Loyson avait toujours été ambigug, comme le remarque Victor
Conzemius dans Katholizissmus ohne Rom, Ziirich/Einsiedeln/Kdln, Benziger
Verlag, 1969, 169 p.: «Man liess ihn im altkatholischen Klerus hospitieren,
ohne ihn formell aufzunehmen.» (p.94)

34



cié avec le délégué d’Utrecht?®. Voila qui donne bien la mesure du
changement intervenu, et la lecture du Catholique frangais nous parait
hautement significative sous cet aspect?!.

Durant le rectorat du Pere Hyacinthe, le Catholique frang¢ais avait
manifesté une propension marqueée a la «loysonolétrie»!3? Si bien que

3 Le Pere Hyacinthe réformateur catholique, op.cit., p.280. Le ton du Pére
(dans son journal) devint rapidement plus amer; ainsi, le 30 novembre 1894:
«L’espoir que j'avais mis dans I'Eglise d’Utrecht a été cruellement décu.»
L'ceuvre qu’elle cherche a fonder en France «n’a guére de commun que le nom
avec celle qu’ils s’étaient engagés a y continuer (...). Au lieu d’un large foyer
d’apostolat libéral et frangais en méme temps qu’évangélique, on a une petite
chapelle fermée, marquée au coin d’une nationalité étrangére et d’une théolo-
gie surannée.» (ibid., p.279). En se référant a ce passage, [rénée Winnaert (pré-
tre moderniste séparé de Rome, qui assura durant quelques mois, en
1921-1922, les services religieux de la paroisse ancienne-catholique de Paris)
reprit le grief dans une lettre de 1922 a Mgr Kenninck, alors archevéque
d'Utrecht: «(...) je reléverai la finale de votre réponse: «L’ceuvre de M. Volet,
dites-vous, ne sera pas trahie.> Monseigneur, il est permis de se demander si
I'euvre du véritable initiateur n’a pas été, je ne dirai pas trahie par esprit de
bienveillance, mais détournée de son sens.» (cité aux pp.78-79 de 'ouvrage de
Vincent Bourne, La Queste de Veérité d'Irénée Winnaert, Genéve, Labor et
Fides, 1966, 337 p.).

31 Nous en profitons pour répondre a une objection de méthode qui pourrait
étre présentée: le CFreflétait-il véritablement le sentiment des fideéles? Ce pro-
bléme se pose a I'historien pour la lecture de tout périodique: exprimait-il une
opinion ou la forgeait-il? Les deux possibilités ne sont pas incompatibles, dans
une certaine mesure. Quant au cas précis du CF, notons que, dans le cadre
d’un groupe numériquement aussi restreint, il ne pouvait s’agir d’un journal de
tendance, mais bien au contraire d’un organe de la communauté, un peu a la
maniére d’un bulletin paroissial. L’examen attentif de ce mensuel nous a
convaincu qu’il constitue une bonne source — avec une seule réserve: son pen-
chant évident & occulter d’occasionnelles difficultés au sein de la communaute
(cf. & ce sujet notre mémoire, op. cit., p. 11).

*? Précisons que les textes du Pere qui parurent dans le CFfurent quelques-
unes de ces lettres ouvertes dont il était coutumier, mais jamais des articles
spécifiquement destinés au CF. L’initiative de publier le CF n’était pas venue
de lui; un avis en premiére page du numéro du 31 aott 1891 avait levé toute
€quivoque: «(...) M. Hyacinthe Loyson ne prend aucune part a la rédaction du
Catholique frangais, bien qu’il en ait hautement approuvé et encouragé la fon-
dation.» (CF2:1). Au moment de la remise de la paroisse a Utrecht, le Pére tint
a mettre clairement les choses au point, par une lettre du 11 avril 1893 au di-
recteur du mensuel: «(...) quoique je n’y aie jamais écrit une ligne, je crois de-
voir dire & vos lecteurs que la solidarité, plus apparente que réelle, ou je me
trouvais engagé par rapport a cette publication, cesse enti¢rement a partir de
ce jour.» (CF22:4)

33



d’aucuns n’hésitérent pas a parler de «chapelle loysonienne» 33

Considéré comme «a la fois un prophete et un apotre» 4, Loyson avait
été I'objet d’éloges inconditionnels?®. Le passage sous la juridiction
d’Utrecht provoqua un revirement intégral: presque du jour au lende-
main, le Catholique francais ne parla absolument plus de lui!"¢ Les ré-
dacteurs de notre journal goutérent peu 'évolution du grand prédica-
teur vers «un latitudinarisme qui ["avait €éloigné du christianisme tradi-
tionnel» 7. Visiblement, ils tinrent a éviter tout soupc¢on de «déviation
loysonienne» *8. L’alignement sur Utrecht était a "ordre du jour?3bis,

** Cette peu aimable désignation etait due a 'abbé Julio, dans son éphemere
Vrai Catholique (4 numéros, nov. 1891-mars 1892). Elle lut valut une verte ré-
plique de Volet (CF7:4-5). On pourra lire 'apologie du pittoresque «abbé Ju-
lio» (de son vrai nom Julien-Ernest Houssay) dans: Robert Ambelain, L’abbé

doctrine, Paris, La Diffusion Scientifique, 1962. Cet ouvrage nous apprend
(p- 17) que Houssay prit une part active au lancement de la Tribune du Clergé a
laquelle collabora Deramey (cf. note 10 du présent art.). «Julio» eut a plu-
steurs reprises des «accrochages» avec le CF(ct. CF161:169-170, CF193:682,
CF207:904-905).

#CF23,

> Ainsi, dans le numéro du 31 mai 1892, analysant I'ouvrage de Leon Seche
sur Les Derniers Jansénistes, un collaborateur du CF s’étonnait que 'auteur,
apreés avoir présenté le P. Hyacinthe «comme un orateur incomparable», sem-
blit moindrement priser «ses qualités, son talent d’écrivain». Sacrilége: «ll
proclame le premier, il semble douter du second»! Et de faire acte de foi:
«Orateur, le P. Hyacinthe 'est a un degré éminent; écrivain, il aurait pu I'étre
au méme degreé s’il avait eté de loisir.» (CF 11:6-7)

1 Avant le passage sous la juridiction néerlandaise, le nom de Loyson appa-
raissait presque a chaque page du CF. Puis, subitement, on ne trouve plus la
moindre allusion du N° 25 (juillet 1893) au N° 54; dans ce dernier, en décem-
bre 1895, il fut simplement mentionné, en compagnie d’autres opposants histo-
riques aux nouveaux dogmes, comme «l'ex-Pere Hyacinthe»! (CF 54:86)

3T CF 248:26 (fevrier 1912).

% L’origine de la longue réticence d’Utrecht 4 admettre la paroisse de Paris
ne résidait pas ailleurs; Van Thiel le reconnut ouvertement: «(...) on doutait un
peu des idées solidement catholiques et de 'esprit religieux des adhérents de
cette Eglise; on soupgonnait que peut-étre ils avaient €té amenés plutot par
["attraction de la parole du grand orateur que par le désir de pourvoir aux be-
soins d’'un ceeur chrétien.» (CF 25:4, juillet 1893). Les anciens-catholiques
francais devaient se montrer prudents: en 1894, certaines personnes essayerent
de discrediter la paroisse de Paris aupres de I’archevéque d’Utrecht (CF38:27).

38bis Parallelement avec le souci de ne pas rebuter par de simples réformes
disciplinaires des adhérents potentiels. L'assemblée paroissiale du 3 mars 1894
refusa de renoncer au culte en langue vulgaire (cf. également CF 44:122-124,
133:102, 252:91), mais accéda au désir de I'Eglise de Hollande de réintroduire

36



Nous voyons la I'un des indices d’une modification beaucoup plus
profonde ¥, symbolisée par le changement de sous-titre du Catholi-
que frangais: d’«organe de la Réforme catholique gallicane», il devint
a partir du N° 25 (juillet 1893) '«organe de I'Eglise catholique galli-
cane»... Il ne s’agit plus, des lors, de vastes tournées de prédication a
travers la France®®, mais d’une tentative d’¢tablir une Eglise stable’.
Les anciens-catholiques francais se méfierent désormais des feux de
paille et préférérent le chemin de la persévérance et de la tenacité; ils
estimérent que «l’action pratique, pourtant si modeste et si peu
bruyante, de la petite Eglise d’Utrecht, a plus fait pour combattre I'ul-
tramontanisme que les Lettres provinciales®*' .»

Deux hommes de valeur travaillérent a cette évolution: Georges
Auguste Volet et J.J. Van Thiel.

Il nous semble regrettable que Georges Volet soit aujourd’hui plus
ou moins oubli¢*2. Parisien d’origine, né le 2 octobre 1864, il avait éte
ordonné le 20 novembre 1887 par Mgr Herzog. Vicaire du Pere Hya-
cinthe*, la confiance hollandaise valut a Volet de se charger person-
nellement des ultimes négociations avec Utrecht*. Deés ce moment, il
joua un réle prépondérant, et il fut ’'dme de I'ancien-catholicisme en

'obligation du célibat ecclésiastique (les prétres qui se marieraient «n’encour-
raient aucun bldme, mais ils cesseraient leurs fonctions a I’église»). Sur la
question de la communion sous les deux especes, liberté fut laissée a chacun
{CF 33 i3).

#ter Ce nouveau visage ctait empreint de conservatisme. A un anglican qui
accusa la paroisse de Paris d’étre réactionnaire, ¢troite et tridentine, il fut ré-
pondu que, en effet, 'Eglise était «plutdt conservatrice» et que, dans [’etat de
faiblesse de la communauté, le conservatisme était moins dangereux que le li-
béralisme (CF 78:186-188, déc. 1897).

¥ (Cavait été le centre de 'action du P. Hyacinthe. Il exista a Paris au moins
jusqu’a la fin du siécle un «Comité des Conférences du Pere Hyacinthe» dirigé
par Francis Laur (ancien député de la Seine et de la Loire).

* «Le journal Der Katholik de Berne se réjouit de voir enfin en France une
sérieuse organisation ecclésiastique.» (CF23:3, mai 1893)

SUCF139:15 (janvier 1903).

* Dans son article copieusement documenté sur «Les petites Eglises catho-
liques non-romaines» (in Revue d'Histoire et de Philosophie religieuses, 1970, -
N°2, pp.155-180 et N° 3, pp.263-293), Jean-Michel Hornus signale (p.273,
note 52) une notice biographique sur Volet dans le numéro d’octobre 1930 de
La Vérité et la Vie (pp.4-5), malheureusement inaccessible.

*“ Dans le N° | du CFet dans divers écrits, Volet est présenté comme le dis-
ciple de Loyson (CF 1:3; cf. également CF 11:4).

* CF22:2. Van Thiel en parlait comme d’un «prétre d’une grande droiture
de ceeur, sérieux et ayant les meilleurs sentiments» (CF25:2, juillet 1893).

37



France. Parfaitement intégré dans les cadres du mouvement vieux-ca-
tholique international, Volet prit une part active aux divers Congres de
. celui-ci®. Fervent admirateur de I’Eglise de Hollande, il en présenta
longuement I’édifiante histoire*t. Elu curé par la paroisse de Paris le
22 mars 190347, ce «courageux apotre»*® demeura I'inamovible direc-
teur et la cheville ouvriére du Catholique frangais tout au long de ses
284 numéros! 1l le rédigeait en grande partie et comblait le déficit de
sa poche. L’existence du journal était si intimement liée a la sienne
que sa mort (le jeudi 19 aoiit 1915, des suites d’une opération) marqua
la disparition du Catholique frangais®.

J.J.Van Thiel (né le 16 avril 1843) se signalait par une intelligence et
une puissance de travail peu communes?®®. Président du séminaire
d’Amersfoort, il fut envoyé en 1893 par I'archevéque d’Utrecht a Paris,
en compagnie du curé Deelder, afin de s’y enquérir de la situation
exacte de la petite Eglise Gallicane (il était capable de précher en
francais). Le 17 mai, il recut sa nomination de vicaire €piscopal pour
ladite Eglise®!. L’assemblée des fidéles du 6 janvier 1894 approuva
toutes les mesures qu’il avait prises a ce titre*2. Elu en 1906 évéque de
Haarlem, il devait mourir en 1912.

1.4 La nouvelle organisation de I’Eglise Gallicane

Le départ de Loyson entraina une «auto-é¢puration» de la paroisse.
Ceux qui ne s’étaient trouvés la que par admiration pour le prédica-
teur, ou n’admettaient pas la ligne d’Utrecht, se retirérent 3.

4 Cf. CF135:132, 159:134, 193:679, 195:707, 267:148.

s CF 144:85, 171:327. Volet fit paraitre une Notice historique sur ['Eglise
d’Utrecht (Paris, 1908, VI+ 68 p.), préalablement publiée en feuilleton dans le
CF.

7 CF 141:35; cf. également CF 142:52-53.

* CF60:177.

# Le dernier numéro du CF était paru le 31 juillet 1915 ..

0 Au point que, ordonné le 6 novembre 1862, il s’était trouvé curé d’une pa-
roisse a ’age de 20 ans!

ST {CF23:2-3.

2 CF31:2-3.

53 Le CFexpliquait que ceux qui venaient «par motif humain et par monda-
nité» y renonceraient désormais (CF23:3, mai 1893). Cette évolution est reflé-
tée par la chute spectaculaire du nombre de fidéles: en 1893, d’aprés Van
Thiel, la paroisse se composait d’environ 100 familles, soit 300 personnes (CF
25:5). Or, quelques mois plus tard, le 3 février 1894, Volet tenait pour adhé-

38



La paroisse de Paris réorganisée fut formée de deux éléments: «de
fideles ayant frequenté I'église ouverte (...) par M. Hyacinthe Loyson
et d’autres fideles attachés a la doctrine de Port-Royal» 4, que Van
Thiel €tait parvenu a regrouper — ¢e qui imprima un cachet port-roya-
liste a 'ancien-catholicisme frangais?®>.

De petits cercles «jansénistes» tres fermes subsistaient en effet, qui
entretenaient depuis 1836 des liens réguliers avec certains membres du
clerge hollandais®®. A cette époque, les port-royalistes francais n’hési-
taient pas a affirmer: « Tout ami sincére de la vérité et de la saine doc-
trine doit avoir les yeux incessamment fixés sur ['Eglise
d’Utrecht’%is» Ils s’en sentaient proches dans un esprit de dernier

rents stirs 130 personnes a Paris et 25 en province (CF 32:3). Septembre 1894:
150 fideles a Paris (CF 39:47). Septembre 1896: 200 (CF 63:37). Juillet 1899:
270 (CF97:99). Apres cette lente mais réelle progression durant les derniéres
années du XIXesiécle, 'augmentation devint relativement négligeable,
puisqu’on comptait 317 paroissiens en avril 1910 (CF 226:56). Les ¥ environ
étaient des fideles depuis huit a dix ans au moins; sur une vingtaine d’enfants
ayant suivi le catéchisme en 1909-1910, 13 avaient éteé baptises a I’église an-
cienne-catholique (CF230:115).

“ CF 180:473. Le méme article rappelait qu'un groupe de catholiques pari-
siens avait envisagé en 1836 de faire ordonner des prétres par Utrecht.

5 Au point que, en 1935, Engelbert Lagerwey put présenter la communauté
parisienne comme «(eine) Forsetzung der <Amis de la Veérité> aus dem 18.
Jahrhundert» (p.61 du vol.3, 11¢ fascicule, de la série «Ekklesia»: Die Altka-
tholische Kirche, Gotha, Leopold Klotz Verlag, 1935, 151 p.).

S En 1836, deux délégués de ces derniers fidéles de Port-Royal, Constantin
Grégoire (ancien curé de Montliard, diocése d’Orléans) et Bonaventure Hu-
reau (frere de la Société Saint-Antoine), s’étaient rendus a Utrecht. Johannes
van Santen écrivit le 7 janvier 1837 que leur visite «a fait revivre une certaine
ardeur parmi mes séminaristes pour les amis de France et de Port-Royal. Nous
ne savions pas qu’il y et encore en France tant d’amis de la vérité, nous
croyions qu’il y avait encore tout au plus une douzaine, pendant qu’il y en a
encore quelques centaines.» (Rijksarchief Utrecht, O.B.C. 1278-2)

36bis « Diverses questions proposées au clergé de Hollande en 1836» (Rijks-
archief Utrecht, O.B.C. 1278-2). La trés active port-royaliste Rachel Gillet
ecrivait a Karsten, président du séminaire d’Amersfoort, le 16 décembre 1871:
«Nous n’avons plus d’évéques, nous ne connaissons aucun prétre qui se dé-
clare pour la vérité; il y a plus de trente ans que nous sommes réduits a cet
€tat, et dans la province il y a plus longtemps encore. Aussi la connaissance de
la vérité se perd de plus en plus.» (O.B.C. 1247-2). Ultime recours, donc, que
IEglise d’Utrecht, comme I'exprimait Augustin Gazier au méme destinataire le
14 mai 1882 encore: «(...) vous restez, et tant que votre Eglise subsistera, pru-
dente et ferme, nous ne perdrons pas tout espoir. Vous seuls retenez encore en-
tre vos mains ce lien si fragile de I'unité, comme disait Bossuet; puisse-t-il ne

39



carré®’. Leur refus scrupuleux de tout acte d’apparence schismati-
que’7?is les rendit profondément méfiants, malgré un grand intérét au
. début’™e7 a3 I’égard du mouvement vieux-catholique . Ils acceptérent
difficilement le rapprochement de I’Eglise de Hollande avec celui-

pas se rompre!» (idem). Les «derniers jansenistes» francais envoyaient par
exemple des lettres de communion ecclésiastique aux préelats hollandais nou-
vellement consacrés (et aussitdt excommuniés par Rome). Ainsi, le 7 février
1866, plusieurs personnes de Paris écrivirent dans ce sens a Mgr Lambert de
Jong, nouvel évéque de Haarlem.

57 Rachel Gillet, le 12 avril 1872: «Les difficultés que I'on rencontre de tous
cotes, quand on voudrait remédier aux maux actuels, sont une marque sensible
que les temps sont presque accomplis, et qu’il faut la venue d’Elie pour secou-
rir UEglise dans "extrémité ou elle est réduite.» (Rijksarchief Utrecht, O.B.C.
1247-2). Ce théme du «grand renouvellement du saint prophete Elie» se re-
trouve {réquemment. A un autre niveau, la certitude de faire partie d’'un mi-
nuscule dernier troupeau conduisait un certain Farcot (Saint-Ouen) a quérir
(avec succeés!) pour son fils une épouse hollandaise! Il écrivait a Karsten le
28 janvier 1876: «(...) ce qui nous a déterminés a chercher dans I’Eglise de Hol-
lande une compagne pour mon fils, ¢’est la difficulte si grande de trouver en
France une famille qui fit a I’abri des influences ultramontaines.» (idem)

57bis Attitude bien exprimée dans une lettre adressée le 19 janvier 1861 a Mgr
Henricus Loos par le chanoine Bertrand (Versailles). Aprés de longues remar-
ques pessimistes et ameéres, il précise: «Ne croyez cependant pas, Monsei-
gneur, que je sois hostile au Souverain Pontife. Loin de 13, je veux lui étre tou-
jours soumis, et jespere, avec la grace de Dieu, vivre et mourir dans sa com-
munion. Mais il m’est permis de regretter les jours antiques, & de déplorer une
tendance a laquelle je ne vois pas que la foi, la piété et la religion puisse (sic)
gagner.» (Rijksarchief Utrecht, O.B.C. 1461-1:12)

ster Rachel Gillet, 12 novembre 1871: «Ce qui se passe en Allemagne nous
intéresse beaucoup.» Garcin de Tassy (de ’Institut), 5 septembre 1871: «J’es-
pére que le mouvement contre le nouveau dogme prendra de la consistance en
Allemagne, car il ne faut pas songer a la France (...). Si (...) ’Eglise de Hol-
lande s’unissait aux vieux catholiques allemands (...), ils ne seraient pas dans le
cas de dévier et de donner a leur résistance une nuance trop prononcee et trop
dissidente.» (Rijksarchief Utrecht, O.B.C. 1249-2)

8 Rachel Gillet, 29 février 1872: «Il est bien triste de voir que ceux qui
apergoivent le bien, ne peuvent le trouver et tombent dans d’autres exces. Ja-
mais les appelants n’ont cherché a se constituer, a avoir des églises & eux. On
nous dit que les vieux-catholiques veulent étre comme 1’Eglise de Hollande.
Mais la situation n’est-elle pas toute différente? L'Eglise de Hollande subsis-
tait; elle n’a fait que se maintenir et se continuer. Les évéques peuvent nous
excommunier injustement, mais ils ne cessent pas pour cela d’étre nos pasteurs
légitimes, et nous devons rester soumis a leur autorité.» (Rijksarchief Utrecht,
0.B.C. 1247-2)

40



cissvis, Les restes dispersés de Port-Royal ne manifestérent donc guére
d’enthousiasme a se rallier a la paroisse gallicane®’, méme apres le
passage sous la juridiction d’Utrecht, a quelques exceptions pres: il
convient de mentionner ici le nom de Charles-Edouard Pestel
(1829-1915), président du conseil paroissial et bienfaiteurbis,

La période loysonienne n’avait pas eu I'organisation pour principal
souci, et Volet éprouva quelque embarras lorsqu’il envoya la liste des
membres de I'Eglise a Utrecht et dut avouer qu’elle était lacunaire, car
les adhérents n’avaient pas été tenus de donner leurs noms!® Sacri-
fiant la quantité a la qualite, la paroisse n’admit plus que des convain-
cus, a la for eprouvee®!. Le Catholique francais donna rarement des
noms, il y a par conséquent quelque difficulté a savoir exactement qui
furent les anciens-catholiques francais 2.

ssbis Rachel Gillet, 20 février 1873: «Nous ne voyons qu’avec crainte que
I'on s’avance autant avec les anciens catholiques.» On pourrait citer de nom-
breux autres passages de lettres dans le méme sens. Seules les assurances de
Karsten (1809-1884), rigide héritier de la tradition de Port-Royal en lequel ils
avaient une confiance sans réserve, amencrent la petite société «janséniste» a
tempérer quelque temps ses critiques.

% Dans son Histoire générale du mouvement janséniste depuis ses origines
Jusqu'a nos jours, Paris, Champion, 1922, t. 11, 376 p., Augustin Gazier donnait
leur réponse: quand le Pere Hyacinthe «a cédé sa petite chapelle a des prétres
venus de Hollande (...), il a pu se convaincre que les amis de Port-Royal ne le
suivraient jamais dans le schisme» (p.282); «(les) jansénistes animés du vérita-
ble esprit de Port-Royal (...) ne suivront pas I'exemple de la malheureuse
Eglise de Hollande dont ils réprouvent hautement les tendances de plus en
plus schismatiques.» (p.292)

$%is Né dans une famille attachée a I’Ecole de Port-Royal, il était devenu
membre de la paroisse lorsque I'Eglise d’Utrecht la prit sous sa protection.
L’Eglise de Paris fut construite en grande partie grace a ses dons (CF282:179).

80 CF22:2 (avril 1893). «(...) il s’était glissé parmi nous des curieux sympa-
thiques qu’il ne faut pas confondre avec les vrais fidéles; maintenant, la dis-
tinction est faite. Les fidéles sont trés peu nombreux (...)» (CF30:2, déc. 1893).
L'insistance porta sur la nécessité de sortir des orniéres d’un passé qui avait eu
si peu de résultats au point de vue ecclésiastique (CF 33:3, mars 1894). Dans
«Le vieux-catholicisme en France» (art.cit., p.775), Appolis exprime la décon-
venue des responsables hollandais lorsqu’ils découvrirent que le nombre des
fideles avait été exagéré.

81 CF39:47 (juin 1894).

2 Heureusement, il y a quelques notices nécrologiques! Outre Pestel, nous
pouvons donc citer: Charles Coussemont, conseiller de paroisse, mort le
20 mars 1906 (CF 178:437); Charles Mongelard, I’'un des plus anciens fideles,
décedé le [° janvier 1908 a Page de 74 ans (CF 199:173); Emile Mopinot

41



Et la province? En 1895, le Catholique frangais prétendit que «le
mouvement ancien-catholique en France est, a I’heure actuelle, beau-
. coup plus considérable qu'on ne le pense»®. Volet avait bien
conscience de la nécessité d’etendre ';euvre en dehors de Paris et de
créer les noyaux de paroisses nouvelles®. Quelques membres ou sym-
pathisants isolés étaient éparpillés a travers la France®; en ['absence
de prétres itinérants, 'organe de I’Eglise Gallicane servait de lien et
leur évitait «de rester dans l'isolement qui fatalement conduit a la
mort» % 1l semble que de petits cercles furent effectivement constitués
hors de la capitale, mais nous ne disposons d’aucune donnée pré-
cise%’. La seule création solide d’un groupe ancien-catholique ne fut
pas le fait de la communauté parisienne: il s’agit de la paroisse Saint-
Grégoire, a Nantes, établie de maniére indépendante en 1912 par Paul
Fatome®® et entrée dans la juridiction d’Utrecht en octobre 1913,

(auteur d’une brochure de 7 p. imprimée a Genéve sur Le Néo-Gallicanisme en
1884), né le 9 février 1842 et décédé le 12 décembre 1908, qui avait été 'un des
collaborateurs de I’ Union chrétienne de Guettée (CF210:945); Gustave Deflan-
dre, décédé a automne 1909, durant vingt-cing ans 'organiste de la paroisse
(CF 221:67). La plupart des fidéles etaient des gens modestes, partiellement
des habitants du quartier ou se situait ’église. Bernard Vignot a découvert tout
récemment une brochure d’Emile Mopinot sur L’Eglise catholique-gallicane de
la Rue d’Arras (2¢ €d.), Paris, Grassart, 1881 (24 p.).

8 CF 49:5.

o CF137:165 (nov. 1902). 1l comprenait que les seules chances de dévelop-
pement se trouvaient en province (CF 124:174-175).

o Cf, CF51:36, 60:180-181, 68:24, 72:86, 73:103, 86:126~127 (conseils a un
ami de province pour sortir de son isolement), 108:83, 110:120, 189:612,
204:851 (un jeune homme fait part du succes des idées anciennes-catholiques
dans sa petite ville), 275:71 (des fideles de province se plaignent de ne pouvoir
communier).

% CF152:20; cf. aussi CF53:66-67. Faisant face de son mieux a tous les be-
soins, Volet effectuait des déplacements chaque fois que cela s’avérait néces-
saire.

7 A la fin de I’année 1907, les anciens-catholiques francgais revendiquaient
une dizaine de groupes en province (CF 198:767).

%8 Originaire de Cherbourg, ordonné le 28 décembre 1905 a Berne par Mgr
Herzog (CF 175:392), il avait d’abord ceuvré dans le cadre des cultuelles (CF
195:716, sept. 1907; 212:986, février 1909), puis quelques mois en Suisse, dans
le canton de Fribourg, 4 Autavaux-Forel (CF216:1047, juin 1909; 227:74, mai
1910).

% Les membres de la paroisse de Paris, bien que désargentés eux-mémes,
soutinrent financiérement Fatome (cf. CF256:147, octobre 1912). La paroisse
de Nantes comptait 250 membres début 1914 (CF 271:4).

42



Cette paroisse representa durant l'entre-deux-guerres le seul foyer
reellement actif d’ancien-catholicisme dans le pays’°.

Afin d’approfondir certaines questions ct de réfléchir a leur organi-
sation dans la perspective de développements ultérieurs ’°is les vieux-
catholiques frangais tinrent annuellement a Paris des conférences gé-
nérales de 1895 a 19027'. Mais la réalisation la plus importante fut la
construction d’un sanctuaire a Paris. De¢s juillet 1893, Van Thiel avait
souligné la nécessité d’un local fixe et lancé un appel aux fidéles pour
rassembler des fonds’?. Ce souhait se concrétisa rapidement, puisque
le culte fut inauguré dans la nouvelle église (96, boulevard d’ltalie) le
18 novembre 18947%; 'archevéque d’Utrecht procéda a la consécration
solennelle le 13 janvier 189574,

Cette esquisse serait trop incompléte si nous ne signalions d’autres
initiatives anciennes-catholiques frangaises entre 1893 et 1915: I'edi-
tion d’ouvrages et de brochures’, en particulier d’un catéchisme’®;

’ Fatome lanc¢a en juin 1935 une nouvelle série du CF, qui cessa de paraitre
en février 1936 aprés 9 numeéros (cette nouvelle série fut publiée a Rennes);
voir dans le numéro spécial de Noél 1935 (N°7) un résumé des trente années
de sacerdoce de Fatome (pp. 1-2). Ce dernier rompit peu apres avec Utrecht et
regut la consécration épiscopale de I'évéque mariavite Kowalski le 4 septembre
1938. Mgr Fatome est mort en 1951, mais sa communaute, tres réduite et sépa-
rée des Mariavites, subsiste encore aujourd’hui. Sur les Mariavites, lire [art.
d’Emile Appolis «Une Eglise des derniers temps: 'Eglise Mariavite», in Archi-
ves de Sociologie des Religions, 19, 1965, pp.51-67.

0bis A ’occasion de la conférence générale du 14 octobre 1901, Volet brossa
un tableau détaillé de 'organisation ecclésiale de I’ancien-catholicisme le jour
ou il se constituerait en grande Eglise nationale francaise! (CF 127:3-6)

"Il n’y en eut plus les années suivantes: ces assemblées étaient surtout or-
ganisées pour permettre une participation active des adhérents dispersés; peu
d’entre eux se déplacgant, elles perdaient leur raison d’étre.

2 CF25:2-3.

* CF41:68. Le boulevard d’Italie devint en juin 1905 le boulevard Auguste-
Blanqui.

" CF43:106.

S Entre autres: Le Vrai Catholicisme (CF 29:2, nov. 1893); Justification de
lappel des anciens-catholigues contre les hérésies ultramontaines (CF 32:3, fé-
vrier 1894); Instructions sur les Sacrements, Paris, 1895, 11+ 135 p. (CF45:139,
mars 1895); Abrégé de Liturgie catholique, Paris, 1898, V+206 p. (CF74:116,
18:183, 82:51, 91:6, 106:52); etc.

6 Catéchisme catholigue historique et dogmatique, Paris, 1905, 172 p. (cf. CF
55:105, 166:250-251, 167:263 et 265-267, 168:277-278, 171:321-322, 174:374).
Il vint remplacer pour I'usage de la paroisse celui de Fleury.

43



des ceuvres de bienfaisance’’; et surtout, la constitution d’une société
ancienne-catholique d’évangélisation’®, dont le premier objectif était
. de fournir une aide financiére.

Activité discréte, sans tapage, mais inlassable — et qui avait-le mérite
d’assurer une «présence» ... La guerre’, la mort de Volet® et de Pestel
porterent malheureusement un coup d’arrét: apres 1918, privée de
cure®!, la paroisse gallicane ne put que survivre avec peine®?,

7 Le 6 octobre 1894 fut créee dans ce but la Societée de Dorcas (CF 40:58),
dont la tdche n’était guére facile, car les nouveaux adhérents venaient de mi-
lieux modestes (CF 67:5, janvier 1897; cf. également CF 100:149). Seul le man-
que de moyens empécha les anciens-catholiques parisiens de créer une ceuvre
de sceurs de charité (CF29:4, nov. 1893); il y avait bien les vocations, mais pas
de maison pour héberger une communauté (CF47:170, mat 1895).

8 Sa fondation avait €té souhaitée par la conférence générale de 1901 (CF
124:165, 129:41-45), mais cette premiére tentative n’aboutit pas. La perspective
de la Séparation de I'Eglise et de I'Etat incita a relancer initiative, a I'au-
tomne 1905 (CF171:321), et elle regut cette fois-ci un nombre suffisant d’adhe-
sions (CF 172:339, oct. 1905). La Société aida matériellement certaines cultu-
elles (CF176:407, 189:613) et suivit avec grande attention I’évolution du mou-
vement (CF 197:739). Le 29 décembre 1912, elle vota un secours & I'ceuvre de
Fatome (CF 259 bis:4). Malgré ses faibles moyens (CF 244:148), la Socicte
contribua aussi a répandre les publications anciennes-catholiques (CF
209:931) et a distribuer des exemplaires du Nouveau Testament aux familles
pauvres de la paroisse de Paris (CF233:163, nov. 1910). La Sociéte était encore
active durant la guerre (CF 281:63, avril 1915).

’ Le conflit mondial éprouva grandement la communauté (CF278:118, jan-
vier 1915).

80 M. Bernard Vignot a eu I'amabilité de nous communiquer photocopie de
Iextrait du «registre de catholicité» de la paroisse parisienne pour l’année
1915 contenant le procés-verbal du service funébre de Volet: le 21 aout, les fi-
déles allérent prendre la dépouille a ’hopital de la Pitié «et, suivant les ins-
tructions qu’il avait données le 1¢° et le 2 ao(t, ils ont ramené son corps en
cette église Saint-Denis ou, en présence de sa famille et de nous tous, les Ve-
pres des Morts ont €té chantées avec la pompe possible en ’absence de tout
clerge.» Volet fut enterré aupres de ses parents dans le cimetiere de Duneau,
prés de Connerré (Sarthe). Le procés-verbal conclut: «Nous, a Paris, nous
avons prié pour lui aux heures de la Messe et des Vépres (...).» Suivent dix-huit
signatures.

8 Hormis le trés bref interméde Winnaert (cf. note 30), la paroisse fut des-
servie jusqu’en 1940 depuis la Hollande par le chanoine Gouard, qui effectuait
avec beaucoup de dévouement un voyage mensuel. Dans son ouvrage L’Eglise
d’Utrecht (I'Eglise vieille-catholique des Pays-Bas). Son histoire, sa vie et sa doc-
trine (a4 paraitre prochainement), M. B. W.Verhey (que nous remercions de
nous avoir fait bénéficier de son érudite connaissance de I'histoire de I'Eglise

44



2. Positions des anciens-catholiques francais

Il nous semble peu nécessaire de préciser 'opposition absolue de nos
anciens-catholiques a I’Eglise romaine® et la hargne particuliére ré-
servée aux jésuites!® Les courants novateurs ne trouverent guére plus
grice a leurs yeux ®,

Dans les paragraphes qui suivent, nous n’analyserons pas les grands
thémes que le minuscule groupe sur lequel nous nous penchons parta-
geait avec I'ensemble du mouvement vieux-catholique; nous étudie-
rons uniquement deux points précis: d'une part, a quels courants ces
Francais entendaient se rattacher historiquement; d’autre part, leur at-
titude envers I'anglicanisme.

de Hollande) donne sur Xavier Gouard des renseignements biographiques dé-
tailles.

82 Dans sa brochure L’'Union catholique internationale d’Utrecht (Paris,
S.C.1.P.P., 1963, 41 p.), A. H. Bekkens remarque: «Les vieux lutteurs du début
sont morts (...). La paroisse Saint-Denis (...) semble mal s’adapter aux nécessi-
tes nouvelles. Peut-étre eat-il fallu a cette époque fonder des ceuvres de jeu-
nesse (...), rajeunir les cadres pour éviter la sclérose?» (p.37)

8 L’un des rares collaborateurs talentueux du CF, qui signait «un disciple
de Port-Royal», n’hésitait pas, en 1903, a reconnaitre dans Rome «la marétre
de toutes les Eglises, la demeure de Satan, le siege de I’Antechrist»! (CF
143:72). Autant que sur linfaillibilité, cette «hérésie monstrueuse» (CF
73:103), la critique portait sur les dévotions nouvelles, dont Volet se méfiait
beaucoup (CF 134:127): le Sacré-Cceeur, défini comme «I’hérésie nestorienne
des cordicoles» (CF 82:55) était une cible fréequente. Et ’on partage aisément
la perplexité eéprouvée devant des pratiques telles que la «dévotion au précieux
sang en 'honneur des 340833 gouttes versées pour notre salut»! (CF 20:5-6)
L’Eglise romaine était considérée comme intrinséquement pervertie (CF
56:121). Hélas! l'ultramontanisme demeurait vivace (CF94:61).

% N’oublions pas le devoir sacré de venger Port-Royal! «Le jésuitisme n’est
pas plus le catholicisme que le singe n’est homme» (formule fréquemment uti-
liste: CF 5:7, etc.). La disparition des jésuites en France n’aurait cependant
rien modifié, tant le clergé était imbibé de leur esprit (CF 97:104).

% Principalement parce qu’ils n’envisageaient pas de se séparer de Rome. Le
P.Hyacinthe avait écrit 4 Gratry en 1871: «je respecte les convictions des ultra-
montains sinceres; je ne peux pas estimer la politique des catholiques libéraux
(-.)» (Du Sacerdoce au Mariage, t.11, op.cit., p.220). Georges Weill, dans son
Histoire du Catholicisme libéral en France (1828-1908), Paris/Genéve, Slatkine,
1979, IX+312 p. (réimpression de I’éd. de Paris, 1909, augmentée d’une pré-
sentation de René Rémond), a bien relevé que les libéraux appartenaient par
leur passé a ’école ultramontaine et que la sympathie de certains d’entre eux
pour le gallicanisme fut en quelque sorte accidentelle (p.179); la plupart refu-
saient la révolte contre Rome (pp.288-290). On trouvera une claire mise au

45



2.1 L’héritage

Dans un article publié par le Protestant, Albert Le Roy, professeur a la
" Sorbonne (et conseiller paroissial du Pére Hyacinthe), voyait 1'Eglise
Gallicane de Paris comme «un essai de continuation du catholicisme
selon Port-Royal» 8. Ils ne le contredirent certes pas, ceux qui firent
appel a la compréhension de 'archevéque d’Utrecht au nom de I"aide
accordée par ses prédécesseurs aux port-royalistes persécutés!®’ Et
lorsque Volet tenta de créer un petit séminaire, il emmena ses éléves se
recueillir & Port-Royal... .

Préférant 'appellation de «port-royalisme» a celle de «jansé-
nisme» ®, le Catholique francais soumettait tout personnage des XVII¢
ou XVIII® siécles au critére de la position adoptée par rapport a «nos
ancétres de ’Ecole de Port-Royal» °°. «L’exécrable bulle Unigenitus» a
condamné «des verités purement évangeliques»°!; «les anciens-catho-

point sur les différences entre catholicisme libéral et vieux-catholicisme dans
un texte d’E.Michaud, paru dans la RIT, 8% année, N° 30 (avril-juin 1900),
pp.364-367; il se fondait sur une distinction entre libéraux d’avant et d’aprés
le Concile: seuls les anciens-catholiques, en rejetant l'infaillibilité pontificale,
auraient continué en partie le libéralisme d’avant le 18 juillet 1870. Quant au
modernisme, le CF lui consacra beaucoup d’attention, mais ses jugements se
firent de plus en plus sévéres au fil des ans. Le CFregretta en 1912: «La foi en
M. Loisy a remplacé la foi en Evangile.» (CF 251:66). Les vieux-catholiques
se refusérent en tout cas toujours a attribuer aux travaux des modernistes sur
la critique biblique la valeur de dogmes irréformables (CF201:809). Et pour ce
qui est des «abbés démocrates» ou du Sillon, ils y voyaient certes des hommes
aux idées plus libérales que I'ensemble de ’Eglise romaine, mais en definitive
ultramontains et décidés a le rester (CF160:150 sur Sangnier, CF271:9 sur Le-
mire, etc.).

8 CF24:7 (juin 1893).

& CF22:3.

88 CF23:7 (mai 1893). Cet embryon de petit séminaire, sur lequel nous sa-
vons fort peu de choses, n'eut qu'une durée éphémere. La paroisse de Paris en-
voya par contre a Amersfoort deux étudiants qui devinrent prétres (Gouard et
Dorenlot).

8 «(...) il n’y a jamais eu d’hérésie janséniste (...) les jésuites imaginaient ce
nom de secte pour perdre les hommes savants et vertueux qui s’opposaient a
leurs pernicieuses innovations dans le dogme, a leur honteux relachement dans
la morale.» (CF27:5). Volet demanda qu’au moins on ne parlat pas du «janse-
nisme» comme d’une hérésie (CF 38:22).

% CF 123:137. Ainsi Vincent de Paul (dont on reconnaissait les mérites de
I’action charitable: «mais sa grande ignorance I’a rendu le jouet des jésuites»)
se trouva-t-1l classé dans le «mauvais camp» (CF 94:58-59).

HCF 5599,

46



liques rejettent cette bulle et sa doctrine» 2. La certitude que Dieu sau-
rait bien faire surgir un jour «des disciples qui reproduiront ces grands
et pieux modeles (...) ces grands hommes de Port-Royal» 9 soutenait la
foi de la poignée de fideles.

Nous ne pouvons donc nous étonner de 'admiration proclamée
pour les deux périodiques «jansénistes» du XIXe si¢cle: la Revue ec-
clésiastique® et I’ Observateur catholique®. La rédaction du Catholique
frangais les qualifia d’«organes anciens-catholiques», les considérant
comme des prédécesseurs directs %, d’authentiques «témoins de la vé-
rité» 7.

Le Catholique frangais évoquait par ailleurs occasionnellement le
souvenir de Bordas-Demoulin® ou exaltait le courage de I’abbé La-
borde®’.

Plus genéralement, tout ce qui provenait de ’ancienne Eglise des
Gaules était magnifie: «méme aux jours les plus sombres du Moyen-
Age (...), la France conservait intact le dépot de la foi'%%.» Hélas! se la-
mentait «un disciple de Port-Royal», «tout est consommeé; et I’hérésie
ultramontaine n’a plus rien a faire dans I’Eglise de France pour y
achever son ceuvre de destruction et de mort!°'.»

2 CF 133:99.

% CF84:92.

% Publié¢e de 1838 a 1848. Les rédacteurs conservérent un strict anonymat et
exprimérent la plus grande sympathie pour Utrecht. Voir A.Gazier, op.cit.,
p.222 et sq.

% Dix-huit volumes publiés a partir d’octobre 1855 (cf. A.Gazier, op.cit.,
p.256 et sq.). Guettée y collabora activement.

% CF100:148.

% CF28:5.

%8 Sans se solidariser cependant avec lui sur tous les plans (cf. CF24:6). Sur
Bordas-Demoulin, voir: Palanque op. cit., pp. 18-19; Sécheé, op. cit., pp.251-256
(notice biographique); «Bordas-Demoulin, philosophe catholique au XIX®
siecle», art. non signé paru dans le N° 42 (juillet-septembre 1975) de I’4stro-
labe (Lyon, Centre Universitaire Charles Péguy), pp.50-68. Léon Séché n’hé-
sita pas & écrire: «(...) le vieux-catholicisme s’est fait en quelque sorte I’exécu-
teur testamentaire de Bordas-Demoulin» (op. cit., p.31) sur Bordas-Demoulin,
voir surtout: Jean-Louis Dumas, Bordas-Demoulin, Platonicien et Gallican
(thése présentée devant I’Université de Paris 1V, 1971), Service de Reproduc-
tion des Théses (Lille 111), 1971, 422 p.

* CF23:5. L’abbé Laborde (de Lectoure, diocése d’Auch) fut I'un des rares
protestataires francais contre le dogme de I'lmmaculée-Conception (cf. égale-
ment CF 106:50).

100 CF253:106.

"1 CF31:2 (janvier 1894).

47



Précisons enfin la distance que tinrent a marquer les vieux-catholi-
ques par rapport a deux courants en lesquels I"observateur superficiel
aurait pu discerner des précurseurs. L’Eglise constitutionnelle était re-
gardée avec suspicion '®? parce qu’elle avait émané du pouvoir civil et
proposé I’¢lection des evéques par tous les citoyens, et non par les
seuls fideles ', La position fut encore plus sévere a I’égard de "Eglise
Catholique Francaise de ’abbé Chatel, accusé¢ d’avoir voulu cacher un
pur et simple déisme «sous le masque trompeur de cérémonies catho-
liques» %4,

2.2 L’anglicanisme

Quel comportement adopter face 4 la Communion anglicane? Aprés
avoir été étroitement liés aux anglicans (qui leur avaient apporté un
soutien concret durant plusieurs années), aprés avoir regu a plusieurs
reprises I’évéque anglican Jenner venu donner la confirmation aux en-
fants de la paroisse de Paris, les anciens-catholiques francais se retrou-
vaient sous la juridiction d’Utrecht qui ne reconnaissait pas la validité
des consécrations anglicanes!' A un autre degré, mais d’une fagon
moins intimement ressentie que dans le groupe francais, ’attitude hol-
landaise provoqua des tiraillements dans [l'ensemble des Eglises
vieilles-catholiques '°°.

102 CF 24:6.

s CF 1165617,

104 CF88:146 (cf. egalement 123:131). Le CFn’avait évidemment rien a voir
avec le périodique publié par Chatel sous le méme titre de janvier a aoat 1833.
L’étude la plus compléte et la plus solide sur Chatel demeure la longue notice
de E.Mangenot, in Dictionnaire de Théologie catholique (t.11, col.2339-2350).
Dans notre article «A propos de I'Eglise Catholique Francaise de I’abbé Cha-
tel», in Mouvements religieux (bulletin publié a Sarreguemines par I’Associa-
tion d’Etude et d’Information sur les Mouvements Religieux), N° 15-16-17
(juillet—sept. 1981), pp.11-18, nous avons essayé de montrer que I'Eglise de
Chatel fut en réalité plus unitarienne que catholique.

105 Rappelons que 'archevéque d’Utrecht se déclara dispos¢ a la reconnaitre
en 1925 et que l'accord final entre anglicans et vieux-catholiques intervint a
Bonn en 1931.

6 En 1878, Mgr Herzog avait écrit: «(...) je n’aurai personnellement aucun
scrupule a communier dans une église anglicane.» (La Réforme catholique et
I'Eglise anglicane, op.cit., p.34). Et, quelques mois plus tard: «(...) j’ai reconnu
a plusieurs reprises la catholicité de I'Eglise anglo-américaine.» (id., p.36).
Loyson, de son coté, avait eu l'inspiration de communier & Westminster le
13 fevrier 1871 déja (Du Sacredoce au Mariage, op.cit., t. 11, p. 158). Le 10 aolt

48



Dans cette situation difficile, les rédacteurs du Catholique francais
firent profession d’éviter les déclarations cassantes et de s’en remettre
4 la commission compétente de 'Eglise d’Utrecht !?”. Bien entendu, ils
demeuraient persuades de la validité des ordres anglicans'°®; ne pou-
vant trop le répéter eux-mémes, ils se retranchérent derriére des cita-
tions d’autorités éminentes: tour a tour, Dollinger et Duchesne %%, un
rapport de I’Académie de Moscou aux conclusions favorables!'?, etc.,
se virent appelés a la rescousse.

Dans pareil domaine, 1l ne pouvait &tre question de précipiter les
¢vénements '''. Le Catholique franc¢ais rappela honnétement ce qui sé-
parait encore anglicans et vieux-catholiques!'t?, L’union in sacris
n’était pas possible dans I'immeédiat, mais "avenir restait plein de pro-
messes 3. En tout cas, la paroisse parisienne maintint ou instaura des
rapports individuels fort cordiaux avec plusieurs anglicans '™

1879, les évéques Reinkens et Herzog, I’évéque Cotterill d’Edinburgh et Loy-
son avaient communié ensemble a Berne (Moss, op. cit.,, p.331). Le Synode de
Suisse admit les anglicans a la communion cette méme année, celui d’Alle-
magne en 1883 (id., pp.278-279). La prudence d’Utrecht entraina dans le mou-
vement vieux-catholique un retrait par rapport aux positions antérieures. Ce
qui provoqua de réelles déceptions: par exemple, Ugo Janni (1865-1938), 'une
des figures de proue d’une «Chiesa Cattolica Italiana» — laquelle avait, comme
l'ceuvre de Paris, bénéficié de 'appui anglican — présenta ce coup d’arrét
comme 'un des motifs qui le déterminérent a renoncer 4 une réforme catholi-
que au sens strict et a rejoindre 'Eglise Vaudoise (cf. p. 83 de ’étude de Cesare
Milaneschi, Ugo Janni, pioniere dell'ecumenismo, Torino, Ed. Claudiana, 1979,
311 p)).

T CF44:121 (fevrier 1895).

%% «(...) nous ne comprenons pas qu’on conteste (a 'Eglise anglicane) la va-
lidité de ses ordinations (...)» (CF210:959, déc. 1908). S’il y a des difficultés a
resoudre, entre ’ancien-catholicisme et ’anglicanisme, «il n’y a point de diver-
gence fondamentale absolue» (CF 139:7, janvier 1903).

9 CF40:53.

" CF11:140 (sept. 1900). Quelque temps auparavant, un accord entre Can-
terbury et Constantinople avait été qualifié de «reconnaissance implicite de la
legitimite de I’Eglise anglicane comme branche particuliére de I'Eglise univer-
selle» (CF 103:2, janvier 1900).

U CF207:902.

"2 CF71:65, 212:980-982. Les divergences subsistantes étaient jugées regret-
tables, mais les rédacteurs du CF estimaient qu’il valait mieux les envisager et
les aborder franchement (CF 76:153).

" CF120:87-88 (juin 1901).

""" En particulier Umbers, chapelain de Calais, qui, non content de parler
elogieusement de la paroisse gallicane de Paris a la conférence des chapelains
anglicans d’Europe occidentale 4 Berlin en 1898 (CF 87:139), se déplaga spé-

49



Et I'anglo-romanisme? La lettre Ad Anglos de Léon XIII (14 avril
1895) fut commentée sechement: «Le pape vient d’adresser une lettre
apostolique au peuple anglais pour I'engager 4 se soumettre a son
joug. Cette lettre est d’'une banalité parfaite, composée dans ce style
languissant des encycliques papales que ’on connait assez''3.»

L’inquiétude envers le courant anglo-romain grandit cependant
avec les années, au point que le Catholique frangais se demanda si cer-
tains anglicans n’étaient pas plus «romanisants» que «catholici-
sants»? Avec les anglicans romanisants, «pas d’entente possible (...);
nous les combattrions, le cas échéant, comme nous combattons
Rome.» !¢

3. Deux tentatives d’extension

Nous abordons 'aspect le plus passionnant de notre sujet: les anciens-
catholiques francais n’essayérent pas seulement de créer de nouvelles
paroisses et de rassembler les derniers disciples de Port-Royal, ils
consacrerent aussi d’infatigables efforts a tenter d’intégrer dans le
courant vieux-catholique des groupes d’autres origines historiques.

3.1 La Petite Eglise anticoncordataire'"’

La conférence générale de 1895 suggéra d’envoyer le Catholique
frangais a tous les groupes de la Petite Eglise et présenta comme un
but essentiel «de rallier les membres de la Petite Eglise dont la réu-

cialement & Paris pour assister & la conférence générale des anciens-catholi-
ques de France en 1900 (CF110-119) et présenta, avec beaucoup de sympathie
et une grande compréhension de sa situation, le mouvement vieux-catholique
francais dans I’ Anglican Church Magazine (CF115:11-12, janvier 1901). La So-
ciété anglo-continentale manifesta de méme beaucoup de bonne volonté (CF
135:139, sept. 1902; 145:105, juillet 1903).

5 CF47:163 (mai 1895).

e CF223:7-8 (janvier 1910); cf. aussi 241:43.

"7 Rappelons que les divers groupes (dont certains subsistent encore)
connus sous le nom de «Petite Eglise» furent formés de prétres et de fideles
qui refusérent le Concordat et la déposition d’office des anciens évéques. Son
clergé s’étant progressivement éteint, la Petite Eglise se trouva dirigée par des
laiques dés le milieu du XIX¢ siécle et ses membres, par conséquent, privés de
tous les sacrements exigeant le ministére d’un ecclésiastique.

50



nion avec nous nous causerait une grande joie, nous permettrait d’ob-
tenir une organisation plus complete, et peut-étre une subvention de
I’Etat» '8, L’opposition des anciens-catholiques au Concordat!''® sem-
blait devoir faciliter ce rapprochement.

Il convient ici de rappeler que, quatre décennies plus tét, une ma-
gnifique occasion d'union de la Petite Eglise de Lyon a I’Eglise
d’Utrecht avait malencontreusement €té écartée '?°; et que, deés les dé-
buts du mouvement vieux-catholique, Michaud avait établi des rap-

18 CF53:70 (nov. 1895).

19 Loyson avait déja lancé en 1890 un appel pour 'abolition du Concordat
(Le Pére Hyacinthe réformateur catholique, op.cit., pp.271-273). Le texte de
cette pétition fut publi¢ dans le N° | du CF (p.6). Volet démasquait dans le
Concordat «le plus grand obstacle a la diffusion de ’ancien-catholicisme» (CF
61:12). Tel était bien 'avis d’Eugeéne Réveillaud, qui déclara a la Chambre le
4 avril 1905: «C’est par le Concordat qu’ont été étouffés tous les essais de
schisme, depuis le schisme de I'abbé Chatel jusqu’au schisme du Pére Hya-
cinthe.» Un prétre romain non nommé, mais ami de ’Eglise Gallicane, aurait
affirmé en 1898 a I'un des rédacteurs du CF que plusieurs de ses confréres
n’attendaient pour rallier ’ancien-catholicisme que la suppression du Concor-
dat, et donc du budget des cultes (CF82:50). Sur les motifs historiques d’oppo-
sition au Concordat, cf. entre autres CF83:67, 130:49, 131:79, 147:143. Parlant
de la Petite Eglise, Volet expliqua en 1904 «combien ce terrain anticoncorda-
taire donne d’avantage pour combattre I’Eglise ultramontaine au nom méme
de l'unité de I’Eglise; puisque la nouvelle Eglise fut établie contre tout droit et
les anciens évéques déposés sans jugement et malgré eux par la bulle Qui
Christi Domini de Pie VII du 3 décembre 1801 (...).» (CF 159:134)

20 «Les Lyonnais, privés depuis longtemps de tout secours religieux,
s'adresserent a I’Eglise d’Utrecht (1852). Les évéques de Hollande répondirent
que les évéques des Reéclamations avaient fait leur devoir en 1801, mais qu’ils
auraient di «<pourvoir tant qu’ils vécurent, par tous les moyens possibles, aux
besoins spirituels de leurs diocéses>, et aussi <pourvoir a ce que I’épiscopat ne
s’éteignit pas dans leurs Eglises, tant que leur cause ne serait pas jugée selon la
régle du droit>. Ils conseillaient aux Lyonnais de rentrer dans I’Eglise concor-
datiste.» (C. Latreille, Aprés le Concordat. L'opposition de 1803 a nos jours, Pa-
ris, Hachette, 1910, p.226; pour plus de détails, voir, du méme auteur, La Pe-
tite Eglise de Lyon, Lyon, Lardanchet, 1911, 296 p. — pp. 190 a 203). Regrettable
conséquence: 'admiration des Lyonnais pour Utrecht tomba (Auguste Bleton,
La Petite Eglise a Lyon, Lyon, Storck, 1896, p.12). Dans sa these de doctorat
Pour I'histoire de la Petite Eglise. Un groupe d’anticoncordatistes dans le diocése
de Lyon (Saint-Etienne, 1909), I'abbé Eugéne Tardy signalait qu’ils avaient re-
poussé des ouvertures des vieux-catholiques en 1874 (p. 109), puis d’Utrecht en
1905 (p.116). Nous n’excluons pas une tentative de Volet en 1912 encore (cf.
CF253:99).

o



ports avec des membres de la Petite Eglise en Charente — sans résul-
tats 2!,

Avant de recenser les relations concretes avec divers rameaux de la
Petite Eglise'*?, une remarque d’ordre général: une lecture attentive
permet de discerner trois périodes dans lattitude du Catholigue
francais.

Dans un premier temps, le mensuel souligna la [égitimité de la pro-
testation des évéques déposés '* et incita les anticoncordataires a résis-
ter aux sollicitations pontificales'?, les assurant que «l’ancienne

2! Dederen, op.cit, p.110. En novembre 1873, le général Kiréeff écrivait a
Michaud au sujet de la Petite Eglise: «Ne croyez-vous pas possible de tirer
parti de ces débris du gallicanisme pour donner un peu de corps au mouve-
ment ancien-catholique de France? (...) Si (la Petite Eglise) veut revenir a la vé-
rit¢ des premiers si¢cles, elle n’a qu’a suivre la direction du mouvement an-
cien-catholique allemand, et elle pourrait arriver a des résultats satisfaisants
plus vite que les Allemands.» (pp. 15-16 des Quelques lettres du Général Kiréeff
au Professeur Michaud sur U'Ancien-Catholicisme, Paris et Neuchatel, Attinger,
s.d. (19137), 245 p.).

122 Parler de «la» Petite Eglise est un raccourci commode, mais peut-étre er-
roné quant au fond. Nous avons tout lieu de penser que ce ne fut jamais un
mouvement homogene. Lisons par exemple ce que Tardy écrivait au sujet des
anticoncordataires de Lyon: «S’ils ne voulurent pas s’unir au clergé concorda-
taire, ils refusérent également d’entrer en communication avec des anticoncor-
dataires du Dauphiné qui prétendent que le Pape, ayant fait une faute en si-
gnant le concordat et en communiquant avec le clergé issu de cet acte, est
déchu de son autorité et ne doit plus étre reconnu.» (op.cit., p.116). Dans son
article sur «Le jansénisme dans 1'[sére» (in Annales de I'Université de Grenoble,
nouvelle série, section lettres-droit, t. XVII, 1941, pp.7-71), Henry Dumolard
remarque judicieusement: «(...) on est porté trop souvent a assimiler et a
confondre anticoncordataires et jansénistes. Or, en réalité, quelques mouve-
ments anticoncordataires, comme ceux de Vendée ou de I'Isére, n’eurent ja-
mais rien de commun avec la doctrine de Port-Royal, tandis, par contre, que
certains groupes spécifiquement jansénistes comme ceux de Paris, du Forez ou
de Notre-Dame-de-Vaulx, s’inclinérent sans protester devant le Concordat.»
(p-20). On ne peut enfin exclure que quelques groupes aient évolué vers une
sorte de protestantisme.

23 CF27:6. Seul regret: qu’ils n'aient pas consacré de successeurs.

24 CF33:4 (mars 1894); cf. aussi 28:4-5. Si le CFs’inquiétait d’une possible
soumission de la Petite Eglise au pape, 'Eglise romaine était pour sa part a
I'affit de tout indice d’éventuelle collusion des anticoncordataires avec
Utrecht: cf. par ex. I'ouvrage contestable de J.-E. B. Drochon (des Augustins de
I’Assomption), La Petite Eglise, Paris, Bonne Presse, 1894, en particulier p.349
(encore que les renseignements de la lettre publiée dans la Croix du 29 avril
1887 citée dans ce passage nous paraissent fort sujets a caution, pour ne pas
dire fantaisistes).

52



Eglise d’Utrecht» serait disposée a les assister'?. Sans doute ces
avances ne rencontrerent-elles pas I'écho espére, puisqu’il ne fut plus
question de la Petite Eglise de 1898 a 1901.

Deuxieme phase (tres breve): deux articles assez amers, en septem-
bre et octobre 1901, pour blamer ceux «qui n’osent pas rompre ouver-
tement; ces descendants, d’un cote, des soi-disant «catholiques galli-
cans», ainsi que, d’autre part, ceux des ansénistes> et ceux des anti-
concordataires de la «Petite Eglise>, qui, tous, aprés s’étre trop long-
temps leurrés d’une réforme possible au sein de I'Eglise romaine, de-
vraient finir par s’apercevoir que cela est impossible (...)» '**. Un rap-
port signe Dorenlot revint a charge: «je crains fort qu’ils (les anticon-
cordataires) ne veuillent pas s’organiser vraiment, soit par crainte
d’avoir a changer des habitudes maintenant presque séculaires, soit
par crainte des sacrifices pécuniaires qu’il faudrait naturellement s’im-
poser s

Dans une troisieme période, enfin, le ton adopte se fit a la fois plus
conciliant et plus pressant. Un article publi¢ dans le Catholique
frangais en décembre 1903, «Unissons-nous», définit les buts a attein-
dre. «L’union des différents groupes de I'Eglise anticoncordataire de
France» était estimée «dés maintenant réalisable». «L’isolement les
fait peu a peu dépérir, 'union les ferait vivre et progresser.» Les mem-
bres de la Petite Eglise «ont été plus d’une fois trompés par des aven-
turters». C’est pourquoi «il faut qu’ils voient bien que nous allons a
eux sans aucun intérét matériel, que nous ne voulons en aucune ma-
niere nous méler de I"administration de leurs affaires ecclésiastiques,
ni leur envoyer ou imposer personne '2.» «(...) nous devons plus que
jamais supplier nos fréres anticoncordataires de s’unir a nous, et par
nous a I’ancienne Eglise d’Utrecht qui n’a jamais participé au schisme
concordataire et qui est toujours demeuré¢e fidele a 'ancienne foi ca-

135 CF29:4 (nov. 1893).

W ICF (23 5130,

7 CF124:163. Le 24 juin 1903, un éminent représentant de la Petite Eglise,
Thermoz (dont nous aurons a reparler), admit lui-méme a Paris, devant Mgr
Gul, a I’église Saint-Denis, que ses coreligionnaires «tiennent encore, avec une
€énergie peut-étre voisine de I'obstination, a des points qu’ils sont habitués a
considérer comme essentiels et que les anciens-catholiques regardent comme
secondaires» (A.Chrétien, «Le Centenaire de la Petite Eglise», in RIT, N° 45,
janvier-mars 1904, pp.94—104; p. 103).

' CF150:181-182.

53



tholique. Cette Eglise peut seule leur donner le sacerdoce ministériel
qui est nécessaire a leur maintien '?.»

Le grand protagoniste des contacts avec la Petite Eglise fut Georges
Volet '%?; il eut la bonne fortune de bénéficier de ’'aide d’un anticon-
cordataire de valeur, un «vénérable vieillard» '31: Jean Thermoz '3,
dont I'autorité semble avoir été grande au sein de la Petite Eglise dau-
phinoise, et qui était par ailleurs favorable au mouvement vieux-ca-
tholique. Thermoz n’hésitait pas a voyager et a jouer un rdle d’inter-
médiaire. Il s’était rendu au Congrés de Lucerne en 189213, Ay
Congres de Rotterdam, en 1894, Van Thiel le salua officiellement 134,
Thermoz se déplaca plusieurs fois en Hollande et 4 Paris 135, 11 se ren-
dit dans diverses régions de France pour visiter d’autres groupes anti-
concordataires '*°. Il introduisit partout Volet; celui-ci le remercia de

129 CF152:25. En février 1908, le CF déplora que beaucoup de membres de
la Petite Eglise se fussent habitués a la privation de sacrements (CF 200:793).

130 Ne serait-ce que pour son activité dans cette direction, le souvenir de Vo-
let mérite d’étre conservé avec respect. Déja pendant la période «loyso-
nienne», il avait visité la Petite Eglise du Dauphinég et écrit a ce sujet des lignes
élogieuses dans le CF (17:4). D’autres avaient pris contact — mais apparems-
ment sans suite — avec les anticoncordataires dauphinois: Léon Séché écrivait
en 1891, quelques années aprés un séjour chez eux: «(...) leur nombre diminue
chaque jour, faute de prétres. Ils ont tenté d’en faire venir un ou deux de
I’Eglise d’Utrecht, mais n’ont point réussi. En attendant, ils sont encore plus
de deux mille, rien que dans I’Isére, a Notre-Dame-de-Vaux, autour de Greno-
ble et de Rives (...).» (op.cit., t.I1, p.119 — les pp.116-137 sont entierement
consacrées a la Petite Eglise); Steiger, vicaire ancien-catholique de Berne (plus
tard curé de Chéne) leur rendit visite également (réf.: Chrétien, «Le Cente-
naire...», art.cit., p. 103).

Bl L'expression est de A. Chrétien (art. cit.). Signalons cependant que, moins
de dix ans plus tot, Thermoz était présenté comme «dans la force de I’dge» (CF
49:6, juillet 1895).

132 Durant plusieurs années, le CF écrivit «Termoz» sans «h». Puis on
trouve systématiquement « Thermoz». Nous nous sommes conformé au dernier
usage.

133 «L’une des choses qui m’ont le plus touché au Congres était la présence
d’un paysan francais, M. Thermoz, demeurant aux environs de Grenoble et re-
présentant de plusieurs petites communautés chrétiennes fidéles a ’ancienne
foi catholique et protestant contre les empi¢tements de la papauté, les dogmes
nouveaux, le Concordat, etc.» (CF 15:7)

134 CF39:47.

B35 Par exemple, il fut 'un des trois orateurs de la conférence générale
francaise de 1895 (CF 53:71).

136 La Petite Eglise de ’Ouest en 1903 (CF 145:99); les anticoncordataires du
Charollais en 1904 (CF 159:139).

54



son aide au Congres d’Olten, en 1904, et indiqua qu’ils s’employaient
conjointement a «unir (...) les différents groupes d’anticoncordataires
qui existent encore sur divers points de la France» !*’. Grace aux ef-
forts de Thermoz, a la fin de 'année 1903, des «relations amicales»
existaient «avec quatre groupes importants d’anticoncordataires» 8.
Nous allons essayer de les énumeérer.

Tout d’abord, bien str, le Dauphiné?8¥is, point de départ des
contacts ultérieurs, ou 'union, grace a Thermoz, fut prés d’aboutir '3,
Volet effectua plusieurs voyages dans la région'*®. Le Catholigue
frangais jugeait Thermoz tout désigné «pour &tre I'apdtre de ces fi-
déles du Dauphiné» '*!. L’invite se précisa au fil des années: la priva-
tion de ’Eucharistie (a cause de ’absence de prétres) «devrait cesser

BT CF 159:134.

138 CF150:182. A en croire A. Chrétien, (art.cit.), Thermoz aurait méme fait
état en 1903 de 200 anticoncordataires lyonnais enclins a s’unir a Utrecht. En
I’absence d’autres éléments d’information, nous accueillons cette déclaration
avec prudence.

138bis A notre connaissance, aucune étude n’existe sur les anticoncordataires
dauphinois. Henry Dumolard (art.cit.) se penche uniquement sur le groupe-
ment de Notre-Dame-de-Vaulx, cas a part de «jansénisme» dans le Dauphiné
(cf. note 122). Il signale cependant (pp.58-60) que ce groupe s’était adresse
sans succes & I'Eglise d’Utrecht et que, lors du Congres vieux-catholique de
Cologne en 1890, «quelqu’un de Notre-Dame-de-Vaulx décida de s’y adresser
et de signaler la détresse morale du groupement.» Un visiteur leur fut envoyé
de Suisse, mais cette tentative n’aboutit pas. Nous ne savons si Volet se rendit
a Notre-Dame-de-Vaulx. :

1 semble en effet (mais ce n’est pas trés clair) que quelques-uns de ses
membres, en particulier Thermoz, se rangérent sous la banniére d’Utrecht (cf.
par ex. CF 49:5-6, juillet 1895) et s’unirent & la communauté de Paris (CF
54:87, déc. 1895), tout en conservant une large autonomie. Le CFouvrit méme
a partir de 1895 une souscription pour la construction d’une chapelle et d’un
presbytére a Réaumont (Isére), mais, aprés quelques mois, il ne fut plus ques-
tion des réunions de ce groupe; nous ne savons pourquoi. Signalons aussi un
passage du CFdu 30 novembre 1902: «(...) M. Volet a pu visiter des fidé¢les an-
ciens-catholiques et anticoncordataires 4 Réaumont, Rives, Voiron, Vourey et
La Tour-du-Pin; il y a la un groupe d’une trentaine de personnes, fermes dans
la vraie foi et d’une piété trés édifiante (...). Il y a la un noyau solide qui fait
concevoir les plus grandes espérances, mais les moyens matériels manquent
pour travailler avec plus d’activité a son développement.» (CF 137:165)

10 CF 49:5 (juillet 1895), 137:165 (nov. 1902), 192:659 (juin 1907), 246:179
(déc. 1911), 253:99 (juillet 1912). Et méme, & une occasion au moins, pour y
administrer le sacrement de baptéme a la demande d’anticoncordataires (CF
40:59, oct. 1894).

" CF 54:88 (déc. 1895).

55



puisqu’ils sont persuadés de la légitimité de notre ministére, que nous
sommes parfaitement d’accord et qu’ils sont dans de parfaites disposi-

~tions pour le recevoir dignement. Quel excellent prétre ferait I'un d’en-
tre eux, M. Jean Thermoz, si instruit des questions religieuses, si
pieux, si édiffiant! Dans les beaux temps de I’Eglise, un évéque "aurait
forcé, je crois, a recevoir I'ordination. Plus ’humilité I’en aurait éloi-
gné, plus on 'en aurait jugé digne. Que I’Eglise serait heureuse d’avoir
un tel prétre!» '“2 Malheureusement, ce réve ne se réalisa jamais.

A partir de 1907, nous trouvons des témoignages de rapports avec
les anticoncordataires du Charollais, dont le nombre s’élevait a 400
environ '**. Volet rendit quelquefois visite a ces groupes'**. Au retour
de I'un de ces voyages, en 1911, il écrivit: «Ce que je souhaiterais, ¢’est
que quelqu’un parmi eux fGt appelé de Dieu au ministére ecclésiasti-
que et s’y dévouat pour le bien de ses freres. Il pourrait recevoir ordi-
nation d’un de nos évéques (...)'*.» _

En 1912, apreés avoir rencontré en juin, grace a Thermoz, les anti-
concordataires de Fareins (Ain)'#¢, Volet se rendit dans les Deux-S¢-
vres pour y approcher les membres de la Petite Eglise'¥. Il constata

142 CF246:179 (déc. 1911).

143 11 s’agit des curieux Blancs du Charollais. Cf. Claude Brun, «Les Blancs
ou Anticoncordataires du Charollais», in Annales de Bourgogne, Dijon, 1929,
t. I, pp.215-235 et 337-353.

144 CF 192:659 (juin 1907), 244:145-147 (oct. 1911), 257:164 (nov. 1912). 1l
en fut fort edifié.

145 CF244:147 (oct. 1911). Si ces projets ne se concrétisérent pas non plus, il
convient de noter que des contacts auraient néanmoins persisté entre Utrecht
et les Blancs du Charollais aprés la guerre de 14-18. Cl. Brun écrit que, en
1919, 'un des chefs des Blancs qu’il avait rencontré était «en relations avec des
evéques hollandais» (art.cit., p.342).

146 CF 253:99. Cf. Latreille, «Les Illuminés de Fareins», in Mercure de
France, N° 296, 16 oct. 1909, pp.561-582. 1l en restait a peu pres 200.

Y Voir le remarquable et copieux ouvrage d’Auguste Billaud La Petite
Eglise dans la Vendée et les Deux-Seévres (1800-1830), Paris, Nouvelles Editions
Latines, 1961, 654 p. (il ne touche malheureusement pas I’époque qui nous in-
téresse). Cette fraction de la Petite Eglise était et reste numériquement la plus
importante (pas de statistiques précises, mais une estimation avoisinant
5000 — 3000 a I'heure actuelle? — parait raisonnable pour cette région). D’apres
l’article déja cité de Chreétien («Le Centenaire...»), environ 3000 d’entre eux
auraient eu des vellétiés, vers 1903, de se joindre au mouvement vieux-catholi-
que. Nous communiquons ce chiffre en exprimant des réserves. Thermoz (qui est
la source de Chrétien) ne se serait-il pas laissé emporter par son enthousiasme?
Des vérifications s’imposent—ainsi que des recherches ultéreures approfondies
sur les relations entre Utrecht, les vieux-catholique et la Petite Eglise.

56



avec satisfaction que, contralrement aux autres groupes, leur nombre
ne diminuait pas, et il attribua cette stabilité a I'existence «de réunions
régulieres pour le culte» 5.

Probablement y eut-il quelques contacts de moindre importance:
ainsi, en 1897, un «ami de province» aurait découvert une famille
d’anticoncordataires dans I’Ariege '*". Mais nous ne disposons pas de
renseignements suffisants.

A cause de la guerre et de la mort de Georges Volet, tous ces efforts
n’entrainerent point les conséquences espérées, mais ils resteront I'une
des pages les plus remarquables de ['histoire de ’ancien-catholicisme
en France "

3.2 Une occasion attendue: les cultuelles

De 1904 a 1908, les anciens-catholiques se préoccupérent moins de la
Petite Eglise et accordérent leur attention aux possibilités de création
de paroisses indépendantes de Rome offertes par la Séparation de
Eglise et de I’Etat '*!. Ils avaient acquis la certitude que I’abolition du
Concordat marquerait I’apparition d’'une grande Eglise nationale '*2, et
ils entendaient y contribuer pour leur part '3

18 CF 253:101-102. 1l précisait avoir regu un accueil «cordial» et «frater-
nel».

19 CF 77:168. Cf. également 71:69 (mai 1897): «Un ami de province (...}
vient de faire un voyage dans les Pyrénées, dans I'espoir d’y retrouver les restes
de la Petite Eglise qui y comptait autrefois des membres fideles. Nous croyons
que son espoir n’a pas été dégu.» Peut-étre s’agissait-il la des restes ultimes des
groupes inspirés par la Petite Eglise de Toulouse, sur laquelle Jean Gros a ap-
porté quelque lumiére dans la Revue de Paris (mai—juin 1906, pp.621-643).

0 Moss (op. cit., p. 154) indique que, vers 1912, Volet coopéra avec un Rév.
G.E.Barber en vue de I'union de la Petite Eglise aux vieux-catholiques, et dé-
couvre également dans la guerre et la mort de ces deux prétres la cause de
Péchec. Le CF définissait ainsi I'esprit des contacts avec les anticoncorda-
taires: «(...) nous ne visons ni a les dominer, ni a nous immiscer dans leur di-
rection, mais en laissant a chaque groupe toute liberté d’agir a sa guise, comme
il I'a toujours fait, nous aurons atteint notre but si nous parvenons a les rap-
procher pour leur bien commun et leur mutuelle édification.» (CF 257:164,
nov. 1912). Sous quelque mode que ce fut, I'intégration de la Petite Eglise au
vieux-catholicisme francais elit été pour ce dernier trés profitable (les anticon-
cordataires formant des groupes sérieux, d’une grande stabilite, etc.).

! Rappelons que la Société ancienne-catholique d’évangélisation avait es-
sentiellement été fondée dans ce but (cf. note 78).

132 Ainsi que Volet le déclara en aoft 1902 au Congrés de Bonn (CF
135:132). Dans le numéro du 31 aolt 1904: «Il est probable que I'Eglise ro-

57



Avant la Séparation déja, le Catholigue frangais avait rapporté le
conflit qui opposait I’abbé Hutin, curé de Culey, soutenu par la majo-
- rité de ses fideles, a I’éveque de Verdun. Hutin choisit la rupture: sa
cultuelle, la premiére, fut déclarée le 6 mars 1906. Or, avant cette date
déja, Hutin entretenait des rapports avec les anciens-catholiques: «Le
27 janvier (1906) a eu lieu, dans les locaux de notre église de Paris, une
réunion des membres du comité directeur de notre Société ancienne-
catholique d’évangélisation qui avaient deésiré entendre M. Hutin, curé
de Culey, de passage a Paris (...). Il a déclaré vouloir, ainsi que ses pa-
roissiens, rester catholique et pratiquer le catholicisme comme il était
pratiqué dans I’Eglise primitive (...). M. Hutin nous a laissé une excel-
lente impression. C’est un prétre croyant et pieux, trés attaché a
I’Evangile qu’il préche uniquement, il est en méme temps énergique et
tolérant et n’a aucune haine contre ceux qui I’ont combattu avec tant
de violence et d’injustice 134.»

Tout paraissait en bonne voie. Pourtant le Catholique francais, qui
suivait de trés pres I’évolution de la situation, manifesta au cours des
mois un enthousiasme tempéré a ’égard des cultuelles.

Pour le comprendre, il faut rappeler que deux organisations travail-
lerent a fédérer les cultuelles . La premiere fut le «secrétariat des as-
sociations cultuelles catholiques» fondé par Félix Meillon 't Le Ca-

maine se maintiendra a peu prés dans les grandes villes, mais qu’il n’en sera
pas de méme dans les campagnes (...). Il est probable aussi qu’il se constituera
en face d’elle une Eglise catholique nationale sur les bases de ['ancienne Eglise
gallicane (...).» Les considérations qui suivaient prennent un caractére prophé-
tique lorsqu’on sait ce qu’il advint des cultuelles: «Le succes d'une Eglise na-
tionale dépendra de la maniere d’agir de son clergé. Si ce clergé est pieux, dé-
voué, désintéressé, s’il sait s’astreindre a une séricuse discipline, son succes
sera grand. Si, au contraire, il manque de ces qualités, il aura vite compromis
la meilleure et la plus sainte des causes.» (CF 158:118). Précisons que, avec les
années, le CF commengca a regarder la ville comme un milieu plus favorable
que la campagne (CF205:868, juillet 1908).

153 Rendons le lecteur attentif au role fondamental de l'opposition au
Concordat dans toutes les tentatives d’extension du vieux-catholicisme
frangais post-loysonien (cf. note 119).

154 CF 176:407.

155 Voir a ce sujet I’art. d’Emile Appolis «En marge de la Séparation: les as-
sociations cultuelles schismatiques», in Revue d’Histoire de I'Eglise de France,
t. XLIX, N° 146, pp.47 a 88.

156 Cf, I'article par lequel, en septembre 1906, le CFannonga la réunion qui
devait aboutir a sa fondation: «De cette réunion peut sortir un bien immense
pour la France et pour la religion. Il peut aussi n’en rien sortir de bon et

58



tholigue frangais déclara avoir «quelque espoir pour P'avenir de ce
mouvement» 7, qui fusionna ultérieurement avec I'autre rassemble-
ment, la «Ligue des catholiques de France», dirigée par Henri des
Houx (pseudonyme de Henri Durand-Morimbau), dont la création
parvint méme a inquiéter le Vatican '*%; en effet, Henri des Houx, bril-
lant journaliste au Matin, avait été¢ ultramontain auparavant. Ce der-
nier élément provoqua la méfiance des anciens-catholiques, d’autant
plus que des Houx faisait acte de soumission au pape dans les ques-
tions dogmatiques, contrairement au secrétariat de Meillon'*°. Par
manque de moyens financiers, les membres de la paroisse gallicane se
trouverent presque réduits au role de spectateurs %,

[1s n’hésitérent pas, néanmoins, a fournir une aide concrete dans la

d’utile. Cela dépendra des idées des membres de I’assemblée, de leur foi, de
leur instruction religieuse et de leur piété. Quand on connait un peu I’état reli-
gieux du clergé romain, on ne peut se défendre d’'une grande inquiétude a cet
égard.» (CF 183:513)

7 CF 184:529-530 (oct. 1906).

58 «Dans la Libre Parole du 23 septembre, Léon Daudet s’empresse de tour-
ner en ridicule ce qu’il appelle «le schismicule de M. des Houx>. Pourtant,
I’Appel de ce dernier constitue deés 'abord un grave sujet d’inquiétude pour le
Vatican. Lors du pelerinage francgais a Rome, qui a lieu quelques jours plus
tard, Pie X interroge les ecclésiastiques présents sur I'avenir du mouvement; il
leur laisse entendre que le Saint-Siege est disposé a faire les sacrifices pécu-
niaires nécessaires a ’entiére soumission du clergé.» (Appolis, art. cit., p.55). A
nuancer en prenant connaissance de I'article de Maurice J. M. Larkin, «The
Vatican, French Catholics and the (Associations cultuelles>», in Journal of Mo-
dern History (Chicago), 1964, 36, pp.298-317: «(...) insofar as the Vatican was
genuinely perturbed by this matter, it appears to have been much les worried
by the fear of schism than by the fear that the laity and junior clergy might
adopt a greater independence of attitude toward the hierarchy.» (p.301)

'** Ancien prétre, il était devenu quelque temps pasteur protestant et
n’éprouvait donc pas les mémes scrupules.

190 Les deux mouvements fédérateurs de cultuelles dont nous venons de par-
ler recevaient par contre quelques fonds. Le gouvernement avait besoin
d’épouvantails pour éviter de trop vives réactions ultramontaines. Dans son li-
vre La Séparation des Eglises et de I'Etat. L'ceuvre de Louis Méjan (Paris,
P.U.F, 1959, XVI+571 p.), L. V.Méjan nous révéle que des Houx était sou-
tenu par Briand (p.359) et Meillon subventionné en sous-main par Clémen-
ceau (p.362). Lorsqu’ils ne les jugérent plus utiles, les deux politiciens «lache-
rent» de maniére assez peu honorable les deux mouvements ... Aimé Palliere
(op. cit., pp.223-224) rapporte que «certains politiciens» tentérent d’utiliser
Loyson en le placant a la téte du mouvement des cultuelles; Loyson était
poussé par sa femme & accepter, mais Palliére parvint heureusement a le dis-
suader de s’engager dans cette impasse.

b



mesure de leurs modestes possibilités; a 'automne 1908, Volet répon-
dit a certaines attaques: «{...) nous avons envoyé des secours d’argent
- (aux cultuelles) pour les soutenir. Nous n’avons pas fait sonner la
trompette devant nous, le Catholique frangais a été trés discret sur ce
point, mais le fait n’en est pas moins la et nous avons plusieurs lettres
de remerciements qui pourraient en faire foi'e'.»

Hutin ne fut pas le seul responsable de cultuelle regu a Paris par les
vieux-catholiques: en juin 1908 vint le tour de Forcioli, curé de I’asso-
ciation de Piedigriggio (Corse), agé alors de 26 ans: il témoigna I'in-
tention de demander a I’archevéque d’Utrecht de 'ordonner '¢2. Mais,
presque aussitot aprés sa visite, il se brouilla avec la paroisse galli-
cane! 13

Nous touchons la le motif fondamental de la réserve des anciens-ca-
tholiques devant le mouvement des cultuelles: la présence dans ce-
lui-ci d’aventuriers ecclésiastiques '*?, parfois déja dénoncés antérieu-
rement dans le Catholiqgue frangais. L'un des cas les plus caractéristi-
ques fut celui de Joseph-René Vilatte '>. Le Catholique francais avait,

16t CF 207:905 (sept. 1908).

162 CF 204:856-857. En effet, Forcioli n’avait pas ¢té ordonné dans I'Eglise
romaine, mais par I'«episcopus vagans» italien Miraglia. Le CFprécisait: «(...)
les paroissiens de Piedigriggio auraient été peu édifies des faits et gestes de M.
Miraglia qui n"aurait cherché qu’a vivre a leurs dépens.» Miraglia collabora en
France avec [’abbé Julio (cf. note 33). Miraglia eut des démélés d’une violence
verbale peu commune avec divers représentants du mouvement vieux-catholi-
que et poursuivit de sa hargne Herzog et Michaud. On en trouvera un assez
joli exemple dans le N° 143 (7° année, déc. 1904) de |” Etincelle religieuse-libé-
rale publiée a Vincennes par I'abbé Julio. Ce méme numéro contient
(pp.763-765) un échange de correspondance entre Volet et Miraglia, de ton
plus modéré.

163 CF207:904 (sept. 1908).

te¢ Relater les polémiques entretenues par le CFavec certaines cultuelles oc-
cuperait plusieurs pages!

10> Né a Paris en 1854, lié successivement a divers courants religieux, of-
donné a Berne par Mgr Herzog le 7 juin 1885, il fonda des paroisses en Ameéri-
que; sacré a Colombo (Ceylan) en 1892 par un évéque syro-jacobite, il or-
donna des prétres et consacra plusieurs évéques (il est a 'origine de nombre de
lignées d’«episcopi vagantes»). En 1925, il fit sa soumission 4 I'Eglise romaine
(aprés avoir effectué plusieurs «faux retours» au cours de sa carriere!) et mou-
rut en 1929 prés de Versailles. Outre Appolis (art. cit.), on pourra voir 4 son su-
jet J.-M.Hornus, art.cit., pp.162-169; B.Vignot, op.cit, pp.12-13; etc. On
pourra aussi consulter une notice biographique de 3 p. établie le 2 octobre
1909 par la Préfecture de Police de Paris a l'intention de I'ambassadeur de
Russie, sur la demande de ce dernier (Arch. Nat., F'* 5651). Sur la succession

60



a ses débuts, accordeé une attention sympathique aux efforts de Vilatte
pour créer des paroisses «anciennes-catholiques» aux Etats-Unis 6.
Mais lorsque, en 1898, le Catholique national (Suisse) conclut a 'inva-
lidité du sacre de Vilatte et émit contre lui d’autres graves accusa-
tions '*7, I'attitude du mensuel francais changea radicalement et Vilatte
s’y trouva des lors frequemment 'objet d’attaques '8,

L’arrivée de Vilatte a Paris en 1907 pour tenter de s’immiscer dans
le mouvement des cultuelles causa donc un vif déplaisir aux vieux-ca-
tholiques '*°. Nous ne narrerons pas ’histoire de I'Eglise Catholique
Francaise de Vilatte (associe durant quelque temps a Henri des Houx),
qui sombra dans le ridicule et les querelles intestines'’?, ainsi que le
Catholique frangais le relata a plusieurs reprises ',

Quel bilan tirer de ces tentatives avortées de cultuelles? «(...) la
mauvaise direction donnée au mouvement des associations cultuelles
et I'insuffisance notoire, au double point de vue religiecux et moral, de
plusieurs des ouvriers de cette ceuvre, en avaient compromis le succes,
mais, pour €tre juste, il faut reconnaitre que I’état d’esprit de nos po-
pulations au point de vue religieux rendait la tache trés difficile», écri-
vit le Catholique francais en 1908'72; et I'on put y lire en 1911 — d¢ja
sous le titre «Une lecon du passé» —: «Un des plus grands écueils
pour une ceuvre dans le genre de celle des cultuelles consiste dans les
recrues cléricales qui se présentent au premier moment. Tout ce qu’il y
a de plus mauvais et de plus compromis dans I’Eglise romaine affluera

apostolique de Vilatte, cf. Bertil Persson, 4 Collection of Documentations on the
Apostolic Succession of Joseph René Vilatte with Brief Annotations, Solna
(Suéde), St. Ephrem’s Institute, 1974, 27 p.

1% [ ’¢loignement empéchait de vérifier la véracité de ses dires! Le CFfut ce-
pendant surpris par le manque de constance de certains «convertis» de Vilatte
(CF 38T,

7 CF 80:30.

"8 Au point que ce fut I'un des noms les plus souvent cités dans le CF/

19 CF 187:586 (janvier 1907). Et particuliérement lorsqu’il manifesta I'inten-
tion de consacrer une dizaine d’évéques en France: «(...) ce sera un germe de
division pour les catholiques libéraux et un sérieux atout dans le jeu des ultra-
montains.» (CF 188:605)

' On trouvera de nombreux détails dans I"article d’Appolis ... ou en consul-
tant une collection du CF; ce journal est une riche source de renseignements
sur les «ecclésioles» catholiques non-romaines de I’époque.

'V CF 189:619, 196:729. Remarquons cependant que Volet aurait rencontre
a plusieurs reprises Thers, I'un des prétres de Vilatte (CF 207:904).

"2 CF 205:865.

61



toujours en pareille circonstance, et des aventuriers de toute sorte
chercheront inévitablement a en tirer profit'”3.»

Et Hutin? Apres avoir collaboré avec Vilatte !’ il termina son aven-
ture schismatique a la fin de I'année 1910 par une soumission en régle
a I’évéque de Verdun'’’. Quant au curé¢ sépar¢ de Rome dont Van
Thiel avait annonce le 3 septembre 1907 (sans le nommer) qu’il avait
donné son adhésion et celle de ses paroissiens a la Convention
‘d’Utrecht '”¢, nul n’en entendit apparemment jamais plus parler...

L’affaire des cultuelles amena au vieux-catholicisme un seul adhé-
rent de qualité, et passablement inattendu: Henri des Houx lui-méme!
cet ultramontain mal repenti que le Catholique frangais avait considéré
avec tant de suspicion! Nous apprenons cette évolution surprenante
par la notice nécrologique publiée aprés le déces de I'intéressé (27 jan-
vier 1911): a la suite d’'une polémique par correspondance entre des
Houx et Volet, «ces Messieurs se rencontrerent et échangerent leurs
vues (...). Comme M. des Houx lui déclara qu’il ne retournerait jamais
a ’Eglise romaine quoique désenchante des cultuelles, M. Volet lui of-
frit son ministere, qu’il accepta!’’.» Ce fut donc Volet qui, le 29 jan-
vier 1911, célébra ses obseques et récita sur sa tombe les dernieres
prieres!

Conclusion!'’®

Partiellement, les difficultés rencontrées par ’ancien-catholicisme en
France furent le lot du mouvement en général'’”®. Certaines causes
particuliéres s’y ajouterent cependant.

173 CF 283:56.

174 CF 193:682.

175 CF234:185. Le CF déclara ne pas en étre étonné ...

176 CF195:710.

77 CF236:18-19. Des Houx avait été trés affligé de découvrir qu’on s’était
simplement servi de lui dans le cadre des cultuelles. L. V. M¢éjan (op. cit., p.359)
reproduit un extrait significatif d’une lettre qu’il écrivit le 12 janvier 1907 a
Briand aprés avoir été abandonné par ce dernier: «Le réle de dupe ne me plait
pas, mais je le préfere a celui de complice.»

178 «Conclusion provisoire», serions-nous tenté d’écrire: nous espérons en
effet que des recherches ultéricures permettront de compléter ce premier
apercu.

7* Michaud portait le jugement suivant sur les résultats obtenus par le
vieux-catholicisme: «(...) political and social circumstances, and, still more, the

62



Tout d’abord, outre les difficultés inhérentes a tout non-confor-
misme catholique en France, la pression ambiante de I’Eglise ro-
maine '*°. Par exemple, en 1895, une femme membre de la paroisse gal-
licane de Paris «fut demandée chez des sceurs de Saint-Vincent de
Paul de ce quartier; la une religieuse, la sachant trés pauvre, lui offrit
des secours a condition qu’elle ferait rebaptiser son enfant, baptisé a
notre église Saint-Denis. La jeune femme, bien que dans une grande
détresse et ayant son mari sans travail, refusa avec indignation '8'.» Ou
encore, le 16 octobre 1898, un groupe d’ultramontains vint troubler les
vépres 182, Dans I'ensemble, cependant, I’'Eglise romaine parait avoir
préféré ignorer un groupe numériquement négligeable '8

Ensuite, la rupture du Concordat occasionna une grande déception,
car elle ne se présenta pas dans les conditions souhaitées: le fameux
article I'V de la loi réserva pratiquement les biens cultuels a des prétres
en accord avec l'évéque diocésain. Commentaire du Catholique
frangais: «(...) la Chambre (...) a décidé qu’on ne peut étre catholique
qu’avec 'approbation du pape (...) demain donc, les gendarmes de la
République veilleront a ce que 'on respecte bien le Syllabus '#.»

Enfin, le manque de moyens constitua un facteur non négligeable:

almost universal religious indifference, have been exceedingly unfavourable to
all advance (...). This is not a justification — far from it; but it is at least an ex-
planation (...).» (Encyclopaedia of Religion and Ethics, Edinburgh, vol. XI,
p.486).

'8 Elles avaient constitué une barriere plus importante encore au lendemain
de 1870. Les prétres disposés a quitter la «grande Eglise», mais pusillanimes,
craignaient de se retrouver réduits a la mendicité. Le caractere policier de
’Eglise établie n’était pas pour les rassurer. Voir par exemple — et ce n’est pas
un cas unique — le dossier F'? 5616 aux Archives Nationales (Paris), piéces 688
a 691: un rapport du commissaire de Bellegarde informe ’administration des
cultes que le prétre Vergoin (vicaire a Pommiers, Rhdne), s’est rendu «vétu en
bourgeois» le 8 janvier 1874 a Genéve pour se renseigner sur les possibilités de
rejoindre les vieux-catholiques. L’administration des cultes s’empresse d’infor-
mer I’archevéque de Lyon, qui remercie par retour du courrier et indique que
de sévéres sanctions seront prises ...

B CPS022.

182 CF 89:168.

'8 Ce qui ne veut pas dire qu’elle n’en surveillait pas discrétement I'évolu-
tion: dans le N° 133 (p.107) fut publié un rectificatif de la Croix envoyé€ par
lettre recommandée au CFen réponse aux assertions d’un article paru dans le
Ne 13].

'8 CF 167:264 (mai 1905). Et en mars 1908: «La seule utilité du ministére
des cultes, c’est de permettre & M. Briand, qui en est titulaire, de protéger
I'Eglise romaine.» (CF 201:808)

63



«Le peu d’extension de notre ceuvre tient surtout a notre pauvreté,
Nos fideles sont presque tous pauvres, mais presque tous aussi s’impo-
-sent de réels sacrifices pour le maintien de leur Eglise: il n’y a peut-
étre pas une ceuvre qui fasse ce que nous faisons avec des ressources
materielles aussi modestes que les notres. Nous avons lieu de croire
qu’avec un peu plus de moyens matériels notre ceuvre prendrait rapi-
dement de I'extension '¥3.»

Au terme de cette approche, nous croyons devoir mettre en ¢évidence
un trait essentiel de ’ancien-catholicisme francais: il représente un cas
unique d’edification de foyer port-royaliste a la fin du XIX® siécle '#,
Voila ou se trouve, a notre avis, la pierre de touche pour la compré-
hension de I'histoire et de I'esprit de ce groupe peu connu'®’, dont le
Catholique frangais résuma en quelques mots la ligne d’action: «Il
n’est pas extrémement difficile de fonder une ccuvre religieuse et d’y
attirer du monde au debut. Mais le difficile est de la faire durer et de
la faire vivre longtemps. Il faut pour cela des principes solides et bien
arrétés qui fixent les Ames dans une foi inébranlable '#.»

Fribourg Jean-Francois Mayer

'8 11 serait injuste de croire que les Eglises-sceurs n’assistérent pas la com-
munauté frangaise: au contraire, et il existait méme en Hollande un comité
specialement destiné a soutenir I"'ceuvre de Paris. Les dons regus de I'étranger
par la paroisse gallicane furent importants,

18¢ D’aucuns nous objecteront peut-étre que la tradition de Port-Royal re-
fusa toujours la rupture avec Rome. Nous reprendrons alors la judicieuse re-
marque d’Emile Poulat (préface a Claude Savart, L'abbé Jean-Hippolvte Mi-
chon (1806-1881). Contribution a l'étude du libéralisme catholique au XIX® sie-
cle, Paris, Belles Lettres, 1971, XI1+290 p.): ni le libéralisme, ni le jansénisme,
ni le modernisme ne furent un, on distingue au contraire en leur sein plusieurs
familles (p. VIII). Par ailleurs, en insistant sur 'aspect «janséniste» de 'an-
cien-catholicisme francais, nous n’entendons pas oublier pour autant I'impor-
tante part de la tradition gallicane dans la mentalité du groupe que nous avons
essayé de présenter icl.

187 Nous devinons la un certain anachronisme. Dans Le Jansénisme (4° ed.,
Paris, P. U. F., 1975, 128 p.), Louis Cognet résume parfaitement la situation: au
XIXe¢siecle, «le jansénisme est sorti de la vie pour entrer dans ['histoire»
(p-122); son action sur le mouvement des idées religieuses est pratiquement
nulle. Empressons-nous de préciser que cela n’enléve rien, a notre sens, a I'ad-
miration qu’il mérite.

188 CF 204:849 (juin 1908).

64



	Le vieux-catholicisme en France après Hyacinthe Loyson

