Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 2

Artikel: Ruckblick auf eine Gesprachsgemeinschaft
Autor: Buess, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404635

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Riickblick auf eine Gesprichsgemeinschaft

Lieber «Boppi»,

Das Gespriich, in dem wir seit unserer gemeinsamen Gymnasialzeit
standen, ist in den letzten Jahren abgebrochen. Vielleicht fehlte uns
schlicht die Zeit und Kraft, dem andern in seine verdnderte Denk- und
Lebenswelt zu folgen. Das dndert nichts daran, dass die Erkenntnisse,
die ich seinerzeit im Gesprich mit Dir gewann, mit mir gegangen sind
und weitergewirkt haben. Wir verstanden uns in jungen Jahren beide
als Schiiler Karl Barths. Vielleicht lisst sich der Weg, den wir seither
gefithrt wurden, am einfachsten vom gemeinsamen Barthschen Ansatz
her darstellen.

I. Was war es, was uns Karl Barth — und in dieser Eindeutigkeit nur
er — zu sagen hatte? Ich glaube, es war das Bekenntnis zur Gnade Got-
tes, die sich in Christus frei dem Menschen schenkt, der von sich sel-
ber her nichts zu bringen hat. Wenn ich mich recht erinnere, krankten
wir beide an einem gewissen «Nihilismus». Wir suchten uns iiber
Wasser zu halten mit einem «Glauben», der sich bei mir auf das ei-
gene Erleben, auf die (psychologisch gedeutete) religiose Erfahrung
stiitzte. Bei Dir war es anders — ich erinnere mich, dass Du frith Goe-
the lasest und von seiner dsthetisierenden Gott-Welt-Gldaubigkeit an-
getan warest. Bei Barth fanden wir das Evangelium von Jesus Christus
theologisch so entfaltet, dass man von sich selber und seiner so oder
so gefiarbten religiosen Erfahrung weg auf Gott selber geworfen war:
extra se coram Deo war die Gewissheit zu finden, der Ort, wo man ge-
halten und gerichtet, neu ausgerichtet und in Pflicht genommen war.
Meine Frau, die ich im Seminar bei Karl Barth kennenlernte, erfasste
spontaner als ich, worum es ging: sie kam aus einem «positiv»-kirchli-
chen, «pietistischen» Pfarrhaus und hatte schon friith erfahren, was es
heisst, wenn man aus seinem eigenen religiéosen Erlebnis- und Besitz-
stand leben muss und doch nicht kann; bei Barth ging ihr auf, welche
Befreiung es bedeutet, wenn man nicht auf sich selber und sein Kon-
nen und Versagen schauen muss, sondern sich mit allem, was man ist
und nicht ist, Christus anheimstellen darf. Mir selber ist erst im pfarr-
amtlichen Auf und Ab zwischen «Erfolgen» und «Niederlagen» kon-
kret klar geworden, wo die Freiheit zu finden ist, aus der sich wahrhaft
leben l4dsst.

2. Warum dringten wir iiber Barth hinaus? Ich habe aus Deinem
Munde — es war wiithrend einer Wanderung von Moutier auf den Rai-
meux — zum erstenmal die These vernommen, dass man fiir das Ge-

72



sprich mit den Nicht-Glaubenden einer Ontologie bediirfe, die aus-
sagt, was einen von Gott her seinsmissig mit jenen verbindet. Wir
pilgerten dann gemeinsam zu Gerhard Ebeling nach Ziirich, weil wir
bei ithm zu finden hofften, was bei Barth damals noch ausgeklammert
blieb: ein Ernstnehmen des menschlichen Seins, wie es inner- und aus-
serhalb des Bereichs der Verkiindigung je schon gelebt wird. «Der Un-
glaubige ist das Kriterium der christlichen Verkiindigung», so lautete
ein Satz, der mir bei Ebeling Eindruck machte: das Evangelium muss
so ausgerichtet werden, dass es den Nicht-Glaubenden da erreicht, wo
er sich befindet. Bei Ebeling verband sich die theologische Ontologie
mit der Lehre vom Gesetz: der Nicht-Glaubende ist je schon auf Gott
bezogen, sofern Er ihm im Anspruch begegnet, dem er in seiner Wirk-
lichkeit als solcher ausgesetzt ist; der Mensch ist je schon durch die
Frage bedringt, wer er eigentlich sei, was das Leben von ihm fordere —
eine Frage, die er verdrdngen, aber nicht loswerden kann; im Evange-
lium findet er mit der Radikalisierung seines Gefragtseins auch die be-
freiende Antwort. Wir haben uns, wenn ich recht sehe, diese Auskunft
des damaligen Ebeling nie tale quale zu eigen gemacht. Sie war uns zu
stark durch den lutherischen Dualismus von Gesetz und Evangelium,
von Deus absconditus und Deus relevatus geprigt. Ebeling hat sie in
seiner Dogmatik inzwischen selber iiberwunden. Mir wurde hier noch-
mals Barth hilfreich. In seiner Schopfungslehre ist eine Ontologie mit-
gesetzt. Es wird hier deutlich, dass der Mensch qua Geschopf von
Gott her auf Gott hin existiert. Der Begriff der Analogie wird wichtig:
Der Mensch ist und bleibt Mensch kraft des Geheimnisses, dass er
sich einer analogia relationis zum Schopfer verwirklicht, in der er die
innergottliche Gemeinschaft von Vater und Sohn im Heiligen Geist
widerspiegelt. Die Siinde bringt den Menschen in einen Widerspruch
zu diesem seinem wahren Sein, an dem er, wenn Gott sich seiner nicht
erbarmt, nur zugrunde gehen kann.

4. Die Gemeinsamkeit setzte sich bis in die Ekklesiologie hinein fort.
Das wurde mir am gemeinsamen Interesse an der Erneuerungsbewe-
gung in der Kirche deutlich, die man «charismatisch» zu nennen
pflegt. Wir beide reagierten positiv auf die Tatsache, dass sog. Laien
thre Berufung zum Dienst in der Gemeinde und die entsprechende
Ausriistung durch den Geist entdeckten; dass das institutionelle Amt
sich eingebettet fand in eine Vielzahl von «Diensten», in der sich neu-
testamentliche, vorab paulinische Aussagen iiber die Kirche neu als
giiltig erwiesen. Den Umstand, dass das institutionelle Amt in Deiner
Kirche seinen festen Ort hat, empfand ich gerade jetzt, wo freie Amter -

73



und Dienste neu aufbrachen, in gewisser Hinsicht als Vorzug. Ebenso
die Tatsache, dass «Maria» in Deiner Kirche eine Dignitédt behielt, die
wir kirchlich so nicht kannten.

5. In den letzten Jahren haben wir uns vermehrt sog. «Grenzgebie-
ten» zugewandt, in die wir einander nicht zu folgen vermochten. Du
hast Dich mit Linguistik beschiftigt. Mir wurden von meinen Studen-
ten Fragen der Wirtschafts-, Umwelts- und Friedensethik zugetragen,
die eine vertiefte Beschiftigung mit Gesellschafts- und Systemkritik,
insbesondere der marxistischen, notig machten. Der Satz von Marx
iber die «Konsolidation unseres eigenen Produkts zu einer sachlichen
Gewalt liber uns, die unserer Kontrolle entwédchst» wurde mir zu ei-
nem Schliissel fiir die Deutung der krisenhaft sich zuspitzenden Ent-
wicklungen in der modernen Wirtschaft und Gesellschaft, zu einem
Schliissel fiir die Deutung der «Uberlebenskrise», in die wir hinein-
treiben. Es scheint mir, der «Nihilismus», der uns friih als geistige
Wirklichkeit heimsuchte, habe sich in gewissen Prozessen moderner
Grosstechnologie materialisiert. Das Ende der menschlichen Ge-
schichte scheint machbar geworden. Wie will das Evangelium in die-
sem zeitgeschichtlichen Kontext verantwortet sein? Wie bekennen wir
den Auferstandenen, die in ihm offenbar gewordene unzerstorbare Le-
bensgemeinschaft mit Gott angesichts der iiberhandnehmenden To-
destriachtigkeit der aktuellen Entwicklungen? Soviel, um anzudeuten,
welche Fragen mich gegenwirtig umtreiben. Vielleicht kdnnen wir ge-
legentlich dartiber sprechen. Zugleich mdchte ich gern neu an den
Problemen teilhaben, an denen Du arbeitest.

Dein Ed. Buess — alias «Bless»

74



	Rückblick auf eine Gesprächsgemeinschaft

