
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

RudolfGrulich: Der Beitrag der böhmischen

Länder zur Weltmission des

17. und 18. Jahrhunderts. Institut für
Kirchengeschichte von Böhmen-
Mähren-Schlesien e.V.,
Königstein/Ts. 1981. DM48.-.

Von den räumlichen und historischen
Voraussetzungen her war die
Habsburgermonarchie nicht dazu prädestiniert,

in der frühen Weltmission eine

grössere Rolle zu spielen, war sie doch,
im wesentlichen ein Binnenstaat, nicht
an der überseeischen Kolonisation
beteiligt. Vor allem würde man in den
weit im Binnenland gelegenen böhmischen

Ländern (Böhmen, Mähren,
Schlesien) keine Missionare suchen.
R. Grulich widerlegt in seinem Buch
diese Annahme gründlich, indem er
das Wirken der böhmischen Missionare

in allen Weltteilen zum erstenmal
zusammenfassend darstellt. Von den
rund 160 Missionaren waren der weitaus

grösste Teil Jesuiten, ihnen folgten
die Franziskaner und vereinzelte
Angehörige anderer Orden. Die Aussen-
dungvon Missionaren aus Böhmenbegann

nach der Konsolidierung der
Gegenreformation seit der Mitte des
17. Jahrhunderts und setzte sich fort bis
zur Aufhebung des Jesuitenordens im
Jahre 1773. Die Tätigkeit in den spanischen

Kolonien, in denen man sonst
gegenüber den Ausländern vorsichtig
war, wurde den Böhmen durch die
engen Beziehungen zwischen den beiden
Linien des habsburgischen Herrscherhauses

erleichtert. Hier wirkten nur
Jesuiten, während die Franziskaner nach
Ägypten und in den Orient gingen. Im
Fernen Osten finden wir beide Orden.
Grulich schildert, basierend auf
Forschungen in römischen, deutschen und
(unter erschwerten Umständen)
tschechischen Archiven, sämtliche Missio¬

nare in Kurzbiographien. Er würdigt
auch ihre Tätigkeit als Naturforscher,
Sprachwissenschafter, Handwerker,
Künstler, Ärzte usw. Unter ihnen
finden sich Berühmtheiten wie die Patres
Samuel Fritz, der als erster den Amazonaslauf

kartierte, oder Georg Josef
Kamel, der als erster die Flora der Philippinen

erforschte (nach ihm ist die
Kamelie benannt). Grulich beschränkt
sich auf die katholische Mission, weist
aber im Vorübergehen auch auf die
überragende Rolle der Mährer in der
ebenfalls bedeutenden herrnhutischen
Mission hin.

Der schmale Band von gut 200 Seiten

enthält insgesamt eine Fülle von
interessanten Informationen.

Peter Hersche

Kirche in Not XXIX/1981. Flüchtlinge
in der Welt - eine Herausforderung
für die Kirche, hrsg. von Wolfgang
Grycz, Königstein/Taunus (1981).
Albertus Magnus Kolleg/Haus der
Begegnung. 237 S.

Auch die neueste Nummer dieses
Jahrbuchs (vgl. zuletzt IKZ 1981, S.58, 143)
befasst sich mit der Notlage der Kirche
in den kommunistisch beherrschten
Ländern, hat also eine ähnliche
Zielsetzung wie «Glaube in der 2. Welt»,
Zollikon/Zürich (G2W). - Zu Beginn
wird das stets wachsende Flüchtlingsproblem

in der Welt unter vielerlei
Aspekten, auch hinsichtlich der
finanziellen Belastung für die aufnehmenden

Länder, behandelt; es geht auch
die verschiedenen Kirchen (und
sonstigen Religionen) an. Dabei handelt es

sich um eine im Grunde hoffnungslose
Entwicklung: Die Millionen von
Flüchtlingen sind zu zahlreich, um sich
im aufnehmenden Lande eingliedern
zu lassen, bilden also «Minderheits-

60



gruppen»; aber auch ihre Hoffnung
auf eine Rückkehr in ihre Heimat ist
weithin vergeblich.

Dazu treten Berichte aus dem Leben
der römisch-katholischen Kirche in
Polen (durch die neueste Entwicklung
in gewisser Weise überholt), in der
Tschechoslowakei, Mitteldeutschland,

Ungarn und (Sowjet-)Litauen,
Weiss-Ruthenien, Bulgarien, Südslawien

und China, ferner der unierten
Rumänen und unierten Ukrainer, deren

Schicksal zwischen ihrer Rückgliederung

in die Orthodoxie (seit
1946/1948) und den ökumenischen
Bestrebungen des Vatikans
«eingeklemmt» ist. Dazu berichtet der
Herausgeber von G2W, Pfr. Eugen Voss,
über die jüngste Entwicklung des
orthodoxen Patriarchats Moskau. Dem
schliesst sich eine Übersicht über die
Lage der Christen (meist Jakobiten aus
dem Tür Abdln) in der Türkei an (von
Ernest Lorando). Der Vf. bringt sie in
gewisser Weise mit den Nestorianern
und ihren Schicksalen im Ersten Weltkrieg

(und danach) durcheinander;
benennen sich beide doch heute gern im
nationalen Sinn als «Assyrer», für deren

leibliche Nachfahren (aus altte-
stamentlicher Zeit) sie sich halten. -
Das Jahrbuch bringt, wie stets, vielerlei
Material und richtet sich weniger an
Spezialisten als an eine breitere
Öffentlichkeit. - Es steht zu befürchten, dass
diesem Jahrbuch noch viele weitere
folgen werden. Bertold Spuler

Walter Selb: Orientalisches Kirchenrecht,

Band I: Die Geschichte des

Kirchenrechts der Nestorianer (von
den Anfängen bis zur Mongolenzeit),

Wien 1981. Verlag der
Österreichischen Akademie der
Wissenschaften. 233 S. (Österreichische
Akademie der Wissenschaften.
Phil.-Hist. Klasse Sitzungsberichte,
388. Band/Veröffentlichungen der

Kommission für Antike Rechtsgeschichte

Nr. 3/hrsg. von Walter
Selb).

Die Entwicklung des Kirchenrechts
bei den morgenländischen Kirchen -
Orthodoxen, Jakobiten und Nestorianern

- ist, ihrer konfessionellen
Gliederung entsprechend, in sehr
unterschiedlichen Bahnen verlaufen und
setzt dementsprechend ganz
unterschiedliche Kenntnisse, etwa auf
sprachlichem Gebiete, voraus. Unter
diesen Voraussetzungen gibt es, wie
der Vf. richtig hervorhebt, kein
«orientalisches Kirchenrecht» an sich,
sondern nur das Recht der einzelnen
Konfessionen und der aus ihnen (etwa
bei den Monophysiten) hervorgegangenen

Nationalkirchen. S. unternimmt
es als Jurist und trefflicher Kenner
semitischer Sprachen, vor allem des
Syrischen, die rechtliche Entwicklung bei
den Nestorianern in zwei Abschnitten
darzubieten: vor und nach der islamischen

Eroberung. Er zeigt nach einer
Einleitung über die konfessionelle
Gliederung des Raumes, wie das Recht
auf Synodalakten beruht, die in einem
«Synodikon» zusammengefasst sind,
zu denen «Apostellehren» kamen. Sie
beruhten auf vielerlei Entscheidungen
im «Westen» (vom nestorianischen
Bereich aus betrachtet), also im
Oströmischen Reich, darunter wohl auf
mancherlei Fälschungen, die alle in
sehr unterschiedlicher Form überliefert

sind und die vielerlei Fragen
aufwerfen, die von der bisherigen
Forschung nicht einhellig beantwortet
worden sind; S. trägt dabei stets seine

eigene Überzeugung vor. Erst seit dem

5.Jh., als die nestorianische Kirche
sich unter dem Druck der langen
Feindschaft zwischen Byzanz und dem
sassanidischen Persien endgültig
verselbständigte, traten dazu Beschlüsse

eigener Synoden, wie sie auch in
frühislamischer Zeit noch tagten. Sie hat-

61



ten sich, der kirchlichen Entwicklung
entsprechend, mit allerlei neu
auftauchenden Fragen zu befassen. Zu all
dem kommen manche privaten
Rechtssammlungen und Kompilationen.

Dabei ist, wie S. deutlich hervorhebt,

zu berücksichtigen, dass viel
Material heute noch nicht herausgegeben,
noch nicht wirklich gesichtet und überdies

in mannigfacher Verflechtung
überliefert ist, so dass mancher Schluss

vorläufig bleiben muss. Was wir wissen,

was herausgegeben und übertragen

worden ist, führt S. in eingehenden
Darlegungen vor, die den Stand der
Forschung und damit unserer Einsicht
zeigen. Dabei handelt es sich, wie
hervorzuheben ist, um Forschungen aus
abendländischer Feder. Die orthodoxen

Kirchen des Ostens oder die
Angehörigen der betreffenden Konfessionen

in der Neuzeit haben nichts
Wesentliches dazu beigetragen, sind dazu
auch weiterhin zu wenig zahlreich.

AufGrund dieses Materials entwirft
S. ein sehr klares und einleuchtendes
Bild des innerkirchlichen Lebens,
angefangen von Ehefragen (mit der
zeitweiligen Erlaubnis einer Heirat auch
für den hohen Klerus), Fragen der
Kirchenleitung, der Gliederung in Diözesen

(mit zwei sehr übersichtlichen
Karten), der Rechte der Patriarchen/Ka-
tholikoi, der Bischöfe, Priester und
Mönche (mit gewissen Sonderformen),

endlich der Stellung der Laien:
für die vorislamische und die islamische

Zeit. Die Stellung zum Staate ist in
beiden Fällen, der Natur der Staatsreligion

entsprechend, unterschiedlich,
doch hat vor allem der Islam den
Nestorianern durchaus Entfaltungs- und
Überlebensmöglichkeiten geboten. Sie
wurden - nach einer hoffnungsvollen
Periode der anfänglich unter nestoria-
nischem Einfluss stehenden mongolischen

Herrscher Persiens, der Ilchane

- durch deren Übertritt zum Islam
abgebrochen. Damals lebte der letzte
bedeutende nestorianische Schriftsteller.
Seitdem, d.h. seit etwa 1300 und besonders

seit dem Wüten Tfmürs um 1400,

schrumpfte die Zahl der Nestorianer
auf einen Bruchteil zusammen und
wurde überdies seit 1552 durch die
Abspaltung der Unierten, heute «Chaldäer»

genannt, vermindert. - Das
vorliegende Werk ist ein bedeutsamer
Beitrag nicht zur Rechts-, sondern
überhaupt zur Kirchengeschichte, das über
das Bekannte in wesentlichen Punkten
hinausführt und dem Vf. einen gewichtigen

Platz in der einschlägigen
Forschung sichert. Es wird durch ein
Verzeichnis der Literatur und ein Register
erschlossen. BertoldSpuler

Jacob Vellian (Hrsg.): The Syrian
Churches, Band VIII : The Romani-
zation Tendency, Kottayam 1975.

Printed at the K.P. Press. 130S. (in
Deutschland bei: Ostkirchendienst,
Abt. Verlag, Kleinenberger Weg 13,

Paderborn). - Kartoniert DM 14.-.
Eine der Bestrebungen des Vatikans,
die den unierten Kirchen das Leben
immer schwerer machte, war dessen

Wunsch, die altererbten Liturgien
schrittweise durch die römische zu
ersetzen. Auf dieses Ziel hat die Kurie
Jahrhunderte hindurch vielerlei Mühen

verwendet und auch manche
Erfolge erzielt, die keineswegs nur die

Durchsetzung der lateinischen Sprache

in der Liturgie; vielmehr auch die

Angleichung des Wortlautes sowie der

liturgischen Haltung an das abendländische

Vorbild bezweckten.
Dabei sind abendländische Sonder-

Liturgien, wie die irische oder die
mozarabische, schon im Mittelalter (fast
ganz) untergegangen; das vorliegende
Werk kann sich bei ihnen also auf
kurze Abschnitte (S. 1-14; 46-53)
beschränken. Auch das mittelalterliche

62



Zwischenspiel einer Union mit den
Armeniern und einer Verdrängung ihrer
ehrwürdigen Liturgie durch die Unitores,

das vom 11. bis 14. Jh. dauerte,
nahm vor dem Beginn der neueren
morgenländischen Unionen sein
Ende; es wird durch Gabriele Winkler
einsichtig beschrieben (S. 110-125).
Einzig die Maroniten haben sich nach
längerem Ringen ausnahmslos der
Union angeschlossen und waren - also
ohne morgenländisches Gegenstück -
nicht so nachhaltig in der Lage,
Tendenzen dieser Art abzuwehren
(S. 85-95). Bei den Kopten (S. 61-69)
und den Äthiopiern (S. 96-109) waren
die Erfolge einer Latinisierung so
gering, dass man am Schluss nur noch
glaubte, mit einer Übersetzung des
Rituale Romanum ins Ge'ez
weiterzukommen. Die grössten Erfolge erzielte
Rom bei den unierten Malabar-Christen,

die weitgehend latinisiert wurden
(S. 70-84). Die unierten Ukrainer
konnten sich - trotz manchen
Zugeständnissen im Laufe der Jahrhunderte

- ihre Liturgie-Sprache ebenso
wahren wie die Melkiten, auch wenn
das Brauchtum in manchem dem
abendländischen angeglichen wurde.

- So ist es also ein unterschiedliches
Bild, das uns die vielerlei (meist
einheimischen) Verfasser des vorliegenden
Sammelwerkes bieten; auch ist ihre
Qualität durchaus unterschiedlich.
Die meisten und prägnantesten, trotz
aller apologetischen Tendenz
kritischen Bemerkungen liefert Michael
Soloveys Beitrag über die ukrainische
Kirche. Auch die Darstellung der
Entwicklung in der Malabar-Kirche durch
Jacob Vellian und das Ringen um die
Unierten in Äthiopien (in Cyril Koro-
levskys Darstellung) seien hervorgehoben.

- Die meisten Beiträge enthalten
eine umfängliche Bibliographie, vielfach

in einheimischen Sprache, und
verdienen auch aus diesem Grunde Be¬

achtung. Ein Register fehlt. - Die
Beschlüsse des IL Vatikanischen Konzils
haben der Entwicklung auch für diese
Kirchen inzwischen neue Bahnen
gewiesen, von denen hier gerade nicht
mehr die Rede sein konnte.

Bertold Spuler

Joseph Hubert Reinkens: Briefe an sei¬

nen Bruder Wilhelm (1840-1873),
hrsg. v.H. J.Sieben (Bonner Beiträge
zur Kirchengeschichte 10,1 -3), Böhlau

Verlag, Köln Wien 1979.

Im literarischen Nachlass von Dr.
Wilhelm Reinkens, der 1889 als Pfarrer
von St.Remigius zu Bonn gestorben
war, fanden sich u.a. auch fast 900(von
insgesamt etwa 1500) Briefe, welche
dessen jüngerer Bruder, der nachmalige
erste deutsche altkatholische Bischof,
Joseph Hubert Reinkens, in den Jahren
1840-1873 an ihn geschrieben hatte.
Hermann Josef Sieben SJ hat es

unternommen, das vor erst 8 Jahren im
Archiv der niederdeutschen Provinz des

Jesuitenordens entdeckte umfangreiche
Material zu sichten und diese Briefe
nunmehr in drei Bänden mit insgesamt
1890 Seiten herauszugeben. Dabei
unterzog sich der Herausgeber der
unvorstellbar grossen Mühe, die im 50seitigen
Personenverzeichnis aufgeführten rund
1000 Namen zu sichten und überall, wo
ihm dies möglich war, durch entsprechende

Anmerkungen für heutige Leser

zu identifizieren. Schon diese Statistik
belegt die ausserordentliche
Kontaktfreudigkeit von Dr. J.H.Reinkens, der
als Kirchenhistoriker bis zu seiner
Bischofswahl durch die erste deutsche
altkatholische Synode in Breslau wirkte.
Noch am 2. Mai 1873 hatte er allerdings
seinem Bruder anvertraut, anlässlich
seines Besuches beim evangelischen
Kirchenrechtler Emil Friedberg in

Leipzig habe dieser gesagt, nach seiner
Überzeugung werde Preussen «den
altkatholischen Bischof dotieren. Er war

63



aber auch ganz der Erwartung, ich
würde der Erwählte sein, worauf ich
ihm erwiderte, dass eine solche Wahl an
meinem Willen scheitere» (S. 1823).

Nun, es kam dann doch anders, was
vielleicht auch der Grund sein mag, dass

dieser zitierte Brief der letzte vor der
denkwürdigen Wahl vom 4. Juni 1873

ist und die nachfolgenden
(Nrn. 938-953), die den Zeitraum von
1874-1889 umfassen, fast nur noch
Gratulationsadressen zum Geburtsoder

Namenstag beinhalten.
Wahrscheinlich hängt das fast völlige Versiegen

des früheren regen und zuweilen
auch spontan-temperamentvollen
Gesprächs mit dem um 10 Jahre älteren
Bruder aber auch mit dessen zunehmendem

Alter zusammen. Obwohl Joseph
gelegentlich durchblicken liess, nicht
nur er selber, sondern auch gemeinsame
Freunde würden es begrüssen, wenn
Wilhelm sich ebenfalls in die Reihen der
altkatholischen Opposition stellen
würde, konnte dieser sich nicht zu
diesem Schritt entschliessen. Deshalb
vermied wohl auch Joseph jegliche
eingehendere Erörterung der im Vorfeld des

ersten Vatikanums aufbrechenden
Streitfragen, was man als altkatholischer

Leser bedauert. Denn dass der

spätere Bischof Reinkens (1821 1896)
in dieser Beziehung Wesentliches zu
sagen gehabt hätte und dass er mit allen
namhaften Exponenten der Anti-Infal-
libilisten in persönlichem Kontakt
stand, zeigt deren teilweise wiederholte
Erwähnung in diesen Briefen. - Aus
schweizerischer Sicht besonders interessant

sind jene Briefstellen, in denen
J. H. Reinkens seine Eindrücke von der
kirchlichen Situation in der Schweiz

wiedergibt, wie er sie auf seinen mehrfachen

Reisen erlebte. So schrieb er am
15. August 1872 aus dem Waldstätter-
hof in Brunnen u.a.: «Auf dem Wege

von Basel nach Konstanz war ich durch
einen Bahnhofinspektor erkannt worden,

der meine Ankunft dem Altkatholischen

Komitee in Konstanz telegraphisch

meldete. Diese suchten mich nun
in allen Gasthöfen und fanden mich in
der «Krone», was denn auch am andern
Tage die Zeitung meldete. Ich konnte
nicht ausweichen, müsste am 7. dieses

Monats abends vor etwa 80 Herren
einen Vortrag halten (yü Stunde) In
Luzern sind die Professoren Herzog» -
hier gibt der Herausgeber in Anm. 61

auf S. 1809 die wichtigsten Daten, wobei
ihm allerdings das Versehen unterläuft,
Eduard Herzog sei 1884 Bischof geworden,

während seine Wahl bereits 1876

erfolgt ist - «und Helfenstein 2 Tage
von morgens bis zum Abend bei uns
gewesen Sie warten alle auf den
Moment, um zu uns zu stehen.» Und
10 Tage später berichtet er von einer
ihm und dem Bruder bekannten Familie
Fasbind in Brunnen: «Dieganze Familie

ist innerlich altkatholisch, aber hier
berühren die Geistlichen die neuen
Dogmen gar nicht, und so kommt es zu
keiner Aussprache.»-Von seiner
denkwürdigen Vortragsreise nach der
Schweiz im Zusammenhang mit dem

Oltner-Tag vom 1. Dezember 1872

schrieb er am 13. Dezember jenes Jahres
kurz und bündig: «Ich habe 6 Vorträge
in der Schweiz gehalten. 3 in katholischen

und 3 in protestantischen
Kirchen, zu Ölten, Luzern, Solothurn,
Bern, Rheinfelden und Basel. Die
Schweiz ist voller Bewegung» (S. 1817).

Eine wertvolle Ergänzung der
dreibändigen Briefsammlung stellt deren
lOseitige Einleitung durch H.J.Sieben
dar, welche alle zugänglichen
biographischen Daten und Fakten der Brüder
Reinkens und ihrer Familie enthält.

H. A. Frei

64


	Bibliographie

