Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 1

Artikel: Ostkirche : Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit
Autor: Amiet, Peter / Kessler, Ewald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ortskirche — Universalkirche,
Amt und Bezeugung der Wahrheit '

Vorbemerkung

Der Unterzeichnete ist Mitglied der offiziellen Gesprichskommission
der christkatholischen und der rdmisch-katholischen Kirche der
Schweiz. Zum Auftrag dieser Kommission gehort es auch, nach Mog-
lichkeiten gemeinsamen Zeugnisses zu suchen. Ideal wire es, wenn
die Kommission solche Moglichkeiten in dem Gebiet finde, welchem
die eigentlichen Trennungsgriinde zwischen den beiden Kirchen zuge-
horen, ndmlich in der Lehre von der Kirche, in welche die Papstfrage
eingeordnet ist. Gerade danach suchte die Kommission, wie der hier
verdffentlichte Text «Ortskirche — Universalkirche, Amt und Bezeu-
gung der Wahrheit» zeigt.

Dieser Text hat seine Form durch verschiedene Diskussionen und
miindliche wie schriftliche Beitrige von Kommissionsmitgliedern ge-
funden. Wiewohl er nicht bis zum Kern der Kontroversfrage vorstdsst,
so diirfte er doch Hinweise geben, wie die beiden Kirchen gemeinsam
nach einem erneuten Verstindnis von Kirche, Amt und auch Unfehl-
barkeit suchen konnten. Alle Mitglieder der Kommission sind der An-
sicht, dass dieser Text der Lehre ihrer Kirche nicht widerspreche. An
sich sdhe der und jener allerdings lieber eine andere Akzentsetzung.
Das beriihrt aber nicht den prinzipiellen Konsens dartiber, dass der
Text beidseitig verantwortbar ist als Hinweis, wie ein weitgehend ge-
meinsames Zeugnis in der Kernfrage der Spaltung gesucht werden
konnte. Es entspricht dem Wunsch der Kommission, wenn der vorlie-
gende Text in verschiedenen 6kumenisch engagierten Kreisen disku-
tiert wird, stellt er doch eines der wenigen Beispiele dar, da eine Ein-
zelfrage — hier die der Unfehlbarkeit — nicht fiir sich, sondern nach
ihrem ekklesiologischen Ort betrachtet wird.

Als Hilfe fiir dieses Suchen nach einem gemeinsamen Zeugnis sind
Reaktionen der Leser erwiinscht.

Als solchen Hinweis ver6ffentlicht der Unterzeichnete mit — an ihrer
52.Sitzung vom 19.Oktober 1981 bezeugten — Billigung der Kommis-
sion den Text.

Wettingen Peter Amiet

' Mit Ortskirche ist hier das Bistum gemeint, nicht die Pfarrei, Nationalkir-
che oder gar die Denomination.

33



Von der Gemeinschaft der Schopfung zu der Gemeinschaft der Kirche

Wir leben alle in Gemeinschaft. Aus der Gemeinschaft der Eltern
kommen wir her und wachsen in neue Verbindungen hinein — bald
willig, bald gezwungenermassen. Gefihrdung und Verminderung der
Gemeinschaft durch Tod, widriges Schicksal und Siinde bereiten uns
Schmerz und Leiden. Wo immer aber Gemeinschaft gelingt, sei es,
dass einen eine Blume anspricht, ein Acker einem etwas sagt oder
Menschen sich verstehen, da erfahren wir das als etwas Sinnvolles und
Giltiges.

‘Wir wiinschen eine Gemeinschaft, die uns liebt, versteht und be-
schenkt, die aber auch von uns etwas erwartet und unsere Zuwendung
annimmt, eine Gemeinschaft, die uns als ihre vollwertigen Glieder an-
erkennt und von uns selber anerkannt zu werden wiinscht. Eine solche
Gemeinschaft wandert stetig vorwérts; denn wenn mir jemand hilft,
bringt er mich weiter, ebenso wie ich wiederum durch meinen eigenen
Beitrag ihn fordere.

In welcher Richtung aber soll diese Gemeinschaft gehen? Hinféllig
und unfrei sind manche Bemiihungen um Gemeinschaft, mehr durch
die Angst vor der Verlassenheit als durch die Erkenntnis des Heils be-
stimmt, das allein unserem Leben Sinn und Richtung gibt, nach dem
wir uns sehnen als der Heilung aller Zerrissenheit, da alle Dinge, Him-
mel und Erde, Schopfer und Geschopf, Mann und Frau, Eltern und
Kinder, Mensch und Elemente, aber auch Verstand und Gefihl, Geist,
Seele und Leib, Wort und Tat zur Einheit in Gemeinschaft finden. Wir
mochten beschenkt sein mit dieser Einheit und fiir wiirdig gehalten
werden, thr dienen zu diirfen. Wir mochten Bande mit allen Menschen
kniipfen, so dass alle, zu einer Gemeinschaft vereint, ihr Leben als giil-
tig und wahr erfahren, da nicht durch Angst oder Zwang, sondern in
Freiheit und Liebe das Zusammensein gelebt wird. Solche Gemein-
schaft ist da, wo der Schopfer, der dreifaltige Gott, mitten unter uns
ist, da der Sohn nicht dem Vater gleich ist, um sich nachher iiber ihn
zu erheben, sondern um ihn zu ehren durch die Grosse seines Gehor-
sams, und da die Herrlichkeit des Geistes nicht geringer ist als die des
Vaters und des Sohnes, noch diese schmailert, sondern ihr entspricht.

Auf das Offenbarwerden solcher Gemeinschaft der Séhne Gottes
mit dem Erstgebornen unter vielen Briidern sehnt sich das Geschaf-
fene (vgl. Rom. &, 19 u. 29 u. 35-39).

34



Die Sendung stiftet die Gemeinschaft neu

Als die Fiille der Zeit gekommen war, sandte Gott seinen Sohn in die
Welt (Gal. 4, 4). Und in diese Sendung stellt er uns hinein, indem er
uns den Geist seines Sohnes gibt, damit auch wir nicht unwissende
Knechte (Joh. 15, 15), sondern Séhne und Erben des Reiches des Va-
ters seien (Gal. 4, 6-7). So ist es die eine Sendung, in welcher Jesus
Christus, unser Herr, zu uns gekommen ist, welche auch wir unsrer-
seits vollziehen.

Wenn Christus seine Jiinger aussendet, an seiner Statt das Evange-
lium zu verkiinden (vgl. 2. Kor. 5, 20), so dass, wer sie hort, Christus
hort (Luk. 10, 16), dann bleibt er der Herr seiner Jiinger, demgegen-
iiber sie dauernd verantwortlich sind.

Die Gemeinschaft erkennt die Wahrheit

Im Heiligen Geist bekennen die Christen Jesus als den Herrn (1. Kor.
12, 3). Er ist es, zu dem sie vom Vater, der in der Kraft des Heiligen
Geistes (vgl. Lk. 1, 35 und 3, 22) den Sohn gesandt hat, gezogen wer-
den (Joh. 6, 44). Und ihnen sendet der vom Vater gesandte Sohn vom
Vater her den Geist der Wahrheit, der vom Vater ausgeht und vom
Sohn zeugt (Joh. 15, 26). Der Geist leitet die Gesandten Christi in die
ganze Wahrheit (Joh. 16, 13). Und diese Wahrheit ist Christus (Joh. 14,
6), der bei ihnen ist bis an das Ende der Welt. Sie sind als seine Zeu-
gen (Joh. 15, 2) beauftragt, alle Volker zu ihm zu fithren (Mat. 28,
19-20).

In Vielfalt haben alle Anteil an der Gemeinschaft

So heisst denn «mit Christus Gemeinschaft haben» sowohl, mit ihm
und von ihm ausgesandt sein in die Welt, wie auch, ihm als dem Herrn
und dem Ziel gegeniiberstehen. Alle, die durch das Wort (vgl. Rom.
10, 17), die Taufe und Firmung Gldubige und Glieder am Leib Christi
und Triager des Heiligen Geistes geworden sind, haben Anteil an der
einen gottlichen Sendung. In der Gemeinschaft miteinander hat jeder
einen Psalm, eine Lehre, eine Offenbarung, Zungenrede oder Ausle-
gung (1. Kor. 14, 26). Ein jeder ist gesendet, aber ein jeder steht den
andern, die ebenfalls von Christus gesendet sind, auch gegeniiber. Der

39



Gesandte Christi sieht im Bruder ein Gefdss des Heiligen Geistes, in
welchem Geiste beide den Vater anrufen. Und der den Geist empfan-
gen hat, dient dem Bruder wiederum als einem Repridsentanten Chri-
sti, der gekommen ist zu dienen. So lebt die Kirche in einer Vielfalt
von Beziehungen, da die Christen miteinander, fiireinander und im
Gegeniiber zu einander sind.

Die Gemeinschaft mit dem Bischof

Es ist dies keine unbestimmte Vielfalt, sondern die Kirche ist der Leib
des einen Hauptes, welches Christus ist. Sie bezeugt dies dadurch,
dass sie sich um den Bischof? schart, der seinen besonderen Auftrag
auf dem geschichtlichen Weg der apostolischen Sukzession vom inkar-
nierten, geschichtlichen Herrn her durch den Heiligen Geist empfan-
gen hat.

So wie jeder Einzelne das Wort Gottes und die Taufe auf geschicht-
lichem Weg von Christus her empfangen hat, so stehen die Gldubigen
als Gemeinschaft im Amtstriger demjenigen’gegeniiber, der ihr auf ge-
schichtlichem Weg Reprisentant Jesu von Nazareth geworden ist. In
der Ausrichtung auf den Bischof konkretisiert die Gemeinde ihr eige-
nes In-der-Sendung-Stehen als christliches und zugleich als gemein-
schaftliches, da die Vielen nicht regellos zueinander stehen, sondern
sich in der Kraft des Heiligen Geistes um den einen Bischof als den
Gesandten Christi scharen?®. Unter seiner Leitung feiert die Kirche das
Abendmahl und alle Sakramente und verkiindet sie den Tod des
Herrn, bis er kommt.

Wenn der Bischof mit dem «charisma certum veritatis» (Iren. adv.
haer. 4, 26, 2) den Auftrag erhalten hat, iiber dem Bekenntnis des apo-

2 Die Art, wie die einzelnen evangelischen Kirchen das Wort Bischof fiir
sich und andere Kirchen jeweilen verwenden, sagt noch wenig dariiber aus, ob
die Wirklichkeit des Bischofsamtes bei ihnen da ist. Das ist vielmehr eine of-
fene Frage, die noch einer dringenden 6kumenischen Untersuchung bedirfte.

3 Dem entspricht die altkirchliche Ubung besser, nach welcher die Gemein-
den durch ihre Wahl bezeugten, dass sie fihig und gewillt sind, sich einem be-
stimmten Christen als einem Gesandten Christi zu stellen. In der rémisch-ka-
tholischen Kirche werden heute nur wenige Bischofe durch diézesane Gre-
mien gewihlt, z. B. der von Rom (die Kardinile repriisentieren die Gemeinde
Rom) und von Basel. Es ist ein Desideratum in der rémisch-katholischen Kir-
che, dass bei der Bischofswahl die Diézese mehr beteiligt sei.

36



stolischen Glaubens zu wachen, so schrinkt das den Glaubenssinn, an
dem alle Gldaubigen teilhaben, nicht ein, vielmehr weckt es ithn und
gibt thm die Orientierung auf die Gemeinschaft der Kirche Christi hin.
Durch die Weihe zum Bischof wie auch durch die zum Priester und
Diakon werden Gldubige nicht zu Christen anderer Art gemacht, viel-
mehr werden sie geweiht und beauftragt, es als Gesandte Christi den
Christen, die alle den Heiligen Geist erhalten haben und miteinander
das konigliche Priestertum darstellen, zu erméglichen, ihre Zugehorig-
keit zum konkreten, in der Geschichte erschienenen Gottessohn nicht
nur als Individuen, sondern im Gehorsam dem Gesandten gegeniiber
miteinander, eben als Kirche, zu bezeugen und darzustellen.

Der eine Christus und die eine Kirche

Der eine Christus stiftete die Kirche als eine. Die Kirche, der unteil-
bare Leib Christi, ist nicht die Summe aus einzelnen Individuen oder
Gliedern oder irgendwelchen Teilen. Wo immer ein Apostel dem Sen-
dungsbefehl gehorchte und wo sich auf seine Predigt hin an irgendei-
nem Ort die Kirche realisierte, da war es die eine Kirche Christi: Und
in dieser Kirche, die unter der Leitung ihres Bischofs um die heilige
Eucharistie versammelt ist, ist der Christus totus in capite et in cor-
pore. Mag unser Erkennen Christi Stiickwerk sein, so ist doch Chri-
stus nicht zerteilt bei uns.

Die Kirche ldsst sich nicht in Teile zerlegen. Laien und Klerus, Bi-
schof und Eucharistie, Lehre und rechtes Tun lassen sich nicht tren-
nen. So ist nur die Eucharistie der Gemeinde mit dem Bischof authen-
tisch (Ign. Smyrn. 8, 1). Nur in der Einheit aller Elemente ist jedes,
was es ist.

Die Kirche unterwegs

Diese Ganzheit und Katholizitdt ist bekanntlich nicht ungebrochen
festzustellen. Es muss vielmehr ermahnt werden, sie anzustreben und
zu verwirklichen. Dieser Tatbestand entspricht auch dem Wesen der
Sendung. Die Kirche muss sich nicht nur wegen der menschlichen
Schwichen ihrer Glieder stets neu um ihre Selbstverwirklichung be-
mihen. Vielmehr wandert das Gottesvolk als Gemeinschaft, da die
Glieder einander fordern, dem ewigen Ziel entgegen.

8%



Die eine Kirche an vielen Orten und zu vielen Zeiten

An welchem Ort immer die Kirche, das wandernde Gottesvolk, sich
findet, da ist der Christus totus in capite et in corpore und nicht nur
ein Teil von ihm. Die Kirche zu einer Zeit und an einem Ort ist daher
die katholische Kirche ebenso wie die an einem andern Ort und zu ei-
ner andern Zeit.

Aus dem Glauben an die Identitdt der Kirche aller Orten und Zeiten
wird nicht isoliert die heilige Schrift allein, sondern die ganze fortdau-
ernde Tradition hoch geachtet. Und aus dem Glauben an die Identitit
der Kirche am einen Ort mit der am andern Ort hat der Apostel Paulus
den Kephas aufgesucht und wieder aufgesucht, damit sich die Selbig-
keit ihres Glaubens erweise (Gal. | und 2). In demselben Glauben
zeigt der hl. Ignatius aus seiner Einsicht, dass die Kirche an einem
Ort, versammelt um die eine Eucharistie, die katholische Kirche ist
(Smyrn. 8), nicht die Konsequenz, ihre lokalen Grenzen deckten sich
mit den Grenzen der Kirche, sondern die, dass er die Kirche am an-
dern Ort wiedererkennt, sie darum dort auch seiner Ermahnung teil-
haft werden ldsst und um ihre Fiirbitte ersucht (vgl. Phil. 5), wie er sie
auch bittet, die Identitdt von Ortskirche zu Ortskirche durch eine Ge-
sandtschaft zu feiern (Phil. 10).

Wiirde die Kirche der einen Zeit die fritherer Zeiten vergessen oder
die Kirche an einem Ort die an andern Orten nicht beachten wollen,
weil sie in Selbstgenligsamkeit threm Herrn allein gehdren mochte,
dann setzte sie ithre eigene Katholizitit aufs Spiel, denn sie ist iden-
tisch mit den andern Ortskirchen, gibt es doch nur eine Kirche aller
Orte und Zeiten. Was sie darum der Kirche an einem andern Ort tut,
das tut sie sich selber; nimmt sie die andere nicht ernst, so nimmt sie
damit sich selber nicht ernst. Das aber kann sie als gldaubige Kirche
nicht. Vielmehr nimmt sie sich ernst und sucht daher die Gemein-
schaft mit der iiber den ganzen Erdkreis verbreiteten Kirche*. Wie es
der eine Herr ist, auf dessen Sendung hin an vielen Orten sich sein
Leib realisierte, so ist es auch das eine, gemeinschaftliche, trinitarische

4 Hier stellt sich die Frage, ob bei der Gespaltenheit der Christenheit auch
jenseits des Schismas Kirche anerkannt werden kénne. Diese Frage kann nur
bejaht werden, wenn zugleich gesagt wird, dass diese Anerkennung an sich
identisch sein miisste mit der Wiederherstellung der communio. Es ist ein dem
Glauben unverstdndlicher, beunruhigender Stachel, dass jenseits der bekann-
ten Grenzen der Kirche Katholisches erscheint, ohne dass die Einheit erlangt
wird.

38



Leben, welches sowohl die einzelnen Glieder der Ortskirche verbindet
wie auch die Gemeinschaft der Ortskirchen auf der ganzen Welt be-
seelt.

Die Einheit in der Ortskirche und in der universalen Kirche

Die Darstellung der Einheit der Kirche innerhalb der Ortskirche und
von Ortskirche zu Ortskirche in der universalen Kirche geschieht nicht
in derselben Weise. In der Ortskirche reprisentiert der Bischof als In-
haber des hochsten kirchlichen Amtes das Haupt der Kirche. Er steht
als Reprédsentant des Hauptes der iibrigen Gemeinde als dem Leib
Christi vor. Durch die Gemeinschaft mit dem Bischof als dem sichtba-
ren Haupt der Kirche bekennt sich die Gemeinde zur Einheit der Kir-
che. Hier, in der eucharistischen Versammlung um den Bischof, ist die
Fille des totus Christus, der einen, heiligen, katholischen Kirche, wel-
che Fiille nicht gesteigert werden kann.

Der Verkehr der Ortskirchen untereinander aber bildet nicht so sehr
das Verhiltnis des Leibes mit dem Haupt ab, wie es innerhalb der
Ortskirche der Verkehr der Gemeinde mit dem Bischof tut. Wohl aber
ist auch die Gemeinschaft der Ortskirchen untereinander als trinitari-
sches Leben zu sehen. Dabei wird man nicht bestimmten Gemeinden
Proprietiten nur einer der gottlichen Personen zuschreiben. Eine jede
Kirche vielmehr, wo immer sie sich findet, ist identisch mit allen an-
dern, wobei diese Identitit nicht etwa die Eigenart der einzelnen Orts-
kirchen unterdriicken wiirde. Vielmehr entfalten alle je nach ihren
geistlichen und geschichtlichen Erfahrungen in immer wieder beson-
derer und neuer Weise das eine Geheimnis der Kirche. Mag dabei —
wie etwa gesagt wird — auch eine der Kirchen die Proprietiten des
Geistes, eine andere die des Sohnes oder des Vaters betonter wider-
spiegeln, so steht doch keine iiber der andern, auch nicht wenn die
eine historisch gesehen Ursprung der andern ist. Uber einer Bischofs-
kirche kann keine andere stehen, ist doch das Bischofsamt das oberste
kirchliche Amt.

Damit die Ortskirche sich zum geschichtlich erschienenen Christus
bekennen kann, bedarf sie der andern Ortskirchen; denn wenn ihr der
Bischof mangelt, dann muss sie sich den neuen Bischof durch Bi-
schéfe anderer Kirchen weihen lassen. Die zeitliche Ausrichtung der
Kirche, wie sie sich in der apostolischen Sukzession zeigt, ist also not-
wendig verbunden mit der rdumlichen von Ortskirche zu Ortskirche.

39



Wie durch eine Bischofsweihe dem einen Episkopat nichts beige-
fugt wird, so wird auch der Ortskirche, der ein Bischof geweiht wird,
nichts zu ihrem kirchlichen Charakter beigefiigt. Durch den Verlust ih-
res Bischofs hort die Ortskirche nicht auf, voll katholisch zu sein. Viel-
mehr wird sie als katholische und apostolische Kirche bestétigt durch
die andern Ortskirchen, deren Bischofe sich an der Weihe ithres neuen
Bischofs beteiligen.

Die Kirche bezeugt ihre universale Einheit

Wie die eine Ortskirche der andern bei der Bischofsweihe bedarf,
ebenso bedarf sie der andern, um zu bezeugen, dass die Sendung Chri-
sti eine universale ist. Christus ist der Heiland der Welt und will die
ganze Schopfung unter sich als threm Haupt vereinen (Eph. 1, 10).

Wie bezeugen nun die Ortskirchen diese Einheit? Es ist deutlich,
dass die Weise, wie dieses Zeugnis abzulegen gesucht wird, geschicht-
lich erst allméhlich Gestalt anzunehmen begann. Vor der Formung des
Universellen in der Kirche steht die Bildung der Ortskirchen, deren
Symbol der Einheit im in der apostolischen Sukzession stehenden Bi-
schof vorgegeben ist. Das Evangelium kann nur darum auch der gan-
zen Welt gelten, weil es zuerst den konkreten einzelnen Menschen in
seiner konkreten Umwelt erreicht hat und ihn in eine konkrete Ge-
meinschaft am Ort, wo er lebt, gestellt hat.

Da aber dem Menschen die Ewigkeit ins Herz gelegt ist (Pred. 3, 11)
und er als Haupt der Schopfung gebildet wurde (1. Mos. 1, 26), so
konnte er nicht voll ernst genommen sein durch das Evangelium,
wenn es ithn nicht in eine universale Gemeinschaft stellen wiirde, in
der sie alle eins sind, eins in der Heiligen Dreifaltigkeit (vgl. Joh. 17).
Um den universalen Anspruch des Evangeliums bezeugen zu koénnen,
miissen die Ortskirchen ihre Einheit darzustellen suchen.

Das Zeugnis der iiberregionalen Einheit kann die Form von Gruss-
botschaften und gelegentlichen Besuchen haben. Es hat sich aber auch
entwickelt zu der Bildung von Metropolitan- und Patriarchatsverbin-
den, in denen eine Gemeinde den Vorsitz in der Liebe hat (Ign. Rém.
Anrede).

Der Primat

Konsequenterweise wird es dazu kommen miissen, dass in einer Ge-
meinde alle andern Gemeinden der Welt das Symbol der Einheit und

40



Einzigkeit der Kirche sehen, mit welcher Gemeinde wegen ihres be-
sonderen Vorrangs die andern {ibereinstimmen miissen (Iren.adv.haer.
I11. 3, 2), indem sie in ihr die Mutter und Wurzel der katholischen Kir-
che sehen (Cyprian Brief 48).

Zur Weise, wie die Gemeinschaft der Ortskirchen miteinander zu re-
geln sei, fordert der 34. (27.) apostolische Kanon, es hitte kein Bischof
etwas ohne das Einverstindnis des Primas seiner Reichsprovinz (sei-
ner Nation) zu tun, noch diirfte dieser etwas tun ohne die Einwilli-
gung jener.

Aber auch der Primas der Universalkirche hat sein Amt nicht in iso-
lierter, autokratischer Weise. Er steht vielmehr in der Gemeinschaft al-
ler Bischofe, vor allem jener, die selber in einer grosseren Region den
Primat ausiiben, wie ja die alte Kirche diese synodale Gemeinschaft
im Primat durch die Pentarchie zu verwirklichen trachtete.

In dieser synodalen Gemeinschaft der Ortskirchen miteinander hat
eine den Vorsitz und ist das centrum unitatis. Dieses — und damit auch
seine Laien und sein Klerus mit dem Bischof — dient der Bezeugung
der Einheit der Kirche ihrer rdumlichen Universalitit nach. Dabei
steht der Primas nicht derart {iber den andern Bischofen, als wére er
anderer Art als sie. Er ist vielmehr der Erste unter Gleichen. Er ist ja
der, in welchem sich die andern Bischéfe wiedererkennen, wie sich ja
auch die vielen Kirchen in der einen Kirche des Primas wiedererken-
nen. An sich kénnen sich die Bischofe in jedem andern Bischof wie-
dererkennen. Um der Einheit willen aber sind sie in besonderer Weise
verpflichtet, auf den Primas zu sehen.

Der Primat einer Ortskirche hebt das volle Kirchesein der andern
Ortskirchen nicht auf noch fiigt er ihm etwas bei. Zwei Ortskirchen
sind auch zusammen nicht mehr Kirche als eine allein, wie auch zwei
Bischofe nicht mehr Bischof sind als einer allein. Es ist auch der ober-
ste Vorsteher der Eucharistie der Bischof und nicht der Primas. Die
Kirche kennt ja auch keine hohere Beauftragung und Sendung als die
der Bischofsweihe.

Wenn der hl. Cyprian jeden Bischof als in der Nachfolge des Apo-
stels Petrus stehend sehen kann (Brief 27), wenn also in dieser Sicht
wenigstens potentiell jeder Bischof Primas sein konnte, so gibt es doch
die Notwendigkeit, die rdumliche Einheit tatsachlich und konkret zu
bezeugen, und daher die Notwendigkeit, dass die einzelnen Kirchen
im Dienst dieses Zeugnisses sich in einer bestimmten Ortskirche in
hervorgehobener Weise wiedererkennen. Wie alle Apostel die Briider
stirken und die Schafe weiden miissen, diese Aufgaben aber bei Pe-

41



trus noch besonders genannt werden, so schaut man, wenn man sehen
will, was Kirche ist, besonders auf die Primatskirche. Deshalb sind
alle Kirchen fiir diese bestimmte Kirche und ihren Bischof besonders
verantwortlich, wie sich auch Paulus fiir Kephas besonders verant-
wortlich wusste (Gal. 1 und 2). Und ebenso hat die Primatskirche den
andern Kirchen gegeniiber eine besondere Verantwortung. Um diese
wahrnehmen zu kdnnen, bedarf es wie schon beim Primas einer Pro-
vinz so auch beim Universalprimas geeigneter Rechte und Pflichten,
Erstverpflichtungen im Ergreifen von Initiativen und im Koordinieren
kirchlicher Unternehmungen, des Rechtes von den andern gehdrt zu
werden, des Rechtes auf den Vorsitz in der konziliaren Gemeinschaft
der Kirche u.a. Wenn diese Rechte und Pflichten auch an den Bi-
schofsstuhl einer konkreten Gemeinde gebunden sind, bei welcher die
Kirche den Vorsitz in der Liebe erkennt, so sind sie doch so zu verste-
hen, dass sie nicht einfach von dieser Gemeinde sondern von ithrem
Bischof ausgeiibt werden. Dies geschieht in kirchlicher Weise, ndmlich
in Verbindung mit der Presbyterschaft, der ganzen Gemeinde und mit
dem Kollegium der Bischofe. '

In Entsprechung zu der Funktion, die Petrus nach dem Zeugnis der
Schrift erfiillte, hat der Primas die Aufgabe, in Entscheidungssituatio-
nen mit einer Initiative voranzugehen, die es der Kirche ermdoglicht
und sie notigt, zu einer gemeinsamen Entscheidung zu gelangen, ihren
Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzustellen. Damit
dies moglich ist, kann es sich bei den Rechten des Primas nicht so sehr
um Kompetenzen handeln, die dazu fithren kdnnten, dass die andern
Glieder der Kirche als nicht mit diesen Kompetenzen versehen ihre
volle Verantwortung nicht wahrnehmen konnten. Es missen vielmehr
besonders hervorgehobene Verpflichtungen sein.

Gemiss dem Wesen der Kirche, welches synodal ist, fithrt also der
Primas weder einen Monolog noch hélt er eine blosse Anrede und An-
sprache, ohne auch zu hdren, sondern er lebt im Gesprich, welches
durch sein Wort nicht abgeschnitten, sondern geférdert wird. Die
Rechte und Pflichten des Primas diirfen nicht die Rechte und Pflich-
ten der andern Ortskirchen und Bischofe einengen. Vielmehr miissen
jene dazu dienen, dass diese besser und umfangreicher wahrgenom-
men werden konnen, ist doch die Primatskirche in besonderer Weise
verpflichtet, besorgt zu sein fiir das gemeinschaftliche, synodale und
trinitarische Leben, das die Ortskirchen miteinander verbindet. Sie sel-
ber steht génzlich in diesem Leben, ist sie doch selber nicht in anderer
Weise Kirche als die andern Kirchen, als wire sie etwa ohne die an-

42



dern schon katholische Kirche, nicht aber die andern ohne sie. Viel-
mehr gilt von der Primatskirche, was Gregor d. Gr. von sich bekannt,
wenn er sagt: Die Ehre der gesamten Kirche ist meine Ehre. Die volle
Lebenskraft meiner Briider ist meine Ehre. Dann bin ich in Wahrheit
geehrt, wenn allen einzelnen die schuldige Ehre erwiesen wird.

Die Bezeugung der Wahrheit

Zu den Pflichten jeder Kirche und somit auch der Primatskirche ge-
hort die Bezeugung der Wahrheit. Wo Christus ist, da ist der, welcher
sich die Wahrheit nennt. Wo zwei oder drei in seinem Namen versam-
melt sind, da ist er mitten unter ihnen. Es ldsst sich nicht sagen, dass er
hier mehr und dort weniger unter ihnen sei. Wo er ist, da ist der treue
Herr, den niemand bekennen kann als nur im Heiligen Geist. Der
Glaube kann nicht annehmen, er wiirde vom Heiligen Geist getduscht.
Mag unser Erkennen jetzt auch ein stiickweises nur sein, so ist es doch
kein verfehltes. « Der Christ, der die Salbung vom Heiligen Geist hat,
weiss alles und hat es nicht nétig, dass ihn jemand lehre. Wie ihn die
Salbung belehrt hat, so ist es auch wahr und keine Liige» (sinngemaéss
nach 1. Joh. 2, 20-29). Daraus folgt nicht, bei den Christen seien Leh-
rer iberfliissig, sondern gerade, dass diese ithnen «schreiben» (1. Joh.
2, 21) und sie gerade deshalb lehren kénnen, weil sie die Wahrheit
schon kennen. Wenn der Glaube aus der Predigt kommt, so verliert
diese ihren Sinn nicht, wenn der Glaube erwacht ist. Denn die Kirche
ist Gemeinschaft. Aus Liebe haben die Apostel gelehrt, um so die Ge-
meinschaft zu férdern und sie zu leben, die Gemeinschaft mit uns, den
vom Geist Gesalbten, und mit dem Vater und dem Sohn Jesus Chri-
stus (1. Joh. 1, 1-4).

Ohne die Bindung der Gldubigen an das Wort der Apostel, derer,
die das Leben gesehen, bezeugt und verkiindet haben, kennen wir
keine Gemeinschaft zum ewigen Leben. Und wer in der Gemeinschaft
zum ewigen Leben ist, der folgt seinem Bischof, der in apostolischer
Nachfolge steht. Denn der Herr, der die Apostel ausgesandt hat, wel-
che durch die Weihe von Bischéfen die Sendung fortgefiithrt haben,
steht in Treue zu seiner Sendung.

Wir, die wir von Gott stammen, glauben einem Wort nicht blind-
lings. Vielmehr sind wir, die wir alle an dem Glaubenssinn der Kirche
teilhaben und von der Kraft aus der Hohe gehalten werden, aufgeru-
fen, die Geister zu priifen. Und wenn wir Gott erkennen, dann héren

43



wir auf die Apostel (vgl. 1. Joh. 4, 1-6; 1. Kor. 2, 15f. und 14, 37/38; 2.
Petr. 1, 20), d.i. auf die Gesandten Christi, und auch auf deren Ge-
sandte, denn Christi Wort « Wer euch hort, hort mich» ist nicht auf die
Erstgesandten begrenzt. Es wire dabei dem Glauben ein unverstdndli-
ches Argernis, wenn durch anscheinend von Christus gesandte und im
Heiligen Geist Christi Wort predigende Bischofe Irrlehren verkiindet
wiirden. Der Gliubige trotzt solchem Argernis und ldsst durch es sei-
nen Glauben nicht relativieren. Er will sich trotzdem dem Wort des
Gesandten Christi stellen. Er tut dies nicht, weil er die Wahrheit nicht
kennte, sondern um Gemeinschaft zu haben mit Christus, der die
Wahrheit ist. Und weil die Gemeinschaft eine universale ist, hort er
besonders auf das Wort des Primas als des centrum unitatis. Und da
die Kirche der ganzen Welt sowohl wie die an jedem Ort Synode, Ge-
meinschaft ist, so notigt dasjenige Wort der Kirche am meisten, sich
ihm zu stellen, das vom hdchsten Ausdruck dieser Gemeinschaft aus-
geht, d.i. von dem von der ganzen Kirche anerkannten Konzil>.

In der Gemeinschaft Christi erkennen wir das Heil

In dieser Gemeinschaft erkennen wir das Heil, das in dem Menschen
Jesus von Nazareth, in seinem Leben, seiner Lehre, seinen Taten, sei-
nem Tod und seiner Auferstehung und Erhohung griindet, und in uns,
die wir der Tempel des Heiligen Geistes sind, wohnt. Durch die Ge-
burt seines ewigen Sohnes aus Maria, dem Tempel Gottes, welche
wahrhaft Mutter Gottes genannt wird, ist Gott mit den Menschen soli-
darisch geworden und in die innigste Gemeinschaft getreten. Und die-
ser konkrete Mensch Jesus hat konkrete Menschen in seine Gemein-
schaft berufen und ausgesandt, sei es als weise Baumeister den Grund
zu legen, welcher Christus ist, sei es, auf diesem Grund weiterzubauen
als Mitarbeiter Gottes (vgl. 1. Kor. 3). Indem die Menschen einem

> Wenn Papst Paul VI in seinem am 5.10.1974 an Johannes Kardinal Wil-
lebrands gerichteten Brief, in dem er ihn zu seinem ausserordentlichen Dele-
gierten bei der 700-Jahr-Feier des 2. Konzils von Lyon ernannte, dieses Konzil
nicht als «dkumenisches» bezeichnet, sondern als «alterum generale concilium
Lugdunense», einfach als «concilium Lugdunense» oder gar als «sextum re-
censetur inter generales synodos in occidentali orbe celebrata», so muss dies
als Anstoss aufgenommen werden, um allgemein iiber die Autoritdt und den
Stellenwert der sogenannten kumenischen Konzile, die nur im Westen Gel-
tung erlangt hatten, nachzudenken.

44



konkreten Gesandten Christi begegnen, erreicht sie das Heil und kon-
nen sie selber das Heil bezeugen. Wo immer das Heil aufleuchtet, da
will es sich realisieren in der Verbindung mit Christus. Nur in der Ge-
meinschaft, die in Christus griindet, ist das Heil. Darum kennen wir
ausserhalb der Kirche das Heil nicht. Darum ist jedes Bezeugen und
Bekennen der Wahrheit Christi immer auch ein kirchliches.

Die christliche Wahrheit ist nicht ideologisch sondern personlich

Die Wahrheit des Evangeliums ist die Wahrheit der Person des Erlo-
sers. Die Kirche bekennt sich zu dieser Wahrheit und vertraut dem Er-
l6ser, dass er sie in der Wahrheit erhalte. Sie lebt in diesem Glauben
und ldsst sich ihren Glauben nicht durch skandaldse Ereignisse, wel-
che ihm entgegen stehen, verdunkeln.

Zu dieser Wahrheit bekennt sich die Kirche auch mit Worten und
Sédtzen. Wenn sie es auch nicht zuliisst, dass diesen Sidtzen widerspro-
chen wird, sondern will, dass neue Bekenntnissitze den friiheren ent-
sprechen, weil sonst die Gemeinschaft, die auch durch die Sprache
lebt, gestort wiirde, so weiss sie doch, dass die Wahrheit nicht in den
Sédtzen selber enthalten ist. Der Glaube ist keine unpersdnliche Ideolo-
gie. Darum sammelt sich die Kirche, deren Glieder alle vom Geist ge-
salbt sind und die Wahrheit kennen und die darauf vertrauen, vonein-
ander in der Wahrheit gefordert zu werden und ebenso einander in der
Wahrheit weiterzufiihren, um die Person des von Christus gesandten
Bischofs. Indem sie zu ihm steht, durch welchen sie Christus hort, be-
kennt sie sich zu dem, der da ist der erste und der letzte, in dessen Na-
men jedes Knie sich beuge hier und aller Orten und Zeiten.

45



Aus den Anfingen des deutschen alt-katholischen Bistums

Ein Entwurf zu einer Synodal- und Gemeindeordnung
von Theodor Stumpf

Auf dem Katholikenkongress vom 22.-24.September 1871 in Miin-
chen, dem ersten Alt-Katholikenkongress, stimmten drei Médnner, Ig-
naz v. Déllinger, Carl Adolf Cornelius und Theodor Stumpf, gegen die
Bildung eigener alt-katholischer Gemeinden, die Johann Friedrich
v.Schulte vorgeschlagen hatte!. Theodor Stumpf (1831-1873) war
Oberlehrer in Koblenz, mehrere Jahre war er Vizeprises des Koblen-
zer katholischen Gesellenvereins gewesen, er hatte grossdeutsche und
liberal-katholische Leitartikel fiir die «Kolnischen Blitter» (spéater
«Kolnische Volkszeitung») geschrieben, deren Redakteur sein Freund
Fridolin Hoffmann war. Im «Rheinischen Merkur» Fridolin Hoff-
manns sind seine Artikel meist mit «A» unterzeichnet. Auf dem Kol-
ner Alt-Katholikenkongress stimmten dann Dollinger, Cornelius und
Stumpf der Wahl eines eigenen alt-katholischen Bischofs zu? Zur
Kliarung der Haltung der drei Opponenten des Kongresses von 1871 in
Miinchen kénnen der folgende Entwurf einer Synodal- und Gemein-
deordnung und der zugehorige Begleitbrief beitragen, die Stumpf an
Cornelius sandte. Sie fanden sich in einem Biischel von Briefen zum
Alt-Katholizismus im Nachlass von Carl Adolf Cornelius und liegen
seit etwa einem Jahrzehnt in der Bayerischen Staatsbibliothek in Miin-
chen, die auch die Nachldsse von Ignaz v.Doéllinger und Johann
Friedrich v.Schulte verwahrt.

A.

Entwurf einer Ordnung der altkatholischen Seelsorge in Deutschland.
In Erwidgung, dass das geltende katholische Kirchenrecht auf die
ungewohnlichen in fortschreitender Entwicklung begriffenen Verhalt-

'S. Urs Kiiry: Die Altkatholische Kirche, 2. Aufl., hg. von Christian Oeyen,
Die Kirchen der Welt, Bd. 111, Stuttgart, 1978, S.66f.; Ewald Kessler: Johann
Friedrich (1836-1917), Miscellanea Bavarica Monacensia, Heft 55, Miinchen,
1975, S.348-350.

* Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholizismus, Neudruck der Aus-
gabe Giessen 1887, Aalen 1965, S.355.

46



nisse der Altkatholiken in Deutschland in manchen Punkten sich nicht
anwenden ldsst?, beschliesst die zur Wahl eines altkatholischen Mis-
sionsbischofs fiir Deutschland nach den Beschliissen des 2. altkatholi-
schen Congresses in Koln berufene Delegierten-Versammlung fiir die
Dauer des Notstandes folgende «Ordnung der altkatholischen Seel-
sorge in Deutschland», deren Weiterentwicklung den Beschliissen der
hiedurch eingesetzten altkatholischen Synode anheimgegeben wird.
Die Rechte der Regierungen bleiben vorbehalten®.

Ordnung der altkatholischen Seelsorge in Deutschland

1. Abschnitt

Der Bischof

§ 1.

Die oberste Leitung und Beaufsichtigung der altkatholischen Seel-
sorge in Deutschland liegt dem Bischofe ob. Derselbe hat in Bezug auf
die Verkiindigung der Heilslehre und die Spendung der Sakramente
alle Rechte und Pflichten des bischéflichen Amtes, und zwar wegen
des gegenwirtigen Notstandes ohne Beschrinkung®. In der Leitung
der kirchlichen Verwaltung steht dem Bischofe ein von der altkatholi-
schen Synode bestellter Ausschuss als bischoflicher Rat zur Seite®.

L

Die Wahl des 1. altkatholischen Bischofs erfolgt nach Massgabe des
von der gegenwirtigen Delegierten-Versammlung festgesetzten Wahl-
reglements. Spiter wird die Bischofswahl durch eine vom Synodal-
Ausschusse zu diesem Zwecke berufene Synode vollzogen’.

* Hier war Schulte anderer Meinung. Er sah das Vorgehen der Altkatholiken
durch die Lage geboten, die nach dem Vatikanum I entstanden war, s. Schulte,
Altkatholizismus, S.46, § 1 der Synodal- und Gemeindeordnung (SGO).

* Dieser Satz entspricht § 3 der SGO.

* Entspricht § 5 der SGO.

° Fast wortlich § 13 der SGO.

" Entspricht § 6 der SGO.

47



§ 3.
Der Bischof bezieht das notige Einkommen durch den Synodal-Aus-
schuss®. Messstipendien, Stolgebiihren, Gebetsgelder, Taxen aller Art

werden nicht erhoben®.

I1. Abschnitt

Der Synodal-Ausschuss oder bischofliche Rat

§ 4.

Jede altkatholische Synode widhlt 4 Geistliche und 4 Laien und 1 Ge-
schiftsfithrer als Obmann, welche bis zur ndchsten Synode den Rat
des Bischofs bilden!®. Fiir dieses erste Mal wird der bischofliche Rat
von der gegenwirtigen Delegierten-Versammlung gewidhlt. Bei allen
Massregeln der bischoflichen Verwaltung ist die Zustimmung des bi-
schoflichen Rates erforderlich !,

§ 5.

Der Synodal-Ausschuss (bischofliche Rat) empfiangt und verwaltet die
zur Bestreitung der bischoflichen Verwaltung und aller nicht den ein-
zelnen Gemeinden zur Last fallenden Bedirfnisse der altkatholischen
Seelsorge erhobenen Einkiinfte '2. Das Jahresbudget wird auf Antrag
des Ausschusses von der Synode festgestellt, welche die erforderlichen
Summen auf die einzelnen Gemeinden nach dem freiwilligen Erbieten
derselben umlegt !3.

I11. Abschnitt

Die altkatholische Synode
§ 6.
Die Gewalt, allgemeine organische Bestimmungen zu treffen, das
Budget festzustellen und jurisdiktionelle Entscheidungen in letzter In-

8 Ahnlich § 9 SGO.

? Fast wortlich § 59 SGO.

"0 Entspricht §§ 14 und 15 der SGO.

"' Eine derart scharfe Bestimmung findet sich nicht in der SGO.
' Entspricht § 20 SGO.

'3 Entspricht §§ 33 und 34 SGO.

48



stanz zu geben, iibt der Bischof im Verein mit einer Synode aus, wel-

che alljdhrlich im Herbste von ihm berufen wird ',

§7.

Mitglieder der Synode sind (ausser dem Bischofe oder dessen Stellver-

treter)

a) sdmtliche altkatholische Geistliche.

b) Abgeordnete des Laienstandes. Dieselben werden von den Ge-
meinden, respektive den Vereinen ', bei denen wenigstens von Zeit
zu Zeit altkatholischer Gottesdienst gehalten wird, in der Art ge-
wihlt, dass jede Gemeinde (Verein) wenigstens einen, fiir jedes
zweite und folgende Vierteltausend der Mitgliederzahl je einen Ab-
geordneten entsendet. Einer von den Abgeordneten muss iiberall
aus dem Gemeinde(Vereins)vorstande erwahlt werden.

¢) der Synodalausschuss'®.

§ 8.
Den Vorsitz fiihrt der Bischof, bzw. sein Stellvertreter'’. Die Ge-
schiftsordnung wird von der Synode festgestellt '®.

§09.

Das Recht der Antragstellung steht allen Mitgliedern zu. Alle zur Ver-
handlung kommenden Gegenstinde werden einer gemeinsamen Bera-
tung unterzogen und, falls nicht durch diese «Ordnung» ausdriicklich
anders bestimmt wird, durch absolute Majoritit samtlicher Stimmen
entschieden. Bei Stimmengleichheit entscheidet der (Bischof) Vorsit-
zende 1°.

"“Die SGO §21 schldgt fiir die Abhaltung der Synode alljihrlich die
Pfingstwoche vor; die Aufgaben der Synode werden in der SGO nicht um-
schrieben.

'* Zur Frage «Gemeinden» oder «Vereine» s. Kessler, Friedrich, S.349,
Anm. 4.

'* Entspricht § 22 SGO; nach der SGO sind «alle katholischen Geistlichen»
Mitglieder der Synode, wihrend Stumpf die Mitgliedschaft auf die altkatholi-
schen Geistlichen beschrinkt.

"7 Entspricht § 24 SGO.

'* Entspricht § 25 SGO.

" Entspricht §§ 26, 29 und 30 SGO. § 27 SGO bestimmt, dass die Synodalre-
prasentanz die Vorlagen fiir die Synode feststellt. Nach § 26 SGO sind «An-
trdge und Petitionen, sowie Beschwerden und Klagen» vierzehn Tage vor der
Synode der Synodalreprisentanz einzureichen.

49



§ 10.

In allen Fragen, welche die Liturgie, die Disziplin iiber den Klerus,
den Religionsunterricht (Katechese, Predigt), die Gottesdienstordnung
betreffen, haben nur die geistlichen Mitglieder der Synode Stimm-
recht; iiber wichtige Gegenstinde soll erst nach Herstellung morali-
scher Einstimmigkeit entschieden werden 2°.

1V. Abschnitt

Die Pfarrer und Hilfsgeistlichen

§1L

Die Seelsorge in den einzelnen Gemeinden liegt unter der Oberauf-
sicht des Bischofs dem Pfarrer und, wo es notig ist, den in Bezug auf
die dussere Ordnung des Gottesdienstes und der Pfarrgeschifte die-
sem untergeordneten Hilfsgeistlichen ob?!.

§12.

Die Pfarrer werden von den Gemeinden in einer Gemeinde-Versamm-
lung gewdhlt; die Gewidhlten hat der Bischof zu bestédtigen und einzu-
setzen. Gegen unbegriindete Verwerfung steht der Gemeinde der Re-
kurs an die Synode zu?%.

§ 13.

Die Pfarrer konnen gegen ihren Willen nur nach einem formlichen
Disziplinarverfahren auf einer Synode ihres Amtes enthoben werden.
Zur Suspension ist der Bischof nach Anhérung des betreffenden Kir-
chenvorstandes befugt, unter Zuldssigkeit des Rekurses an die Synode,
der, wenn der Kirchenvorstand dem Bischofe zustimmt, ohne Suspen-
siv-Effekt ist23.

§ 14.

Die Hilfsgeistlichen werden auf Antrag des Pfarrers und des Kirchen-
vorstandes auf die Dauer eines Jahres vom Bischofe angestellt. Von
ihrer Suspension gilt dasselbe, wie von den Pfarrern?*.

20 Eine entsprechende Bestimmung fehlt in der SGO.
21 Entspricht § 35, erster Halbsatz der SGO.

22 Entspricht § 54 SGO.

23 Entspricht §§ 55 und 56 SGO.

24 Entspricht § 57 SGO.

50



§ 15.

Niemand darf zum Pfarrer erwdhlt oder zum Hilfsgeistlichen bestellt
werden, der nicht ein vom Bischof und Synodal-Ausschuss ausgefer-
tigtes Bestitigungszeugnis besitzt. Die Bedingungen der Zulassung zur
Priesterweihe werden durch Synodaldekret festgesetzt 2.

V. Abschnitt

Die Gemeindeordnung

§ 16.

Die zur Einrichtung regelmaissiger und stindiger altkatholischer Seel-
sorge durch einen Pfarrer an einem Orte vereinigten Katholiken bil-
den eine eigene altkatholische Pfarrgemeinde. Neugegriindete Ge-
meinden holen die Anerkennung des Bischofs ein; wird dieselbe ver-
weigert, so entscheidet die Synode 2.

§ 17.

Die Gemeindeversammlung besteht aus sdmtlichen geschiftsfihigen
ménnlichen Mitgliedern der Gemeinde. Sie wiéhlt den Pfarrer, den
Kirchenvorstand und die Abgeordneten zur Synode und stellt das
Budget fest. Zur Beschlussfihigkeit ist die Anwesenheit der Majoritét
der Mitglieder erforderlich. Sind 2 Versammlungen beschlussunfihig,
so ist die dritte beschlussfihig. Es entscheidet in allen Fragen die ab-
solute Majoritit der Anwesenden. — (Die Gemeindeversammlung
kann ihre Befugnisse auf eine von ihr erwihlte grossere Reprisentanz
Ubertragen...)?’.

§ 18.

In allen Angelegenheiten der dusseren, insbesondere der Vermogens-
verwaltung wird die Gemeinde durch einen Kirchenvorstand vertre-
ten. Derselbe besteht a) aus dem Pfarrer, b) aus 6-18 im Genusse der
biirgerlichen Ehrenrechte befindlichen 30 Jahre alten Gemeindeglie-

¥ Entspricht §§ 51-53 SGO.

* Der erste Satz entspricht § 36 SGO; der zweite Satz hat in der SGO keine
Parallele.

¥ § 17, 1 entspricht § 45 SGO; § 17, 2 entspricht § 48 SGO; § 17, 3 entspricht
§42SGO;§ 17,4 entspricht § 47 SGO. Die in Klammern vorgeschlagene Mog-
lichkeit ist in der SGO nicht vorgesehen.

51



dern. Er wird auf 6 Jahre gewihlt; alle 3 Jahre scheidet die Hilfte der
Mitglieder nach einer Amtsdauer aus. Nach den ersten drei Jahren
wird die ausscheidende Hilfte durch das Los bestimmt 8.

§19.
Der Kirchenvorstand wihlt aus seiner Mitte a) einen Vorsitzenden
und dessen Stellvertreter, b) einen Schriftfiihrer, ¢) einen Rendanten .

§ 20.

Der Kirchenvorstand beruft die Gemeindeversammlung, bestimmt de-
ren Tagesordnung und leitet dieselbe, stellt das Budget auf, nimmt die
Rechnungslegung des Rendanten entgegen, stellt die niederen Kir-
chendiener an, bestimmt die Zeit des Gottesdienstes und sorgt fiir die
Ordnung bei demselben, beaufsichtigt die Armen- und Krankenpflege
und fiihrt die Korrespondenz der Gemeinde in Kirchensachen, welche
nicht die Seelsorge betreffen, mit anderen Gemeinden, dem Bischofe,
den Staatsbehdrden .

§ 21
Die Kosten der Seelsorge und Verwaltung werden durch freiwillige
Selbstbesteuerung der Gemeindeglieder aufgebracht?!.

B.

Brief Theodor Stumpf an Carl Adolf Cornelius.
Coblenz, den 22.Mai 1873.
Fir Eure herzlichen Gliickwiinsche unsern besten Dank. Ich darf
Gott sei Dank! mit Frau und Tochter sehr zufrieden sein; erstere néhrt
und letztere gedeiht vortrefflich. Johanna steht seit Montag wieder auf
und fiihlt sich recht wohl. Kurz hier ist alles so gut gegangen, als man
nur wiinschen kann. Die Kleine wird auch gut erzogen; nachts ist sie
noch niemals aufgenommen worden; sie muss sich mit etwas Fenchel-
tee begniigen und tuts ohne Murren. Meine gute Frau ist in diesen
Dingen sehr verstindig und - erfahren, da sie wiederholt Schwester
und Schwigerinnen unter solchen Umstinden gepflegt und kleine

28 Entspricht §§ 37-39 SGO.

2 Entspricht § 40 SGO.

3% Entspricht § 44 SGO.

' Eine dhnliche Bestimmung fehlt in der SGO.

52



Kinder besorgt hat. Als sie mir vor einem Jahr einmal mit ungeheu-
cheltem Entziicken von der Wonne, welche ihr diese Kinderpflege be-
deutet, erzdhlte, musste ich lebhaft an Goethes Gretchen denken: es
war genau dieselbe wahre Natur. Wir diirfen das beste hoffen. — Mor-
gen wird die Wirterin entlassen.

Wie sehr wiinschte ich, dass es auch bei Euch gut ginge! Leider will
hier das Wetter immer noch nicht, wie es sollte, so wird es auch bei
Euch wohl umgeschlagen sein. Der 16. Mai, unser Hochzeitstag, war
freilich sehr schon, seit Montag ist es aber hier rauh, heute regnerisch.
Gut dass Thr den schonen grossen Garten habt; ich besitze hier nur ein
Dutzend Bdume und kann mir darnach denken, wie gross er sein wird.

Euer Vorschlag kam hier an, als der unsrige im Auftrage des Vor-
standes von mir schon ausgearbeitet war. Der Verein hat nun be-
schlossen, sich in erster Linie Euch anzuschliessen, fiir den Fall aber,
dass die Commission Grundziige einer Gemeinde- und Synodal-Ord-
nung aufstellen wiirde, den von uns gemachten Entwurf ihrer Bertick-
sichtigung zu empfehlen, der alles Detail ausschliesst und im wesentli-
chen nur Prinzipien enthilt. Ich lege eine Abschrift bei. Nach Berch-
tholds*? richtiger Bemerkung habe ich mit dem Bischofe angefangen.
Du wirst wohl keine bedeutenden materiellen Verschiedenheiten zwi-
schen unserer und Eurer Auffassung finden. Am 14. war Reusch hier,
um mein Kind zu taufen. Er hatte, wie er sagte, Schulte schon vor An-
kunft Eures Entwurfs gesagt, es werde fiir jetzt nichts weiter, als ein
ganz kurzer, dem Euren dhnlicher Vorschlag durchzusetzen sein; fand
aber nun, dass man doch etwas weiter gehen miisse, als Thr, damit der
Bischof wisse, woran er sich zu halten habe. Er hat unsern Vorschlag,
den ich ihm vorlas und miindlich motivierte, mitgenommen. Dass er
der beste, eigentlich der einzig mogliche, Bischof sei, habe ich ihm
auch gesagt; er blieb aber dabei, dass er ablehnen miisse, und zwar, —
weil er sich im Kampfe mit seinen besten Freunden (Schulte!) aufrei-
ben werde! Thm sei die Lage keineswegs so klar, wie diesem; er werde
daher stets Skrupel haben, ob er auch, méchte er sich nun widersetzt
oder zugestimmt haben, den richtigen Entschluss gefasst habe. Es
fehle ihm die innere Selbstindigkeit. Ich habe ihm erwidert, dass ge-
rade diese Unklarheit die Lage klarer abspiegele, als Schultes Klar-
heit, die nur dadurch entstanden sei, dass Begriffe normaler Rechts-
verhiltnisse gewaltsam auf abnormale angewendet wiirden. Die ganze

2 Josef Berchthold (1833-1894), 1867 a.o. Prof., 1873 o.Prof. der Rechte in
Miinchen, starb als Rektor der Miinchener Universitit.

39



Auffassung von unserer Synode als einer Didzesansynode, die den
Schulteschen Entwurf so ungeniessbar macht, sei meines Erachtens
unrichtig. — Noch aus dem Wagen rief er mir abends zu, ich mochte
mich auf einen anderen Kandidaten besinnen, worauf ich, «das Regle-
ment schreibe vor, den tauglichsten zu wihlen.» — Wenn er einstimmig
gewihlt wird, nimmt er am Ende doch an. Eine Ablehnung, die auf
solchen Griinden beruht, kann meines Erachtens vor der Wahl nie-
manden bestimmen. Die Wahl Knoodts** hat doch auch ernste Beden-
ken. Hoffentlich kommst Du selbst wieder zur Delegiertenversamm-
lung heriiber und vollendest das angefangene Werk. Unsere Situation
ist allerdings durch die Kolner Opposition, der wir materiell entgegen-
kommen konnen, eine weit bessere geworden und die Gefahr der Dik-
tatur fiir diesmal voriibergegangen, hoffentlich fiir immer. Vielleicht
ist es aber gut, wenn gleich jetzt schon durch Annahme einzelner Be-
stimmungen liberaler und altkirchlicher Art den Schulteschen Bestre-
bungen durch moglichsten Anschluss an das bestehende Recht die
Fiktion, dass wir allein die Kirche seien, zu begriinden?*, ein Riegel
vorgeschoben und damit der provisorische Charakter unserer Ordnun-
gen festgestellt wird. Freilich ist das auch schon durch Einreihung des
Bischofs in das Kirchenkollegium Eures Entwurfs deutlich gemacht,
da hier eben die Analogie mit dem bestehenden Recht vollig authort.
Schulte wird nur versuchen, der Synode mit denselben Spezialisierun-
gen und Teilungen zu kommen, wie jetzt, wenn man nicht diese Dinge
entschlossen durchbricht.
Frau und Papa lassen Euch alle, ich auch die Freunde, Berchthold,
Dollinger etc. herzlich griissen
Dein
Th. St.

3 Peter Knoodt (1811-1889), Giintherianer in Bonn, 1878-1889 als General-
vikar von Bischof Reinkens Nachfolger von Reusch.

*S. Schulte, Altkatholizismus, S.354f., wo Stumpf, Déllinger u.a. auf dem
Kolner Altkatholikenkongress 1872 gegen einen Antrag von Prof. Maassen
Stellung nahmen, der die vatikanischen Pfarrer nicht mehr als Pfarrer aner-
kannte und ebd.S.367, wo Bismarck zu Schulte sagt: «Mein Standpunkt ist
ganz der Thrige. Ich halte die Altkatholiken fiir die einzigen Katholiken, denen
eigentlich alles gebiihrt... » Déllinger legte dieser Sache, anders als Schulte,
grosse Bedeutung bei, s. ebd. S.382.

Mannheim Ewald Kessler

54



	Ostkirche : Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

