
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 1

Artikel: Ostkirche : Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

Autor: Amiet, Peter / Kessler, Ewald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ortskirche - Universalkirche,
Amt und Bezeugung der WahrheitJ

Vorbemerkung

Der Unterzeichnete ist Mitglied der offiziellen Gesprächskommission
der christkatholischen und der römisch-katholischen Kirche der
Schweiz. Zum Auftrag dieser Kommission gehört es auch, nach
Möglichkeiten gemeinsamen Zeugnisses zu suchen. Ideal wäre es, wenn
die Kommission solche Möglichkeiten in dem Gebiet fände, welchem
die eigentlichen Trennungsgründe zwischen den beiden Kirchen
zugehören, nämlich in der Lehre von der Kirche, in welche die Papstfrage
eingeordnet ist. Gerade danach suchte die Kommission, wie der hier
veröffentlichte Text «Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung

der Wahrheit» zeigt.
Dieser Text hat seine Form durch verschiedene Diskussionen und

mündliche wie schriftliche Beiträge von Kommissionsmitgliedern
gefunden. Wiewohl er nicht bis zum Kern der Kontroversfrage vorstösst,
so dürfte er doch Hinweise geben, wie die beiden Kirchen gemeinsam
nach einem erneuten Verständnis von Kirche, Amt und auch Unfehlbarkeit

suchen könnten. Alle Mitglieder der Kommission sind der
Ansicht, dass dieser Text der Lehre ihrer Kirche nicht widerspreche. An
sich sähe der und jener allerdings lieber eine andere Akzentsetzung.
Das berührt aber nicht den prinzipiellen Konsens darüber, dass der
Text beidseitig verantwortbar ist als Hinweis, wie ein weitgehend
gemeinsames Zeugnis in der Kernfrage der Spaltung gesucht werden
könnte. Es entspricht dem Wunsch der Kommission, wenn der vorliegende

Text in verschiedenen ökumenisch engagierten Kreisen diskutiert

wird, stellt er doch eines der wenigen Beispiele dar, da eine
Einzelfrage - hier die der Unfehlbarkeit - nicht für sich, sondern nach
ihrem ekklesiologischen Ort betrachtet wird.

Als Hilfe für dieses Suchen nach einem gemeinsamen Zeugnis sind
Reaktionen der Leser erwünscht.

Als solchen Hinweis veröffentlicht der Unterzeichnete mit - an ihrer
52. Sitzung vom 19. Oktober 1981 bezeugten - Billigung der Kommission

den Text.

Wettingen Peter Amiet

1 Mit Ortskirche ist hier das Bistum gemeint, nicht die Pfarrei, Nationalkirche

oder gar die Denomination.

33



Von der Gemeinschaft der Schöpfung zu der Gemeinschaft der Kirche

Wir leben alle in Gemeinschaft. Aus der Gemeinschaft der Eltern
kommen wir her und wachsen in neue Verbindungen hinein - bald

willig, bald gezwungenermassen. Gefährdung und Verminderung der

Gemeinschaft durch Tod, widriges Schicksal und Sünde bereiten uns
Schmerz und Leiden. Wo immer aber Gemeinschaft gelingt, sei es,

dass einen eine Blume anspricht, ein Acker einem etwas sagt oder
Menschen sich verstehen, da erfahren wir das als etwas Sinnvolles und
Gültiges.

Wir wünschen eine Gemeinschaft, die uns liebt, versteht und
beschenkt, die aber auch von uns etwas erwartet und unsere Zuwendung
annimmt, eine Gemeinschaft, die uns als ihre vollwertigen Glieder
anerkennt und von uns selber anerkannt zu werden wünscht. Eine solche

Gemeinschaft wandert stetig vorwärts; denn wenn mir jemand hilft,
bringt er mich weiter, ebenso wie ich wiederum durch meinen eigenen
Beitrag ihn fördere.

In welcher Richtung aber soll diese Gemeinschaft gehen? Hinfällig
und unfrei sind manche Bemühungen um Gemeinschaft, mehr durch
die Angst vor der Verlassenheit als durch die Erkenntnis des Heils
bestimmt, das allein unserem Leben Sinn und Richtung gibt, nach dem

wir uns sehnen als der Heilung aller Zerrissenheit, da alle Dinge, Himmel

und Erde, Schöpfer und Geschöpf, Mann und Frau, Eltern und

Kinder, Mensch und Elemente, aber auch Verstand und Gefühl, Geist,
Seele und Leib, Wort und Tat zur Einheit in Gemeinschaft finden. Wir
möchten beschenkt sein mit dieser Einheit und für würdig gehalten
werden, ihr dienen zu dürfen. Wir möchten Bande mit allen Menschen

knüpfen, so dass alle, zu einer Gemeinschaft vereint, ihr Leben als gültig

und wahr erfahren, da nicht durch Angst oder Zwang, sondern in
Freiheit und Liebe das Zusammensein gelebt wird. Solche Gemeinschaft

ist da, wo der Schöpfer, der dreifaltige Gott, mitten unter uns

ist, da der Sohn nicht dem Vater gleich ist, um sich nachher über ihn
zu erheben, sondern um ihn zu ehren durch die Grösse seines Gehorsams,

und da die Herrlichkeit des Geistes nicht geringer ist als die des

Vaters und des Sohnes, noch diese schmälert, sondern ihr entspricht.

Auf das Offenbarwerden solcher Gemeinschaft der Söhne Gottes
mit dem Erstgebornen unter vielen Brüdern sehnt sich das Geschaffene

(vgl. Röm. 8, 19 u. 29 u. 35-39).

34



Die Sendung stiftet die Gemeinschaft neu

Als die Fülle der Zeit gekommen war, sandte Gott seinen Sohn in die
Welt (Gal. 4, 4). Und in diese Sendung stellt er uns hinein, indem er
uns den Geist seines Sohnes gibt, damit auch wir nicht unwissende
Knechte (Joh. 15, 15), sondern Söhne und Erben des Reiches des
Vaters seien (Gal. 4, 6-7). So ist es die eine Sendung, in welcher Jesus

Christus, unser Herr, zu uns gekommen ist, welche auch wir unsrerseits

vollziehen.
Wenn Christus seine Jünger aussendet, an seiner Statt das Evangelium

zu verkünden (vgl. 2. Kor. 5, 20), so dass, wer sie hört, Christus
hört (Luk. 10, 16), dann bleibt er der Herr seiner Jünger, demgegenüber

sie dauernd verantwortlich sind.

Die Gemeinschaft erkennt die Wahrheit

Im Heiligen Geist bekennen die Christen Jesus als den Herrn (1. Kor.
12, 3). Er ist es, zu dem sie vom Vater, der in der Kraft des Heiligen
Geistes (vgl. Lk. 1, 35 und 3, 22) den Sohn gesandt hat, gezogen werden

(Joh. 6, 44). Und ihnen sendet der vom Vater gesandte Sohn vom
Vater her den Geist der Wahrheit, der vom Vater ausgeht und vom
Sohn zeugt (Joh. 15, 26). Der Geist leitet die Gesandten Christi in die

ganze Wahrheit (Joh. 16, 13). Und diese Wahrheit ist Christus (Joh. 14,

6), der bei ihnen ist bis an das Ende der Welt. Sie sind als seine Zeugen

(Joh. 15, 2) beauftragt, alle Völker zu ihm zu führen (Mat. 28,

19-20).

In Vielfalt haben alle Anteil an der Gemeinschaft

So heisst denn «mit Christus Gemeinschaft haben» sowohl, mit ihm
und von ihm ausgesandt sein in die Welt, wie auch, ihm als dem Herrn
und dem Ziel gegenüberstehen. Alle, die durch das Wort (vgl. Röm.
10, 17), die Taufe und Firmung Gläubige und Glieder am Leib Christi
und Träger des Heiligen Geistes geworden sind, haben Anteil an der
einen göttlichen Sendung. In der Gemeinschaft miteinander hat jeder
einen Psalm, eine Lehre, eine Offenbarung, Zungenrede oder Auslegung

(1. Kor. 14, 26). Ein jeder ist gesendet, aber ein jeder steht den

andern, die ebenfalls von Christus gesendet sind, auch gegenüber. Der

35



Gesandte Christi sieht im Bruder ein Gefäss des Heiligen Geistes, in
welchem Geiste beide den Vater anrufen. Und der den Geist empfangen

hat, dient dem Bruder wiederum als einem Repräsentanten Christi,

der gekommen ist zu dienen. So lebt die Kirche in einer Vielfalt
von Beziehungen, da die Christen miteinander, füreinander und im

Gegenüber zu einander sind.

Die Gemeinschaft mit dem Bischof

Es ist dies keine unbestimmte Vielfalt, sondern die Kirche ist der Leib
des einen Hauptes, welches Christus ist. Sie bezeugt dies dadurch,
dass sie sich um den Bischof2 schart, der seinen besonderen Auftrag
auf dem geschichtlichen Weg der apostolischen Sukzession vom
inkarnierten, geschichtlichen Herrn her durch den Heiligen Geist empfangen

hat.
So wie jeder Einzelne das Wort Gottes und die Taufe auf geschichtlichem

Weg von Christus her empfangen hat, so stehen die Gläubigen
als Gemeinschaft im Amtsträger demjenigen gegenüber, der ihr auf
geschichtlichem Weg Repräsentant Jesu von Nazareth geworden ist. In
der Ausrichtung auf den Bischof konkretisiert die Gemeinde ihr eigenes

In-der-Sendung-Stehen als christliches und zugleich als

gemeinschaftliches, da die Vielen nicht regellos zueinander stehen, sondern
sich in der Kraft des Heiligen Geistes um den einen Bischof als den
Gesandten Christi scharen3. Unter seiner Leitung feiert die Kirche das

Abendmahl und alle Sakramente und verkündet sie den Tod des

Herrn, bis er kommt.
Wenn der Bischof mit dem «charisma certum veritatis» (Iren. adv.

haer. 4, 26, 2) den Auftrag erhalten hat, über dem Bekenntnis des apo-

2 Die Art, wie die einzelnen evangelischen Kirchen das Wort Bischof für
sich und andere Kirchen jeweilen verwenden, sagt noch wenig darüber aus, ob

die Wirklichkeit des Bischofsamtes bei ihnen da ist. Das ist vielmehr eine
offene Frage, die noch einer dringenden ökumenischen Untersuchung bedürfte.

3 Dem entspricht die altkirchliche Übung besser, nach welcher die Gemeinden

durch ihre Wahl bezeugten, dass sie fähig und gewillt sind, sich einem
bestimmten Christen als einem Gesandten Christi zu stellen. In der römisch-katholischen

Kirche werden heute nur wenige Bischöfe durch diözesane
Gremien gewählt, z. B. der von Rom (die Kardinäle repräsentieren die Gemeinde
Rom) und von Basel. Es ist ein Desideratum in der römisch-katholischen
Kirche, dass bei der Bischofswahl die Diözese mehr beteiligt sei.

36



stolischen Glaubens zu wachen, so schränkt das den Glaubenssinn, an
dem alle Gläubigen teilhaben, nicht ein, vielmehr weckt es ihn und
gibt ihm die Orientierung auf die Gemeinschaft der Kirche Christi hin.

Durch die Weihe zum Bischof wie auch durch die zum Priester und
Diakon werden Gläubige nicht zu Christen anderer Art gemacht,
vielmehr werden sie geweiht und beauftragt, es als Gesandte Christi den

Christen, die alle den Heiligen Geist erhalten haben und miteinander
das königliche Priestertum darstellen, zu ermöglichen, ihre Zugehörigkeit

zum konkreten, in der Geschichte erschienenen Gottessohn nicht
nur als Individuen, sondern im Gehorsam dem Gesandten gegenüber
miteinander, eben als Kirche, zu bezeugen und darzustellen.

Der eine Christus und die eine Kirche

Der eine Christus stiftete die Kirche als eine. Die Kirche, der unteilbare

Leib Christi, ist nicht die Summe aus einzelnen Individuen oder
Gliedern oder irgendwelchen Teilen. Wo immer ein Apostel dem
Sendungsbefehl gehorchte und wo sich auf seine Predigt hin an irgendeinem

Ort die Kirche realisierte, da war es die eine Kirche Christi: Und
in dieser Kirche, die unter der Leitung ihres Bischofs um die heilige
Eucharistie versammelt ist, ist der Christus totus in capite et in
corpore. Mag unser Erkennen Christi Stückwerk sein, so ist doch Christus

nicht zerteilt bei uns.
Die Kirche lässt sich nicht in Teile zerlegen. Laien und Klerus,

Bischof und Eucharistie, Lehre und rechtes Tun lassen sich nicht trennen.

So ist nur die Eucharistie der Gemeinde mit dem Bischof authentisch

(Ign. Smyrn. 8, 1). Nur in der Einheit aller Elemente ist jedes,
was es ist.

Die Kirche unterwegs

Diese Ganzheit und Katholizität ist bekanntlich nicht ungebrochen
festzustellen. Es muss vielmehr ermahnt werden, sie anzustreben und
zu verwirklichen. Dieser Tatbestand entspricht auch dem Wesen der
Sendung. Die Kirche muss sich nicht nur wegen der menschlichen
Schwächen ihrer Glieder stets neu um ihre Selbstverwirklichung
bemühen. Vielmehr wandert das Gottesvolk als Gemeinschaft, da die
Glieder einander fördern, dem ewigen Ziel entgegen.

37



Die eine Kirche an vielen Orten und zu vielen Zeiten

An welchem Ort immer die Kirche, das wandernde Gottesvolk, sich

findet, da ist der Christus totus in capite et in corpore und nicht nur
ein Teil von ihm. Die Kirche zu einer Zeit und an einem Ort ist daher
die katholische Kirche ebenso wie die an einem andern Ort und zu
einer andern Zeit.

Aus dem Glauben an die Identität der Kirche aller Orten und Zeiten
wird nicht isoliert die heilige Schrift allein, sondern die ganze fortdauernde

Tradition hoch geachtet. Und aus dem Glauben an die Identität
der Kirche am einen Ort mit der am andern Ort hat der Apostel Paulus
den Kephas aufgesucht und wieder aufgesucht, damit sich die Selbigkeit

ihres Glaubens erweise (Gal. 1 und 2). In demselben Glauben
zeigt der hl. Ignatius aus seiner Einsicht, dass die Kirche an einem

Ort, versammelt um die eine Eucharistie, die katholische Kirche ist

(Smyrn. 8), nicht die Konsequenz, ihre lokalen Grenzen deckten sich
mit den Grenzen der Kirche, sondern die, dass er die Kirche am
andern Ort wiedererkennt, sie darum dort auch seiner Ermahnung
teilhaft werden lässt und um ihre Fürbitte ersucht (vgl. Phil. 5), wie er sie

auch bittet, die Identität von Ortskirche zu Ortskirche durch eine
Gesandtschaft zu feiern (Phil. 10).

Würde die Kirche der einen Zeit die früherer Zeiten vergessen oder
die Kirche an einem Ort die an andern Orten nicht beachten wollen,
weil sie in Selbstgenügsamkeit ihrem Herrn allein gehören möchte,
dann setzte sie ihre eigene Katholizität aufs Spiel, denn sie ist identisch

mit den andern Ortskirchen, gibt es doch nur eine Kirche aller
Orte und Zeiten. Was sie darum der Kirche an einem andern Ort tut,
das tut sie sich selber; nimmt sie die andere nicht ernst, so nimmt sie

damit sich selber nicht ernst. Das aber kann sie als gläubige Kirche
nicht. Vielmehr nimmt sie sich ernst und sucht daher die Gemeinschaft

mit der über den ganzen Erdkreis verbreiteten Kirche4. Wie es

der eine Herr ist, auf dessen Sendung hin an vielen Orten sich sein

Leib realisierte, so ist es auch das eine, gemeinschaftliche, trinitarische

4 Hier stellt sich die Frage, ob bei der Gespaltenheit der Christenheit auch
jenseits des Schismas Kirche anerkannt werden könne. Diese Frage kann nur
bejaht werden, wenn zugleich gesagt wird, dass diese Anerkennung an sich
identisch sein müsste mit der Wiederherstellung der communio. Es ist ein dem
Glauben unverständlicher, beunruhigender Stachel, dass jenseits der bekannten

Grenzen der Kirche Katholisches erscheint, ohne dass die Einheit erlangt
wird.

38



Leben, welches sowohl die einzelnen Glieder der Ortskirche verbindet
wie auch die Gemeinschaft der Ortskirchen auf der ganzen Welt
beseelt.

Die Einheit in der Ortskirche und in der universalen Kirche

Die Darstellung der Einheit der Kirche innerhalb der Ortskirche und
von Ortskirche zu Ortskirche in der universalen Kirche geschieht nicht
in derselben Weise. In der Ortskirche repräsentiert der Bischof als
Inhaber des höchsten kirchlichen Amtes das Haupt der Kirche. Er steht
als Repräsentant des Hauptes der übrigen Gemeinde als dem Leib
Christi vor. Durch die Gemeinschaft mit dem Bischof als dem sichtbaren

Haupt der Kirche bekennt sich die Gemeinde zur Einheit der Kirche.

Hier, in der eucharistischen Versammlung um den Bischof, ist die
Fülle des totus Christus, der einen, heiligen, katholischen Kirche, welche

Fülle nicht gesteigert werden kann.
Der Verkehr der Ortskirchen untereinander aber bildet nicht so sehr

das Verhältnis des Leibes mit dem Haupt ab, wie es innerhalb der
Ortskirche der Verkehr der Gemeinde mit dem Bischof tut. Wohl aber
ist auch die Gemeinschaft der Ortskirchen untereinander als trinitari-
sches Leben zu sehen. Dabei wird man nicht bestimmten Gemeinden
Proprietäten nur einer der göttlichen Personen zuschreiben. Eine jede
Kirche vielmehr, wo immer sie sich findet, ist identisch mit allen
andern, wobei diese Identität nicht etwa die Eigenart der einzelnen
Ortskirchen unterdrücken würde. Vielmehr entfalten alle je nach ihren
geistlichen und geschichtlichen Erfahrungen in immer wieder besonderer

und neuer Weise das eine Geheimnis der Kirche. Mag dabei -
wie etwa gesagt wird - auch eine der Kirchen die Proprietäten des

Geistes, eine andere die des Sohnes oder des Vaters betonter
widerspiegeln, so steht doch keine über der andern, auch nicht wenn die
eine historisch gesehen Ursprung der andern ist. Über einer Bischofskirche

kann keine andere stehen, ist doch das Bischofsamt das oberste
kirchliche Amt.

Damit die Ortskirche sich zum geschichtlich erschienenen Christus
bekennen kann, bedarf sie der andern Ortskirchen; denn wenn ihr der
Bischof mangelt, dann muss sie sich den neuen Bischof durch
Bischöfe anderer Kirchen weihen lassen. Die zeitliche Ausrichtung der
Kirche, wie sie sich in der apostolischen Sukzession zeigt, ist also
notwendig verbunden mit der räumlichen von Ortskirche zu Ortskirche.

39



Wie durch eine Bischofsweihe dem einen Episkopat nichts beigefügt

wird, so wird auch der Ortskirche, der ein Bischof geweiht wird,
nichts zu ihrem kirchlichen Charakter beigefügt. Durch den Verlust
ihres Bischofs hört die Ortskirche nicht auf, voll katholisch zu sein.
Vielmehr wird sie als katholische und apostolische Kirche bestätigt durch
die andern Ortskirchen, deren Bischöfe sich an der Weihe ihres neuen
Bischofs beteiligen.

Die Kirche bezeugt ihre universale Einheit

Wie die eine Ortskirche der andern bei der Bischofsweihe bedarf,
ebenso bedarf sie der andern, um zu bezeugen, dass die Sendung Christi

eine universale ist. Christus ist der Heiland der Welt und will die

ganze Schöpfung unter sich als ihrem Haupt vereinen (Eph. 1, 10).

Wie bezeugen nun die Ortskirchen diese Einheit? Es ist deutlich,
dass die Weise, wie dieses Zeugnis abzulegen gesucht wird, geschichtlich

erst allmählich Gestalt anzunehmen begann. Vor der Formung des

Universellen in der Kirche steht die Bildung der Ortskirchen, deren

Symbol der Einheit im in der apostolischen Sukzession stehenden
Bischof vorgegeben ist. Das Evangelium kann nur darum auch der ganzen

Welt gelten, weil es zuerst den konkreten einzelnen Menschen in
seiner konkreten Umwelt erreicht hat und ihn in eine konkrete
Gemeinschaft am Ort, wo er lebt, gestellt hat.

Da aber dem Menschen die Ewigkeit ins Herz gelegt ist (Pred. 3, 11)

und er als Haupt der Schöpfung gebildet wurde (1. Mos. 1, 26), so

könnte er nicht voll ernst genommen sein durch das Evangelium,
wenn es ihn nicht in eine universale Gemeinschaft stellen würde, in
der sie alle eins sind, eins in der Heiligen Dreifaltigkeit (vgl. Joh. 17).

Um den universalen Anspruch des Evangeliums bezeugen zu können,
müssen die Ortskirchen ihre Einheit darzustellen suchen.

Das Zeugnis der überregionalen Einheit kann die Form von
Grussbotschaften und gelegentlichen Besuchen haben. Es hat sich aber auch
entwickelt zu der Bildung von Metropolitan- und Patriarchatsverbänden,

in denen eine Gemeinde den Vorsitz in der Liebe hat (Ign. Röm.
Anrede).

Der Primat

Konsequenterweise wird es dazu kommen müssen, dass in einer
Gemeinde alle andern Gemeinden der Welt das Symbol der Einheit und

40



Einzigkeit der Kirche sehen, mit welcher Gemeinde wegen ihres
besonderen Vorrangs die andern übereinstimmen müssen (Iren.adv.haer.
III. 3, 2), indem sie in ihr die Mutter und Wurzel der katholischen Kirche

sehen (Cyprian Brief 48).
Zur Weise, wie die Gemeinschaft der Ortskirchen miteinander zu

regeln sei, fordert der 34. (27.) apostolische Kanon, es hätte kein Bischof
etwas ohne das Einverständnis des Primas seiner Reichsprovinz (seiner

Nation) zu tun, noch dürfte dieser etwas tun ohne die Einwilligung

jener.
Aber auch der Primas der Universalkirche hat sein Amt nicht in

isolierter, autokratischer Weise. Er steht vielmehr in der Gemeinschaft
aller Bischöfe, vor allem jener, die selber in einer grösseren Region den
Primat ausüben, wie ja die alte Kirche diese synodale Gemeinschaft
im Primat durch die Pentarchie zu verwirklichen trachtete.

In dieser synodalen Gemeinschaft der Ortskirchen miteinander hat
eine den Vorsitz und ist das centrum unitatis. Dieses - und damit auch
seine Laien und sein Klerus mit dem Bischof - dient der Bezeugung
der Einheit der Kirche ihrer räumlichen Universalität nach. Dabei
steht der Primas nicht derart über den andern Bischöfen, als wäre er
anderer Art als sie. Er ist vielmehr der Erste unter Gleichen. Er ist ja
der, in welchem sich die andern Bischöfe wiedererkennen, wie sich ja
auch die vielen Kirchen in der einen Kirche des Primas wiedererkennen.

An sich können sich die Bischöfe in jedem andern Bischof
wiedererkennen. Um der Einheit willen aber sind sie in besonderer Weise

verpflichtet, auf den Primas zu sehen.
Der Primat einer Ortskirche hebt das volle Kirchesein der andern

Ortskirchen nicht auf noch fügt er ihm etwas bei. Zwei Ortskirchen
sind auch zusammen nicht mehr Kirche als eine allein, wie auch zwei
Bischöfe nicht mehr Bischof sind als einer allein. Es ist auch der oberste

Vorsteher der Eucharistie der Bischof und nicht der Primas. Die
Kirche kennt ja auch keine höhere Beauftragung und Sendung als die
der Bischofsweihe.

Wenn der hl. Cyprian jeden Bischof als in der Nachfolge des Apostels

Petrus stehend sehen kann (Brief 27), wenn also in dieser Sicht

wenigstens potentiell jeder Bischof Primas sein könnte, so gibt es doch
die Notwendigkeit, die räumliche Einheit tatsächlich und konkret zu
bezeugen, und daher die Notwendigkeit, dass die einzelnen Kirchen
im Dienst dieses Zeugnisses sich in einer bestimmten Ortskirche in
hervorgehobener Weise wiedererkennen. Wie alle Apostel die Brüder
stärken und die Schafe weiden müssen, diese Aufgaben aber bei Pe-

41



trus noch besonders genannt werden, so schaut man, wenn man sehen

will, was Kirche ist, besonders auf die Primatskirche. Deshalb sind
alle Kirchen für diese bestimmte Kirche und ihren Bischof besonders

verantwortlich, wie sich auch Paulus für Kephas besonders
verantwortlich wusste (Gal. 1 und 2). Und ebenso hat die Primatskirche den

andern Kirchen gegenüber eine besondere Verantwortung. Um diese

wahrnehmen zu können, bedarf es wie schon beim Primas einer
Provinz so auch beim Universalprimas geeigneter Rechte und Pflichten,
Erstverpflichtungen im Ergreifen von Initiativen und im Koordinieren
kirchlicher Unternehmungen, des Rechtes von den andern gehört zu

werden, des Rechtes auf den Vorsitz in der konziliaren Gemeinschaft
der Kirche u.a. Wenn diese Rechte und Pflichten auch an den
Bischofsstuhl einer konkreten Gemeinde gebunden sind, bei welcher die

Kirche den Vorsitz in der Liebe erkennt, so sind sie doch so zu verstehen,

dass sie nicht einfach von dieser Gemeinde sondern von ihrem
Bischof ausgeübt werden. Dies geschieht in kirchlicher Weise, nämlich
in Verbindung mit der Presbyterschaft, der ganzen Gemeinde und mit
dem Kollegium der Bischöfe.

In Entsprechung zu der Funktion, die Petrus nach dem Zeugnis der
Schrift erfüllte, hat der Primas die Aufgabe, in Entscheidungssituationen

mit einer Initiative voranzugehen, die es der Kirche ermöglicht
und sie nötigt, zu einer gemeinsamen Entscheidung zu gelangen, ihren
Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzustellen. Damit
dies möglich ist, kann es sich bei den Rechten des Primas nicht so sehr

um Kompetenzen handeln, die dazu führen könnten, dass die andern
Glieder der Kirche als nicht mit diesen Kompetenzen versehen ihre
volle Verantwortung nicht wahrnehmen könnten. Es müssen vielmehr
besonders hervorgehobene Verpflichtungen sein.

Gemäss dem Wesen der Kirche, welches synodal ist, führt also der
Primas weder einen Monolog noch hält er eine blosse Anrede und
Ansprache, ohne auch zu hören, sondern er lebt im Gespräch, welches
durch sein Wort nicht abgeschnitten, sondern gefördert wird. Die
Rechte und Pflichten des Primas dürfen nicht die Rechte und Pflichten

der andern Ortskirchen und Bischöfe einengen. Vielmehr müssen

jene dazu dienen, dass diese besser und umfangreicher wahrgenommen

werden können, ist doch die Primatskirche in besonderer Weise

verpflichtet, besorgt zu sein für das gemeinschaftliche, synodale und
trinitarische Leben, das die Ortskirchen miteinander verbindet. Sie
selber steht gänzlich in diesem Leben, ist sie doch selber nicht in anderer
Weise Kirche als die andern Kirchen, als wäre sie etwa ohne die an-

42



dem schon katholische Kirche, nicht aber die andern ohne sie.
Vielmehr gilt von der Primatskirche, was Gregor d. Gr. von sich bekannt,
wenn er sagt: Die Ehre der gesamten Kirche ist meine Ehre. Die volle
Lebenskraft meiner Brüder ist meine Ehre. Dann bin ich in Wahrheit
geehrt, wenn allen einzelnen die schuldige Ehre erwiesen wird.

Die Bezeugung der Wahrheit

Zu den Pflichten jeder Kirche und somit auch der Primatskirche
gehört die Bezeugung der Wahrheit. Wo Christus ist, da ist der, welcher
sich die Wahrheit nennt. Wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt

sind, da ist er mitten unter ihnen. Es lässt sich nicht sagen, dass er
hier mehr und dort weniger unter ihnen sei. Wo er ist, da ist der treue
Herr, den niemand bekennen kann als nur im Heiligen Geist. Der
Glaube kann nicht annehmen, er würde vom Heiligen Geist getäuscht.
Mag unser Erkennen jetzt auch ein stückweises nur sein, so ist es doch
kein verfehltes. «Der Christ, der die Salbung vom Heiligen Geist hat,
weiss alles und hat es nicht nötig, dass ihn jemand lehre. Wie ihn die

Salbung belehrt hat, so ist es auch wahr und keine Lüge» (sinngemäss
nach 1. Joh. 2, 20-29). Daraus folgt nicht, bei den Christen seien Lehrer

überflüssig, sondern gerade, dass diese ihnen «schreiben» (1. Joh.
2, 21) und sie gerade deshalb lehren können, weil sie die Wahrheit
schon kennen. Wenn der Glaube aus der Predigt kommt, so verliert
diese ihren Sinn nicht, wenn der Glaube erwacht ist. Denn die Kirche
ist Gemeinschaft. Aus Liebe haben die Apostel gelehrt, um so die
Gemeinschaft zu fördern und sie zu leben, die Gemeinschaft mit uns, den

vom Geist Gesalbten, und mit dem Vater und dem Sohn Jesus Christus

(1. Joh. 1, 1-4).
Ohne die Bindung der Gläubigen an das Wort der Apostel, derer,

die das Leben gesehen, bezeugt und verkündet haben, kennen wir
keine Gemeinschaft zum ewigen Leben. Und wer in der Gemeinschaft
zum ewigen Leben ist, der folgt seinem Bischof, der in apostolischer
Nachfolge steht. Denn der Herr, der die Apostel ausgesandt hat, welche

durch die Weihe von Bischöfen die Sendung fortgeführt haben,
steht in Treue zu seiner Sendung.

Wir, die wir von Gott stammen, glauben einem Wort nicht blindlings.

Vielmehr sind wir, die wir alle an dem Glaubenssinn der Kirche
teilhaben und von der Kraft aus der Höhe gehalten werden, aufgerufen,

die Geister zu prüfen. Und wenn wir Gott erkennen, dann hören

43



wir auf die Apostel (vgl. 1. Joh. 4, 1-6; I.Kor. 2, 15 f. und 14, 37/38; 2.

Petr. 1, 20), d.i. auf die Gesandten Christi, und auch auf deren
Gesandte, denn Christi Wort «Wer euch hört, hört mich» ist nicht auf die

Erstgesandten begrenzt. Es wäre dabei dem Glauben ein unverständliches

Ärgernis, wenn durch anscheinend von Christus gesandte und im

Heiligen Geist Christi Wort predigende Bischöfe Irrlehren verkündet
würden. Der Gläubige trotzt solchem Ärgernis und lässt durch es

seinen Glauben nicht relativieren. Er will sich trotzdem dem Wort des

Gesandten Christi stellen. Er tut dies nicht, weil er die Wahrheit nicht
kennte, sondern um Gemeinschaft zu haben mit Christus, der die
Wahrheit ist. Und weil die Gemeinschaft eine universale ist, hört er

besonders auf das Wort des Primas als des centrum unitatis. Und da

die Kirche der ganzen Welt sowohl wie die an jedem Ort Synode,
Gemeinschaft ist, so nötigt dasjenige Wort der Kirche am meisten, sich

ihm zu stellen, das vom höchsten Ausdruck dieser Gemeinschaft
ausgeht, d.i. von dem von der ganzen Kirche anerkannten Konzil5.

In der Gemeinschaft Christi erkennen wir das Heil

In dieser Gemeinschaft erkennen wir das Heil, das in dem Menschen
Jesus von Nazareth, in seinem Leben, seiner Lehre, seinen Taten,
seinem Tod und seiner Auferstehung und Erhöhung gründet, und in uns,
die wir der Tempel des Heiligen Geistes sind, wohnt. Durch die
Geburt seines ewigen Sohnes aus Maria, dem Tempel Gottes, welche

wahrhaft Mutter Gottes genannt wird, ist Gott mit den Menschen
solidarisch geworden und in die innigste Gemeinschaft getreten. Und dieser

konkrete Mensch Jesus hat konkrete Menschen in seine Gemeinschaft

berufen und ausgesandt, sei es als weise Baumeister den Grund

zu legen, welcher Christus ist, sei es, auf diesem Grund weiterzubauen
als Mitarbeiter Gottes (vgl. 1. Kor. 3). Indem die Menschen einem

5 Wenn Papst Paul VI in seinem am 5.10.1974 an Johannes Kardinal
Willebrands gerichteten Brief, in dem er ihn zu seinem ausserordentlichen
Delegierten bei der 700-Jahr-Feier des 2. Konzils von Lyon ernannte, dieses Konzil
nicht als «ökumenisches» bezeichnet, sondern als «alterum generale concüium
Lugdunense», einfach als «concüium Lugdunense» oder gar als «sextum re-

censetur inter générales synodos in occidentali orbe celebrata», so muss dies

als Anstoss aufgenommen werden, um allgemein über die Autorität und den

Stellenwert der sogenannten ökumenischen Konzile, die nur im Westen
Geltung erlangt hatten, nachzudenken.

44



konkreten Gesandten Christi begegnen, erreicht sie das Heil und können

sie selber das Heil bezeugen. Wo immer das Heil aufleuchtet, da
will es sich realisieren in der Verbindung mit Christus. Nur in der
Gemeinschaft, die in Christus gründet, ist das Heil. Darum kennen wir
ausserhalb der Kirche das Heil nicht. Darum ist jedes Bezeugen und
Bekennen der Wahrheit Christi immer auch ein kirchliches.

Die christliche Wahrheit ist nicht ideologisch sondern persönlich

Die Wahrheit des Evangeliums ist die Wahrheit der Person des Erlösers.

Die Kirche bekennt sich zu dieser Wahrheit und vertraut dem
Erlöser, dass er sie in der Wahrheit erhalte. Sie lebt in diesem Glauben
und lässt sich ihren Glauben nicht durch skandalöse Ereignisse, welche

ihm entgegen stehen, verdunkeln.
Zu dieser Wahrheit bekennt sich die Kirche auch mit Worten und

Sätzen. Wenn sie es auch nicht zulässt, dass diesen Sätzen widersprochen

wird, sondern will, dass neue Bekenntnissätze den früheren
entsprechen, weil sonst die Gemeinschaft, die auch durch die Sprache
lebt, gestört würde, so weiss sie doch, dass die Wahrheit nicht in den
Sätzen selber enthalten ist. Der Glaube ist keine unpersönliche Ideologie.

Darum sammelt sich die Kirche, deren Glieder alle vom Geist
gesalbt sind und die Wahrheit kennen und die darauf vertrauen, voneinander

in der Wahrheit gefördert zu werden und ebenso einander in der
Wahrheit weiterzuführen, um die Person des von Christus gesandten
Bischofs. Indem sie zu ihm steht, durch welchen sie Christus hört,
bekennt sie sich zu dem, der da ist der erste und der letzte, in dessen
Namen jedes Knie sich beuge hier und aller Orten und Zeiten.

45



Aus den Anfängen des deutschen alt-katholischen Bistums

Ein Entwurf zu einer Synodal- und Gemeindeordnung
von Theodor Stumpf

Auf dem Katholikenkongress vom 22.-24. September 1871 in München,

dem ersten Alt-Katholikenkongress, stimmten drei Männer,
Ignaz v. Döllinger, Carl Adolf Cornelius und Theodor Stumpf, gegen die

Bildung eigener alt-katholischer Gemeinden, die Johann Friedrich
v. Schulte vorgeschlagen hatte1. Theodor Stumpf (1831-1873) war
Oberlehrer in Koblenz, mehrere Jahre war er Vizepräses des Koblenzer

katholischen Gesellenvereins gewesen, er hatte grossdeutsche und
liberal-katholische Leitartikel für die «Kölnischen Blätter» (später
«Kölnische Volkszeitung») geschrieben, deren Redakteur sein Freund
Fridolin Hoffmann war. Im «Rheinischen Merkur» Fridolin
Hoffmanns sind seine Artikel meist mit «A» unterzeichnet. Auf dem Kölner

Alt-Katholikenkongress stimmten dann Döllinger, Cornelius und

Stumpf der Wahl eines eigenen alt-katholischen Bischofs zu2. Zur
Klärung der Haltung der drei Opponenten des Kongresses von 1871 in
München können der folgende Entwurf einer Synodal- und
Gemeindeordnung und der zugehörige Begleitbrief beitragen, die Stumpf an

Cornelius sandte. Sie fanden sich in einem Büschel von Briefen zum
Alt-Katholizismus im Nachlass von Carl Adolf Cornelius und liegen
seit etwa einem Jahrzehnt in der Bayerischen Staatsbibliothek in
München, die auch die Nachlässe von Ignaz v. Döllinger und Johann
Friedrich v. Schulte verwahrt.

A.

Entwurf einer Ordnung der altkatholischen Seelsorge in Deutschland.
In Erwägung, dass das geltende katholische Kirchenrecht auf die

ungewöhnlichen in fortschreitender Entwicklung begriffenen Verhält-

1 S.Urs Küry: Die Altkatholische Kirche, 2. Aufl., hg. von Christian Oeyen,
Die Kirchen der Welt, Bd. III, Stuttgart, 1978, S.66f ; Ewald Kessler: Johann
Friedrich (1836-1917), Miscellanea Bavarica Monacensia, Heft 55, München,
1975, S.348-350.

2 Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholizismus, Neudruck der
Ausgabe Giessen 1887, Aalen 1965, S.355.

46



nisse der Altkatholiken in Deutschland in manchen Punkten sich nicht
anwenden lässt3, beschliesst die zur Wahl eines altkatholischen
Missionsbischofs für Deutschland nach den Beschlüssen des 2. altkatholischen

Congresses in Köln berufene Delegierten-Versammlung für die
Dauer des Notstandes folgende «Ordnung der altkatholischen
Seelsorge in Deutschland», deren Weiterentwicklung den Beschlüssen der
hiedurch eingesetzten altkatholischen Synode anheimgegeben wird.
Die Rechte der Regierungen bleiben vorbehalten4.

Ordnung der altkatholischen Seelsorge in Deutschland

I.Abschnitt

Der Bischof

§1.
Die oberste Leitung und Beaufsichtigung der altkatholischen
Seelsorge in Deutschland liegt dem Bischöfe ob. Derselbe hat in Bezug auf
die Verkündigung der Heilslehre und die Spendung der Sakramente
alle Rechte und Pflichten des bischöflichen Amtes, und zwar wegen
des gegenwärtigen Notstandes ohne Beschränkung5. In der Leitung
der kirchlichen Verwaltung steht dem Bischöfe ein von der altkatholischen

Synode bestellter Ausschuss als bischöflicher Rat zur Seite6.

§2.
Die Wahl des 1. altkatholischen Bischofs erfolgt nach Massgabe des

von der gegenwärtigen Delegierten-Versammlung festgesetzten
Wahlreglements. Später wird die Bischofswahl durch eine vom Synodal-
Ausschusse zu diesem Zwecke berufene Synode vollzogen7.

3 Hier war Schulte anderer Meinung. Er sah das Vorgehen der Altkatholiken
durch die Lage geboten, die nach dem Vatikanum I entstanden war, s. Schulte,
Altkatholizismus, S.46. § 1 der Synodal- und Gemeindeordnung (SGO).

4 Dieser Satz entspricht § 3 der SGO.
5 Entspricht § 5 der SGO.
6 Fast wörtlich § 13 der SGO.
' Entspricht § 6 der SGO.

47



§3.
Der Bischof bezieht das nötige Einkommen durch den Synodal-Aus-
schuss8. Messstipendien, Stolgebühren, Gebetsgelder, Taxen aller Art
werden nicht erhoben9.

IL Abschnitt

Der Synodal-Ausschuss oder bischöfliche Rat

§4.
Jede altkatholische Synode wählt 4 Geistliche und 4 Laien und 1

Geschäftsführer als Obmann, welche bis zur nächsten Synode den Rat

des Bischofs bilden,0. Für dieses erste Mal wird der bischöfliche Rat

von der gegenwärtigen Delegierten-Versammlung gewählt. Bei allen

Massregeln der bischöflichen Verwaltung ist die Zustimmung des

bischöflichen Rates erforderlich11.

§5.
Der Synodal-Ausschuss (bischöfliche Rat) empfängt und verwaltet die

zur Bestreitung der bischöflichen Verwaltung und aller nicht den
einzelnen Gemeinden zur Last fallenden Bedürfnisse der altkatholischen
Seelsorge erhobenen Einkünfte12. Das Jahresbudget wird auf Antrag
des Ausschusses von der Synode festgestellt, welche die erforderlichen
Summen auf die einzelnen Gemeinden nach dem freiwilligen Erbieten
derselben umlegt13.

III. Abschnitt

Die altkatholische Synode

§6.
Die Gewalt, allgemeine organische Bestimmungen zu treffen, das

Budget festzustellen und Jurisdiktionelle Entscheidungen in letzter In-

8 Ähnlich § 9 SGO.
» Fast wörtlich § 59 SGO.
10 Entspricht §§ 14 und 15 der SGO.
11 Eine derart scharfe Bestimmung findet sich nicht in der SGO.
12 Entspricht §20 SGO.
13 Entspricht §§ 33 und 34 SGO.

48



stanz zu geben, übt der Bischof im Verein mit einer Synode aus, welche

alljährlich im Herbste von ihm berufen wirdl4.

§7.
Mitglieder der Synode sind (ausser dem Bischöfe oder dessen Stellvertreter)

a) sämtliche altkatholische Geistliche.
b) Abgeordnete des Laienstandes. Dieselben werden von den

Gemeinden, respektive den Vereinen15, bei denen wenigstens von Zeit
zu Zeit altkatholischer Gottesdienst gehalten wird, in der Art
gewählt, dass jede Gemeinde (Verein) wenigstens einen, für jedes
zweite und folgende Vierteltausend der Mitgliederzahl je einen
Abgeordneten entsendet. Einer von den Abgeordneten muss überall
aus dem Gemeinde(Vereins)vorstande erwählt werden.

c) der Synodalausschuss16.

Den Vorsitz führt der Bischof, bzw. sein Stellvertreter17. Die
Geschäftsordnung wird von der Synode festgestellt18.

§9.
Das Recht der Antragstellung steht allen Mitgliedern zu. Alle zur
Verhandlung kommenden Gegenstände werden einer gemeinsamen Beratung

unterzogen und, falls nicht durch diese «Ordnung» ausdrücklich
anders bestimmt wird, durch absolute Majorität sämtlicher Stimmen
entschieden. Bei Stimmengleichheit entscheidet der (Bischof)
Vorsitzende19.

14 Die SGO §21 schlägt für die Abhaltung der Synode alljährlich die
Pfingstwoche vor: die Aufgaben der Synode werden in der SGO nicht
umschrieben.

15 Zur Frage «Gemeinden» oder «Vereine» s. Kessler, Friedrich, S.349,
Anm. 4.

16 Entspricht § 22 SGO; nach der SGO sind «alle katholischen Geistlichen»
Mitglieder der Synode, während Stumpf die Mitgliedschaft auf die altkatholischen

Geistlichen beschränkt.
" Entspricht § 24 SGO.
18 Entspricht § 25 SGO.
" Entspricht §§ 26, 29 und 30 SGO. § 27 SGO bestimmt, dass die Synodalrepräsentanz

die Vorlagen für die Synode feststellt. Nach § 26 SGO sind «Anträge

und Petitionen, sowie Beschwerden und Klagen» vierzehn Tage vor der
Synode der Synodalrepräsentanz einzureichen.

49



§10.
In allen Fragen, welche die Liturgie, die Disziplin über den Klerus,
den Religionsunterricht (Katechese, Predigt), die Gottesdienstordnung
betreffen, haben nur die geistlichen Mitglieder der Synode Stimmrecht;

über wichtige Gegenstände soll erst nach Herstellung moralischer

Einstimmigkeit entschieden werden20.

IV. Abschnitt

Die Pfarrer und Hilfsgeistlichen

§11.
Die Seelsorge in den einzelnen Gemeinden liegt unter der Oberaufsicht

des Bischofs dem Pfarrer und, wo es nötig ist, den in Bezug auf
die äussere Ordnung des Gottesdienstes und der Pfarrgeschäfte
diesem untergeordneten Hilfsgeistlichen ob21.

§12.
Die Pfarrer werden von den Gemeinden in einer Gemeinde-Versammlung

gewählt; die Gewählten hat der Bischof zu bestätigen und
einzusetzen. Gegen unbegründete Verwerfung steht der Gemeinde der
Rekurs an die Synode zu22.

§13.
Die Pfarrer können gegen ihren Willen nur nach einem förmlichen
Disziplinarverfahren auf einer Synode ihres Amtes enthoben werden.
Zur Suspension ist der Bischof nach Anhörung des betreffenden
Kirchenvorstandes befugt, unter Zulässigkeit des Rekurses an die Synode,
der, wenn der Kirchenvorstand dem Bischöfe zustimmt, ohne Suspen-
siv-Effekt ist23.

§14.
Die Hilfsgeistlichen werden auf Antrag des Pfarrers und des
Kirchenvorstandes auf die Dauer eines Jahres vom Bischöfe angestellt. Von
ihrer Suspension gilt dasselbe, wie von den Pfarrern24.

2(1 Eine entsprechende Bestimmung fehlt in der SGO.
21 Entspricht § 35, erster Halbsatz der SGO.
22 Entspricht § 54 SGO.
23 Entspricht §§ 55 und 56 SGO.
24 Entspricht § 57 SGO.

50



§15.
Niemand darf zum Pfarrer erwählt oder zum Hilfsgeistlichen bestellt
werden, der nicht ein vom Bischof und Synodal-Ausschuss ausgefertigtes

Bestätigungszeugnis besitzt. Die Bedingungen der Zulassung zur
Priesterweihe werden durch Synodaldekret festgesetzt25.

V.Abschnitt

Die Gemeindeordnung

§16.
Die zur Einrichtung regelmässiger und ständiger altkatholischer
Seelsorge durch einen Pfarrer an einem Orte vereinigten Katholiken
bilden eine eigene altkatholische Pfarrgemeinde. Neugegründete
Gemeinden holen die Anerkennung des Bischofs ein; wird dieselbe
verweigert, so entscheidet die Synode26.

§17.
Die Gemeindeversammlung besteht aus sämtlichen geschäftsfähigen
männlichen Mitgliedern der Gemeinde. Sie wählt den Pfarrer, den
Kirchenvorstand und die Abgeordneten zur Synode und stellt das

Budget fest. Zur Beschlussfähigkeit ist die Anwesenheit der Majorität
der Mitglieder erforderlich. Sind 2 Versammlungen beschlussunfähig,
so ist die dritte beschlussfähig. Es entscheidet in allen Fragen die
absolute Majorität der Anwesenden. - (Die Gemeindeversammlung
kann ihre Befugnisse auf eine von ihr erwählte grössere Repräsentanz
übertragen...)27.

§18.
In allen Angelegenheiten der äusseren, insbesondere der Vermögensverwaltung

wird die Gemeinde durch einen Kirchenvorstand vertreten.

Derselbe besteht a) aus dem Pfarrer, b) aus 6-18 im Genüsse der
bürgerlichen Ehrenrechte befindlichen 30 Jahre alten Gemeindeglie-

25 Entspricht §§51-53 SGO.
26 Der erste Satz entspricht § 36 SGO; der zweite Satz hat in der SGO keine

Parallele.
2

§ 17, 1 entspricht § 45 SGO; § 17, 2 entspricht § 48 SGO; § 17, 3 entspricht
§ 42 SGO; § 17, 4 entspricht § 47 SGO. Die in Klammern vorgeschlagene
Möglichkeit ist in der SGO nicht vorgesehen.

51



dern. Er wird auf 6 Jahre gewählt; alle 3 Jahre scheidet die Hälfte der

Mitglieder nach einer Amtsdauer aus. Nach den ersten drei Jahren

wird die ausscheidende Hälfte durch das Los bestimmt28.

§19.
Der Kirchenvorstand wählt aus seiner Mitte a) einen Vorsitzenden
und dessen Stellvertreter, b) einen Schriftführer, c) einen Rendanten29.

§20.
Der Kirchenvorstand beruft die Gemeindeversammlung, bestimmt
deren Tagesordnung und leitet dieselbe, stellt das Budget auf, nimmt die

Rechnungslegung des Rendanten entgegen, stellt die niederen
Kirchendiener an, bestimmt die Zeit des Gottesdienstes und sorgt für die

Ordnung bei demselben, beaufsichtigt die Armen- und Krankenpflege
und führt die Korrespondenz der Gemeinde in Kirchensachen, welche

nicht die Seelsorge betreffen, mit anderen Gemeinden, dem Bischöfe,
den Staatsbehörden30.

§21.
Die Kosten der Seelsorge und Verwaltung werden durch freiwillige
Selbstbesteuerung der Gemeindeglieder aufgebracht31.

B.

Brief Theodor Stumpf an Carl Adolf Cornelius.
Coblenz, den 22. Mai 1873.

Für Eure herzlichen Glückwünsche unsern besten Dank. Ich darf

Gott sei Dank! mit Frau und Tochter sehr zufrieden sein; erstere nährt

und letztere gedeiht vortrefflich. Johanna steht seit Montag wieder auf

und fühlt sich recht wohl. Kurz hier ist alles so gut gegangen, als man

nur wünschen kann. Die Kleine wird auch gut erzogen; nachts ist sie

noch niemals aufgenommen worden; sie muss sich mit etwas Fencheltee

begnügen und tuts ohne Murren. Meine gute Frau ist in diesen

Dingen sehr verständig und - erfahren, da sie wiederholt Schwester

und Schwägerinnen unter solchen Umständen gepflegt und kleine

28 Entspricht §§ 37-39 SGO.
29 Entspricht § 40 SGO.
30 Entspricht § 44 SGO.
31 Eine ähnliche Bestimmung fehlt in der SGO.

52



Kinder besorgt hat. Als sie mir vor einem Jahr einmal mit ungeheu-
cheltem Entzücken von der Wonne, welche ihr diese Kinderpflege
bedeutet, erzählte, müsste ich lebhaft an Goethes Gretchen denken; es

war genau dieselbe wahre Natur. Wir dürfen das beste hoffen. - Morgen

wird die Wärterin entlassen.
Wie sehr wünschte ich, dass es auch bei Euch gut ginge! Leider will

hier das Wetter immer noch nicht, wie es sollte, so wird es auch bei
Euch wohl umgeschlagen sein. Der 16. Mai, unser Hochzeitstag, war
freilich sehr schön, seit Montag ist es aber hier rauh, heute regnerisch.
Gut dass Ihr den schönen grossen Garten habt; ich besitze hier nur ein
Dutzend Bäume und kann mir darnach denken, wie gross er sein wird.

Euer Vorschlag kam hier an, als der unsrige im Auftrage des
Vorstandes von mir schon ausgearbeitet war. Der Verein hat nun
beschlossen, sich in erster Linie Euch anzuschliessen, für den Fall aber,
dass die Commission Grundzüge einer Gemeinde- und Synodal-Ord-
nung aufstellen würde, den von uns gemachten Entwurf ihrer
Berücksichtigung zu empfehlen, der alles Detail ausschliesst und im wesentlichen

nur Prinzipien enthält. Ich lege eine Abschrift bei. Nach Berch-
tholds32 richtiger Bemerkung habe ich mit dem Bischöfe angefangen.
Du wirst wohl keine bedeutenden materiellen Verschiedenheiten
zwischen unserer und Eurer Auffassung finden. Am 14. war Reusch hier,
um mein Kind zu taufen. Er hatte, wie er sagte, Schulte schon vor
Ankunft Eures Entwurfs gesagt, es werde für jetzt nichts weiter, als ein

ganz kurzer, dem Euren ähnlicher Vorschlag durchzusetzen sein; fand
aber nun, dass man doch etwas weiter gehen müsse, als Ihr, damit der
Bischof wisse, woran er sich zu halten habe. Er hat unsern Vorschlag,
den ich ihm vorlas und mündlich motivierte, mitgenommen. Dass er
der beste, eigentlich der einzig mögliche, Bischof sei, habe ich ihm
auch gesagt; er blieb aber dabei, dass er ablehnen müsse, und zwar, -
weil er sich im Kampfe mit seinen besten Freunden (Schulte!) aufreiben

werde! Ihm sei die Lage keineswegs so klar, wie diesem; er werde
daher stets Skrupel haben, ob er auch, möchte er sich nun widersetzt
oder zugestimmt haben, den richtigen Entschluss gefasst habe. Es

fehle ihm die innere Selbständigkeit. Ich habe ihm erwidert, dass
gerade diese Unklarheit die Lage klarer abspiegele, als Schuhes Klarheit,

die nur dadurch entstanden sei, dass Begriffe normaler
Rechtsverhältnisse gewaltsam auf abnormale angewendet würden. Die ganze

32 Josef Berchthold (1833-1894). 1867 a.o. Prof, 1873 o.Prof. der Rechte in
München, starb als Rektor der Münchener Universität.

53



Auffassung von unserer Synode als einer Diözesansynode, die den

Schulteschen Entwurf so ungeniessbar macht, sei meines Erachtens

unrichtig. - Noch aus dem Wagen rief er mir abends zu, ich möchte

mich auf einen anderen Kandidaten besinnen, worauf ich, «das Reglement

schreibe vor, den tauglichsten zu wählen.» - Wenn er einstimmig
gewählt wird, nimmt er am Ende doch an. Eine Ablehnung, die auf
solchen Gründen beruht, kann meines Erachtens vor der Wahl
niemanden bestimmen. Die Wahl Knoodts33 hat doch auch ernste Bedenken.

Hoffentlich kommst Du selbst wieder zur Delegiertenversammlung

herüber und vollendest das angefangene Werk. Unsere Situation
ist allerdings durch die Kölner Opposition, der wir materiell entgegenkommen

können, eine weit bessere geworden und die Gefahr der
Diktatur für diesmal vorübergegangen, hoffentlich für immer. Vielleicht
ist es aber gut, wenn gleich jetzt schon durch Annahme einzelner
Bestimmungen liberaler und altkirchlicher Art den Schulteschen
Bestrebungen durch möglichsten Anschluss an das bestehende Recht die

Fiktion, dass wir allein die Kirche seien, zu begründen34, ein Riegel

vorgeschoben und damit der provisorische Charakter unserer Ordnungen

festgestellt wird. Freilich ist das auch schon durch Einreihung des

Bischofs in das Kirchenkollegium Eures Entwurfs deutlich gemacht,
da hier eben die Analogie mit dem bestehenden Recht völlig aufhört.
Schulte wird nur versuchen, der Synode mit denselben Spezialisierungen

und Teilungen zu kommen, wie jetzt, wenn man nicht diese Dinge
entschlossen durchbricht.

Frau und Papa lassen Euch alle, ich auch die Freunde, Berchthold,

Döllinger etc. herzlich grüssen

Dein
Th.St.

33 Peter Knoodt (1811-1889), Güntherianer in Bonn, 1878-1889 als Generalvikar

von Bischof Reinkens Nachfolger von Reusch.
34 S. Schulte, Altkatholizismus, S.354L, wo Stumpf, Döllinger u.a. auf dem

Kölner Altkatholikenkongress 1872 gegen einen Antrag von Prof. Maassen

Stellung nahmen, der die vatikanischen Pfarrer nicht mehr als Pfarrer
anerkannte und ebd.S.367, wo Bismarck zu Schulte sagt: «Mein Standpunkt ist

ganz der Ihrige. Ich halte die Altkatholiken für die einzigen Katholiken, denen

eigentlich alles gebührt... » Döllinger legte dieser Sache, anders als Schulte,

grosse Bedeutung bei, s. ebd. S.382.

Mannheim Ewald Kessler

54


	Ostkirche : Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

