Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 4

Artikel: Bericht Uber den XXIIl. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien
7.-11. September 1982

Autor: Kreuzeder, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404655

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht iiber den XXIII. Internationalen
Altkatholiken-Kongress in Wien
7.—11. September 1982

Zusammengestellt von Dr. Ernst Kreuzeder

Tagungsprogramm

Dienstag, 7. September 1982

18.00 Gottesdienst (in deutscher Sprache, osterreichische Lit-
urgie)
19.30 Eroffnungssitzung des Kongresses

Mittwoch, 8. Septémber 1982

8.30 Gottesdienst (in deutscher Sprache, deutsche Liturgie)
Anschliessend Vortrag Prof. Dr. Christian Oeyen: «Was
sind wir?»

10.15 Gespréichsgruppen

1213 Mittagsgebet

13.00 Mittagessen

15.00-17.00 Gesprachsgruppen

18.00 Abendandacht (in franzosischer Sprache)
20.00 Empfang beim Biirgermeister von Wien

Donnerstag, 9. September 1982

8.30 Gottesdienst (in polnischer Sprache)
Anschliessend Vortrag DDr.Michael Rossner, Wien:
«Was wollen wir?»

10.15 Gesprichsgruppen

12.15 Mittagsgebet

13.00 Mittagessen

15.00-17.00 Gesprichsgruppen

18.00 Jugendgottesdienst (in deutscher Sprache)

Freitag, 10. September 1982

8.30 Gottesdienst (in holldndischer Sprache)
Anschliessend Vortrag von Frau Liliane Kridmer, Neu-
chatel: «Geistliches Leben — berufen in der Fiille des
Geistes zu leben»

249



10.15 Gesprichsgruppen

13.00 Mittagessen
15.30-16.30 Gesprichsgruppen
16.30 Schlusssitzung
18.00 Abendandacht
18.30 Kaértner-Abend

Samstag, 11. September 1982

.30 Abfahrt der Autobusse zur Besichtigung der Ausstellung
«Matthias Corvinus und die Renaissance in Ungarn» auf

der Schallaburg, N.O.

13.00 Mittagessen in St. Leonhard am Forst

15.00 Okumenischer Gottesdienst im Augustiner Chorherren-
Stift Herzogenburg mit den orthodoxen Kongressteilneh-
mern

Zu dem Kongress hatten sich mehr Teilnehmer als bei jedem anderen
Kongress zuvor angemeldet: rund 380 Teilnehmer und Géste waren
schliesslich zur Er6ffnung erschienen, darunter erfreulicherweise viel
Jugend.

Der Kongress begann am Dienstag, dem 7. September, mit dem Er-
offnungsgottesdienst, den Bischof N. Hummel feierte und bei dem der
verstorbenen Fithrer des Altkatholizismus gedacht wurde. In seiner
Begriissung richtete Bischof Hummel vorerst seinen Dank an den
Gastgeber, die romisch-katholische Pfarre Dobling-St. Paul, und ihren
Pfarrer Dr. H.Klinger, die uns die Kirche, Pfarrsaal und Rdume im
Pfarrhaus fiir die Dauer des Kongresses zur Verfiigung gestellt haben.
Er erinnerte an den Kongress 1965, bei dem wir Gottesdienste in der
evangelischen Kirche in der Dorotheergasse feiern durften. Dal} es
heute moglich sei, die Gastfreundschaft der rémisch-katholischen Kir-
che in Anspruch zu nehmen, bedeute einen Schritt weiter auf dem
Weg zur Okumene.

Bischof Hummel begriisste zuerst reprdsentativ fiir die Kiinstler
Paula Wessely, fiir die Gewerbetreibenden Gertrude Grimas und fiir
die Arbeiter Karl Hiller.

Bischof Hummel begriisste dann im einzelnen die Bischofe der Ut-
rechter Union: Erzbischof von Utrecht, A.J.Glazemaker, em. Erz-
bischof von Utrecht, M. Kok, Bischof von Haarlem, G.A. van Kleef,
Bischof J.Brinkhues, Bischof L.Gauthier, den vorsitzenden Bischof
der polnisch-katholischen Kirche T.Majewski, Bischof Dr. M. Rode;

250



von der Anglikanischen Kirchengemeinschaft: in Vertretung des
Erzbischofs von Canterbury Lordbischof E.Kemp von Chichester,
Lordbischof J. Satterthwaite von Gibraltar, Bischof Ridsdale;

von der Mariawitenkirche Bischof Kowalski;

fir das Okumenische Patriarchat von Konstantinopel Metropolit
von Austria Dr. Ch.Tsiter und als entsandten Delegierten Univ.
Prof. Dr. T. Zissis;

fiir das Russische Patriarchat von Moskau Bischof Anatolij, und fiir
den russisch-orth. Erzbischof von Wien, Ireneij, Vater Chrysostomos;

vom Okumenischen Rat der Kirchen in Genf Prof. J. Bria:

von der Romisch-Katholischen Kirche: als personlichen Vertreter
Kardinal Dr. F.Kénigs, den Sekretir der Osterreichischen Bischofs-
konferenz Dr. S.Denk, den Pfarrer der gastgebenden Pfarrgemeinde
Dobling-St. Paul, Dr. H. Klinger;

fiir den Bischof der Evangelischen Kirche A.B. in Osterreich Ober-
kirchenrat i. R. J. Wolfer, den Superintendent der Evang. Kirche A.B.
in Wien, Mag. W.Horn;

von der Evang.-Theol. Fakultit der Universitit Wien Prof. Dr.
K. Liithi;

fiir das Ruméinisch-Orthodoxe Patriarchat und seine Gemeinde in
Wien Erzpriester Dr. M. Braniste;

fiir das Serbisch-Orthodoxe Patriarchat und seine Gemeinde in
Wien Erzpriester D. Gowedarica;

von der Osterreichischen Bibelgesellschaft Direktor H. Mayr;

den Leiter des Katholischen Bibelwerks in Osterreich Dr. N. Hoslin-
ger;

von Staat und Gemeinde: den 2.Prisidenten des Osterreichischen
Nationalrates Dr. R. Minkowitsch;

fiir das Kultusamt im Bundesministerium fiir Unterricht und Kunst
den Leiter Sektionschef Dr. A.Mirz in Vertretung des Vizekanzlers
Dr. F.Sinowatz, und Ministerialrat Dr. K. Anderle;

fiir den Bundesminister fir Finanzen Dr. Salcher Dr. G. Steger;

fir die Freiheitliche Partei Osterreichs als Vertreter von Dr. N. Ste-
ger den Bundesgeschiftsfiihrenden H. R. Bogner.

Erzbischof Glazemaker nahm in seinem Grusswort die Stelle
I.Thess. 2,17 zum Ausgangspunkt: «Eine kurze Zeit waren wir von
euch getrennt, Briider, natiirlich nur dusserlich, nicht in unseren Her-
zen...» Viele hiitten sich wiedergefunden, die schon Kontakte ge-
schlossen hatten: er selbst sei das erstemal in Wien und das erstemal
in seiner Eigenschaft als Erzbischof bei einem Kongress, aber er

251



danke allen Osterreichischen Glaubensgeschwistern, die sich bemiiht
hétten, diese Begegnung vorzubereiten.

Bei dem Gottesdienst sang ein Chor des Wiener Minnergesangsver-
eines, an der Orgel war K. H. Michalek.

Nach dem Gottesdienst begaben sich die Bischéfe und Ehrengiste
und die Kongressteilnehmer in das «Haus der Begegnung» zur Eroff-
nungssitzung.

Da sich der Beginn stark verzogerte, dankte Bischof N. Hummel zu-
ndchst den Anwesenden fiir ihr Ausharren. In einer kurzen Ansprache
zeigte er auf, dass die Kleinheit unserer Kirche immer mehr zum Pro-
blem geworden sei. Man miisse Mut haben, um klein zu sein; wir miis-
sen zusammenriicken, wenn wir uns selbst neu finden wollen. Ande-
rerseits riicke die Kirche mit ihrem Wirken immer mehr in die Offent-
lichkeit, miisse auch zu politischen Fragen Stellung nehmen.

Er schloss seine Ausfithrungen: «Wirken Sie mutig als kleine
Gruppe, aber stark in der Liebe. Nehmen Sie Kontakt auch iiber die
Grenzen Threr lokalen Kirche hinaus. Anerkennen Sie den Partner, ak-
zeptieren Sie thn. Wenn Sie mit ihm sprechen, miissen Sie wohl oder
tibel jene Tugenden praktizieren, die lhnen oder uns allen Christus
vorschreibt: den Nichsten lieben in all seinen von Gott ihm gegebe-
nen Gnadengaben. Das sei uns Basis zur Gemeinschaft, und damit
machen Sie Gott die grosste Ehre, die man ihm erweisen kann.»

Anschliessend ergriff der Vorsitzende des Stdndigen Kongressaus-
schusses Dr. W. Deister das Wort und fiihrte aus:

«Es ist seit jeher die Aufgabe des Stdndigen Ausschusses, die Inter-
nationalen Altkatholikenkongresse zu erdffnen. Es war dabei schon
immer selbstverstindlich, zunidchst der einladenden Kirche fiir die
Einladung zum Kongress zu danken. Ich tue das sehr gern, indem ich
der Altkatholischen Kirche Osterreichs, ihrem Bischof und dem Syn-
odalrat, dem Ortsausschuss und ihren vielen Helfern fiir alle Mihen
der Vorbereitung und Durchfithrung herzlich Dank sage.

Schon immer waren unsere Kongresse Tage der Besinnung, der brii-
derlichen Aussprache, nicht zuletzt auch Tage der menschlichen Be-
gegnung. All das soll uns Kraft und Hoffnung geben, Voraussetzung
fiir unsere Arbeit in der Kirche und den Gemeinden in den nichsten
vier Jahren und moglichst dariiber hinaus.

Aber ein Drittes ist noch erforderlich: Vertrauen. Vertrauen zu-
ndchst darauf, dass Gott auch uns zu seinem Werkzeug gemacht hat.
Vertrauen muss aber auch Selbstvertrauen sein. Wir werden es nur be-
wahren oder erneuern konnen, wenn wir uns selbst kennen und erken-

252



nen, wenn wir aus unserer Situation heute den Weg, der vor uns liegt,
erkennen und tberschauen.

Aus diesen Uberlegungen hat sich fiir den Stindigen Ausschuss und
die Referenten die Frage ergeben:

Altkatholisch — was sind wir?

Man koénnte auch sagen: Was sind wir geworden? Wie haben wir
unsere Vergangenheit, unsere Geschichte zu sehen?

Daraus ergeben sich zwei weitere Fragen. Zunéchst: Was wollen
wir? Was wollen wir ableiten aus dieser Standortbestimmung? Und
schliesslich: Wie kdonnen wir unsere Vorstellungen verwirklichen? Wie
kann und soll unsere Zukunft aussehen?

Diese Thematik des Kongresses wird von den Referenten, die ich in
der Reihenfolge ihrer Referate nenne, ndmlich Herrn Prof. Dr. Oeyen,
Herrn Dr. Réssner und Frau Krimer-Grau, im einzelnen behandelt
werden. Wir werden jeweils danach in Gesprachsgruppen dariiber dis-
kutieren und Empfehlungen ausgeben.

Zu dieser Arbeit der Gespriachsgruppen im Horen, Verstehen, aber
auch im Tolerieren, um ein briiderliches Ziel zu setzen und auch An-
stoss fiir neues Denken und Handeln zu geben, zu dieser Mitarbeit
lade ich Sie alle ein. Ich glaube, dass die Erfahrungen, die wir mit Ge-
sprichsgruppen beim letzten Kongress in Nordwijkerhout machen
konnten, die Erwartungen rechtfertigen, dass sie in den ndchsten Ta-
gen gute und fruchtbringende Arbeit leisten werden.

Unsere Arbeit ist diesmal entscheidend durch eine Arbeitsunterlage
vorbereitet worden, die die Ergebnisse der Befragungen in unseren
Gemeinden beispielhaft in Ausserungen von Laien zu den Fragen Kir-
che, Okumene und spirituelles Leben wiedergibt. Wir werden uns da-
mit, vor allem mit den Folgerungen, die bezeichnenderweise mit den
Worten: «Wir fragen uns?» iiberschrieben sind, auseinanderzusetzen
haben. '

Dass die Fragen an die Gemeindeglieder von Theologen formuliert
und von Thnen, vor allem aber von Laien so zahlreich und freimiitig,
so selbstkritisch und anregend behandelt wurden, das gibt uns vor al-
lem Hoffnung, dass wir einen guten Kongress erleben.

Wir bitten, dass Gott, der Herr, unsere Arbeit segne, und ich bin si-
cher, dass sich unsere Giste der Bitte anschliessen. Dann werden wir
unserem Ziel in Kirche und Okumene ein Stiick niher kommen.

In dieser Hoffnung, ja Erwartung, erkldre ich den XXIII. Interna-
tionalen Altkatholikenkongress fiir er6ffnet.»

Anschliessend schritt man zur Wahl des Kongress-Prédsidiums.

253



Es wurden gewdhlt:

zum Prisidenten Dr. W.Gastgeb, zur Vizepridsidentin Frau S. van
Kleef, zum Sekretidr und Schriftfithrer Pfarrer Dr. E. Kreuzeder.

Dr. W.Gastgeb iibernahm den Vorsitz, dankte fiir das zum Aus-
druck gebrachte Vertrauen und gab der Hoffnung Ausdruck, dass der
Kongress einen guten Verlauf nehmen moge.

Eine Reihe von Grussbotschaften waren in schriftlicher Form einge-
langt. Bundesprisident Dr. R. Kirchschlédger schrieb:

«Die Erinnerung und das dankbare Gedenken an das vor 200 Jahren von
Kaiser Joseph 11. erlassene Toleranzpatent gab 1981 der evangelischen Kirche
in Osterreich Gelegenheit, mit einer Reihe von Veranstaltungen vor die Offent-
lichkeit zu treten. Hiebei wurde nicht nur eine historische Bilanz gezogen, son-
dern auch wertvolle Einblicke in das kirchliche Leben der Gegenwart erdffnet.

Der XXIII. Internationale Altkatholikenkongress, welcher in diesem Jahr in
Wien zusammentritt, schafft neben der Diskussion innerkirchlicher Fragen
auch die Moglichkeit fiir eine Vorstellung altkatholischen Glaubenslebens und
Kirchenbewusstseins in unseren Tagen. Die im Rahmen der Vorbereitung die-
ser internationalen Begegnung ausgesandten Fragebogen geben in ihren Ant-
worten eindrucksvollen Aufschluss dariiber, dass auch heute eine weitgehende
Ubereinstimmung unter den Angehorigen der Altkatholischen Kirche iiber das
Wesen und die besonderen Anliegen ihrer Glaubensgemeinschaft bestehen.
Dazu kommen interessante Vorschldge zu einer Intensivierung des Gemeinde-
lebens und zu einer Vertiefung der Spiritualitit desselben. Besonders erfreu-
lich erscheint es mir, dass auch in den altkatholischen Gemeinden dkumeni-
sche Bestrebungen einen starken Widerhall finden.

Ich entbiete allen Teilnehmern an dem XXIII. Internationalen Altkatholi-
kenkongress 1982 in Wien einen aufrichtigen Willkommensgruss in Osterreich.
Ich bin iiberzeugt, dass unsere immerwihrend neutrale Republik, welche sich
zum Ziel gesetzt hat, ein Ort der Begegnung zu sein, auch eine gute Stitte fiir
im Geist der Toleranz und der briiderlichen Verbundenheit gefiihrte Gespri-
che der Altkatholiken Osterreichs und ihrer Giste sein wird.»

Die Grussbotschaft von Bundeskanzler Dr. B. Kreisky lautete:

«Die Altkatholische Kirche in Osterreich bemiiht sich, der Gesellschaft das
Beispiel eines von Vorurteilen aller Art freien und demokratischen Zusammen-
lebens der Menschen zu geben. Sie hat iiber den religiésen Bereich hinaus Be-
achtung und Anerkennung gefunden und beweist damit, dass der moralische
Rang geistiger Gemeinschaften nicht allein an ihrer Grosse gemessen werden
darf. Die Altkatholiken kénnen sicher sein, dass sie stets den Schutz und die
Forderung erfahren werden, auf die nationale und religiose Minderheiten in
Osterreich Anspruch haben.

Ich heisse die Teilnehmer an dem XXIII. Internationalen Altkatholiken-
kongress 1982 in Wien, vor allem auch die ausldndischen Giste, herzlich will-
kommen und wiinsche ihrer Tagung einen guten, allen Erwartungen entspre-
chenden Verlauf.»

254



Weitere Wiinsche fiir einen erfolgreichen Verlauf des Kongresses
trafen ein von: Erzbischof Gringrod aus Australien, Erzbischof Scott
von Kanada, Erzbischof Williams von Wales, Metropolit Damaskinos,
Prisident der altkatholisch-orthodoxen Gesprichskommission, dem
Patriarchat der bulgarisch-orthodoxen Kirche, Bischof R.Taibo aus
Spanien, Bischof em. P.Jans aus den Niederlanden, den Bundesmini-
stern Dr. H.Firnberg, Dipl.Ing. G.Haiden, E.Lanc, K.Lausecker,
0.Rosch und Dr.J. Staribacher, dem 3. Prisidenten des Nationalrates
R.Thalhammer, Stadtrat Univ.-Prof. Dr. A.Stacher und Generaldirek-
tor Dr. H. Androsch.

Aber auch von den Ehrengésten stellten sich einige mit Grussbot-
schaften ein. Zundchst der Bischof von Chichester Dr. E.Kemp als
personlicher Vertreter des Erzbischofs von Canterbury Dr. R. Runcie.
Er betonte, Erzbischof Runcie bedauere, dass ihn andere Aufgaben
von der Teilnahme am Kongress abhielten. Er erinnere sich gerne an
die grossen Feierlichkeiten in London und Utrecht anldsslich des
50.Jahrestages der Unterzeichnung des Interkommunionsabkommens.
Bischof Kemp iiberbrachte aber auch die Griisse des Bischofs von Gi-
braltar und Europa, J. Satterthwaite und seiner Didzesen.

Metropolit Dr. Ch.Tsiter, personlicher Vertreter Sr.Heiligkeit des
okumenischen Patriarchen Dimitrios I. und der Heiligen Synode iiber-
brachte die innigsten Wiinsche, dass der Kongress von Erfolg gekront
sein moge. Er verwies auf die briderlichen Beziehungen zwischen der
altkatholischen und orthodoxen Kirche, die Aufnahme des offiziellen
theologischen Dialogs zwischen den beiden Kirchen und das beachtli-
che Resultat der letzten Konsultation im Jahre 1981.

Kardinal Dr. F. Konig hatte Dr. S. Denk mit seiner und der Vertre-
tung der Osterreichischen Bischofskonferenz beauftragt. Dr. Denk
verwies darauf, dass man gerade in der heutigen Zeit die Standpunkte
neu iiberlegen, die Seelsorgemethoden neu planen miisse, um den
Menschen die Lehre des Herrn wieder nahezubringen. Man miisse
den Menschen wieder Hoffnung geben und inneren und &usseren
Frieden ermdglichen.

Bischof Anatolij von Ufa und Sterlitamac iiberbrachte das Gruss-
wort Sr. Heiligkeit Pimen, Patriarch von Moskau und ganz Russland.
Auch er betonte die beim altkatholisch-orthodoxen Dialog erzielten
Fortschritte.

Weitere Grussbotschaften iiberbrachten: Prof. I. Bria namens des Ge-
neralsekretirs des WCC Dr. Ph. Potter; Oberkirchenrat i. R. Jakob Wol-
fer als persénlicher Vertreter von Bischof O.Sakrauski und namensder

255



Evangelischen Kirche A.B.; Pfarrer Dr. M. Braniste als Vertreter Sr.
Seligkeit Patriarch Justin von der ruménisch-orthodoxen Kirche.

Als letzter hiess der Bezirksvorsteher fiir den 19. Wiener Gemeinde-
bezirk A.Tiller die Kongressteilnehmer in Wien herzlich willkommen
und wiinschte den Beratungen des Kongresses einen guten Erfolg.

Die Ansprache von Dr. Deister sowie die Grussbotschaften wurden
jeweils auch in holldndisch, franzo6sisch, englisch und polnisch iiber-
setzt, was sehr viel Zeit in Anspruch nahm.

Nach einer Pause wurde der zweite Teil der Er6ffnungssitzung mit
dem Bericht des Sekretirs des Stindigen Ausschusses fortgesetzt. Der
Bericht lag in schriftlicher Form vor und daher wurde von einer Verle-
sung Abstand genommen. Pfarrer Vogt verwies nur auf einige wichtige
Punkte, z. B. die finanzielle Lage der Internationalen Kirchlichen Zeit-
schrift (IKZ). Er bat um stdrkere Unterstlitzung, da die IKZ die ein-
zige wissenschaftliche Zeitung des Altkatholizismus sei; ihre Griin-
dung gehe auf eine Entscheidung des Altkatholikenkongresses in Lu-
zern im Jahre 1892 zuriick. Die IKZ werde auch den offiziellen Be-
richt des Kongresses und sdmtliche Vortrige enthalten.

Wichtig sei auch die Revision des Statuts der Internationalen Altka-
tholikenkongresse, die dem Stindigen Ausschuss vom letzten Kon-
gress aufgetragen worden war. Der Stindige Ausschuss habe dem
Auftrag entsprochen, die revidierte Fassung sei den Kongressteilneh-
mern bereits vor einiger Zeit zugegangen. Bei den bisher eingelaufe-
nen Abidnderungsvorschligen handle es sich nur um redaktionelle An-
derungen. Wenn jedoch noch eine Diskussion des Entwurfes fiir not-
wendig erachtet werde, miisste diese am Mittwoch Nachmittag abge-
fiithrt werden, um die Schlusssitzung von Diskussionen freizuhalten
und nur die Abstimmung durchzufiihren.

Da keine Wortmeldungen vorliegen, dankt Dr. W. Gastgeb Pfarrer
Vogt fiir die Miihe, die er nicht nur mit der Abfassung des Berichtes,
sondern wahrend der ganzen Zeit seiner Tétigkeit als Sekretdr des
Standigen Ausschusses aufgewendet habe.

Jeder Tag begann mit einem Gottesdienst in der Kirche St.Paul.

Am Mittwoch, dem 8.September, feierte Bischof J. Brinkhues das
hl. Amt nach dem Ritus der deutschen altkatholischen Kirche.

Am Donnerstag, dem 9. September, zelebrierte Bischof T. Majewski
den Gottesdienst in polnischer Sprache, die Predigt hielt Bischof
M. Rode in Deutsch.

Am Freitag, dem 10.September, wurde unter Leitung von Bischof
G.A. van Kleef unter Mitwirkung von Geistlichen aus Jugoslawien,

256



Italien und der Tschechoslowakei die Liturgie in den verschiedenen
Sprachen gefeiert.

Zu einer Abendandacht in franzosischer Sprache fanden sich die
Teilnehmer am Mittwoch, dem 8.September, um 18 Uhr zusammen.

Der von der Jugend der deutschen altkatholischen Kirche unter
Mitwirkung von Jugendlichen der anderen Lander gestaltete Abend-
gottesdienst am Donnerstag, dem 9. September, wurde zu einer beson-
ders lebendigen Form gemeinsamen Betens und Singens unter dem
Motto «Lasst uns sein wie lebendiges Wasser». Die Jugend nahm eine
pantomimisch gestaltete Ezechielstelle (47, 1-12) als Grundlage der
Besinnung. Die Lieder im modernen Rhythmus wurden von allen An-
wesenden nach einer kurzen Probe freudig mitgesungen.

Nachfolgend die drei Kongressvortrage.

Prof. Dr.theol. Christian Oeyen (Bonn)

Der Kampf der Viiter und unsere heutige Situation

Gedanken zum Thema: Was sind wir?

Sehr verehrte, liebe Herren Bischofe, liebe Giste, liebe Glaubensge-
schwister!

Vor Beginn meines Vortrages mochte ich bemerken, dass ich in die-
ser Kirche, in der wir uns zu Gast befinden, und in diesem grossen
Kreis der Utrechter Union mit unseren verschiedenen Kirchen in kei-
ner Weise die Absicht habe, mit meinen Worten jemanden zu beleidi-
gen. Wenn im Referat hier und dort einige Kritik zum Ausdruck
kommt, soll das als Teil des briiderlichen Dialogs aufgefasst werden,
den wir innerhalb der Kirche Gottes fithren sollen. Nur wenn wir of-
fen und ehrlich uns unsere Meinung sagen — innerhalb unserer Kirche
und auch innerhalb der Okumene — nur dann kénnen wir uns alle ge-
meinsam einen Schritt an die Wahrheit anndhern.

Ich weiss nicht, ob es Thnen auch so geht: so gern wiirde ich in der
heutigen Situation unsrer Kirche, vor allem so wie ich sie in Deutsch-
land erlebe, einmal einen Blick in die Kulissen der Geschichte werfen.
Ich wiirde gerne wissen, welches die Hintergriinde dessen sind, was
wir erleben, und vor allem, wie es weiter gehen soll. Denn es sind
Dinge in den letzten Jahren geschehen, die uns aufhorchen lassen.

257



Verstiarkt kommen Menschen zu uns, sie klopfen an unsere Tiir uns sa-
gen: bei euch Altkatholiken finden wir die Kirche Gottes, so wie wir
sie uns vorgestellt haben. Und Briider und Schwestern, die zu uns ge-
kommen sind, verlangen danach, dass unsere Kirche bekannter wird
in der Offentlichkeit. Ende der letzten Woche befanden wir uns auf
dem «Katholikentag von unten» in Diisseldorf in Gesprichen mit
Tausenden von Briidern und Schwestern, wir haben eine grosse Po-
diumsdiskussion gefiihrt und einen ékumenischen Gottesdienst gehal-
ten. Es gibt Anzeichen einer erneuten Aktualitdt des Altkatholizismus.
Und so fragen wir uns: Was sind wir eigentlich in der Geschichte Got-
tes? Sind wir die Uberlebenden einer Bewegung, deren Schwerpunkt
der Vergangenheit angehort? Wird unsere Existenz bald iiberfliissig
oder nicht mehr gefragt sein? Oder haben wir noch eine wichtige Auf-
gabe vor uns, ein vielleicht noch bedeutenderes Zeugnis als vor hun-
dert Jahren abzulegen? Mit anderen Worten: Was hat Gott mit uns
Altkatholiken vor? War alles, was bis jetzt geschehen ist, Vorberei-
tung, Reifeprozess fiir etwas Grosses, was noch kommt?

Vielleicht! Aber es scheint mir wiederum, dass solche Fragen eine
Anmassung sind oder vielleicht auch irrefithrend und falsch. Die
Wege der menschlichen Geschichte — auch die Wege der Kirchenge-
schichte — sind geheimnisvoll. Alle Prognosen, die wir iiber das Ver-
halten der Menschen in der Zukunft machen, sind ein Spiel, an dem
Wissen, Intuition und Gliick zugleich beteiligt sind. Und der Grund
dieses Geheimnisses ist die so schwache, angefochtene, fehlbare, aber
doch vorhandene Freiheit des Menschen. Geschichte, auch die Kir-
chengeschichte, wird von Menschen gemacht.

Gott hat den Menschen als freies Wesen geschaffen. Und wenn
Gott sich in der Geschichte offenbart, und das glauben wir, dann ist
das auch ein Paradox und ein Geheimnis: Gott offenbart sich in dieser
oft so unerbaulichen menschlichen Geschichte. Nicht dass er da ein-
greift, um unsere Freiheit wegzunehmen und alleine etwas zu tun,
nicht dass wir Marionetten in seiner Hand wiren, sondern gerade in
unserer Freiheit, im freien Handeln der ganzen Menschheit. So wie er
sich auch in der Natur zeigt, ohne ihre Gesetze abzuschaffen; so wie
er sich im Leben und in der Liebe, im Geborenwerden und im Sterben
von so vielen Geschdpfen zeigt, zeigt er sich auch in den grossen und
kleinen Taten eines jeden Menschen, in den erhabenen und auch in
den ungeheuerlichen und widerwirtigen Taten der Menschen. Da ist
Gott am Werk, da offenbart er sich; aber es ist ein Geheimnis, ein Rat-
sel. Und so ist diese Frage: Was sind wir eigentlich im Plane Gottes?

258



eine Frage, die uns zuriickgegeben ist: Was wollen wir als freie Men-
schen tun, um unsere Berufung, die wir glaubend wahrnehmen, zu er-
filllen? Gott mit seiner Gnade tut alles, sagt die Lehre der alten Kirche
und der Kirchenviter, aber auch nur, wenn der Mensch ebenfalls al-
les tut. Das ergibt Zusammenarbeit, ein Zusammenwirken; jeder auf
seiner Ebene und jeder auf seine Weise. Gott frei, aber auch der
Mensch frei. So fragen wir uns heute: Was wollen wir? — das heisst
auch: Was sind wir? Ich mochte in drei Punkten in diesem Referat
iiber diese Berufung Gottes an uns sprechen. Sie haben in der Hand
einige Thesen, die als Hilfe gedacht sind, dem Gang der Gedanken zu
folgen, und die auch fiir die Diskussion in den Gruppen eine Hilfe
sein sollen.

Erstens sind wir dazu berufen, eine geschwisterliche Kirche zu
sein. Ich war gewdhnt — wie Sie es sicher auch sind - von einer «brii-
derlichen Kirche» zu sprechen, aber meine Theologiestudentinnen ha-
ben mich belehrt, dass es besser ist, von einer geschwisterlichen Kir-
che zu sprechen! (Beifall.) Und ich bin {iberzeugt, dass das so ist! Wir
sollten uns daran gewdhnen.

Wir konnen dieses als das Hauptanliegen unserer Viter im Glauben
ansehen: sie haben sich gegen das autoritdre System aufgelehnt, das
das Erste Vatikanische Konzil sozusagen verkdrpert — aber auch nur
als die Spitze eines Eisberges. Ihnen ging es um eine synodale Kirche,
um eine Kirche des gegenseitigen Akzeptierens und des Dialogs. Als
es im Jahr 1872 in Koln beim zweiten Altkatholikenkongress darum
ging, einen Ausschuss fiir die Vorbereitung der Wahl eines eigenen Bi-
schofs zu bilden, sagte von Schulte als Vorsitzender sinngeméss: Wir
wollen aber keinen Bischof wie die jetzigen romischen Bischéfe, kei-
nen der iiber uns herrscht, der in die «kanonischen Rechte installiert»
wird und iber Verfiigungen des Generalvikariats unpersonlich Be-
fehle erteilt. Wir wollen einen wahren Hirten, wie es sie in der alten
Kirche gab.

Als Josef Hubert Reinkens ein Jahr spiter zum ersten Bischof der
deutschen Altkatholiken gewihlt wurde, da setzte er eine besondere
Geste. Es war im katholischen Ritual vorgesehen, dass bei der Weihe
eines Bischofs alle Priester seines Bistums ihm Gehorsam gelobten.
Reinkens hat sich gewiinscht, dass die Priester ihm nicht Gehorsam
sondern Liebe geloben. Wir kénnen sagen, hier, also von Anfang an,
wird schon Geschwisterlichkeit angestrebt, nicht Unterwerfung. Von
den bischoflichen Insignien hat Reinkens urspriinglich nur das Kreuz
und den Hirtenstab verwenden wollen. Er hat als ein Diener in der

259



Kirche Gottes angesehen werden wollen, wie er es in seinem ersten
Hirtenbrief sagte. Der Apostel Paulus schreibt: « Wir sind nicht Herr-
scher iiber euren Glauben, sondern Diener eurer Freude!» (2. Kor 1,
24). Ich glaube, das ist die altkatholische Auffassung jeden Dienstes in
der Kirche. Das ist der reformatorische Elan unserer Bewegung immer
gewesen. Wir wollen eine andere, nicht autoritdr verunstaltete Kirche;
und zwar so, dass wir nicht nur dafiir reden, uns theoretisch dariiber
Gedanken machen in Biichern und Vortrédgen, wie eine solche Kirche
vielleicht aussehen sollte, sondern dass wir konkret diese Kirche bil-
den und diese Kirche sind. Reinkens schreibt in seinem ersten Hir-
tenbrief, sein Amt sei der Anfang der Wiederherstellung des altkirchli-
chen Episkopates in Deutschland, eines Episkopates, der von den
Gldubigen gewihlt und fiir die Glaubigen da ist. Die ersten Altkatho-
liken haben konkrete Gemeinden gegriindet und die Eucharistie ge-
feiert. Sie haben sich eigene Priester gewéhlt. So entstand unsere Kir-
che als eine Alternative zum rémischen System, und ich glaube nach
wie vor, dass sie die dem Evangelium gemisse ist. Bei dem erwéhnten
Podiumsgesprach in Diisseldorf letzten Samstag wurden vier Moglich-
keiten gezeigt, wie man den Missstdnden in der westlichen katholi-
schen Kirche begegnen kann. Der Exeget Josef Blank aus Saarbriik-
ken trat fiir eine Erneuerung der romisch-katholischen Kirche von
innen her in geduldigem Streben und geduldiger Auseinandersetzung
mit der bestehenden Autoritdt ein. Die evangelische Theologin Do-
rothee Solle meinte, es sei gleichgiiltig, in welcher Kirche man ist;
die Hauptsache sei das Eintreten fiir Frieden und Gerechtigkeit in der
Welt. Der ehemalige Kirchenrechtler in Miinster und aus der romisch-
katholischen Kirche ausgetretene Professor Horst Hermann vertrat
die Auffassung, dass sich der einzelne freischwimmen und auf die
kirchliche Organisation véllig verzichten sollte. Johannes Heinrichs,
der Organisator dieses Gesprichs, und ich selbst versuchten so gut es
ging darzustellen, dass es auch méglich ist, sich kirchlich zu organisie-
ren, ja, eine Kirche zu gewinnen, die mit dem eigenen Glauben und
der tatsdchlichen christlichen Gemeinde iibereinstimmt. Und das ist,
meine ich, die beste Losung. Bei allen andern Versuchen klaffen die
Kirche als Institution einerseits und Glaube und tatsichliche Gemein-
schaft auf der anderen Seite auseinander. (Beifall.) Es wird dabei ent-
weder vollig darauf verzichtet, die Kirche nach dem Geist des Evange-
liums zu reformieren oder aber eine Reform gesucht, die dann immer
wieder an den geistigen Machtanspriichen Roms scheitert. Und darum
meine ich, so beachtenswert diese innere Reformbewegung ist, mit der

260



wir auch zusammenarbeiten wollen und der wir auch briiderlich und
schwesterlich gegeniiberstehen im Heiligen Geist, dass sie allein nicht
geniigt. Auch unser Zeugnis als eine kirchlich organisierte Opposi-
tion muss gehdrt werden. (Beifall.) Auch wir meinen, dass die westli-
che Kirche zu reformieren ist. Auch wir wollen die gesamte katholi-
sche Kirche ansprechen und sie zur Erneuerung rufen. Aber wir wol-
len dabei nicht selbst auf Kirche verzichten. Wir wollen konkret zei-
gen, wie eine solche im Geist der alten Kirche erneuerte Gemeinde
aussieht. Und von dort aus als organisierte Gemeinden mit Rom
sprechen.

Darum ist es wichtig, dass wir mit allen diesen Gruppen in Kontakt
bleiben, dass wir uns gegenseitig schitzen und respektieren, dass wir
konkret mit den Initiativen zusammenarbeiten, die zur Reform der
Kirche beitragen wollen; und zugleich auf unsere Anliegen aufmerk-
sam machen, besonnen und taktvoll, ohne Aggressivitit, ohne Ressen-
timents, aber entschieden und iiberzeugend: diese katholische Kirche
von unten, in der der Geistliche von der Gemeinde gewédhlt wird, in
der alle wichtigen Fragen im konziliaren Gesprich geldst werden, in
der Ménner und Frauen wirklich gleichwertig und gleichberechtigt
sind, in der die Priesterehe als eine Bereicherung der Kirche prakti-
ziert wird, die mit keinen Exkommunikationen oder Kirchenstrafen
droht, die in politischen und kontroversen Fragen Beistand und Denk-
anstosse vermitteln, aber keine Entscheidungen vorschreiben will, die
den Menschen mit seinen Problemen akzeptiert und nicht verurteilt,
diese Kirche existiert seit hundert Jahren und sie bietet sich trotz aller
ithrer Schwiche und Unvollkommenheit als Modell und als Alterna-
tive an. (Beifall.) Darum ist es aber auch wichtig, dass wir uns in unse-
ren konkreten Gemeinden immer neu darum bemiihen, das zu ver-
wirklichen: eine geschwisterliche Kirche zu sein. In der Umfrage, die
wir als Vorbereitung fiir diesen Kongress durchgefiihrt haben, stand
die Frage: « Wie wiirden Sie am ehesten IThre Gemeinde beschreiben?»
Sie haben die Resultate bekommen; ein Drittel der Antworten haben
ihre Gemeinden mit einer grossen Familie verglichen. Wiederum ein
Drittel wies auf die grossen Entfernungen hin, die den Kontakt
schwierig machen. Die andern sahen ihre Gemeinden entweder in der
Art einer Dienstleistungsorganisation an, so wie es auch in den gros-
sen Kirchen oft iiblich ist, an die man fiir bestimmte Dinge herantritt
und sie in Anspruch nimmt, sich um die Jugend zu sorgen oder um die
alten Menschen usw., oder sie gaben an, es bestehe praktisch kaum et-
was, «man sieht einander immer mal wieder in der Kirche». Eine Ant-

261



wort, die auf eine mindestens sehr kranke Gemeindesituation hin-
weist.

Da haben wir einen Punkt, der zeigt, dass noch viel bei uns gesche-
hen sollte. Wie kann man trotz Entfernungen Gemeinschaft verwirkli-
chen? Wie kann man lahmes Gemeindeleben wieder in Gang bringen,
wieder aktivieren? Ich glaube, dies ist nicht allein eine technische
Frage. Sicher braucht man Phantasie, um Diaspora-Tage zu organisie-
ren, Abholdienste einzurichten, Arbeitskreise zu griinden, Themen zu
finden, die den Problemen des heutigen Menschen entsprechen. Man
muss offene Augen haben fiir die moglichen Aufgaben einer Gruppe
von Christen heute und die Mitglieder der eigenen Gemeinde nach
und nach dafiir interessieren. Aber es gehort vor allem dazu das gei-
stige Klima. Moderne Psychologen sagen, dass das, was ein Mensch
am meisten braucht, um sich selbst zu entwickeln und voranzukom-
men, um seine unterdriickten Gefiihle zu verarbeiten, um neue Wege
fiir seine Probleme zu finden, um bessere Verhaltensweisen einzuiiben,
eine akzeptierende Gemeinschaft ist. Akzeptieren, das heisst, dem
Menschen mit seinen Problemen, Auffassungen und Emotionen wohl-
wollend und mit Interesse zu begegnen, vor allem ohne sofortige Wer-
tung. Was ein Mensch in einer konkreten Situation fiihlt, ist seine urei-
gene Sache. Wenn wir ithm sofort sagen: Das ist gut, oder: Das ist
schlecht, dann halten wir ihn fiir unmiindig, wir behandeln ihn autori-
tir. Vielleicht geben wir ihm eine gute Losung, vielleicht kommt er aus
einer konkreten Schwierigkeit dadurch heraus, aber er wichst daran
nicht; auf die Dauer werden dhnliche neue Probleme kommen. Wenn
wir ihm aber Wiarme und Verstindnis entgegenbringen, wenn wir ihn
als Menschen schitzen und ithm zuhoren, ihm auch Rahmen geben
zum Nachdenken und zum Gebet, dann vertrauen wir darauf, dass er
miindig ist. Dann helfen wir ihm, selbst seinen Weg vor Gott zu gehen.
Wir vertrauen darauf, dass er im Gespriach und im Gebet die Stimme
des Heiligen Geistes selbst erkennen wird, immer mehr und immer
neu. Wir geben ihm keinen domestizierten Heiligen Geist der Amtskir-
che als Ersatz fiir mangelnde Selbsterkenntnis und fehlendes Suchen
(Beifall.)

Wir sind eine geschwisterliche Kirche und darum eine Gemein-
schaft von akzeptierenden, zuh6renden, nicht herrschenden sondern
helfenden und heilenden Menschen. Das ist, so meine ich, unsere erste
Berufung.

Ich komme zum zweiten Punkt meines Referates. Wir sind berufen,
eine wirklich 6kumenische Kirche zu sein. «Ich vertraue auf dieses

262



Werk des Friedens», hat Doéllinger 1874 von den Unionskonferenzen
geschrieben, und er bezeichnete sie als einen Anfang auf dem Weg, ein
Werkzeug fiir die kiinftige Einheit aller Christen und Kirchen zu sein.
Déllinger hat den theologischen Weg dazu gezeigt: bis zur Lehre der
allgemeinen Kirche vor den Trennungen zuriickzudenken und von
dort her die Fragen zu betrachten, die uns heute trennen. Das heisst,
sich die Frage stellen: Wie ist der Streit entstanden, welche Missver-
stindnisse waren dort gegeben?

Und er hat auch zusammen mit Reinkens den praktischen Weg
dahin entworfen: durch eine Bewegung des ganzen Volkes Gottes,
nicht allein durch Verhandlungen der Kirchenleitungen. Nur das gei-
sterfiillte Engagement aller Christen kann die Einheit herbeifiihren.
Seine Unionskonferenzen waren keine offiziellen Veranstaltungen der
Hoflichkeiten oder des praparierten Gespridchs, sondern schnell or-
ganisierte Zusammenkiinfte von Theologen und Laien, die inoffiziell
zusammenkamen, um Themen zu kldren, die erst spéter offiziell ver-
handelt werden sollten.

Reinkens sprach auf dem Kolner Kongress auch iiber die Einheits-
bewegung. Er sagte: «Der Grund der Einigung kann nur in den Her-
zen der Gldaubigen gesucht werden. Kommen diese mit dem Be-
wusstsein: Wir sind Kinder und Hausgenossen Gottes und diirfen kei-
nen Streit im Hause Gottes haben! zusammen, dann ist die Gesinnung
vorhanden, auf Grund deren eine Einigung erfolgen kann. Darum
sind unsere heutigen Bestrebungen durchaus neu in der Kirchenge-
schichte. In anderthalbtausend Jahren, ja seit iberhaupt grosse Spal-
tungen in der Christenheit eingetreten sind, ist ein dhnlicher Versuch
nicht dagewesen, dass ndmlich nicht die offiziellen Behdrden sondern
die Glaubigen kommen und sagen: Wir miissen eine Einigung unter-
einander vorbereiten, denn die Sehnsucht nach Einheit ist in uns er-
wacht. Und das ist ein Zug des in der Kirche Gottes waltenden Heili-
gen Geistes, der durch unser heutiges Geschlecht geht.» Soweit wort-
lich Reinkens. Das ist, als ob unsere Vorfahren im Glauben etwas
vorausgesehen hitten, was heute in der 6kumenischen Bewegung ak-
tuell geworden ist. Ich horte es vor einigen Monaten von zwei fiihren-
den Theologen der beiden grossen Konfessionen, Edmund Schlink
und Josef Fries, die beide iibereinstimmend sagten: «Als es anfing
mit der 6kumenischen Bewegung, da war es ein Bekenntnis, dkume-
nisch zu denken, da wurde man sogar dafiir verfolgt. Aber auf den
6kumenischen Tagungen fanden sich dann Menschen, die wirklich die
Einheit der Kirche Gottes wollten. Heute ist die Okumene etwas Offi-

263



zielles geworden.» Heute gibt es nicht nur diejenigen, die ich beschrie-
ben habe, sondern auch Vertreter der Konfessionen, die im Grunde
versuchen, den eigenen Standpunkt durchzusetzen, die Einheit auf
eine ferne Zukunft zu verschieben und die heutige Situation festzu-
schreiben; es wird bewusst oder unbewusst keine wahre Einheit son-
dern eine Art «Feuereinstellung» gesucht. (Beifall.) Diese Situation
kann gefihrlich sein, wenn man das Gesprich der Wahrheit unter-
driickt um des lieben Friedens willen — und dann bleibt die Trennung.
Wir kénnen uns in dieser Situation nur auf unseren urspriinglichen
Auftrag besinnen, eine Bewegung des Volkes Gottes, d. h. eine Initia-
tive, die nicht nur von oben kommt, in Gang zu bringen und zu unter-
stiitzen. Deshalb ist unsere 6kumenische Bemiihung und unsere oku-
menische Sorge in erster Linie an der Basis zu finden. Wir unterstiit-
zen daher alle Gruppen und alle Bewegungen, die sich in den Gemein-
den, im Volk Gottes fiir die Einheit einsetzen, die auch mutig Schritte
daraufhin unternehmen, die autokratisch oder einseitig festgefahrene
Kirchenstrukturen im Sinne des altkirchlichen konziliaren Dialogs
auflockern wollen. Ich finde es grossartig, dass unsere Jugend und
auch viele Erwachsene in unserer Kirche solche Bewegungen, wie
etwa die Taizé-Bewegung, aktiv mitgestalten, eine Bewegung, die die
konfessionellen Grenzen sprengt. (Beifall.)

Dollinger hat auch die Methode fiir echte Fortschritte entdeckt:
stets im Dialog mit allen kirchlichen Traditionen zu bleiben, Ver-
handlungen nach allen Seiten und mit allen gemeinsam zu fiih-
ren, um Einseitigkeit und Riickschritte zu vermeiden. Er hat in seinen
Einheitsvortrigen 1872 auch den Satz gepridgt: Wir sollen nicht, um
einen Riss zu heilen, einen anderen Riss vertiefen. Das wire der
Fall, wenn wir nur mit einer Konfession spriachen und uns einseitig an
diese Konfession anschldssen. In der schon genannten Umfrage wa-
ren auch verschiedene Moglichkeiten angegeben, Schwerpunkte in un-
serem Okumenischen Dialog zu setzen, Prioritdten zu setzen. Die iiber-
grosse Mehrheit von Dreiviertel aller Befragten hat die Frage ange-
kreuzt: Wir wollen offen nach allen Seiten bleiben, wir wollen (das ist
ein Bild - vielleicht ein mangelhaftes, aber immerhin ein fiir uns
brauchbares Bild) eine Briickenfunktion zwischen den Konfessionen
erfiillen. Wir wollen versuchen, das zusammenzubringen, was ausein-
anderstrebt. Wir lehnen den einseitigen Anschluss, die Angleichung an
eine der bestehenden Kirchen ab. Denn damit wiirden wir aufhdren zu
existieren. Und dass unsere kleine Kirche aufhért zu existieren, wére
kein Fortschritt fiir die Okumene. Fiir die grossen Kirchen wire es

264



kein nennenswerter Erfolg, ein paar tausend Mitglieder dazuzugewin-
nen; und es wiire niemand mehr da, der unser Zeugnis ablegt. Ein
Fortschritt ist gegeben, wenn wir das tun, was uns vor hundert Jahren
aufgetragen wurde, eben die Kirchen zusammenzubringen und die
Einheit der ganzen Kirche, des ganzen Gottesvolkes zu suchen.
Verhandlungen mit einer anderen Kirche, sogenannte bilaterale Ge-
spriche, von denen wir eine ganze Reihe fiihren und gefiihrt haben,
sind nur dann sinnvoll, wenn sie eine Basis darstellen, auf der an der
Einheit aller Christen weitergebaut werden kann; ein Modell, dem
sich auch andere Kirchen und andere Christen anschliessen kénnen;
nicht aber, wenn sie noch mehr Hindernisse theologischer Art aufrich-
ten. Modellhaft dafiir ist deshalb unser Abkommen mit der anglikani-
schen Kirche, dessen fiinfzigjihriges Bestehen wir gerade gefeiert ha-
ben. In diesem Abkommen wird in wenigen Sdtzen die gegenseitige
Katholizitdt anerkannt und festgestellt, dass jede Kirche «das Wesent-
liche des christlichen Glaubens festhilt». Die Lehre einer Kirche ist
schliesslich bekannt; es ist nicht unbedingt notwendig, immer in je-
dem Kapitel der Theologie noch einmal alles neu zu formulieren — mit
allen Schwierigkeiten, die damit zusammenhédngen, denn Theologen
sind fehlbare Menschen und kénnen auch Dinge aufs Papier bringen,
die vielleicht theologisch nicht «sauber» sind oder neue Schwierigkei-
ten aufrichten, die exegetisch nicht stimmen usw. Unsere Sakraments-
gemeinschaft mit der anglikanischen Kirche ist ein Modell und wird
immer wieder als Modell betrachtet. In der Darstellung einer Gruppe
der «Kirche von unten» in der rdémisch-katholischen Kirche in
Deutschland, die sich «Kirche fiir unsere Zeit» nennt, sehen wir eine
Gruppe, die vor etwa vier Jahren angefangen hat, sich Gedanken zu
machen, wie man Kirche heute im Geist der alten Kirche leben kann;
z.B. schlugen sie vor: die Einteilung der Bistiimer in kleinere Spren-
gel, Zulassung von verheirateten Priestern usw.; diese Gruppe ist ir-
gendwann ganz von selbst auf uns gestossen, und zwar auf Grund
unseres Abkommens mit der anglikanischen Kirche. Das wurde
im Kapitel «Okumene» als ein Modell dargestellt: so kann Einheit ge-
schehen, wenn man so in knappen Sitzen sich anerkennt und einander
Vertrauen entgegenbringt. Diese Sakramentsgemeinschaft sollte mog-
lichst auf andere altkirchlich und bischéflich verfasste Kirchen ausge-
dehnt werden, wie es hier in Wien 1965 mit der philippinischen Kirche
und den beiden Kirchen von Spanien und Portugal geschehen ist; die
letzten beiden haben sich inzwischen der anglikanischen Kirche ange-
schlossen. Wir sollten iiberlegen, welche Kirchen da noch in Frage

265



kommen. Es gibt Kirchen, die schon in Gesprichen mit uns stehen,
wie die Mariaviten-Kirche in Polen; ich sehe auch Modelle einer Ein-
heit, die von mutigen Christen in Asien geschaffen worden sind: die
Siidindische Kirche, die Kirchen von Nordindien und Pakistan, die
Kirche von Sri Lanka, deren Einheit auch bald verwirklicht sein wird;
das sind Kirchen, die die bischo6fliche Sukzession behalten haben fiir
alle Priester, die neu geweiht werden, die aber auch ein mutiges Zei-
chen des Vertrauens gesetzt haben, indem sie das bestehende Amt an-
derer Kirchen anerkannten, so wie es ist; sie haben es integriert in
diese bischoflich verfasste Kirche — ohne Wiederordination. Inzwi-
schen sind aber dreissig Jahre vergangen; diese Kirchen haben nun
weitgehend die apostolische Sukzession. Ich glaube, es wire ein muti-
ges 6kumenisches Zeichen, wenn wir nidher zu ihnen in Gemeinschaft
treten und uns fiir dieses Modell der Wiedervereinigung einsetzen
wiirden. (Beifall.) Eine Wiederordination von Geistlichen, die an ihren
Friichten zeigen, dass sie Kirche sind, dass sie die Sakramente Gottes
verwalten, die von ihren Gemeinden anerkannt sind, ist meines Erach-
tens heute theologisch nicht notwendig.

Die Einheitstexte, die in Lima nach einem langen Prozess vom Oku-
menischen Rat der Kirchen durch sein Sekretariat fiir «Glauben und
Kirchenverfassung» verabschiedet worden sind, zeigen uns ganz kon-
krete Moglichkeiten und Wege der gegenseitigen Anerkennung der
Amter, und wenn diese Anerkennung unter Beibehaltung des bischof-
lichen Amtes geschieht, dann glaube ich, dass das ein gutes Zeichen
der Einheit ist. Darum wire es auch wichtig, dass unsere Kirchen
diese Texte von Lima, die den jetzigen Stand des Dialogs unter Chri-
sten darstellen, offiziell befiirworten und ihnen eine moglichst breite
Zustimmung entgegenbringen. Es ist vom Weltkirchenrat gebeten wor-
den, bis Ende 1984 auf die Fragen: «In welchem Masse kann Thre Kir-
che in diesem Text den Glauben der Kirche durch die Jahrhunderte
erkennen?» und: «Wenn Sie diese Texte als Ausdruck Thres Glaubens
anerkennen, was hat das dann fiir eine Bedeutung fiir Thre Beziehun-
gen zu anderen Kirchen, die dasselbe sagen?» zu antworten. Wir sol-
len uns diese Fragen stellen und auch im Geist des Dialogs innerhalb
unserer eigenen Kirchen nach einer Antwort darauf suchen. Nicht
nur, wie gesagt, offiziell, sondern auch in den Gemeinden, auch in den
Arbeitsgruppen.

Im dritten Punkt meines Referates méchte ich einige Gedanken
iiber altkatholische Spiritualitit entwerfen. Als eine junge Frau, sech-
zehn Jahre alt, im Kloster Port Royal, in das sie gegen ithren Willen ge-

266



kommen und dort Abtissin geworden war, eine mystische Erfahrung
erlebte und dann beschloss, dieses Kloster zu reformieren, begann ge-
wissermassen unsere nidhere altkatholische Geschichte. Dieses Ereig-
nis ist mitherbeigerufen worden durch ein Buch, das Angélique Ar-
nauld las, ein Buch, das iiber die mystischen Erfahrungen des Karme-
literordens, des Heiligen Johannes vom Kreuz und der Heiligen The-
resa von Avila berichtete. Thre Bekehrung war also begriindet in einer
Erfahrung, die sich an die grosse mystische Tradition der westlichen
Kirche anschliesst.

Auch Blaise Pascal, der grosse Philosoph und theologisch versierte
Vorkdmpfer von Port Royal, hatte eine mystische Erfahrung: er hat
Gott als Feuer gesehen und sich diese Worte in seinen Mantel einge-
ndht; und auch viele der Minner und Frauen in Port Royal und in
dessen Umkreis haben dhnliches erfahren. Diese Menschen haben fiir
ihren Glauben gelitten, ich brauche nur daran zu erinnern, dass es in
diesem Kloster vier Jahre lang verboten war zu singen und laut zu be-
ten, und dass die Nonnen sich — bei Soldaten im Haus — versammelten
und jede fiir sich das ganze Offizium still betete, bis Rom wieder Frie-
den schloss — zunidchst jedenfalls. Zum Schluss wurden sie zerstreut,
in fremde Kloster deportiert und dort in Haft gehalten. Aber sie blie-
ben fest. Es gab auch Bischofe, die diese Bewegung unterstiitzten. Der
erzbischéfliche Sitz von Utrecht hing eng mit ihr zusammen und hat
die Verdammungsurkunden nicht unterschrieben. Hier setzt unsere
altkatholische Geschichte an. Diese ganze Bewegung war eine spiritu-
elle Bewegung. Diese Frauen und Minner haben gewusst, dass es der
Wille Gottes war, was sie taten. Sie haben es gewusst, weil sie im Ge-
bet, das tief bis zur Gotteserfahrung ging, mit Gott verbunden waren.

Wir sind die Erben einer grossen spirituellen Tradition. Bischof Sai-
ler von Regensburg, der Vater einer ganzen theologischen Generation
in Deutschland, der Lehrer von Wessenberg und Diepenbrock (der
wiederum Bischof von Breslau gewesen ist, als Reinkens dort Profes-
sor war und den Reinkens sehr liebte), war ein Vorldufer des Altkatho-
lizismus. Das haben sogar seine Gegner anerkannt: sein Nachfolger
zur Zeit des Ersten Vatikanums, Bischof Senestrey, hat Sailer damals
in Rom denunziert und verlangt, dass seine Werke auf den Index ge-
setzt wiirden, weil er mit seiner Lehre iiber das Gewissen der Vorfahr
Déllingers und der Altkatholiken gewesen sei — das stand in Sene-
streys Memorandum. Sailer hat gesagt: Wer Innigkeit besitzt, wer in
sich selbst mit Gott verbunden ist, der ist frei! « Wie das Mass deiner
Innigkeit, so das Mass der wahren Freiheit. Je inniger, desto unabhén-

261



giger von allem, was nicht gottlich, ewig ist, also desto freier. Der In-
nige hat eben deswegen, weil er innig ist, Freiheit im Herzen, Freiheit
im Gewissen, Freiheit vor Gott, Freiheit von Herz zu Herz, von Gewis-
sen zu Gewissen, insofern er mit innigen Menschen in Verkehr kommt
und sie alle ein Zweck einigt, eine Liebe fiireinander offen und einan-
der verstehbar macht.» Soweit das Zitat von Bischof Sailer. Einer un-
serer altkatholischen Vorfahren, der Theologe Josef Langen, hat in un-
serer theologischen Zeitschrift, die damals «Revue internationale de
Théologie» hiess, den Satz geschrieben: «Ohne Mystik gibt es keine
Kirche.» Das war also durchaus den altkatholischen Vitern bewusst.

Wir sollten diese grosse mystische Tradition der westlichen Kirche
wieder aufgreifen, wie es viele Schwestern und Briider in allen Kon-
fessionen gegenwirtig tun. Angeregt durch die vielen Probleme der
heutigen Welt ist eine Wendung zur Innerlichkeit im Gange, eine
Wendung zur Einheit, auch ein Nachdenken iiber eine friedlichere
Haltung unseren Mitmenschen und der Natur Gottes gegeniiber. Und
das alles wird gefunden in Texten der grossen Mystiker, z. B. bei Mei-
ster Eckhart, der zu Unrecht von der damaligen offiziellen Kirche ver-
diachtigt wurde. Der orthodoxe Theologe Wladimir Lossky hat ein
schones Buch, das als Dissertation fiir die Sorbonne geplant war, iiber
Eckhart geschrieben. Er legte darin dar, wie Eckhart als ein Vertreter
der klassischen Mystik der Ostkirche, der apophatischen Theologie,
die ohne Worte Gott in der Dunkelheit sucht, angesehen werden muss.
Auf diesem Weg der Vertiefung unseres geistlichen Lebens und des
Zugangs zu den wirklich tiefgehenden, grossdenkenden und suchen-
den Menschen wird unsere Kirche die Kraft fiir die Aufgaben finden,
die vor uns liegen. Kirche besteht nicht darin, dass Menschen, die
nicht von Gott wissen, blind auf andere horen, dass es eine lernende
und eine lehrende Kirche gibt, sondern darin, dass miindige Christen,
die den Geist Gottes kennen, sich in einer Gemeinschaft zusammen-
finden. Das allerdings nicht anarchisch, indem jeder denkt: «Ich habe
den Heiligen Geist und tue, was ich will», sondern indem sténdig der
Dialog in der Liebe gesucht wird und auf die Schwestern und Briider
gehort wird; aber im Heiligen Geist, in der Haltung von geistlich miin-
digen Christen.

In unseren Kirchen sollten und kdnnen die Bemiihungen intensi-
viert werden, dem einzelnen Hilfe fiir das Gebetsleben zu geben. Vor
allem durch Tagungen und Einkehrzeiten, durch Ausbildung von
geistlichen Helfern, die nicht unbedingt die Priester- oder Diakonats-
weihe haben miissten, geistliche Gemeinschaften, Anleitungen zu gu-

268



ter Literatur. Viele Menschen suchen heute wieder nach diesen We-
gen. Das christliche Fasten wird zum Beispiel wiederentdeckt als ein
Weg, Leib und Seele in die richtige Verfassung vor Gott zu bringen.
Und bei unserer Umfrage haben allein in Deutschland 70 Einsender
gesagt: wir wiinschen geistliche Tage, in denen wir etwas iiber das Ge-
bet horen. Das sind mehr Teilnehmer, als eine Tagung eigentlich ver-
kraften konnte. Es wére also durchaus moglich, eine solche Tagung
einmal oder mehrmals durchzufithren. Und wir suchen nach berufe-
nen Frauen und Ménnern, die fahig sind, anderen Menschen im geist-
lichen Dialog zu helfen. Dafiir besteht eine grosse Notwendigkeit und
eine grosse Not in unserer Zeit. Ich stehe in Verbindung mit einem
Haus der Evangelischen Michaelsbruderschaft, dem Kloster
Kirchberg nicht weit von Tiibingen; dorthin kommen stindig Men-
schen, die Rat und Hilfe suchen, und ich weiss, dass da und an vielen
anderen Orten geistliche Helfer gebraucht werden, dass, wer die Gabe
des Trostes hat, die Gabe der Hilfe, des geistlichen Gesprichs, ein
weites Feld vor sich hat. Wir miissen uns dahin wagen.

Wir sollten auf dem ganz grossen Gebiet der christlichen Spirituali-
tdt auch eine Spiritualitét, die unseren Vorfahren gemadss ist, vertreten.
Diese Spiritualitdt kann nicht darin bestehen, dusserliche Frommig-
keitslibungen mechanisch zu wiederholen, etwa gute Gewohnheiten zu
erzeugen durch eine Art Drill. Sondern es geht darum, Geschmack
und Freude am Gebet und an den Dingen Gottes zu finden. Wer sich
zum Beispiel vornimmt, jeden Tag ein Kapitel der Heiligen Schrift zu
lesen, der tut eine sehr gute Sache. Aber wer einmal v6llig miide und
ohne Zeit in rascher Eile so ein Kapitel herunterleiert, der hat nichts
davon. Er sollte lieber einen Vers nehmen oder eine Minute Nachden-
ken halten. Wir sind also nicht fiir eine Frommigkeit oder Spiritualitit
der starren Formen, sondern fiir eine Spiritualitit der Freiheit und der
Miindigkeit. (Beifall.)

Ich glaube, dass diese Anregungen uns vielleicht hier und dort hel-
fen konnen, ins Gesprich miteinander zu kommen, denn das ist das
Wichtigste bei diesem Kongress. So mochte ich schliessen mit einer
Feststellung, die ich in der letzten These zum Ausdruck gebracht habe:
Wenn wir in schépferischer Freiheit der eigenen Tradition treu blei-
ben wollen, dann sind wir keine Konfessionalisten. Denn unsere Kir-
che ist keine Konfession und sie will es nicht sein. Sie will die ge-
schwisterlich tolerante, dkumenisch offene und zeitgemiss spirituelle
Vergegenwiirtigung der alten ungeteilten Kirche sein, der Kirche, die
nach keiner Seite hin exkommuniziert und nach keiner Seite Trennun-

269



gen auferlegt. In dieser Kirche sollten sich alle Christen eines Tages
wiedererkennen kdonnen. Ob sie’es tun werden, ob wir uns auf der Ba-
sis der alten Kirche einigen werden, das héngt in einem gewissen

Masse auch von uns allen, von jedem von uns, ab. Ich danke Thnen.
(Beifall.)

Thesen zum Vortrag von Prof. Oeyen

«Was sind wir?»

1. Wir sind eine geschwisterliche Kirche. Von Anfang an haben sich die
Altkatholiken vorgenommen, die Hochschédtzung des apostolischen
Amtes und die grundsitzliche Gleichheit aller Getauften miteinander
zu verbinden.

2. Wir sind eine Erneuerungsbewegung. Von Anfang an haben sich
die Altkatholiken dazu berufen gewusst, fiir eine Reform der autoritir
verunstalteten Katholischen Kirche des Westens zu wirken.

3. Wir haben darum eine doppelte Aufgabe: Kirche als nicht autori-
tir strukturierte Gemeinschaft zu verwirklichen und uns als Alterna-
tive zum rémischen System darzustellen.

4. Wir sind zur Zusammenarbeit mit allen Gruppen berufen, die ein
dhnliches Kirchenbild haben. Die Strukturen, die die Altkatholiken vor
hundert Jahren wiedergewonnen haben, stimmen vorwiegend mit dem
heutigen Ideal einer «Kirche von unten» iiberein.

5. Wir sind eine Kirche, die den einzelnen nicht verurteilen, sondern
ihm helfen will. In politisch und ethisch kontroversen Fragen mochten
wir Beistand anbieten und Denkanstsse vermitteln, aber keine Ent-
scheidungen vorschreiben.

6. Unsere Gemeinden sollen sich darum immer mehr als «akzeptie-
rende Gemeinschaften» verstehen, in denen moglichst viele verschie-
dene Menschen sich mit ihren konkreten Problemen bejaht und ange-
nommen fiihlen.

7. Wir sind eine 6kumenisch ausgerichtete Gemeinschaft. Von Anfang
an haben sich die Altkatholiken in den Dienst an der Einheit aller
Christen gestellt.

8. Wir sind fiir eine echte okumenische Bewegung des ganzen Volkes
Gottes. Fiir die ersten Altkatholiken war die Einheit nicht primér
durch Verhandlungen zwischen den Kirchenleitungen zu erreichen,
sondern durch ein geisteserfiilltes Engagement aller Christen.

270



9. Unsere erste Sorge gilt darum der Okumene an der Basis. Wir
bauen auf die Initiative und Miindigkeit aller Getauften auf und un-
terstiitzen in den anderen Konfessionen diejenigen Reformbewegun-
gen, die autokratisch oder einseitig festgefahrene Kirchenstrukturen
im Sinne des altkirchlichen konziliaren Dialogs auflockern wollen,

10. Wir lehnen den einseitigen Anschluss durch Angleichung an eine
der bestehenden Kirchen ab. Verhandlungen mit einer einzigen anderen
Kirche sind nur dann sinnvoll, wenn sie eine Basis darstellen, auf der
an der Einheit aller Christen weitergebaut werden kann, nicht aber,
wenn sie neue Hindernisse fiir diese Einheit aufrichten.

11. Modellhaft ist darum die seit dem 19.Jahrhundert praktizierte,
seit 1931 durch ein offizielles Abkommen gesicherte Sakramentsge-
meinschaft mit den anglikanischen Kirchen.

12. Diese Sakramentsgemeinschaft sollte moglichst auf andere alt-
kirchlich und bischéflich verfasste Kirchen ausgedehnt werden.

Nachdem dieses 1966 mit der philippinischen und den inzwischen
anglikanisch gewordenen spanischen und portugiesischen Kirchen ge-
schehen ist, sollte nun ein Zeichen der kiinftigen Einheit mit der Ein-
beziehung der 6kumenisch vereinigten Kirchen von Siidindien, Nord-
indien und Pakistan gesetzt werden. Diese Kirchen sind bischéflich
verfasst und haben zugleich das Amt der Kirchen der Reformation in-
tegriert; wir sollten ein solches Modell auch fiir unsere Linder befiir-
worten.

13. Wir sollten uns die okumenischen Texte von Lima iiber Taufe, Eu-
charistie und Amt weitgehend zu eigen machen. Sie bilden eine Basis,
auf der sich viele Kirchen einig werden kdnnten.

14. Wir sind Erben einer grossen spirituellen Tradition, die Uiber die
jansenistische Bewegung und bedeutende katholische Theologen der
Aufklarungszeit und der Romantik an den Hauptquellen der westli-
chen Mystik (Karmeliterorden, Mittelalter, Augustinus) ankniipft.

15. Von dieser Tradition haben wir die Uberzeugung iibernommen,
dass Innerlichkeit und eigene spirituelle Erfahrung Freiheit schafft und
Mut zum Zeugnis, auch gegeniiber einer Autoritét, die sich zu Unrecht
mit gottlichen Attributen kleidet.

16. Kirche besteht nicht darin, dass Menschen, die nichts von Gott
wissen, blind auf andere horen, sondern darin, dass miindige Christen,
die den Geist Gottes kennen, sich in einer Gemeinschaft zusammen-
finden.

17. Darum kann unsere Bewegung ohne Gotteserfahrung nicht existie-
ren. «Ohne Mystik keine Kirche» (Joseph Langen, RITh 1896, S.431).

211



18. In unseren Kirchen sollten die Bemithungen intensiviert werden,
den einzelnen Hilfe fiir das Gebetsleben zu geben, vor allem durch Ta-
gungen und Einkehrzeiten, Ausbildung von geistlichen Helfern, geist-
liche Gemeinschaften, Anleitung zu guter Literatur.

19. Unsere Spiritualitidt kann nicht in der unmiindigen Wiederho-
lung bestimmter Ubungen aus reinem Pflichtbewusstsein bestehen,
sondern in Anleitung und Hilfe, um zu einem lebendigen Kontakt zu
Gott zu kommen. Dabei soll jeder einzelne seinen Weg innerhalb der
grossen Tradition der Kirche finden.

20. Wenn wir in schopferischer Freiheit der eigenen Tradition treu blei-
ben wollen, sind wir keine Konfessionalisten; denn unsere Kirche ist
keine Konfession, sondern die geschwisterlich-tolerante, 6kumenisch of-
Jene und zeitgemdss spirituelle Vergegenwdrtigung der alten, ungeteilten
Kirche, in der sich alle Christen sollten wiedererkennen kénnen.

Dr. Michael Rossner (Wien)

Was wollen wir? — Zur gegenwiirtigen Situation der Kirche

Verehrte Herren Bischofe! Meine Damen und Herren!

Ich bin von allen Referenten wohl der, der am stirksten fiir sich das
Priadikat «Laie» in Anspruch nehmen kann: Laie nicht nur im Sinne
des nichtpriesterlichen Standes, Laie auch im umgangssprachlichen
Sinn. Meine Kenntnisse tiber Theologie und Kirchenverfassung bzw.
reale Kirchensituation sind die eines Anteil nehmenden, nie aber be-
ruflich oder im Studium hauptsichlich mit der Materie befassten
Menschen. Alle diese Dilemmata habe ich nur dadurch zu [6sen versu-
chen konnen, dass ich Thnen heute kein Referat im eigentlichen Sinne,
sondern ein paar mehr oder minder geordnete Gedanken, oft auch
Fragen, jedenfalls Denkprovokationen vortragen mochte, die Thnen
Stoff fiir die nachfolgende Diskussion liefern sollen. Und wenn ich
dabei vielleicht manchmal eine Binsenweisheit ausspreche oder den
einen oder anderen von IThnen sogar zu verletzen scheine, bitte ich Sie
im Vorhinein um Verzeihung: es ist jedenfalls nicht aus bésem Willen,
sondern aus Unwissenheit und/oder aus ehrlicher Besorgnis gesche-
hen.

Wenn wir heute {iber die Situation unserer Kirche in der Gegenwart
nachdenken, scheint es mir nétig, diese Betrachtung in den Rahmen
eines Nachdenkens iiber die Kirche in der Welt iiberhaupt, ja iiber

272



den Glauben schlechthin zu stellen. Sie alle kennen wahrscheinlich
das Nietzsche-Wort von Gott, der liangst tot sei. Ich mdchte Thnen
heute auch den Zusammenhang dieses Wortes ein wenig ins Gedicht-
nis rufen. Es steht zu Beginn des «Zarathustra», als dieser von seinen
Bergen heruntersteigt, um zu den Menschen zu gehen und sie zu leh-
ren. Da begegnet er einem «Heiligen», einem Einsiedler, der ihn vor
den Menschen warnt und die Einsamkeit lobt, in der er, fernab vom
Spott der Menschen, Gott mit allem, was er tut, loben und preisen
kann. Zarathustra achtet diesen «Heiligen», er widerspricht ihm nicht;
nur als er seine Behausung hinter sich gelassen hat und durch den
Wald weiter zu Tal schreitet, murmelt er vor sich hin: «Sollte es mog-
lich sein, dass dieser Alte in seinem Wald noch nichts davon gehort
hat, dass Gott — todt ist?»

Ich denke dieses fast biblische Gleichnis — nicht umsonst klingt der
«Zarathustra» in vielem auch an das Neue Testament an — sollte uns zu
denken geben. Ist nicht vieles, was wir hier und im 6kumenischen Ge-
spriach zerreden, eitel und ldngst unwichtig geworden? Haben wir uns
nicht in einen imaginidren Wald von — sehr oft iiberalterten — Kleinst-
gemeinschaften zuriickgezogen und iiber der Gemeinschaft im Kleinen
gar nicht bemerkt, dass Gott in der Welt draussen ldngst — tot ist?

Ob Gott tot ist, misst sich ndmlich nicht — wir Altkatholiken als
Kleinstgemeinschaft sollten das am besten wissen — an der Zahl der
auf ihn Getauften; nicht einmal an der Zahl der Kirchginger; es misst
sich an der Rolle, die er im Leben, vor allem im geistigen Leben, im
Denken der gegenwirtigen Menschheit spielt. Und wenn wir ehrlich
sind, miissen wir zugeben, dass Gott heute tatsdchlich in Philosophie,
Literatur und Kunst meist nicht einmal mehr ein Problem ist: er ist l&-
cherlich bis unwichtig geworden.

Der grosse polnische Philosoph Leszek Kolakowski beleuchtet eben
dieses Problem in seinem neuen, im September erschienenen Buch,
von dem erst vor kurzem in der Presse ein Vorabdruck zu lesen war.
Gleichzeitig aber zeigt er — wie schon zuvor in «Die Gegenwartigkeit
des Mythos» — dass es zur Glaubigkeit keine Alternative als den tota-
len Nihilismus gibt: Denn auch der Aufbau eines ethischen Gebédudes
auf dem Begriff der «Menschenwiirde» oder gar der Begriff des
«Ubermenschen» setzt eine transzendente Instanz voraus, durch die
diese Werte gesetzt und geschaffen werden. Das mag uns Hoffnung
geben, aber es kann nicht iiber die Tatsache hinwegtduschen, dass in
der heutigen Welt die Stimme der Kirche — aller Kirchen — nicht ein-
mal mehr moralisches Gewicht in Politik und Wissenschaft hat, mit

273



Ausnahme vielleicht Polens und in geringerem Masse der anderen
Ostblocklédnder. ’

Das, meine Damen und Herren, muss der Rahmen sein, innerhalb
dessen wir die Fragen «Was sind wir?» und «Was wollen wir?» be-
trachten. Wir miissen uns zuerst fragen, ob wir unsere inner-religiésen,
inner-christlichen Dispute nicht unter Einsiedlern austragen?

Wie immer, die ndchste Frage gilt uns selbst. Prof. Oeyen hat hier -
von der Historie ausgehend — gestern eine Antwort zu geben versucht.
Ich sehe mich ausserstande, eine bessere zu geben. Das ist auch sicher
nicht Aufgabe dieses Referats. Ich will hier — im Sinne der zweiten
Themenfrage «Was wollen wir?» — eher versuchen, Tendenzen aufzu-
zeigen, die in der gegenwirtigen Kirche ein zukunftsgerichtetes Wol-
len und somit eine mogliche Verdnderung aufzeigen.

Ich glaube allerdings, dass bereits innerhalb dieses Kongresses eine
Antwort, wenn auch in non-verbaler Form, auf diese provozierende
Grundfrage ergangen ist — einfach durch die aktive Teilnahme so vie-
ler junger Menschen. Das ist nicht bloss Aufputz und rithrender Idea-
lismus, das sind nicht bloss, wie die Wiener Presse jiingst schrieb,
«dieselben, die einmal bei Friedensmarschen, dann beim Evangeli-
schen und dann beim Katholischen Kirchentag erscheinen», das ist,
glaube ich, wirklich ein historisches Zeichen einer Neubewertung der
Rolle der Kirche: Seit dem polnischen friedlichen Aufstand von 1980,
seit dem aktiven Eintreten junger Menschen fiir Frieden und fiir
christliche Nichstenliebe auch gegen politische Widerstdnde hat sich
etwas in der geistigen Landschaft Europas verdndert. Ich glaube und
hoffe, dass wir am Beginn eines neuen Zeitabschnitts stehen, der weni-
ger von Skepsis und Materialismus, gepaart mit Indifferenz und Ohn-
macht geprigt sein wird, und in dem Gott und die Gemeinschaft der
christlichen Kirche als Garant der Liebe und des Friedens eine we-
sentlichere Rolle spielen wird.

In jeder Hinsicht wesentlich scheint mir hier die Frage der Oku-
mene und innerhalb derer wiederum ganz besonders unser Verhéltnis
zur romisch-katholischen Kirche. Als Ausgangspunkt mag das Ar-
beitspapier dienen, das aus den Ergebnissen der Befragung des ver-
gangenen Jahres entstanden ist.

Es soll hier nicht ndher darauf eingegangen werden, inwieweit diese
Umfrage repridsentativ ist. Mir scheint die Zahl von 660 Einsendern
selbst in Anbetracht der Kleinheit unserer Kirche gering; man muss
jedenfalls annehmen, dass hier die «Aktivisten» iiberrepriasentiert
sind, deren Meinung nicht unbedingt mit der der Mehrheit der Kir-

274



chenangehorigen iibereinstimmen muss. Dazu kommt die sehr oft sug-
gestive Fragestellung — man konnte nur zu leicht «erraten», welche der
auszuwihlenden Antworten von den Ausarbeitern des Tests bevorzugt
worden wire. Bei den Ergebnissen, die zu rund 75% die Bezeichnung
«Briickenkirche» in den Mittelpunkt stellten — und wer wiirde diese
schon ablehnen wollen? — verbliifft die relativ geringe Anzahl von Ein-
sendern, die sich fiir die Annidherung an eine bestimmte Konfession
entscheiden wollten, insbesondere, was unser Verhéltnis zur rémisch-
katholischen Kirche anbelangt, fiir dessen Verbesserung sich im
Durchschnitt nur etwa 11%, gegen die aber — so das Arbeitspapier —
die «ablehnendsten Reaktionen» zu verzeichnen waren. Das lédsst die
Frage nach der Selbstdefinition der altkatholischen Kirche, die stets
Wert darauf legte, das «Katholische» im Namen zu fiihren, sich auch
im Bonner Abkommen mit den Anglikanern ihre «Katholizitdt» besti-
tigen liess, als eine brennende Notwendigkeit erscheinen: Sind wir
iberhaupt noch katholisch — bzw., was bedeutet fiir uns dieses Préddi-
kat «katholisch»? Ist fiir eine katholische Kirche iiberhaupt Aquidi-
stanz zwischen Katholiken und Protestanten moglich und erstrebens-
wert? Oder sind wir vielleicht — dank unserer Berufung auf die alte,
ungeteilte Kirche — gar nicht «katholisch» im Sinne der Neuzeit, das
heisst im Gegensatz zu der neuen, «evangelisch-protestantischen» Be-
wegung, sondern eigentlich «vor-katholisch», ausschliesslich im Ur-
christentum und den Traditionen der ersten Jahrhunderte verwurzelt,
woraus sich wiederum die Aquidistanz erkldren liesse? Hort altkatho-
lische Kirchengeschichte im 11.Jhdt. auf und beginnt mit Vatikanum I
erst wieder? Vergessen wir nicht manchmal, dass der vielleicht bedeu-
tendste unserer geistigen Viter, Ignaz von Déollinger, ganz {iberzeugt
den katholischen Standpunkt vertrat und noch wenige Jahre vor der
Verkiindung des Infallibilitdtsdogmas in seinem Werk «Kirche und
Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat» (Miinchen 1861) eine glithende
Verteidigung des Katholizismus, eine Rechtfertigung der pédpstlichen
Vormachtstellung (sogar der weltlichen Macht des Papstes im Kir-
chenstaat) liefert und ausruft: « Wer erklirt: ich erkenne den Papst
nicht an, ... der erkliirt eben damit: Wir sagen uns los von der allge-
meinen Kirche, wir wollen kein Glied mehr an diesem Leibe sein»
(8.25)? Konnen wir, die wir in derselben geistigen Tradition stehen,
wir, die wir katholisch geweihte Bischofe und Priester haben, die ka-
tholische Auffassung der Eucharistie teilen, wirklich auf Aquidistanz
bleiben und uns das mit Formeln wie «Weder Papst noch Buch»
selbst plausibel machen?

275



Aber wir haben ja eine andere Moglichkeit, ohne deshalb eine di-
rekte Anndherung an die romische Kirche zu suchen, im Gegenteil, in-
dem wir diese um so mehr vor den Kopf stossen: wir kdnnen uns als
die «besseren Katholiken» profilieren. Wir sind die «besseren», in-
dem wir nicht von den Traditionen der alten Kirche abgewichen sind;
wir sind aber auch die besseren, indem wir eher der «sprunghaften
Entwicklung demokratischen Geistes seit Kaiser Wilhelms Zeiten»
(ich zitiere aus Blatt | des Offenen Arbeitskreises «Alternativer Ka-
tholizismus») entsprechen. Sollen wir das tun? Und sollen wir — die-
sem demokratischen Geist entsprechend — die Menschen stirker zu ei-
ner «Wahl» driangen, indem wir die kritischen Katholiken innerhalb
der romischen Kirche auffordern, durch einen Konfessionswechsel fiir
uns zu «stimmen» — am Ende gar diese Aufforderung durch Verwen-
dung von Aufklebeplakaten unterstiitzend, die sogar in der Formulie-
rung peinlich genau an deutsche Wahlkampfslogans anklingen (alter-
nativ-katholisch: Aus Liebe zur Kirche)? Sie horen schon aus der For-
mulierung, dass ich Thnen ein Nein als Antwort nahelege. Mir person-
lich scheinen Glaubenssachen, so sehr ich darin fiir die Wahrung der
individuellen Entscheidungsfreiheit eintrete, kein Bereich zu sein, den
unsere demokratische Weltordnung erfassen sollte. Wie Gott in seiner
unbegreiflichen Allmacht undemokratisch und ein Mysterium zu-
gleich ist, so muss es — scheint mir — auch seine Kirche sein. Was ge-
glaubt werden soll, wer recht hat, darf nicht der demokratischen
Wahlentscheidung iiberlassen bleiben. Glaube, Religion, Kirche, das
sind Mysterien und miissen es bleiben. Damit soll aber nicht gesagt
sein, dass der Entscheidungsbereich des einzelnen nicht gewahrt blei-
ben muss. Im Gegenteil, nur bei einer freien Entscheidung fiir einen
moglichst wenig dogmatischen Glauben ist jenes Mass an Religiositéit
erreichbar, das es erméglicht, Gott zu erfahren. Aber dariiber wird das
Referat iiber die Spiritualitdt zu handeln haben.

Hier nur noch ein Wort zur «alternativ-katholischen» Kampagne:
abgesehen davon, dass ich die Mittel (Wahlkampf-Konkurrenzgeist,
Argument Demokratie gegen Hierarchie) nicht billigen kann, scheint
mir das Ergebnis denkbar ungiinstig: Es muss in jedem Fall zu einer
Vergrosserung der Griaben zwischen den Kirchen fiihren: denn diese
unzufriedenen Romisch-Katholischen, die die Meinungsbildung in-
nerhalb der grossen romischen Kirche in unserem Sinn, das heisst im
Sinne von Machtabbau und Denkfreiheit, von mehr Toleranz, beein-
flussen, sollten ja im giinstigsten Falle Altkatholiken werden. Das be-
deutet: Wir hitten zwar einen zahlenmissigen Zuwachs, aber zugleich

276



auf viele Jahre die Chance verspielt, dass innerhalb der rémischen
Kirche eine Bewegung in Gang kommt, die auf eine Anndherung an
altkatholische Standpunkte abzielt.

Was aber konnen wir dann tun? Inwieweit sind wir katholisch, diir-
fen wir es sein? — Lassen Sie mich als Osterreicher ein Wort Schillers
iiber Osterreich abwandeln: Die altkatholische ist eine kleine Kirche,
in der die grosse thre Probe hilt. Die ausgesprochen geringe Zahl un-
serer Glaubensgeschwister gibt uns Moglichkeiten, Dinge zu erpro-
ben, die in der grossen romischen Kirche nicht so ohne weiteres gege-
ben sind. Sie bietet uns Vor- und Nachteile, von denen wir hier einige
erortern wollen. Das erste Thema ist hier die so oft — auch in der Fra-
gebogenaktion — beschworene «Nidhe zur Urgemeinde», der Charak-
ter der «grossen Familie». Auch hier will ich einiges in Frage stellen,
was bislang als selbstverstdndlich galt: erstens die Moglichkeit der alt-
katholischen Kirchengemeinde als Familie und zweitens die schon
vom Fragebogen suggerierte Bezeichnung dieses Bildes als erstrebens-
wert. Die Argumente fiir diese Zweifel sind einfach und ich erhoffe
mir Widerspruch: Kann eine Kirche wie die unsere, die immer von
Diaspora spricht, die nirgends rdumlich konzentriert, sondern {iberall
nur eine kleine Minderheit ist, jemals zur Familie werden?

Gehort zur Familie nicht notwendigerweise das Nachbar-Sein, das
Beieinander-Wohnen?

Und selbst wenn dieser Zustand moéglich wire, wire er in unserer
Minderheitssituation erstrebenswert? Birgt ein solcher Familiencha-
rakter nicht die Gefahr in sich, dass aus einer Kirche ein Klub wird,
der sich — ganz natiirlich — als Elite versteht und gewisse Machtstruk-
turen zu entfalten sucht, wie etwa die Freimaurer oder semipolitische
Vereinigungen (CV, BSA)? Ja, mehr noch: Familie bedeutet ein Mehr
an Zusammengehorigkeit gegeniiber Nicht-zur-Familie-Gehorigen; er-
lauben Sie mir die Frage zu stellen: Warum sollen wir dieses Mehr-an-
Zusammengehorigkeit, das ein Weniger-an-Zusammengehdrigkeit ge-
geniiber Nicht-Altkatholiken impliziert, gerade jenen Menschen ent-
gegenbringen, die — vielleicht durch Zufall — derselben Kirche angeho-
ren? Ich weiss, diese Frage klingt sehr polemisch; aber ist ein solches
Denken nicht wieder ein Beweis dafiir, dass wir die Rolle der Kirche —
und diesmal in ihrem unwesentlichsten Teil, in dem der offiziellen
Konfessionszugehorigkeit — in der Welt der letzten 20 Jahre des
20.Jahrhunderts iiberschitzen?

Aber genug der Polemik: Jenseits aller Diskussion, die diese Fragen
hoffentlich entfesseln werden, scheint mir festzustehen, dass die

277



Kleinheit unserer Kirche ein gewaltiges Hindernis auf dem Wege zu
einer «Familienstruktur» der einzelnen Kirchengemeinde darstellt,
obgleich man prima vista eher das Umgekehrte annehmen mdochte.
Freilich hat diese Kleinheit auch Vorteile. Als die beiden Wichtigsten
mochte ich nennen: die Unmdéglichkeit der Machtausiibung und damit
verbunden der Zwang zu Toleranz und Demut. Ich halte diese beiden
fiir die wesentlichsten Tugenden jeder christlichen Kirche. Ich halte
sie ausserdem fiir in unserer Kirche im Vergleich mit beinahe allen an-
deren christlichen Kirchen in relativ hohem Masse reprédsentiert. Aus-
druck dieser Toleranz scheint mir die Einladung an Angehdrige ande-
rer Konfessionen, die es mit ihrem Gewissen vereinbaren kénnen, am
Sakrament der Eucharistie gemeinsam mit uns teilzunehmen, Aus-
druck dieser Demut der Verzicht auf Aburteilung anderer Menschen
oder auf strikte Glaubensvorschriften.

Ich glaube allerdings, dass wir uns auf dieses hohe Mass von Tu-
genden nicht allzu viel einbilden diirfen. Wir sind tolerant, ja, aber wir
hitten auch gar nicht die Macht, Intoleranz wirksam werden zu lassen.
Wir sind demiitig, ja, aber wir sind zu wenige, um wenigstens uns
selbst die Berechtigung eines etwaigen Hochmuts vorzuspielen.

Dennoch, — obwohl diese Tugenden kein Grund zu iibertriebenem
Stolz sind, erscheinen sie mir als die wesentlichsten Definitionsmerk-
male des anzustrebenden christlichen, nicht bloss altkatholischen We-
sens (wenngleich mir hier als Altkatholiken, und auch dabei weiss ich
mich in der Nachfolge Dollingers, im katholischen Bekenntnis eher
Tendenzen zu Demut und Toleranz vorhanden zu sein scheinen als
etwa im Calvinismus, der durch die Préddestinationsidee diese Tugen-
den in weite Ferne riickt). Ich glaube, dass hiefiir in unserer Kirche,
mehr aber noch in den anderen, vieles zu tun bleibt.

Ich will, getreu der Anregung der Veranstalter, diese Vorsitze auch
gerne in Thesen fassen. Mir scheinen die zu entwickelnden altkatholi-
schen und allgemeinchristlichen Tugenden vier zu sein: Toleranz, De-
mut, spirituelle Ehrfurcht und Liebe.

Zu Toleranz habe ich schon einiges gesagt. Die These ldsst sich ein-
fach fassen: Wir sind keine ausschliessende Kirche — wir schliessen
die nicht aus, die anderer Konfession sind, wenn sie grundlegende
Glaubenswahrheiten anerkennen; wir bitten sie mit uns zu Tisch, wir
nehmen sie in diese grosse, momentane Gemeinschaft auf, die immer
dann entsteht, wenn zwei in Seinem Namen beisammen sind. Wir
schliessen aber auch jene nicht aus, die unserer Konfession sind und
gesiindigt haben. Das traditionelle Zuriickschrecken der altkatholi-

278



schen Kirche vor dem Ausschluss von den Sakramenten scheint mir ein
vielleicht aus opportunistischer Wurzel stammendes, vielleicht da und
dort unwillkiirliches, jedenfalls aber positives Zeichen. Wir miissen den
anderen vorleben, dass es auch mit Toleranz und ohne Strafe geht.

Das bringt uns zum zweiten Punkt: zur Demut. Jeder Akt der Strafe
ist, so seltsam das klingen mag, ein Akt des Hochmuts. Er verlangt das
«Sich-Uberheben» des «gerechten Richters» iiber den ungerechten
Siinder. Nicht zuletzt deshalb ist gerade das kirchliche Straf- und
Gnadenrecht in der Geschichte stets Gegenstand hirtester Diskussion
gewesen. Es ist die Frage, inwieweit wir Menschen verpflichtet sind, in
Gottes Namen Strafen zu vollziehen, die eigentlich nur Gott obliegen;
inwieweit wir es wagen diirfen, anders als Jesus, der mit den Siindern
speist und die Ehebrecherin aufhebt, die Siinder aus unserer Gemein-
schaft und von unserem Tisch zu verbannen. Dariiber in einem so
oberflichlichen Referat eine grundsitzliche Entscheidung herbeifiih-
ren zu wollen, wiare hochmiitig. Ich will Ihnen deshalb nur die Demut
und die Tendenz zum Strafverzicht als altkatholische, auszubauende
Tugenden preisen — und damit sogleich die Warnung verbinden, ob
der eigenen Demut hochmiitig zu werden und auf die «Hochmiitigen
in den anderen Kirchen» als die Ungerechten herabzublicken.

Zum dritten Thema, Ehrfurcht und Spiritualitdt, wird morgen mehr
gesagt werden. Ich will nur hier, im Zusammenhang mit dem vorher
tiber die Gefahr der Gleichsetzung von Kirche und demokratischem
Staat, von Konfessionen und im Wahlkampf miteinander konkurren-
zierenden Parteien gesagten, einige Anmerkungen machen. Die Kirche
ist wie Triager des Mysteriums und selbst Mysterium; sie darf nicht
zum demokratischen Verein werden. Kern des katholischen Denkens
scheint mir Spiritualitdt und Ehrfurcht — was auch Ehrfurcht vor dem
anderen Menschen und dessen Uberzeugung einschliesst. Wir sind
keine reine Vernunftkirche, und auch wenn wir im Augenblick, auf
Grund der historischen Entwicklung, keine Zentren der Spiritualitét
besitzen, wie es die Kldster der romisch-katholischen Kirche sind, so
sollten wir uns dennoch bemiihen, dieser Spiritualitdt im eigenen wie
im kirchlichen Leben mehr Raum zu geben.

Das vierte Thema schliesst organisch an: Wir wollen keine Konkur-
renzbewegung zu anderen Konfessionen, sondern deren liebende Er-
gdnzung sein, die sich — vor allem mit unserer Ursprungskirche, der
rdmisch-katholischen, und mit den mit uns in Altarsgemeinschaft ste-
henden Kirchen in gemeinsamer Spiritualitdt und Ehrfurcht vor dem
anderen wie vor dem Mysterium der Kirche Gottes verbunden weiss.

279



Und damit sind wir bei der wichtigsten Aufgabe, die ich fiir unsere
wie fiir"jede christliche Kirche sehe — und es ldsst sich auf diese Weise
auch der Kreis zum Anfang des Referats, zu der Frage nach der Welt
«nach Gott», nach den Menschen, die meinen, Gott «iiberwunden»,
«hinter sich gelassen» zu haben. Unser Bundesprisident, der sehr oft
Beweise fiir im diesseitigen Leben verwirklichtes Christentum ablegt,
hat im Zusammenhang mit den Strassenkrawallen jugendlicher Ran-
dalierer ein sehr schones Wort geprégt, das auch wir uns fiir die Zu-
kunft zu eigen machen sollten: Er sprach von der Notwendigkeit,
diese jungen Menschen «zuriickzulieben». Ich glaube, das ist unsere
Aufgabe: Wir wollen sie zuriicklieben — die Menschen, die ohne
Theismus auszukommen meinen, die Menschen, die anderen Glau-
bens sind, und insbesondere diejenigen, die uns nahestehen, die der-
selben Kirche, aber einer anderen Konfession angehdren. Und damit
dies nicht allzu theoretisch bleibt, fiir diesen letzteren Bereich ein Vor-
schlag fiir ein sichtbares Zeichen: Wir missen alles tun — so schwierig
dies in der gegenwdirtigen Situation auch sein mag, um zu einem ge-
meinsamen Tisch mit allen Kirchen zu kommen, die dieselbe Auffas-
sung von dem Sakrament haben, das den lateinischen Namen Ge-
meinschaft tragt. Ich bitte alle, innerhalb und ausserhalb unserer Kir-
che, alles in ihrer Macht Stehende zu unternehmen, um diesen Zu-
stand so schnell wie moglich herbeizufithren. Wir wollen versuchen,
alle diese Menschen zuriickzulieben.

Frau L. Krédmer (Neuenburg)

Geistliches Leben

Berufen, in der Fiille des Geistes zu leben

Innert einer Stunde zum Thema «Spiritualitdt — Geistliches Leben» et-
was sagen zu wollen, ist ein Unterfangen, das jeden, der sich daran zu
machen versucht, erzittern ldsst, vor allem mich Laien, in Gegenwart
von so vielen Spezialisten und Leuten, die in der Sache viel mehr kom-
petent sind.

Trotzdem bin ich dankbar, mich ausdriicken zu konnen, gerade als
Laie und in der Art eines Laien, iiber ein Thema, das mich seit Jahren
beschiftigt. Meine Ausfithrungen werden nicht die Form eines Vor-

280



trags haben, sie sind vielmehr ein Zeugnis iiber gemachte Erfahrungen
und ein Austausch mit euch {iber die Hoffnung, die ich hege. Selbst
wenn meine Kirche mich oftmals enttduscht, habe ich ihr doch alles
gegeben, da ich sie liebe und da ich zutiefst an ihre Zukunft glaube,
freilich nicht an die Zukunft, die wir verzweifelt selber zu schaffen
versuchen, sondern an diejenige, welche ihr von dem Einen geschenkt
wird, der das Haupt der Kirche ist. Die altkatholische Kirche hat in
der Tat ein reiches Erbe erhalten, das es ihr erlauben sollte, das Leben
in der Armut zu verlassen und in der Fiille und im Uberfluss zu leben.

Sicher ist jeder von Thnen an diesen Kongress gekommen mit seinen
Fragen, seiner Entmutigung und seiner Erschépfung, aber auch mit
seinen Uberzeugungen und der Hoffnung, Losungen zu finden, klarer
zu sehen und neu gestiarkt heimkehren zu kdonnen.

Wir sind hier als Kirche vereinigt, als heilige Versammlung mit dem
Auftrag, den Weg zu suchen. Wir miissen grundsitzliche, wesentliche
und entscheidende Fragen stellen, die einzig uns dahin fiithren, dass
wir uns verdndern und dass wir zum Leben neu geboren werden, als
Individuen und als Kirche. Es geniigt freilich noch nicht, die richtigen
Fragen zu stellen, wir miissen vor allem Stille iiben um zu horen, was
Gott selber uns zu sagen hat, und um uns zu 6ffnen fiir das Tun des
Heiligen Geistes. Sonst laufen wir Gefahr, hier unsere Zeit zu vertun,
und werden bitter enttduscht heimkehren. Wir miissen uns also durch
all unsere Uberlegungen hindurch bewusst werden, dass ein doppel-
ter, gebietender und dringlicher Anruf an uns ergeht: der Anruf Gottes
an seine Kirche, und der Anruf einer Welt, die auf Abwegen und im
Elend gefangen liegt.

Dieser letzte Kongresstag sollte der Hohepunkt unserer Uberlegung
sein. Er sollte dazu beitragen, uns von unseren falschen Problemen,
von unseren Komplexen und Blockierungen zu befreien, uns vorzube-
reiten — wie sich dies fiir uns gehort — auf den doppelten Anruf zu ant-
worten und uns zu einer Fiille von Hoffnung und erneuertem Leben
hinzufihren.

Gross ist die Verantwortung, die auf mir lastet, gerade die Uberle-
gungen des heutigen Tages einzuleiten. Ich kann ihnen versichern:
Wenn ich nicht die Uberzeugung und die Glaubenserfahrung besiisse,
dass Gott sprechen und handeln kann, sogar durch unsere Schwiche,
unsere Unvollkommenheit, unsere Ungeschicklichkeit und unsere
kleinen Moglichkeiten hindurch, hitte ich mich dieser Aufgabe entzo-
gen, die vollig meine Moglichkeiten iibersteigt. Sie anzunehmen kann
nur als Glaubensakt verstanden werden.

281



Bevor wir {iber die Spiritualitit (das geistliche Leben) sprechen wol-
len, ist es gut, dass wir uns dariiber klar werden, welche Bedeutung wir
diesem Wort geben wollen, besonders wenn wir beachten, wie vielfal-
tige Interpretationsmdoglichkeiten die Antworten auf den Fragebogen
im Hinblick auf diesen Begriff aufgezeigt haben. Fiir die einen geht es
da in der Tat um den Inhalt des Glaubens, um das, was man glaubt.
Fir andere hingegen ist die Spiritualitit eine Art, seinen Glauben
auszudriicken oder zu leben. Dann ginge es also um die Sprache
und Sensibilitdt, die einer Kirche eigen sind, oder auch um ihre
spezifische Art von Frommigkeit. Es gibt auch solche, die sich tiber-
haupt gefragt haben, ob unsere Gemeinschaften etwas Geistliches be-
sdssen oder nicht.

Es will mir scheinen, dass diese drei Interpretationen sehr eng mit-
einander verbunden sind, man kann sie sogar nicht voneinander tren-
nen, da der dussere Ausdruck des Glaubens nichts anderes sein kann
als die Kundgebung des Glaubens und des inneren Lebens und da
weiterhin der Glaube, mehr oder weniger tief vielleicht, aber auf jeden
Fall mit dem Heiligen Geist verbunden ist. Darum unterscheide ich
nicht zwischen diesen verschiedenen Interpretationen und werde ver-
suchen, die Frage der Spiritualitit (des geistlichen Lebens) in ihrer
Ganzheit anzugehen.

Die altkatholische Spiritualitdit

Es kann sein, dass ich mich tdusche, aber es will mir scheinen, dass es
keine eigentlich altkatholische Spiritualitidt gibt, die all unseren Kir-
chen gemein wiére.

Es herrscht bestimmt eine Ubereinstimmung, wenn auch nicht in al-
len, so doch wenigstens in den wichtigsten Glaubensfragen. Was aber
den Ausdruck eben dieses Glaubens betrifft, kann man von einem
Land zum andern merkbare Unterschiede feststellen. Diese Unter-
schiede existieren sogar von einer Region zur andern, oft sogar von ei-
ner Kirchgemeinde zur andern innerhalb derselben Region. Diese
Vielfalt muss nicht negativ gewertet werden, sie konnte vielmehr dus-
serst konstruktiv und bereichernd sein, dann nidmlich, wenn wir dar-
aus Nutzen zu ziehen wiissten und wenn wir an diesem Punkt ein biss-
chen liebevoller miteinander umgingen, indem wir einander gegensei-
tig so akzeptieren wie wir sind, ohne voreilige Urteile abzugeben und
ohne sogleich Etiketten auszuteilen, wie dies z. B. geschieht, wenn man

282



von den einen sagt, sie seien romisch-katholisch, von anderen, sie
seien orthodox, und noch von anderen, sie seien protestantisch, ja gar
fundamentalistisch.

Wenn also auf der einen Seite Einheit im Wesentlichen besteht, auf
der andern Seite Vielfalt im Ausdruck, entsprechend dem Tempera-
ment, den Kulturen, der Art des Empfindens sowie der Lokaltraditio-
nen, so gibt es doch gewisse charakteristische Ziige, die die Gesamt-
heit unserer Kirchen priagen. Es scheint mir interessant und instruktiv,
sie zu nennen, da diese charakteristischen Merkmale unsern Reich-
tum, aber auch unsere Schwichen widerspiegeln. Eine solche Bilanz
kann nur positiv sein, da sie uns dazu fiithrt, dass wir uns der Grosse
unseres Erbes und unserer Moglichkeiten bewusst werden, dass wir
aber auch unsere Schwichen sehen, um sie beheben zu kénnen.

Dieses Vorgehen ist um so notwendiger, als seit einigen Jahren ein
Wind von Skeptizismus und Defaitismus iiber unsere Kirche hinweg-
fegt, in allen Liandern, wie mir scheinen will.

Es ist hochste Zeit, dass wir uns auffangen, denn je mehr wir an Ort
treten, indem wir uns bange Fragen iiber unsere Zukunft und unsere
Uberlebenschancen stellen, je mehr wir unsere Schwierigkeiten be-
trachten und bedenken, desto mehr bedriicken sie uns und lihmen uns
sogar, indem sie uns daran hindern, schlussendlich dem Auftrag der
ganzen christlichen Kirche zu entsprechen: Trager zu sein von Licht,
Friede, Hoffnung und Freude.

Im Hinblick auf diesen Kongress habe ich viele Erkldrungen von
altkatholischen Theologen von gestern und heute gelesen oder wieder-
gelesen. Es ist frappierend festzustellen, dass alle Erkldrungen von ei-
ner Liebe und einer Verbundenheit ohne Grenzen mit dieser kleinen
Kirche zeugen, dabei stellt man diese Kirche als so reich und so au-
thentisch dar, und man schreibt ihr Verdienste zu, die einen fast trdu-
men lassen, so schon ist es. Was sollen wir tun? Erstaunt sein oder li-
cheln, wenn wir zu horen bekommen, was alles unsere Kirche besitzt,
was sie ist und was sie ihren Gldubigen anbietet, wie auch den ande-
ren Kirchen und der Welt? Oder sollen wir uns auflehnen gegen diese
Erkldarungen, die zwar theoretisch stimmen, die aber oft so weit von
der gelebten Wirklichkeit entfernt sind? Man fiihlt sich bei der Lek-
tiire solcher Erkldrungen unwohl, denn man muss doch wohl eingeste-
hen: Wenn die altkatholische Kirche wirklich dies wire, was sie zu
sein vorgibt, wenn sie wirklich das anbieten wiirde, was sie behauptet
geben zu kdénnen, dann wire ihr inneres Leben anders, es hétte eine
andere Ausstrahlung nach aussen, und man wiirde nicht so oft davon

283



sprechen horen, dass unsere Kirche zum Tod verurteilt sei, dass sie an
Glaubén und Freude ermangele und dass sie einen enttdusche.

Dieses Urteil ist hart und vielleicht ein bisschen ungerecht, und es
tut einem um so mehr weh, als man so und soviele Altkatholiken
kennt, Priester und Glaubige, die total im kirchlichen Dienste enga-
giert sind und die darin ihr Bestes geben.

Und doch, auch wenn es andere Stimmen gibt, die viel positiver
iiber uns sprechen, so liegt doch fiir uns ein grosses Interesse darin,
diese Bemerkungen ernst zu nehmen und uns der Tatsache bewusst zu
werden, dass unsere Kirche nach aussen wenig Ausstrahlungskraft
hat.

Wir wollen im vorneherein betonen, um auf die gestellte Frage zu
antworten, dass die Liste der Qualitidten unserer Kirche nicht iibertrie-
ben ist. Sie hat in der Tat ein aussergewdhnliches geistliches Gut zu ei-
gen bekommen, das sie mit Sicherheit dazu bestimmt, eine wichtige
Rolle zu spielen.

Denken wir bloss an ihre Struktur, die Grundlagen ihres Glaubens,
die Schonheit und den Reichtum ihrer Liturgie, die Strenge ihrer
Theologie, um bloss das Wichtigste zu nennen. Wie kommt es denn,
dass wir ausgeriistet mit einem solchen Kapital, uns reich wissend, ein
Leben von Armen leben, ohne Freude, da wir ja so oft entmutigt und
miide sind, ohne Hoffnung, da wir um unsere Zukunft und um unser
Uberleben bangen, und ohne wahres Leben, da wir abnehmen? Wir
sind ohne Zweifel nicht die einzigen, die solche Schwierigkeiten ken-
nen, es gibt auch andere Kirchen, die sich entleeren, und auch sie ver-
zweifeln. Und doch gibt es in denselben Landern und denselben Stid-
ten andere Kirchen und Gemeinschaften, die wachsen und die ein
Zeichen fiir die lebendige, titige Gegenwart Christi in der Welt sind.
Ich spreche hier weder von Sekten noch von wilden Gemeinschaften,
sondern von Kirchen oder Gemeinden der romisch-katholischen, an-
glikanischen und protestantischen Tradition.

Warum aber nicht wir, mit all dem, was wir besitzen?

Es gibt dafiir sicher Griinde, welche kompetentere Leute als ich zu
erkldren versucht haben. Was mich betrifft, so mochte ich mich an die
Griinde halten, die der Regel entsprechen, welche besagt, dass man im
allgemeinen die Fehler seiner guten Eigenschaften hat. Es ist mir auf-
gefallen, dass die Analyse, so gedringt sie auch sein mag, einiger alt-
katholischer Charakteristika uns dusserst wertvolle Hinweise auf mog-
liche Losungen liefert, auf dass eine entscheidende Erneuerung auch
in unserer Kirche zum Durchbruch kommen kann.

284



Wir miissen beachten, dass die Spiritualitdt unserer Kirche von den
gegensitzlichen Stromungen der Anfangszeit geprédgt war: auf der ei-
nen Seite der eminent geistliche Beitrag unserer Reformatoren, auf der
anderen Seite der katastrophale Einfluss der Politiker der Epoche, die
aus Angst vor der wachsenden Einflussnahme Roms sich unserer Kir-
che bedienten, um den Ultramontanismus anzugreifen und um so der
Autoritédt des Papstes und der Kirche zu entgehen.

Das Hervorragende an unseren Strukturen, die Strenge unserer
Theologie, die Schonheit unserer Liturgie liegen unserer Kirche als
stindige Bedrohung auf, die Bedrohung ndmlich: dass sie — wenn sie
nicht sehr darauf acht gibt — in den Intellektualismus und einen gewis-
sen Perfektionismus verfillt, wihrenddem die politischen Uberbor-
dungen, die dem Willen unserer Viter widersprachen, den Rationalis-
mus und den Liberalismus zur Folge hatten, Einfliisse, von denen uns
vollends zu befreien wir noch heute gewisse Schwierigkeiten haben.

Ich frage mich, ob der Mangel an Leben und Dynamik unserer Kir-
che nicht eben gerade von daher kommt: einerseits von der Strenge
unserer Strukturen und unserer Theologie und andrerseits vom Ratio-
nalismus und Liberalismus. In der Tat, diese Strenge totet jede Spon-
taneitdt, die doch als Aufbruch des inneren Lebens jedem wahren Le-
ben und jeder dynamischen Bewegung, die Kirche aufbauen will, zu
Grunde liegt. Eine Kirche kann schwerlich lebendige Kirche sein ohne
spontanen Ausdruck. Gewiss kann man ohne Gehirn nicht auskom-
men, denn es garantiert die gute Ordnung aller Dinge und beschiitzt
uns vor Anarchie, aber die Warme und das Leben kommen vom Her-
zen, und man kann sich nicht ausdenken, wie ein Gleichgewicht ohne
die Gegenwart beider Elemente moglich wire. Was den Rationalismus
und den Liberalismus betrifft, so sind sie nicht unbedingt Schopfer
von geistigem Aufbruch und dynamischer Bewegung.

Ein Charakteristikum, das unserer Kirche eigen ist, liegt im bedin-
gungslosen Halten zur altkatholischen Sache bei einer grossen Zahl
von Gldubigen. Diese Verbundenheit ist fiir engagierte Mitglieder ei-
ner Kirche durchaus legitim und normal, iiberrascht aber in dem Mo-
ment, wo es sich um véllig nichtpraktizierende Personen handelt, die
in keiner Weise am kirchlichen Leben teilnehmen. Woher kommt
denn diese Verbundenheit, wenn sie nicht auf tiefen Uberzeugungen
beruht? Vielleicht fithrt uns der Hinweis dieser Leute selber weiter,
wenn sie sagen, dass sie bessere Altkatholiken sind als Christen. Die-
ses Detail mag bedeutungslos erscheinen, nichtsdestotrotz ist es eine
Tatsache, dass der Altkatholik sich im allgemeinen viel mehr mit sei-

285



nem Vornamen als mit seinem Familiennamen abgibt. Die Thematik
dieses Kongresses legt dafiir Zeugnis ab, denn wenn man die aktuelle
Weltlage betrachtet, so miisste man sich vielleicht viel dringendere
Fragen stellen, die Fragen néamlich, die sich der Kirche Jesu Christi als
Ganzes stellen, die Frage der Authentizitét ihres Zeugnisses.

Wenn die weit verbreitete Idee, es gibe in der Welt kaum eine Kir-
che, die der unsrigen gleich ist, einen positiven und konstruktiven Sinn
haben kann, so lduft sie aber auch Gefahr, uns zu verblenden und uns
in einen gefdhrlichen Immobilismus zu fithren. Was soll man denn da
noch umwandeln und erneuern, wenn ja alles perfekt ist? Es ist hoch-
ste Zeit, dass wir uns der Tatsache bewusst werden, dass, wenn wir
auch viel zu geben haben, wir doch viel annehmen miissen von zahl-

reichen anderen, die iiber das verfiigen, was uns noch so fehlt.

- Ein Charakteristikum unserer Kirche, das reich an Folgen ist, be-
steht in ihrer Ablehnung jeder Form von Pietismus (im Sinne von
Frommlertum). Es kann dies positiv gewertet werden, insofern man die
Grenzen einer heilsamen Vereinfachung nicht tberschreitet. Wenn
man diesen Schritt zu weit tut und beginnt echte Frommigkeit und
Frommlertum zu verwechseln, riskiert man ins pure Gegenteil zu ver-
fallen, d.h. in den Rationalismus, den Liberalismus und den Intellek-
tualismus, und dies hat ohne Zweifel eine geistige Verarmung und
Diirre zur Folge.

Diese Tendenzen sind in unserer Kirche sehr prisent, die von allem
Anfang an versucht hat, sich von den rdmisch-katholischen Praktiken
zu befreien, sich aber ebenso distanzierend von denen der Protestan-
ten. So hat sie unter dem Vorwand des Frommlertums wichtige Dinge
entfernt (quasi das Kind mit dem Bade ausgeschiittet!, der Uberset-
zer). Wer beispielsweise in unserer Kirche iiber die personliche Lek-
tiire der Bibel, Bibelstudium, spontanes Gebet sprechen will, wird
schief angeschaut, da fiir viele Altkatholiken die Bibel, Bibelstudium
und gewisse Formen des Gebetes fiir die Protestanten reserviert sind.
Und wer sich gar so weit vorwagt, dass er von Bekehrung oder charis-
matischem Leben spricht, wird sofort als Sektierer oder als potentiel-
ler Spinner taxiert, als gefidhrliche Leute, die man genau beaufsichti-
gen muss, und dies, obgleich die Bekehrung das Grundthema der Pre-
digt der Propheten, Christi und der Apostel ist, und obgleich das Le-
ben im Geist die Grundlage jeder christlichen Kirche sein sollte.

Sicher muss man energisch Missbriauche und Verirrungen bekamp-
fen, um oft dramatische Konsequenzen zu vermeiden, die entstehen
konnen, aber man kann nicht das zum Verschwinden bringen, was das

286



Wesen des christlichen Lebens ausmacht. Eine Predigt, die alles We-
sentliche zum Verschwinden bringt, um nicht als storend empfunden
zu werden, verfehlt wohl oder iibel ihr Ziel, das Ziel, Heil und Befrei-
ung zu bringen.

Die extreme Scheu der Altkatholiken in Glaubensdingen ist ohne
Zweifel in dieser Angst als frommlerisch zu gelten begriindet. Es ist in
der Tat fiir einen grossen Prozentsatz von Gldubigen undenkbar, ein
Zeugnis abzulegen, eine biblische Lesung zu halten im Gottesdienst,
eine Fiirbitte vorzutragen in der Messe oder in einer Versammlung ein
Gebet zu sprechen: Der Glaube, das Gebet sind etwas Personliches,
das geht niemanden etwas an, dies hort man immer wieder sagen. Eine
solche Auffassung kann nicht ohne tiefgreifende Folgen fiir das
kirchliche Leben bleiben. Um damit anzufangen: die altkatholische
Kirche hat keinen missionarischen Geist: Von Gott sprechen, Zeugnis
ablegen, beten, das ist die Sache der Geistlichen, die sind ja schluss-
endlich bezahlt dafiir! Die Geistlichen fiir sich allein sind aber nicht
die Kirche. Die Mission oder Evangelisation ist die Hauptaufgabe der
ganzen Kirche. Von daher ist es verstindlich, dass die Mission in der
weiten Welt keine Resonanz mehr findet. Auf sich selber konzentriert,
zu lange schon in ihrem Ghetto eingesperrt, empfinden die Altkatholi-
ken auch heute noch sehr oft grosse Schwierigkeiten, iiber ihre Gren-
zen hinauszusehen und sich den Christen der ganzen Welt gegeniiber
solidarisch zu zeigen, denen der zweiten und dritten Welt gegeniiber
zum Beispiel. Darin sind die Altkatholiken sehr wenig katholisch.

Die Zuriickhaltung der Laien, was das Problem betrifft, sich fiir ei-
nen Dienst oder ein Amt in der Kirche zur Verfiigung zu stellen, hdngt
zum Teil auch mit dieser Scheu zusammen. Die Laien stellen ihre Ein-
satzfreudigkeit und ihre Bereitschaft unter Beweis, wenn es um prakti-
sche Probleme geht, wenn es aber darum geht, sich in Fragen der Spi-
ritualitdt zu engagieren, sind sie dusserst zuriickhaltend. Und diejeni-
gen, welche eine solche Verantwortung iibernehmen, tun es meist im
Verborgenen, wobei sie jede Amtseinfiihrung oder Einsegnung verwei-
gern.

Die altkatholische Kirche ist eine sehr klerikale Kirche geblieben.
Weit mehr als die anderen Kirchen des Abendlandes bereitet es ihr
viel Miihe, aus dem traditionellen System des Einmannpfarramtes her-
auszukommen, das noch allzu oft hochgehalten wird bei uns, das Sy-
stem, in dem der Pfarrer iiber alles entscheidet und alle Funktionen
und die gesamte Verantwortung in sich vereinigt; dabei werden die
Laien zu einfachen Zuschauern und Konsumenten degradiert.

287



Von daher kommt es, dass die wahre Dimension der Kirche als Leib
Christi, in dem jedes Glied, Mann oder Frau, als Getauftes voll ver-
antwortlich ist fiir den Aufbau der Kirche und die Verbreitung des
Reiches Gottes, bei uns zu oft kaum bis gar nicht gelebt wird. Es geht
nicht darum, das apostolische Amt zu eskamotieren und die Verant-
wortung zu schmaélern, die sich damit verbindet, wohl aber darum, die-
ses Amt wirkungsvoller werden zu lassen dadurch, dass die Laien Ver-
antwortung libernehmen und mitarbeiten.

Es ist ebenso zu sagen, dass die Ausbildung der Geistlichen, so an-
spruchsvoll sie auch sein mag auf intellektueller und wissenschaftli-
cher Ebene, nicht nur gliickliche Auswirkungen hat. Es gibt auch hier
die Kehrseite der Medaille. Das Faktum, dass man unserer Kirche im-
mer den Titel einer Professoren- oder Doktorenkirche gegeben hat, ist
symptomatisch. Einerseits ist dies positiv in dem Sinne, als dies unse-
rer Kirche einen nicht zu verleugnenden Kredit schafft, auf der andern
Seite aber entsteht so oft ein Graben zwischen Theologen und Laien,
der von gewissen Laien ganz stark gespiirt wird.

Wozu dienen, in der Tat, Predigten und theologische Reden, die
aufs beste vorbereitet sind, wenn sie von einem Teil der Laien nicht
verstanden werden kénnen?

Unsere Kirche liefert den Beweis fiir die wohl bekannte Feststel-
lung, dass es einer zu intellektualisierten Kirche besonders an Apo-
steln und Propheten mangelt.

Ohne Zweifel braucht es Spezialisten, die sich der wissenschaftli-
chen Forschung annehmen. Zuerst haben wir aber vor uns die Welt,
und die Welt auf Abwegen weiss nichts anzufangen mit gescheiten
und vollkommenen Definitionen, die sie nicht berithren. Was die
Menschen des 20.Jahrhunderts erwarten, sind geistliche Fiihrer, Prie-
ster und Laien, die man erreichen kann, die bereit sind, zuzuh6ren
und thnen Antwort zu geben auf ihre Fragen, die bereit sind, ihnen bei
der Losung ihrer Probleme zu helfen und die ihre Angste zu beseitigen
vermaogen.

Was sie liberzeugen wird, das ist sicher nicht das intellektuelle Wis-
sen ihres Pfarrers, auch nicht stereotype Antworten, die man auf den
Bédnken der Fakultdt oder im Religionsunterricht auswendig gelernt
hat, sondern ein authentisches Glaubenszeugnis, das darum authen-
tisch ist, weil es gelebt wird, in konkreten Taten. Auf uns allen lastet
die gemeinsame Verantwortung in dieser Frage.

Ein augenfilliges und dusserst lihmendes Hindernis fiir unsere Kir-
che ist der schwere Minderwertigkeitskomplex, an dem sie leidet. An-

288



statt aus ihrem Reichtum zu schopfen und das Positive ihrer Situation
auszunutzen, bleibt sie in ihren Schwierigkeiten blockiert und verwen-
det viel Energie darauf, zu klagen und iiber ihre Kleinheit und Schwi-
che zu jammern. Als ob fiir das Volk Gottes Kleinheit und Schwéche
ein Armutsausweis und ein uniiberwindbares Hindernis wiren! «Oh
fiirchte nicht — du Héauflein klein!», ist uns gesagt, «geh voran mit der
Kraft, die dir zur Verfiigung steht. Meine Gnade soll dir genug sein,
ich bin bet dir.»

Noch kleinere Gemeinschaften als die unsrige schreiten so voran,
wobei sie mit ithrer Kleinheit vollstindig fertig werden und den gros-
sen Kirchen eine Qualitit von Leben und Ausstrahlung bieten, die
wohltuend ist. Ich muss immer noch an einen Mennonitenpfarrer den-
ken — die Mennoniten sind eine viel kleinere Kirche als die unsrige —
der an einer wichtigen dkumenischen Veranstaltung folgendes sagte:
«Unsere Kirche ist winzig klein, aber rechnet damit, dass sie euch sto-
ren wird.» Und sie hat uns in Frage gestellt und gestdrt in unserem Be-
trieb. Wir mussten mit ihr rechnen, sie hatte uns etwas zu sagen, ganz
einfach, aber klar und deutlich, ohne dass sie sich dabei fragte, ob sie
bei den anderen Kirchen wohl Gefallen finden wiirde oder nicht.

Thre Stédrke liegt darin, dass sie ihre Grenzen kennt und dass sie der
Versuchung zu widerstehen weiss, die darin besteht, dass man sich um
alles in der Welt den Grossen anpassen will und so tun will wie sie,
mit dem Risiko, seine eigene Identitdt zu verlieren und die besten
Chancen zu verpassen.

Die altkatholische Kirche hat recht, wenn sie meint, sie hétte den
andern etwas anzubieten und eine wichtige Rolle zu spielen. Was sie
aber einsehen muss, ist dies: sie wird nie, trotz aller Anstrengungen,
mit den grossen Kirchen Schritt halten konnen. Sie hat weder die noti-
gen Krifte, noch die Mittel, um an allen Fronten zugleich zu sein. Zu-
dem wiirde sie dies daran hindern, ihren Auftrag gut zu erfiillen. Die
kleine Herde, die wir sind, hat aber andere Moglichkeiten, ausseror-
dentliche Moglichkeiten sogar. Diese Kirche kdnnte eine prophetische
Rolle spielen, sie konnte ein Zeichen sein, zu einem Ferment und ei-
nem strahlenden Licht werden, wenn sie heute vielleicht sich dazu ent-
schliessen konnte, die authentische Kirche Jesu Christi zu werden, die
Kirche, auf die die Welt wartet und deren sie so dringend bedarf.

Dazu muss sie sich aber in Fage stellen und muss sie den Geist Got-
tes wirken lassen, dass er sie entflamme, sie erneuere und ihr ein neues
Leben schenke. Ja wenn sie doch, statt ein Armenleben zu fristen, sich
der Reichtiimer bewusst wiirde, die ihr geschenkt sind, sie — das will

289



heissen: jeder von uns —, und wenn sie sich dazu entschliessen konnte,
diése Reichtiimer anzunehmen und davon zu leben. Diese Reichtii-
mer, als Grundlage unseres Glaubens, zeichnen sich dadurch aus, dass
man sie nicht besitzen kann, dass man vielmehr von ithnen in Besitz
genommen (d. h. erfasst) wird: Wir miissen gepackt werden durch das
Wort Gottes, durch Jesus Christus und durch den Heiligen Geist. So
bereichert und umgewandelt konnte unsere Kirche zur Kirche als
Licht fiir die Welt werden, zu einer Kirche der Gemeinschaft, die fihig
wire, wirksam den Erwartungen unserer ausgehungerten und veridng-
stigten Welt zu entsprechen dadurch, dass sie ihr die befreiende Bot-
schaft bringt, andrerseits, indem sie Christi Liebe zum Néchsten lebt
und seine Taten wiederholt, konnte sie glaubhaft machen, dass sie ei-
nem lebendigen Gott dient, der befreit, beschiitzt, heilt und heute
noch dieselben Wunder wirkt wie vor 2000 Jahren.

Hat es denn je eine Zeit gegeben, in der die Welt es mehr notig ge-
habt hitte, dass man ihr hilft, sie befreit und heilt?

Was meinen Sie? Ist es nicht so, dass eine Kirche, die in die Tat um-
setzt, was sie verkiindigt, und die den Beweis erbringt, dass ein Leben
in der Fiille Gottes keine Utopie ist, sondern eine mogliche Wirklich-
keit darstellt und zwar bereits jetzt, ist es nicht so, dass diese Kirche
nicht anders sein kann denn lebendig und dynamisch, voller Liebe
und Freude, und von daher voller Licht und Anziehungskraft? Wiirde
man da nicht von iiberall her herbeistrémen, um in ihr Zuflucht zu fin-
den, um Wirme und Trost zu erlangen und um in ihr neu zu werden?

Um aber eine solche Fiille zu kennen und zu einer solchen Kirche
zu werden, gibt es eine Bedingung, ohne die es nicht geht: die Bedin-
gung, dass wir uns auffangen und uns, persdnlich und als Kirche, ei-
ner radikalen Umwandlung unterwerfen.

Es ist dringend, dass wir uns der Tatsache bewusst werden, dass die
Kirche zu einem grossen Teil verantwortlich ist fiir die jetzige Welt-
lage, da sie sich seit Jahrhunderten in einer ruhigen Sicherheit einge-
richtet hat und ihren Auftrag schlecht erfiillt hat, den Auftrag, der
darin besteht, das Werk Christi weiterzufiihren: sie hat schlecht ge-
liebt, schlecht geholfen, schlecht geheilt, zu oft war ihr daran gelegen
der Welt zu gefallen, und sie hat eine versiisste Botschaft von sich ge-
geben, die all ihrer befreiender Kraft entleert war. So hat sie es zuge-
lassen, dass viele Schafe der Herde verloren gingen, zu oft hat sie ih-
ren Glauben schlecht gelebt und ist unglaubwiirdig geworden auf
Grund des Mangels an Authentizitit in ihrem Zeugnis. Es geht nicht
darum, mit irgendjemandem ins Gericht zu gehen: die Kirche, das ist

290



ein jeder von uns, und das will besagen, dass ein jeder von uns Verant-
wortung trdgt fiir die heutige Situation. Einige Verse aus dem Buche
des Propheten Haggai zeigen in deutlicher Weise, wo wir uns heute
befinden und was wir zu tun haben:

Haggai 1, 5ff. «Und nun, so spricht Jahwe Zebaot, achtet doch dar-
auf, wie es euch ergeht! Ihr habt reichlich gesit und wenig heimge-
bracht, beim Essen werdet ihr nicht satt, und beim Trinken bekommt
ihr nicht genug. Ihr habt wohl Kleider zum Anziehen und werdet nicht
warm... Achtet doch darauf, wie es euch ergeht!»

Ist dies nicht ganz genau unsere Situation? Wir verbrauchen unsere
Krifte in unserer Aufgabe und verfallen oft in tiefe Entmutigung, da
die Ernte so spérlich ist! Und ist es nicht so, dass wir essen, trinken
und uns kleiden, ohne gesittigt zu werden, ohne dass unser Durst ge-
stillt wird und ohne dass wir warm bekommen?

Muss es denn so sein? Sind wir unwiderruflich dazu verurteilt, in
der Mittelméssigkeit zu leben, unzufrieden und verdngstigt?

Wenn wir klein beigeben, sind wir ebenso zu bedauern wie diejeni-
gen, welche behaupten, dass Gott die Welt verlassen hat und dass der
Heilige Geist nicht mehr wirkt — ja vielleicht sind wir noch mehr zu
bedauern als diese, da wir doch engagierte Christen sind. Was ist denn
da los? Wir sind doch aufgerufen in der Fiille zu leben! Ist es also
Gott, Vater, Sohn und Heiliger Geist, der sich gewandelt hat und der
seine Macht und Wahrheit verloren hat, oder liegt es wohl bei uns,
Christen des 20.Jahrhunderts, wenn etwas nicht mehr funktioniert?

Es will mir scheinen, dass uns Gott durch das Wort des Propheten
Haggai auf die Spur bringt: Ihr erntet wenig? IThr habt Hunger, Durst
und kalt? Also achtet darauf, wie es euch ergeht, und ihr werdet ver-
stehen, wieso es so ist und was zu tun ist, um die Lage zu verbessern:
Kehrt zu den Urspriingen, den Quellen zuriick!

Kehrt zu Jesus Christus zuriick! Kehrt zuriick zum Geist von Pfing-
sten und lasst euch packen vom Wort Gottes, durch Jesus Christus
und den Heiligen Geist.

An diesem Punkt miissen wir alle zusammen lernen, und weiter
miissen wir die wahre Dimension geschwisterlicher Gemeinschaft, ge-
lebter Nichstenliebe, gemeinsamen Studiums des Wortes Gottes und
des Gebetes entdecken.

Hier ist der Weg, den wir verfolgen miissen, wenn wir wollen, dass
etwas sich dndert. Ohne Umkehr in unserem tiefsten Innern kann es
keine authentische Erneuerung und keine Fiille des Lebens geben. Wir
miissen nicht etwas vollig Neues suchen, alles ist uns ein fiir allemal

291



geschenkt worden im Uberfluss. Was uns fehlt ist ein neues Herz und
ein neuer Geist, eine neue Erkenntnis, um zu verstehen, neue Augen,
um zu sehen, und neue Ohren, um zu horen.

Die Riickkehr zu den Quellen — Vom Wort Gottes erfasst werden

Wie es ihr Name anzeigt, bezieht sich die altkatholische Kirche auf die
Alte Kirche und hat von allem Anfang an eine Riickkehr zu den Quel-
len gefordert. Zu den Quellen zuriickkehren will heissen, das Wort
Gottes horen, es in uns eindringen lassen und zulassen, dass durch es
sich unsere Art zu denken und zu handeln verdndert. Das Wort horen
heisst sich packen lassen von der eindrucksvollen Stimme der Prophe-
ten, die immer wieder zu einer Riickkehr zum einen Gott aufrufen, die
zur Busse mahnen und die Befreiung und Fiille ankiindigen.

Zu den Quellen zuriickkehren heisst auch, das Evangelium wieder-
entdecken und es mit einem neuen Herzen und mit einem neuen Geist
aufnehmen, nicht wie eine theoretische Unterweisung, sondern als das
Wort, das Leben schafft.

Zu den Quellen zuriickkehren heisst auch, im Reichtum der Lehre
der Apostel schopfen, ebenso im gelebten Zeugnis der Kirche der apo-
stolischen Zeiten, das immer aktuell und beispielhaft ist. Dies wird es
uns erlauben zu entdecken, was mit dem Leben im Heiligen Geist ge-
meint ist.

Zu den Quellen zuriickkehren heisst vertiefen, was wir in den Glau-
bensbekenntnissen und in unserer Liturgie bezeugen, weil diese die
Grundlagen unseres Glaubens zusammenfassen. Wie sollten wir nach
dem leben kdnnen, was wir schlecht verstehen oder was wir vielleicht
gar nicht glauben kénnen? Und von da her: Wie sollten wir andern
mitteilen konnen, was wir selber nicht erworben haben? Gewiss laufen
wir Gefahr, dass uns diese Gegeniiberstellung von dem Ideal, zu dem
wir berufen sind, und der Wirklichkeit, in der wir leben, zu erschiittern
vermag, zumindest wenn wir ehrlich sind und klar sehen. Das Heil
wird uns nur zu diesem Preis zuteil. Solange wir bewusst unsere Au-
gen schliessen iiber unseren Fehlern und Maingeln, iiber unseren
Schwichen und Misserfolgen, und solange wir den wahren Fragen
ausweichen, da diese uns storen und missfallen und da sie uns so
schrecklich herausfordern, werden wir unsere Augen auch geschlossen
halten fiir all die besonderen Moglichkeiten und Versprechungen, die
uns zugesagt sind.

292



Diese Riickkehr zu den Quellen soll uns nicht in unserem Elend
festnageln und uns erdriicken, sie soll uns vielmehr trosten, da sie uns
leuchtende Wege auftut und uns hilft, eine Dimension christlichen Le-
bens zu erfahren, auf personlicher und kirchlicher Ebene, eine Dimen-
sion, welche wir vorher gar nicht kannten oder welche wir zwar intui-
tiv ahnten und erhofften, aber kaum reell lebten.

Riickkehr zu Jesus Christus — von Jesus Christus erfasst werden, dem
Zentrum unseres Lebens, auf personlicher und kirchlicher Ebene

Katholiken Christi. So hiess das Zeichen zum Zusammenschluss der
Viter unserer Kirche in der Schweiz. Wenn am Anfang dieser Begriff
auch nicht ganz frei war von polemischen Hintergedanken, so war er
doch nichtsdestoweniger ein Glaubensbekenntnis. Und was fiir ein
Glaubensbekenntnis, wenn man den Namen Christi ernst nimmt!

Christkatholiken — Katholiken Christi. Die Wahl eines solchen Vor-
namens ist ein Engagement, denn er driickt von Anfang an den Willen
aus, Christus angehoren zu wollen. Ihm angehoren wollen, bedeutet
ihn zum Herrn auserwihlt zu haben, zum Retter und Meister. Eine
solche Wahl setzt aber voraus, dass man ihn erkannt hat und dass man
ihm folgen und ihm dienen will.

In Jesus Christus den erkennen, den Gott gesandt hat, um sein Lie-
beswerk zu vollenden, ist ein Glaubensakt. Ihm begegnen und erken-
nen, dass er uns so liebt wie wir sind, sowie wahrhaft an das Geschenk
seiner Vergebung glauben und es annehmen, ist ein Glaubensakt. In
thm den Lebendigen erkennen und ihm folgen ist ein Glaubensakt.
Thm dienen ist auch ein Glaubensakt, denn das heisst, dass wir uns der
Tatsache bewusst werden, dass er durch uns handelt und sein Werk
wirkt, bis er wiederkommt. Es handelt sich um einen Glaubensakt,
denn ihm dienen heisst auch sich selber sterben, sein Kreuz tragen
und auf sich nehmen, was Jesus auf sich genommen hat: nicht verstan-
den werden, verspottet und erniedrigt werden, ja vielleicht sogar Ver-
folgung, Folter und Kreuz erleiden miissen. Es ist aber auch ein Glau-
bensakt, fest an die Versprechungen Christi und an den Sieg zu glau-
ben. Wer ist Jesus Christus fiir uns? Ist er wirklich der gekreuzigte und
auferstandene Jesus, der das Bdse und den Tod besiegt hat, mein Bo-
ses und meinen Tod? Der mich auf meinem Weg nach Emmaus be-
gleitet und auf mich hort, der mich ausfragt, mich stirkt, der mich mit
Namen kennt und der mein Essen teilt? Wenn es wahr ist, dass Er auf-
erstanden ist, wenn es wahr ist, dass wir ihm begegnet sind und ithn er-

293



kannt haben, wenn es schlussendlich wahr ist, dass wir thm nachfol-
gen und ithm dienen, dann muss dies an den Friichten ersichtlich sein,
die wir bringen. Es ist dies ein unfehlbares Kriterium; es gibt aber
noch ein anderes, die Antwort z. B., die wir auf folgende Frage geben
wiirden: Wiren wir bereit, uns als Christen zu bezeugen, wenn wir da-
durch unsere Vorteile verlieren wiirden, unser Wohlergehen, unseren
Lebensunterhalt? Waren wir bereit, im Fall einer Kirchenverfolgung
Gefédngnis, Folter, ja sogar den Tod auf uns zu nehmen, wobei wir alle
Kompromisse ablehnen und bei uns weiterhin eine Bibel bewahren
und in unserem Heim eine Hauskirche einrichten?

Es gibt heute hunderttausende von Christen aller Konfessionen in
vielen Lindern der ganzen Welt, die diese wichtige Entscheidung oder
Wahl zu treffen haben.

Zu Christus zuriickkehren heisst sich auf diese Entscheidung und
Wahl vorbereiten, wobei man weiss, worum es geht, d.h. auf der Basis
einer personlichen Erfahrung. Denn weder die Erfahrung der andern,
noch ithr Wissen, noch ihr Glauben gibt uns die Moglichkeit, diesen
schwierigen Weg zu wéhlen.

Zu Christus zuriickkehren heisst also auch absolutes Vertrauen ha-
ben in seine wirksame Gegenwart, sich ganz ihm iibergeben, in jeder
Situation.

Zu Christus zuriickkehren: das heisst schlussendlich auf seinen An-
ruf héren und Antwort geben: Du, folge mir! IThm folgen, d.h. nicht
bloss zur Kirche gehen, wohl aber ein Glied werden am lebendigen
Leibe Christi, und zwar ein Glied im vollen Sinn, frei und verantwor-
tungsbewusst. Mutter Theresa von Kalkutta hat einmal gesagt: Wahr-
haftig Christ sein und wahrhaftig Christus nachfolgen, das heisst fiir
die andern ein neuer Christus werden, das heisst lieben, so wie er ge-
liebt hat, dienen, schenken, helfen, heilen, befreien und Ketten bre-
chen, so wie er es getan hat. Rufen wir uns aber zwei wichtige Tatbe-
stdnde in Erinnerung:

— Zuerst diesen: Als Christus Mensch wurde, hat er von Anfang an
den Reichtum, die Ehren, den Ruhm, den Autoritarismus und die Ge-
walt von sich gewiesen und hat an deren Stelle die Armut, die Beschei-
denheit, die Feinheit und Milde und den Gehorsam gewéhlt. Er ist ge-
kommen, um zu lieben und zu dienen. Zu ihm zuriickkehren und ihm
dienen will fiir uns alle, Geistliche und Laien, besagen, dass wir zu
diesen Normen zuriickkehren miissen.

— Dann diesen: Was der, der uns aussendet, von sich selber sagt:
«Ich tue nichts von mir aus, ich tue, was mich der Vater geheissen hat,

294



der Vater, der in mir ist, schafft selber seine Werke, er schenkt mir al-
les, worum ich ihn bitte, denn ich tue immer das, was ihm wohlge-
fallt.» Wenn wir diese Lektion begriffen haben, dann kann das Ver-
sprechen Christi Gestalt annehmen, demgemass ein jeder, der an ihn
glaubt, dieselben Werke schafft, die er tut, ja sogar noch grossere. Ein
Schritt bleibt uns aber noch zu tun, dieser namlich:

Die Riickkehr zum Geist von Pfingsten — vom Geist erfasst sein.

Dieser Schritt ist entscheidend, von diesem Schritt hdngt jede authen-
tische Erneuerung ab und jeder mogliche Aufbruch nach vorn, der
wirksam sein soll und zum Sieg fithren soll, Aufbruch hin zu einem
Leben im Geist und in der Fiille.

Wie viele Christen habe auch ich die erstaunliche Erfahrung ge-
macht, dass man einen soliden Glauben haben kann, ja sogar seit lan-
ger Zeit bekehrt ist und total im Dienste Gottes steht, ohne wirklich
das Leben im Geist und in der Fiille zu kennen.

Den Heiligen Geist erhalten zu haben ist eines, ihn aber wirken las-
sen, so dass er uns ergreift, ist ein anderes. Der Unterschied ist ent-
scheidend, denn im ersten Fall entscheiden und handeln wir gemass
unserem Willen und gemdiss unserem menschlichen, fehlbaren Ermes-
sen, wohingegen wenn der Geist uns ergriffen hat und wenn wir ihm
freien Lauf lassen, er selber wirkt und uns fiihrt, so wie er will und wo-
hin er will.

Was ich erlebt und gesehen habe, fithrt mich zu folgender Aussage:
wenn es einem gelingt, das eine oder andere Mal, im Glauben den
Heiligen Geist in uns und durch uns wirken zu lassen, wobei man vom
eigenen Willen Abstand nimmt, wird man sich der Tatsache bewusst —
obwohl man noch viel zu lernen und zu entdecken hat — dass christli-
ches Leben unendlich mehr sein kann, als was man bis anhin gelebt
hat. Es ist dies eine grossartige Erfahrung und mit einemmal beginnt
man die Bedeutung und Tragweite gewisser biblischer Ausdriicke bes-
ser zu verstehen, wie z. B. Licht, Frieden, Freude, Gewissheit, Gemein-
schaft und lebendige Gegenwart Gottes. Es wird uns eine grosse Ruhe
zuteil, wenn wir wissen, dass wir uns in allen Dingen Gott anvertrauen
konnen, und dass wir nicht mehr unsere Krifte dazu verschwenden
miissen, besorgt zu sein und uns so viele unniitze Fragen zu stellen.
Diese Krifte stehen uns von nun an fiir den Auftrag, den wir zu erfil-
len haben, zur Verfiigung. Unser Zeugnis sieht von da her gesehen
ganz anders aus, und wire es bloss wegen des neuen Aussehens, das

295



wir der Umwelt darbieten auf Grund eines radikal erneuerten Verhal-
tens, unser Gesicht ist jetzt entspannt, friedlich und freudig geworden.

An diesem Punkt erhélt die Prophezeiung des Propheten Haggai
eine ganz besondere Bedeutung: «Achtet doch darauf, wie es euch er-
geht!» Das will besagen: Tut Busse, kehrt um, auf dass ihr den Heili-
gen Geist erhaltet! Diese Verkiindigung ist die Lebensgrundlage des
Gottesvolkes, und wir miissen ihren tiefen Sinn wiederentdecken und
uns bewusst werden, dass unsere Taufe und Firmung erst im freien
Entscheid ein neues Leben zu fithren ihre Erfiillung finden. Tut Busse,
kehrt um, damit ihr den Heiligen Geist erhaltet. Ein kleines Wortchen,
dieses «damit», es zeigt aber deutlich, dass die Wasser- und Geisttaufe
einander bedingen. Vergessen wir den Umstand nicht, dass die Was-
sertaufe urspriinglich Zeichen der Busse war, die reinigte und den Ort
vorbereitete, an dem der Geist in uns Wohnung nehmen konnte.

Wenn wir damit einverstanden sind, dass die Geisttaufe der An-
nahme des Glaubigen entspricht, sich von nun an vom Geist leiten zu
lassen, dann wird man leicht verstehen kdonnen, dass ein solcher Glau-
bensakt nur fiir den moglich ist, der personlich Gottes Gnade und
Liebe empfangen und erfahren hat, der weiss, dass ihm vergeben wor-
den ist und dass er frei ist, und der von da her die Gewissheit besitzt,
dass er volles Vertrauen haben kann in den, der sein Leben gegeben
hat, um uns zu retten und um uns die Wiirde der Gotteskindschaft
wiederzugeben und uns in der Fiille leben zu lassen.

Andererseits kann der Geist nur Wohnung nehmen und handeln,
wenn wir unser egozentrisches und alles in Anspruch nehmendes Ich
aus unserem Innern entfernt haben. Der Geist ist ein Geschenk Got-
tes, dargeboten nicht denjenigen, die alles verstanden haben und die
mehr Verdienste haben und besser sind als andere, sondern denen,
welche darum bitten, im Glauben und in der Demut, da sie darum wis-
sen, dass sie von sich aus nichts sind und nichts vermogen.

Das Leben im Geist 16scht unsere eigene Verantwortlichkeit nicht
aus, wie einige behaupten, im Gegenteil, es 6ffnet unseren Verstand
fir diese Verantwortlichkeit, die im bedingungslosen Gehorsam den
Befehlen des Geistes gegeniiber besteht. Es ist klar, dass es sich da um
einen kontinuierlichen Glaubensakt handelt, der jeden Tag erneuert
werden muss. Ein jeder weiss aber, dass der Glaubensakt immer ein
Kampf ist, aber auch ein Sieg, und dies ldsst keinen Platz offen fir
Passivitdt oder Resignation.

Es ist ganz klar, dass all diese Schritte nicht improvisiert werden
konnen, auch kdnnen sie nicht im Alleingang oder ausserhalb der Kir-

296



che vollzogen werden. Da das christliche Leben auf der Liebe basiert,
kann es nur gemeinschaftlich gelebt werden. Die Kirche ist der bevor-
zugte Ort, den uns der Herr gegeben hat, auf dass wir unter seiner
Fihrung alle zusammen uns aufmachen ins gelobte Land.

Hier kdnnen wir uns bemiihen, Gottes Wort zu horen, hier konnen
wir die lebendige Gegenwart Jesu Christi erfahren sowie die wirksame
Kraft des Heiligen Geistes. Hier konnen wir auch lernen, was Nich-
stenliebe heisst, indem wir uns darin iiben einander aufzunehmen und
anzunehmen, so wie wir sind, mit unseren Qualititen und Mingeln.
Hier konnen wir unsere Erfahrungen austauschen, uns gegenseitig be-
reichern, uns stirken und uns gegenseitig beistehen. Hier schlussend-
lich konnen wir kimpfen im gemeinsamen Gebet — sei es liturgisch
oder spontan — gegen die Michte des Bosen, auf dass wir, durch einen
gemeinsam errungenen Sieg, imstande sind, das Werk Christi weiter-
zufithren und so immer zahlreichere Zeichen zu setzen, dass das Reich
Gottes heute hier und jetzt eine Wirklichkeit ist.

Im Bereich der geschwisterlichen Gemeinschaft hat man nie aufge-
hort zu lernen und Fortschritte zu machen. Was sollen wir aber tun,
um zu einer wirklichen Gemeinschaft zu gelangen? So wie die Lehre
der Apostel, die auf derjenigen Christi beruht, die Grundlage der Kir-
che aller Zeiten darstellt, so bleibt das gelebte Zeugnis der Urkirche,
das ebenso auf der Lehre und dem Beispiel Christi beruht, giiltig und
beispielhaft fiir die Christen aller Generationen.

Es geht sicher nicht darum, wortwortlich alle Taten und Gesten der
ersten Christen zu kopieren, wohl aber darum zu versuchen, wie sie,
im Geist und durch den Geist von Pfingsten, zu leben und die wesent-
lichen Prinzipien zu entdecken, die ihnen beim Bau der Kirche als Ba-
sis dienten. Die folgenden Punkte werden mit all dem, was sie umfas-
sen, wertvoll sein, um unser Suchen zu lenken, unsere Uberlegung zu
nidhren und um auf dem Weg zu einem Leben im Geist und in der
Fille voranzukommen:

«Alle verharrten einmiitig im Gebet, mit den Frauen, und Maria der
Mutter Jesu, und den Briidern Jesu.»

«Sie verharrten, ich unterstreiche dieses Wort,
- in der Lehre der Apostel,
- in geschwisterlicher Gemeinschaft,
- im Brotbrechen und im Gebet.»

«Die Menge derer, die zum Glauben gekommen waren, waren ein
Herz und eine Seele. Sie waren vom Heiligen Geist erfiillt.

297



Die Apostel gaben Zeugnis von der Auferstehung Jesu mit viel
Kraft.

Eine grosse Gnade ruhte auf ihnen allen, und es geschahen viele
Wunder und Zeichen. Minner und Frauen kdmpften fiir das Evange-
lium.» Noch heute, iiberall dort, wo ein Hauch der Erneuerung eine
Kirche oder Gemeinschaft erfasst und wo sie sich daran macht, im
Geist zu leben und entsprechend den Vorschriften der ersten Kirche,
ruht diese Gnade der Uranfinge auf ihr und es geschehen Zeichen
und Wunder.

Wenn man sich dem Tun des Heiligen Geistes nicht widersetzt und
man sich durch ihn packen ldsst, werden alle Dinge neu. Ich habe eine
grosse Zahl von Menschenleben radikal verwandelt gesehen. Ich habe
gesehen, wie hoffnungslose Situationen sich zum Besseren kehrten,
wie verurteilte Kranke und Invalide wunderbar geheilt wurden, wie
Sklaven von Drogen, Alkohol und anderen Leidenschaften definitiv
befreit wurden und wie Verzweifelte die Heiterkeit und den Sinn ihres
Lebens wiedergefunden haben.

Mit einem Wort, ich habe oft gesehen, wie das Unmdgliche méglich
wird.

Darum bin ich voller Hoffnung und habe fiir die Zukunft keine
Angst. Wenn wir demiitig genug sind und den Willen haben, diese
Riickkehr zu den Quellen, zu Jesus Christus und zum Geist von Pfing-
sten zu vollziehen, und wenn wir also alle miteinander im Gebet
darum kdmpfen, auf dass wir vom Wort Gottes, von Jesus Christus
und vom Heiligen Geist erfasst werden, dann werden wir unsere Kir-
che neu erstehen sehen. So kann sie ein Ferment werden sowie das
Licht der Welt, das zu sein sie berufen ist. Dann werden wir die Fiille
kennen und werden satt und erfrischt sein.

(Ubersetzung: Pfr. F.Soder, Genf) Liliane Krdamer

Sozusagen ausser Programm fand eine Informationsstunde statt, in
der Dr. Johannes Heinrichs, Dozent an der Universitdt Bonn, iiber
Anliegen, Hintergriinde und Personen der Bewegung «alt(ernativ)-ka-
tholisch» Interessierte vertraut machte.

Der Biirgermeister der Bundeshauptstadt Wien hatte die Kongress-
teilnehmer zu einem Empfang in den Wappensilen des Wiener Rat-
hauses eingeladen. In seiner Vertretung begriisste der altkatholische
Stadtrat Peter Schieder die Giiste, fiir die ein kostliches kaltes Buffet
bereitstand und Wiener Musik eine Stimmung vermittelte, die so man-
ches Paar zum Tanzen verlockte.

298



Berichte der Diskussionsgruppen

Die Diskussionsgruppen orientierten sich an den drei Grundthemen
des Kongresses, die zugleich die Themen der Vortrige waren:

1. Was sind wir? (bzw. Kirche), 2. Was wollen wir? (bzw. Okumene),
3. Wie verwirklichen wir unsere Aufgabe? (bzw. Spiritualitit),

wobei jedoch die Uberginge fliessend waren.

Gruppe Dr. Deister:

Wir haben das Wort von Prof. Oeyen sehr ernst genommen, dass wir
eine geschwisterliche Kirche sein sollten. Wir finden darunter die bei-
den Stichworte «Apostolisches Amt» und «grundsétzliche Gleichheit
aller Getauften». Wir glauben, dass das Apostolische Amt in den ver-
schiedenen Kirchen nicht umstritten zu sein brauchte und auch kaum
umstritten ist. Wir haben abgeleitet aus der Gleichheit aller Getauften
auch die Berechtigung zum Diakonat der Frau, etwas, was wir streng
trennen wollen vom Diakonat schlechthin. Wir glauben, dass das et-
was Neues und Wichtiges ist, und wir wollen es ebenso trennen vom
Priesteramt der Frau, das wir bewusst nicht diskutiert haben. Aber das
Diakonat miisste sein.

Wir glauben, dass die Laien im Sinne einer Gleichheit aller Getauf-
ten 6kumenische Anstdsse geben miissten iiber die feierliche Amts-
okumene hinaus, die nach dem Kalender abgehakt wird. Wir sind der
Meinung, dass alternativ-katholisch eine sehr notwendige Sache ist.
Es sind Zweifel aufgekommen bei einer gewissen Minderheit inner-
halb unserer Gruppe, ob man das richtig angepackt hat. Wir alle sind der
Meinung, dass man nicht abwerten diirfe, aber dass 6kumenische Mass-
nahmen, 6kumenische Schritte dieser Aktion nicht entgegenstehen.

Letztens: Wir glauben, dass Spiritualitit sehr notwendig ist, als
Thema heute aufzunehmen, dass Bibelarbeit ein Defizit bei allen ka-
tholischen Kirchen ist, insbesondere bei uns. Dass wir Meditation
liber die Bibel betreiben kénnen. Wir wollen ganz konkret Herrn
Prof. Stalder, den ich auch ansprechen konnte, bitten, uns zu helfen.
Wir wollen ankniipfen an die vorziigliche Arbeit des deutschen altka-
tholischen Frauenverbandes, insbesondere an die Arbeit von Frau
Dr. Brinkhues, mit vielen Bekannten, auch aus anderen Kirchen, auch
aus der evangelischen Kirche.

Letzter Punkt. Wir glauben, dass wir vieles Spirituelle umsetzen
miissen in aktives Handeln innerhalb unserer Gemeinden. Wir denken

299



an die Gestaltung von Texten innerhalb unseres Gottesdienstes, von
gewissen Verdnderungen auch dort, und schliesslich auch an Freizeit
und Riistzeit iiber Wochenenden und fiir ganze Familien, die uns hel-
fen sollen, unsere Aufgaben zu erfiillen.

Gesprdachsgruppe Pfr. Biichler

Die Zusammensetzung unserer Gruppe war gut. Wir kamen aus Ost
und West und den damit zusammenhidngenden politischen Systemen
und Hintergriinden. Dadurch ergab sich eine gute Diskussion, die
nicht immer zur Einmiitigkeit in der Beurteilung der Situation und der
konkreten Aufgaben fithren konnte.

Wir stellen fest:

1. Menschen leiden unter Kontaktlosigkeit. Unsere Aufgabe: Feind-
bilder abbauen (Gastarbeiter, Dritte Welt, andere Religionen, auch
Atheisten).

Statt vieler Worte eine Tat.

2. Okumenische Kontakte sollen unsere Kirche bekannt machen,
vor allem durch unser Leben.

Als Problem sehen wir das Verhiltnis der getauften, geborenen Alt-
katholiken zu den neu Hinzugekommenen oder Hinzukommenden.
Beide Gruppen haben oft verschiedene Erwartungshaltungen.

Wir stellen fest: Vielfalt ist kein Ubel, aber Streit auf Dauer ist
schlimm.

In bezug auf das Referat von Dr. Rossner sieht die Gruppe nicht die
Chance in einem Zuriicklieben oder Zuriickkehren an einen Tisch,
sondern im gegenseitigen, vorurteilsfreien Annehmen.

3. Zur Spiritualitédt gehort: Gefiihle ansprechen, Beziehung zur Ge-
meinschaft und Umwelt schaffen. Auch das Vorhandensein einer «ei-
sernen Ration» von Worten und Gebeten fiir das persdonliche Gebets-
leben wurde als erstrebenswert angesprochen.

«Bete und arbeite» — eine Aufforderung, die auch heutige Spiritu-
alitit bestimmen kodnnte.

Gruppe Pfr. Herborn

Wir haben festgestellt, wir mochten eine geschwisterliche, offene Kir-
chengemeinschaft sein.

Wir sind oft voreinander gehemmt. Wir miissten die Hemmschwel-
len iiberwinden.

300



Wir miissen lernen, unsere Anliegen voreinander zu &dussern. Im
Gottesdienst eignen sich dazu die Fiirbitten.

Wir schlagen vor:

a) die Firbitten konkret zu formulieren — auch anonym iiber einen
Zettelkasten;

b) spontane Fiirbitten zuzulassen;

c) Fiirbitten durch Laien in Gruppen zu erarbeiten.

Um unsere Anliegen zu verinnerlichen, regen wir an:

die tdgliche oder womdoglich tidgliche Bibellesung nach einem litur-
gischen Kalender oder Jahresbuch mit Einschluss der Fiirbitte.

Wir wiinschen uns die Moglichkeit zur Stille und zur Meditation im
Gottesdienst, z. B. nach dem Empfang der heiligen Kommunion. Dazu
brauchen wir eine Anleitung. |

Zu alledem gehort, dass wir lernen, nicht nur zu geben, sondern
auch, dass wir von der Gemeinde Hilfe anzunehmen bereit sind.

In der offenen altkatholischen Gemeinde halten wir es fiir notwen-
dig, dass wir uns theoretisch fortbilden:

a) damit wir eine Antwort geben konnen, wenn wir nach unserem
Selbstverstdndnis oder unserer Kirche gefragt werden;

b) damit wir wissen, wer die anderen in der Okumene sind;

c) damit wir einen gemeindlichen Besuchsdienst aufbauen koénnen.

Meditationsgruppe Frau Oeyen.
Berichterstatterin Sylvia von Arx

Unsere Leiterin hat es vorziiglich verstanden, uns in die Grundlagen
der Meditation einzufiithren. Meditation vermittelt geistliches und kor-
perliches Wohlbehagen. Es vertieft das religiose Leben. Wir fanden
unsere Ruhe und wurden offen fiir das Gebet. Das alles haben wir in
dieser Meditationsgruppe gespiirt, wo wir theoretisch und praktisch
viel gelernt haben. Wir sind gliicklich, dass es so etwas in unserer Kir-
che gibt. Wir dachten, es wire gut, auch im Gottesdienst vermehrt be-
sinnliche Pausen einzuschalten.

Hollindische Gruppe. Pfr. Ditmarsch

Wir waren eine holldndische Gruppe, vollig hollindisch. Wir haben
das erst als einen Nachteil erfahren, spiter haben wir bemerkt, dass es
doch eine gewisse Moglichkeit gab, zu reden {iber die holldndische
Lage. (Der hollindisch verfasste Bericht liegt nicht vor.)

301



Gruppe Dr. Gastgeb.
Berichterstatterin Heidi Herborn

Wir haben in unserer Gruppe versucht, konkret zu diskutieren, d.h.
wir haben in unserer Gruppe bemerkt, dass unsere Diskussion nur
fruchtbar ist, wenn wir bei uns selbst anfangen. Wir haben festgestellt,
dass in einer Gemeinde gespiirt werden soll, dass sie nicht nur am
Sonntag zusammenkommt, sondern auch Gemeinschaft im Alltag hat.
Dazu gehoren unserer Meinung nach Arbeitskreise in den Gemeinden,
Veranstaltungen, auch Feste. Die Gemeinde sollte nicht warten, bis
dazu vom Geistlichen die Anregung oder die Initiative kommt, ande-
rerseits sollte auch der Geistliche sich solchen Anregungen aus der
Gemeinde nicht verschliessen.

Es besteht fiir uns ein grosses Bediirfnis danach, das geistliche Le-
ben der Gemeinde dadurch zu bereichern, dass Gemeindemitglieder,
Laien z.B., die dazu befidhigt und bereit sind, ausgebildet werden, um
dann in der Gemeinde in diesem Sinn zu wirken.

Es ist uns wichtig, fiir die persdnliche, religiose Erfahrung Ge-
spriachskreise, Bibelkreise und Gebetskreise in den Gemeinden anzu-
bieten.

Gruppe Pfr. Korschgen

1. Tag, Hauptfrage: Wie bekommen unsere Gemeinden Ausstrahlung?
Durch das Zeugnis echter Lebensgemeinschaft.

Dazu erforderlich: Der Regel-Gottesdienst muss bleiben, mal die
eine, mal die andere Gruppe ansprechen. Daneben sollte es Gottes-
dienstangebote in alternativen Formen geben, zwar fiir einzelne Grup-
pen, aber fiir alle Seiten offen.

Weiter erforderlich: aussergottesdienstliches Zusammenkommen,
ohne einer Klub-Mentalitét zu erliegen.

2.Tag, Hauptfrage: Geht es bei der Offentlichkeitsarbeit um einen
Dienst an der {iberkonfessionellen Kirche oder ist sie Ausdruck unse-
rer Uberlebensangst?

Warum spricht die Kirche von unten bewundernd von unseren gu-
ten Strukturen und theologischen Ansitzen, sieht aber dennoch in un-
serer Kirche nicht die gewiinschte Alternative?

Annidhernde Antwort: Zu wenige bei uns sind iiberzeugt, die unse-
rer Kirche wesenhafte Liberalitdt wird missverstanden. Es wire not-
wendig, zu erkldren, dass «Freiheit fiir» etwas anderes ist als «Freiheit
von».,

302



3. Wir sollten nicht immer auf uns selbst starren und die Frage stel-
len, wie konnen wir unser Uberleben sichern. Unsere Uberlebensangst
produziert die Ghetto-Mentalitit.

Wir brauchen missionarischen Geist. Die Kenntnis fremder Pro-
bleme relativiert eigene Probleme.

Auch in schwierigen Situationen sollten wir Initiativen auf gottes-
dienstlichem oder sozialem Sektor beginnen und dann ausharren,
auch wenn keine Erfolge sich zeigen.

Wir befiirworten ein sehr viel engeres Zusammenleben und Zusam-
men-Kirche-Sein mit der anglikanischen Kirche, nicht nur in Europa,
sondern mit der anglikanischen Weltkirche. Auch das wiirde die
Ghetto-Mentalitdt abbauen. Es wire zu iiberlegen, ob wir im Rahmen
der anglikanischen Kirche eine Missionsstation vollverantwortlich
iibernehmen kdénnten.

Gesprdachsgruppe Vikar Ickelsheimer

Wir haben heute Vormittag in unserer Gruppe einen Brief an die «Ini-
tiative Kirche von unten» erarbeitet, der dann auch hinten zu Ihrer
Unterschrift aufliegt. « Wir freuen uns, dass es innerhalb der romisch-
katholischen Kirche eine Bewegung gibt, die sich einsetzt, ihre Kirche
von innen heraus zu verdndern. Auch wir hoffen auf die eine leben-
dige Kirche der Zukunft. Wir sind Teilnehmer des 23. Internationalen
Altkatholikenkongresses in Wien, 1982, die sich kritisch mit den Ideen
des alternativen Katholizismus auseinandergesetzt haben. Wir glau-
ben, dass die Anliegen, die bei Euch vertreten werden, den Anliegen
dhnlich sind, die bei uns zur Entstehung der altkatholischen Kirche
gefiihrt haben. Die Bewegung der Kirche von unten macht auch uns in
der altkatholischen Kirche Mut, und wir hoffen, gemeinsam an der
Basis unserer Kirchen fiir die Einheit der Kirche zu arbeiten.»
Dieser Brief liegt bei mir nachher auf.

Arbeitsgruppe Pfarrer Ickelsheimer

1. Tag: Wir als Kirche sind zur Konfliktlésung berufen. Das ist unsere
Aufgabe. Als solche Kirche in geschwisterlicher Gemeinschaft begeg-
nen wir der Welt in Liebe.

Zu Punkt 5 der Thesen von Prof. Oeyen:

Wir als Kirche sollen zu brennenden Fragen Stellung nehmen. Wir
miissen unsere Gemeinden allseitig informieren, auch auf politischem

303



Gebiet. Bezugnehmend auf Umweltfragen und ethische Fragen (z.B.
Homosexualitdt) wiinschen wir uns in den Gemeinden einen mei-
nungsbildenden Prozess, der Entscheidungshilfen anbietet.

2.Tag: Unsere Kirche versteht sich von Anfang an als 6kumenische
Kirche.

Die traditionell gewachsenen Gemeinden sollen ihre kirchliche
Selbstandigkeit behalten. Das ist kein Hindernis, sondern eine Berei-
cherung auf dem Weg zur Okumene.

Was verstehen wir unter Okumene: die Einheit der Christen — das
bedeutet, dass iiber die Abendmahlsgemeinschaft hinaus die vollstidn-
dige Teilnahme am Leben der anderen Gemeinden moglich sein sollte.
Alles, was christliche Gemeinden gemeinsam unternechmen kénnen,
sollen sie unternehmen diirfen.

Fiir uns Altkatholiken ist Okumene kein Problem. Wir wollen versu-
chen, unsere Einstellung dazu zu verbreiten.

Der Christ sollte das Christsein des anderen ernst nehmen — in sei-
ner eigenen Gemeinde und auch in der anderen Gemeinde (Toleranz).
Der Ort, in dem Christsein geschieht, ist die Gemeinde und weniger
die institutionalisierte Kirche. So konnte man sich in jeder Gemeinde
zu Hause fithlen und weiter wachsen im christlichen Glauben und Le-
ben.

Die Lebendigkeit der Gemeinde ermdglicht 6kumenische Aufge-
schlossenheit.

Wir bitten die Kongressleitung auf dem nichsten Kongress moglich
zu machen, dass Gruppen eingerichtet werden, die sich neben dem
thematischen Rahmen mit brennenden Problemen der altkatholischen
Kirche befassen und diese ins Plenum einbringen. In der Diskussion
um den alternativen Katholizismus hat unseres Erachtens eine starke
Fraktionierung stattgefunden. Um die Einheit der Kirche zu wahren,
bitten wir, die Diskussion auf geeigneten Foren fortzufithren. Wir
wiinschen uns einen grossen Abschluss-Gottesdienst, und wir empfin-
den die Not des Raumes einer Stille auch in der Zeit des ganzen Kon-
gresses.

Berichtsgruppe Pfr. Kniese.
Berichterstatter Pfr. Kniese

Wir haben uns leiten lassen von dem Wort der geschwisterlichen Kir-
che. Da Geschwister miteinander oft sehr rauh umgehen, haben wir

304



«geschwisterliche Kirche» verstehen wollen als geprigt von Toleranz,
Offensein fiir den Nichsten, seine Note und Freuden, aber auch ein
Offensein in Riicksichtnahme und vor allem Achtung.

Dass die Themen des alternativ-katholischen Arbeitskreises uns be-
schéftigt haben, ist am Rande zu vermerken. Das Wort «Erneuerungs-
bewegung» haben wird aufgegriffen: Als Christen sind wir ja berufen,
die Welt zu erneuern, d. h. auch die Kirche, die in der Welt ist, stets zu
erneuern.

Das setzt vor allem einmal eine innere Erneuerung voraus. Mittel
dazu kénnen sein: Bibelarbeit, starkere Beteiligung von Laien im Got-
tesdienst, Lektorenamt und in anderer Weise. Das bedeutet aber auch
Erziechung zur Spiritualitit, indem beispielsweise Hilfen, Anleitung
zur Stille gegeben werden, auch Stille im Gottesdienst. Das setzt Ju-
gendarbeit, setzt Erwachsenenarbeit voraus. Wir haben mit Interesse
Kenntnis genommen von der Arbeit der schweizerischen CAKE. Das
erfordert eine nachgehende Seelsorge an Alten, Kranken, aber auch
Fernstehenden, denen, die man so gerne als Karteileichen bezeichnet.
Und das setzt 6kumenisches Engagement voraus, wenngleich wir uns
nicht als die einzige eigentliche 0kumenische Bewegung verstanden
wissen wollen — ein Wort aus dem gestrigen Referatspapier — denn wir
sind Kirche und keine Bewegung. Allerdings sollten wir uns bewegen
und auch vom Heiligen Geist bewegen lassen.

Innere Erneuerung ist fiir uns gewesen: Voraussetzung zu einem
missionarischen Wirken nach aussen. Das setzt voraus, dass Altkatho-
liken iiber ihre eigene Kirche Bescheid wissen. Ein praktischer Tip
wurde gegeben fiir eine missionarische Arbeit: Kirchenzeitung oder
dhnliche Dinge, bitte, nicht wegwerfen, sondern gezielt in Strassen-
bahnen, an Haltestellen oder sonst wo liegenlassen, damit jemand an-
derer sie lesen kann. (Beifall.)

Ich bedanke mich vor allem namens meiner Mitarbeiter. Wir waren
in der Reihenfolge der Stirke: Schweizer, Deutsche, Osterreicher, und
wir haben gut zusammengehort.

Gesprdchsgruppe Pfr. K. Spuller.
Bericherstatter Pfr. Kurt Spuller

Die Vertreter der orthodoxen Kirchen haben dem Dank und ihrer
Freude Ausdruck gegeben, an diesem Kongress als Giste teilnehmen
zu dirfen. Die Gruppe hat die Leitfragen des Kongresses aufgenom-

305



men, und es ergab eine entsprechende Information und einen Infor-
mationsaustausch.

Besonderes Interesse fand das 6kumenische Anliegen der altkatho-
lischen Kirche, insbesondere ihr Bestreben, mit den orthodoxen Kir-
chen zur vollen kirchlichen Gemeinschaft zu kommen. Bei dieser Aus-
sprache wurde der besondere Charakter des offiziellen Dialogs betont,
bei dem in den bisher behandelten Themen in den wesentlichen Punk-
ten des Glaubens Ubereinstimmung festgestellt und formuliert wurde.
Dabei wurde festgestellt, dass die bisher angewandte Methode nicht
nur bei diesem konkreten Dialog zwischen den altkatholischen und
orthodoxen Kirchen mit Erfolg im Gange ist. Entscheidend aber wird
sein, dass diese Dokumente, die das gemeinsame Depositum des
Glaubens zum Inhalt haben, als Zeugnis dieses gemeinsamen Glau-
bens von unseren Kirchen angenommen, respektiert und gelebt wer-
den. Dies sollte Sorge und Aufgabe unserer Kirchen sein. Die Vertre-
ter der orthodoxen Kirchen haben mit Interesse die Gelegenheit wahr-
genommen, beim Geschehen des Kongresses Erfahrungen zu sam-
meln, insbesondere auch haben sie an den Gesprichen einiger Grup-
pen teilgenommen.

Englische Gruppe.
Berichterstatter Pfr. Dr. Dolezal

Ich hatte die englische Gruppe zu leiten und bin mein eigener Bericht-
erstatter, und ich tu das, trotzdem wir englisch gesprochen haben, in
deutsch, sonst brauche ich 240 Sekunden. Das ist zu lang.

Wir haben uns zuerst mit dem Vortrag von Prof. Oeyen beschiftigt,
und von Seiten unserer niederldndischen Freunde wurde festgestellt,
dass man die Idee, die altkatholische Kirche wire von Anfang an 6ku-
menisch gewesen, nicht auf Holland ausdehnen kann, dass man hier
regionale Unterschiede machen muss.

Bei den Englindern hat natiirlich der Ausdruck «alternativer Ka-
tholizismus» sehr grosse Bedenken erzeugt, und wir haben dann auch
Herrn Dr. Heinrichs gebeten, in unsere Gruppe zu kommen und dar-
tiber zu berichten. Ganz konnten die Bedenken nicht ausgerdumt wer-
den, aber man hat sich auf ein biblisches Rezept zuriickgezogen, auf
Gamaliel, der sagte, als nach dem Tod Jesu das Christentum trotzdem
weiterging: «Ist es eine Bewegung, die von Gott kommt, so wird sie
bestehen, ist sie nicht von Gott, so wird sie sowieso zugrundegehen.»

Wir haben dann nach der Aussprache auch festgestellt, dass leider
die romisch-katholische Kirche sich nicht wesentlich gedndert hat,

306



und es ist bei uns das Wort gefallen: Vatikanum I1 wére bloss ein ver-
kleidetes Vatikanum I, wo man einfach das Futter nach aussen ge-
dreht hat und hat es als neues Konzil verkauft.

Wir hatten dann heute noch eine sehr interessante Diskussion, weil
zwei Bischofe der polnisch-katholischen Kirche der USA zu uns ge-
stossen sind. Bei dem Gesprdch iiber Spiritualitdt haben sie auf eine
Gefahr aufmerksam gemacht: Wir diirfen unsere Spiritualitédt nicht zu
sehr intellektualisieren, sonst werden wir eine Kirche der sogenannten
Mittelklasse, also des gehobenen Standes und konnten einfache und
schlichte Menschen, die vielleicht mit den sehr schonen und bedeuten-
den Worten grosser Theologen nichts anfangen konnen, verlieren.

Hinweisen mdochte ich auch noch, weil es in der Gruppe von Seiten
unserer polnischen Glaubensbriider gefallen ist, auf das Wort von Bi-
schof Hodur: Auch das Wort Gottes hat sakramentalen Charakter und
sollte deswegen nicht vernachlidssigt werden.

Hingewiesen haben sie auch noch auf die Tatsache, dass — gleich-
sam vom Westen aus — eine gewisse Verachtung gegeniiber dem Osten
immer gegeben ist. Wir fithlen uns als die Tiichtigen, die Fortgeschrit-
tenen, die Liberalen und glauben, im Osten ist alles riickstindig und
was sie dann doch noch erreichen, haben wir ihnen gegeben.

Ich bin der Meinung, wenn wir wirklich Kirche sein wollen, miissen
wir vorurteilsfrei handeln und das Positive und das Wertvolle bei allen
Menschen, allen Kulturen und allen Volkern sehen, dann werden wir
die eine Kirche Jesu Christi sein.

Gruppe Pfr. Warnung.
Berichterstatter Liebler

Ich vertrete die Gruppe Pfr. Warnung. Er ist ndmlich ohne Vorwar-
nung abgereist. Ich lese es vor.

Wir haben folgende Punkte in unseren Gespriachen fiir wichtig ge-
halten.

1. Die 6kumenische Arbeit muss mehr als bisher von der Mitarbeit
der ganzen Kirche, der ganzen Gemeinde getragen werden. Also:
Okumene von unten. Daran muss sich jeder einzelne Altkatholik be-
teiligen. Z. B. kann das geschehen in der Gemeinde, durch Gottesdien-
ste und dhnliche Begegnungen mit den christlichen Nachbargemein-
den.

Was hinsichtlich der Anglikaner schon selbstverstdndlich geworden
ist, muss und miisste kiinftig auf Grund unserer geistigen Néhe mit

307



den orthodoxen Briidern praktiziert werden, d.h. wenigstens einmal
im Jahr sollte mit der orthodoxen Gemeinde am Ort eine grossere Zu-
sammenkunft, ein Fest oder eine dhnliche Begegnung gefeiert werden.

Okumene heisst fiir uns: Anerkennen und dankbar dafiir sein, dass
auch in anderen Konfessionen unsere eigenen Anliegen wahrgenom-
men und gelebt werden. Darum sollte die Zusammenarbeit mit sol-
chen Gruppen und Kreisen gesucht und gepflegt werden.

Okumene heisst dariiber hinaus, dass wir anerkennen, dass der
Geist Gottes auch ausserhalb der Kirche wirkt in dieser Welt.

2. Wir appellieren an alle, die fiir die Vorbereitung und Durchfiih-
rung der Bistumssynoden verantwortlich sind, dem Gespréch iiber die
Kirche mehr Raum zu geben. Weniger Formalitit in der Handhabung
der Geschiftsordnung. Die Geschiftsordnungspunkte sollten nie
mehr als einen Drittel der verfiigbaren Zeit in Anspruch nehmen. Vor
allem wir Laien erwarten, dass auf der Synode, die ja Gottesdienst ist,
wie in den Anfidngen unserer Kirche, mehr Aussagen iiber aktuelle,
brennende Fragen gemacht werden und von ihr verstirkt Impulse fiir
das Leben der Gemeinde ausgehen. Die Synoden miissen also fiir die
Laien kiinftig transparenter, durchschaubarer sein.

3. Spiritualitédt. Vielen unserer Gruppe war die geistliche Tradition
des altkatholischen Beginns, wie sie vor allem im Referat von
Prof. Oeyen dargelegt wurde, nahezu unbekannt. Betroffen fragen wir
uns: Wie ist das maglich, dass solche entscheidende Fragen, die das
geistliche Leben unserer Kirche prigen sollten, bis heute kaum zur
Sprache gekommen sind in unseren Gemeinden?

Spiritualitit darf sich nicht auf den Gottesdienst beschridnken, son-
dern muss eine Haltung im tdglichen Leben von uns allen werden.

Letzter Punkt: Unser missionarischer Auftrag. Unsere Kirche wird
nach aussen hin nicht allein durch den Priester sichtbar gemacht, son-
dern vor allem durch das Leben der Gemeinde. Die Beziechungen der
Gemeindemitglieder sollen herzlich, briiderlich und schwesterlich sein
und sich am Vorbild einer offenen Familie orientieren. Das befédhigt
sie, missionarisch nach aussen zu wirken.

Gruppenleiter und Sprecher Pfr. Hansjorg Vogt

Die erste Hauptfrage in unserer Gruppe war die: Wie ist die Notwen-
digkeit, unser altkatholisches Anliegen nach aussen zu vertreten, zu
vereinbaren mit dem Ziel, dass wir eine 6kumenisch ausgerichtete Kir-
che sind? Die Antwort der Gruppe war die, dass das klare Bekenntnis

308



zu unserem’ Glauben jedenfalls den Vorrang haben solle vor dngstli-
chen Riicksichten gegeniiber einer dkumenischen Aktivitit, die sich
darauf beschriankt, dem anderen ja nur nicht zu nahe zu treten.

Ziel der 6kumenischen Bemiihungen ist nach Meinung der Gruppe
im iibrigen die sichtbare, wirkliche Einheit aller Christen am Ort, und
die braucht auch einen institutionellen Rahmen.

Was die Frage betrifft, wie wir unsere Aufgabe innerhalb unserer
Gemeinden besser erfiillen kénnen, haben wir einige Ansatzpunkte
dazu gefunden, haben aber, zumindest teilweise, an einer gewissen
Ratlosigkeit dariiber gelitten, wie das in unseren ganz konkreten Ge-
meindesituationen in Gang gesetzt werden kdnnte.

Gruppenleiter und auch Sprechender: Jungo

Unser Gruppengesprich ging von der Frage aus: «Was sind wir?» Da-
bei wurden uns auch folgende Schwierigkeiten in unseren Gemeinden
deutlich (hier nur Stichworte):

die Diasporasituation;

die Reduktion des Gemeindelebens nur auf den Gottesdienst und
die Trennung von religiosem und alltdglichem Leben.

Wir fragten uns dann, wie diese ungiinstige Gemeindesituation ver-
bessert werden kdnnte, und machten uns dabei Gedanken zur Spiritu-
alitdt und Diakonie.

Zuerst zur Spiritualitdt: Wir meinen, das Gemeindeleben sollte stér-
ker verinnerlicht werden, aufs Wesentliche ausgerichtet. Dazu helfen
etwa Bibelgespriche, Einkehrtage und auch Schweigeminuten im Got-
tesdienst. Wir miissen miteinander nach dem Wesentlichen, nach der
Mitte suchen. Wir miissen auch lernen, offener zu sein, unseren Glau-
ben zu dussern. Wichtig ist auch, dass christliche Grundhaltungen er-
lebt werden. So kénnen wir einer stark materialistisch eingestellten
Welt etwas entgegensetzen. Die Gemeinde bietet sich hier als Stétte
zur Einlibung an. In der Gemeinde, im Kreis Gleichgewillter konnen
wir christliche Haltungen oder, wenn Sie wollen, Tugenden ausprobie-
ren und einiiben. Eine solche Gemeinde wird dann auch ausstrahlen,
die ihr gegebene Kraft nach aussen tragen. Kurz eingeschaltet eine
personliche Anregung: Wiren nicht auch iibergemeindliche «Héuser
der Begegnung» und Lebensgemeinschaften hilfreich?

In diesem Zusammenhang halten wir einen zweiten Punkt zur Ver-
lebendigung der Gemeinden fiir essentiell: die Diakonie, wo unsere
Hénde zupacken — es kann auch unser Herz sein. Deshalb soliten in

309



den Gemeinden Moglichkeiten des diakonalen Engagements geschaf-
fen werden. Dies wiirde vor allem den Zusammenhalt stirken und das
Gebot der Nichstenliebe leben helfen. Zudem wiirden wir realisieren,
im doppelten Sinn des Wortes also merken und verwirklichen, dass Je-
sus Christus der Herr der Welt ist. Auch konnte dies den altkatholi-
schen Intellektualismus, der oft angesprochen wurde, abbauen helfen.

Und noch ein Wort zum Kongress von der Gruppe aus: Wir hoffen,
dass von den vielen Anstdssen etwas in unsere Gemeinden getragen
wird und dort auf fruchtbaren Boden fillt. Denn, wenn nur schon ei-
niges verwirklicht wird, gleicht dies einer Revolution.

Gesprdchsgruppe Pfr. Streit.
Berichterstatter Pfr. Streit

Wir haben uns in diesen drei Tagen mit unseren eigenen Gemeinden
beschiftigt. Es waren die grossen Anliegen unserer Gemeinden: Was
sind wir? Wie schauen unsere Gemeinden aus? Wie sehen unsere Ge-
meinden aus? Und sind zu folgenden Erkenntnissen gekommen:

Man miisste viel mehr in unseren Gemeinden Bindung suchen, Bin-
dung aufbauen, Bindung erhalten und Bindung vertiefen. Und aus
dieser Bindung heraus Verantwortung iibernehmen fiir das Heil unse-
rer Mitmenschen. Und da haben wir die Meinung vertreten, dass vor
allem drei Gruppen ganz besonders in unseren Gemeinden viel mehr
als bisher angesprochen werden miissten. Das sind unsere Kinder und
Jugendlichen, dass wir ihnen alle Moglichkeiten geben, sich selbst
darzustellen, so wie wir es gestern erlebt haben.

Die 2. Gruppe miisste ganz besonders dem Mittelalter gelten, denn
dieses Mittelalter ist in unseren Gemeinden sehr, sehr schwach vertre-
ten, die meisten Glaubensgeschwister, die am aktiven Leben in unse-
ren Kirchengemeinden teilnehmen, fiir die wird das Jahr 60 bis 70 an-
genommen.

Die 3.grosse Gruppe, um die wir uns besonders annehmen miissen,
Verantwortung fiir sie tragen miissen, ist die Gruppe der Einsamen,
der Alten. Wir haben uns vorgenommen, einen ganz besonderen Be-
suchsdienst einzurichten, vor allem in den Altersheimen und Kranken-
hdusern, bei den einsamen Menschen.

Wir sind eine Gruppe gewesen, die nicht nur aus Deutschland, der
Schweiz und Osterreich, sondern auch aus Ostdeutschland vertreten
war, es war also ein Spiegelbild sehr, sehr vieler Gemeinden.

310



Gruppe Kreuzeder.
Sprecher der Gruppenleiter Pfr. Dr. E. Kreuzeder

Zu Referat 1:1In der geschwisterlichen Kirche sollte die starke mannli-
che Prigung abgebaut werden.

Bei aller Bejahung von Verinnerlichung — statt des schwierigen Be-
griffes Mystik — sollte ein Ausgleich zwischen blossem Aktivismus und
Gebetsleben angestrebt werden. Bei geistlichen Gemeinschaften be-
steht die Gefahr von exklusiver Elitebildung.

Zu Referat 2: Im Gegensatz zur dortigen These: In der Liebe sind wir
schon Konkurrenzbewegung, denn in der urspriinglichen Bedeutung
von concurrere laufen wir in Liebe um die Wahrheit im weitesten
Sinn.

Zu Referat 3: Der Weg zur Erneuerung in die Tiefe wird durch Teil-
nahme an Veranstaltungen wie z.B. Einkehrtagen oder cursilio, die
von Grosskirchen veranstaltet werden, bedeutend erleichtert. Diese
Teilnahme sollte auch durch die eigene Kirche gefordert werden.

Der Zugang zur Jiingergemeinschaft wird erleichtert, wenn aus der
Gemeinde immer jemand da ist, der Neulinge liebevoll aufnimmt.
Praktisch gesehen z.B. beim Gottesdienst, vor oder nach dem Gottes-
dienst.

Anhang I

Bericht
des Sekretdrs des Stdndigen Ausschusses
an den XXIII. Internationalen Altkatholikenkongress,
Wien 1982

1978-1982

Nach dem XXII. Internationalen Altkatholikenkongress in Noord-
wijkerhout waren sich die meisten Teilnehmer einig, dass auch der
nichste Kongress wenn immer moglich so organisiert werden sollte,
dass die Teilnehmer zusammen in einem Haus logieren und essen
kénnen. Gerithmt wurde auch die gute Organisation in Holland. Be-

311



mangelt wurde von seiten franzosischsprachiger Teilnehmer das Feh-
len geniigender Ubersetzung; eine Simultaniibersetzung ist allerdings
aus Kostengriinden auch in Zukunft kaum denkbar. Die Meinungs-
dusserungen zum Thema waren recht unterschiedlich, und es zeich-
nete sich kein eindeutiger Trend ab. Der Stidndige Ausschuss kam
dann zur Uberzeugung, dass die Zeit reif sei, um am nichsten Kon-
gress wieder einmal ein spezifisch altkatholisches Thema in den Vor-
dergrund zu stellen. Es wurden einige Vorschlige gesammelt und in
verschiedenen Lindern in der kirchlichen Presse ver6ffentlicht, um so
die Meinungen unserer Kirchenglieder zu erfahren. Die Reaktion auf
das Grundthema war durchwegs positiv, wihrend die Ansichten dar-
iiber, wie es in Angriff zu nehmen wére, ziemlich stark auseinander-
gingen. Als besonders wichtig wurde mehrmals die Aktivierung des
Gemeindelebens und die Erarbeitung von Modellen fiir das Leben in
einer kleinen Gemeinde genannt. Der Stindige Ausschuss folgte dann
einem Vorschlag aus Deutschland, das Thema dreigliedrig wie folgt zu
fassen:

Altkatholisch — was sind wir, was wollen wir, wie verwirklichen wir diese
Aufgabe?

Prof. Oeyen, der wihrend der ganzen Berichtsperiode als theologi-
scher Berater des Ausschusses wirkte, schlug eine weitere Aufgliede-
rung vor, indem jeder Teil an drei konkreten Fragen orientiert werden
sollte, nimlich Kirche, Okumene und Spiritualitit. Auf diese drei Fra-
gen wurde ein Fragebogen ausgerichtet, der im Friihjahr bis Sommer
1981 in allen altkatholischen Kirchen breit gestreut und von tiber 700
Altkatholiken beantwortet wurde — eine schone Zahl, die von einem
grossen Interesse an den aufgeworfenen Fragen zeugt. Die statistische
Auswertung, die zugleich das Vorbereitungsheft fiir den Kongress in
Wien ergab, besorgte Frau Dr. Kreuzeder, und seit Februar dieses Jah-
res konnte in den Gemeinden und Vereinen damit gearbeitet werden.

Auch die iibrigen Vorbereitungen fiir den Kongress in Osterreich
nahmen einen termingemaéssen Verlauf. Im Februar 1980 wurde der
Ortsausschuss in Wien gebildet durch Dr. Franz Speierl, Prasident des
Synodalrates, Frau Dr. Elfriede Kreuzeder und Frau Grete Kramer.
Rechtzeitig wurde das Studentenwohnheim in Wien-Dobling fiir die
Kongressteilnehmer gesichert sowie Verbindungen zu der 6rtlichen ro-
misch-katholischen Pfarrgemeinde aufgenommen, um weitere Rdaum-
lichkeiten fiir die Kongressarbeit zu erhalten. Am 10. Mai 1980 ver-
sammelte sich der Stindige Ausschuss zusammen mit dem Bischof

312



und dem Ortsausschuss in Wien, um sich von den 6rtlichen Verhilt-
nissen ein Bild zu machen und das Programm des Kongresses in gros-
sen Ziigen festzulegen.

Eine wichtige Aufgabe, die der Stdndige Ausschuss vom letzten
Kongress entgegennahm, war die Erarbeitung eines neuen Statuts fiir
die Kongresse. Dieses liegt nun vor und ist vom Kongress zu beraten.

Die ganze Arbeit konnte in 5 Sitzungen des Stdndigen Ausschusses
untergebracht werden, die, mit Ausnahme der erwdhnten Sitzung in
Wien, jeweilen in Bonn stattfanden.

Internationale altkatholische Theologenkonferenzen

Seit dem letzten Kongress fanden folgende Tagungen statt:
1978 in Edlibach bei Zug, Schweiz

1979 in Altenberg, Deutschland

1980 in Gallneukirchen bei Linz, Osterreich

1981 in Laage Vuursche, Niederlande

Diese Tagungen ergidnzen die Kongresse, indem sie es den Geistli-
chen erlauben, die Kontakte {iber die Landesgrenzen hinaus zu pfle-
gen und gemeinsam theologische und pastorale Fragen anzugehen. In
den letzten beiden Konferenzen wurden insbesondere ekklesiologi-
sche Probleme behandelt. Als Frucht davon konnte eine Erkldrung
zum Selbstverstdndnis der Kirchen der Utrechter Union verdffentlicht
werden, die allgemeine Beachtung verdient.

Leider hat Frau Claire Aldenhoven vor einem Jahr das Sekretariat
dieser Konferenzen niedergelegt. Wir danken ihr recht herzlich fiir ih-
ren Einsatz, den sie seit 1975 geleistet hat, und wiinschen ihrer Nach-
folgerin, Frau Katharina Nickel, viel Freude bei ihrer neuen Aufgabe.

Internationale Kirchliche Zeitschrift

Unsere theologische Zeitschrift, die auf eine Initiative am Altkatholi-
kenkongress von Luzern 1892 zuriickgeht, konnte auch in den letzten
4 Jahren im gewohnten Rahmen herausgebracht werden, wobei aller-
dings der Umfang in 3 Jahrgingen um einen oder gar anderthalb
ganze Bogen vergrossert wurde, was auf Sonderhefte und andere drin-
gende Veroffentlichungen zuriickzufiihren ist. Im besondern soll das
Sonderheft zum 50. Jahrestag der Bonner Ubereinkunft mit der angli-
kanischen Kirche erwdhnt werden.

313



_Die Finanzierung gestaltete sich weiterhin schwierig, und wir kom-
men nicht darum herum, den Preis der Zeitschrift fast jihrlich der
Teuerung anzupassen, so dass er zur Zeit sFr.46.— (innerhalb der
Schweiz Fr. 42.—) betrdgt. Dennoch verringerte sich das Vermégen von
iiber 11000 Franken auf 4700 Franken, und auf Ende dieses Jahres
muss befiirchtet werden, dass unsere Reserven gédnzlich aufgebraucht
sind.

Es ist deshalb unumgénglich, immer wieder an alle Altkatholiken,
besonders die Kirchgemeinden, Korperschaften und Vereine, zu ap-
pellieren, als Gonner bei der Erhaltung unserer theologischen Zeit-
schrift mitzuwirken und nach Mdoglichkeit auch neue Abonnenten zu
vermitteln. Allen, die das bisher schon taten, sei auch hier der herz-
lichste Dank ausgesprochen.

Stdndiger Kongressausschuss

Nach der am letzten Kongress teilweise nicht zustande gekommenen
Wahlen umfasste der Ausschuss offiziell immer noch drei Mitglieder.
Bei den Sitzungen war als Beobachter jeweilen Dr. Giinter Dolezal
und teilweise auch Frau Dr. Kreuzeder aus Osterreich anwesend.

Dr. Wilhelm Deister, Vorsitzender des Ausschusses, ist willens,
nochmals eine Periode im Amt zu bleiben und die Vorbereitung des
nichsten Kongresses, voraussichtlich in seinem Heimatland, mit sei-
ner Erfahrung zu befruchten. Auch Frau S.S.J. van Kleef wird als Ver-
treterin von Holland weiter mitarbeiten. Dagegen tritt der Sekretér zu-
riick, wobei neben zusétzlicher Arbeitsbelastung in seiner eigenen Kir-
che der Gedanke wegleitend war, dass eine gestaffelte Ablosung der
Mitglieder im Stdndigen Ausschuss die Kontinuitdt erleichtert, und
dass auf diese Weise der neue Vertreter der Schweiz Zeit hat sich ein-
zuarbeiten, bevor wieder ein Kongress in seinem Land vorzubereiten
ist.

Wir danken fiir alle Unterstiitzung, die wir in den vergangenen vier
Jahren aus verschiedenen Kirchen erfahren durften, und wiinschen al-
len Teilnehmern am XXIII. Altkatholikenkongress in Wien eine
fruchtbare Tagung und frische Impulse, um unser altkatholisches An-
liegen leben zu kénnen.

Luzern, im August 1982

Der Sekretéar des
Stdndigen Kongressausschusses:
Hansjorg Vogt

314



Anhang 11

Statut
der Internationalen Altkatholikenkongresse

Art. 1
Internationale Kongresse der katholischen, romfreien Kirchen fin-
den in der Regel alle vier Jahre statt.

Art.2

Die Vorbereitung der Kongresse obliegt dem Stdndigen Ausschuss
der Internationalen Altkatholikenkongresse (im folgenden Stdndiger
Ausschuss genannt).

Art.3

Jede in der Utrechter Union vertretene Kirche hat das Recht, ein
Mitglied in den Stidndigen Ausschuss zu entsenden, wobei sie die Be-
stellung und die Amtsdauer ihres Vertreters selbstidndig regelt.

Der Stindige Ausschuss bestimmt aus seiner Mitte den Vorsitzen-
den, einen stellvertretenden Vorsitzenden und einen Sekretér.

Ein neues Mitglied des Stindigen Ausschusses wird dem néchsten
Kongress vorgestellt.

Art.4

Die Leitung des Stindigen Ausschusses hat der Vorsitzende, im Fall
seiner Verhinderung der stellvertretende Vorsitzende.

Der Sekretar fiihrt und verwahrt das Protokoll.

Beschliisse des Stindigen Ausschusses kommen zustande, wenn die
Mehrheit aller Mitglieder ihnen zustimmt.

Art. 5

Jeder Kongress bestimmt das Land, in dem der folgende Kongress
stattfinden soll.

Der Ort des Kongresses wird von der zustindigen Kirchenleitung
im Einvernehmen mit dem Stdndigen Ausschuss bestimmt.

Art.6

Der Stindige Ausschuss bestimmt und bearbeitet im Einvernehmen
mit den Kirchenleitungen die Thematik des ndchsten Kongresses, be-
reitet die Unterlagen dafiir vor und bestellt die Referenten.

315



Art.7

Die Vertreter im Stdndigen Ausschuss sind verpflichtet, ihre Kirche
iiber die Arbeit des Ausschusses zu informieren und Anregungen und
Vorschldge im Ausschuss vorzutragen.

Art. 8

Die organisatorische Durchfithrung des Kongresses, besonders
auch in finanzieller Hinsicht, ist Aufgabe des Ortsausschusses.

Der Ortsausschuss wird von der Kirchenleitung des Kongresslandes
bestellt.

Art.9

Der Ortsausschuss bestimmt im Einvernehmen mit seiner Kirchen-
leitung den Zeitpunkt des Kongresses.

Die Einladung erfolgt neun Monate vor dem Kongresstermin in fol-
gender Weise:

a) an alle Altkatholiken durch Verdffentlichung in der kirchlichen
Presse;

b) durch persénliche Einladungen unter Beilage des vorldufigen
Programms an die Leitungen der altkatholischen und befreundeten
Kirchen;

c) durch allgemeine Einladung an weitere interessierte Personen in
befreundeten Kirchen.

Die Einladungen werden unterzeichnet:

a) im Auftrag der Kirchenleitung des Kongresslandes von deren Bi-
schof und vom Ortsausschuss;

b) von der Internationalen Bischofskonferenz und vom Stidndigen
Ausschuss.

Art. 10

Der Kongress wird vom Vorsitzenden des Stdndigen Ausschusses
eroffnet. Er leitet die Wahl des Kongressprasidiums und iibergibt ihm
die Leitung des Kongresses.

Das Prisidium sorgt fiir die Abfassung des offiziellen Kongressbe-
richtes.

Art. 11
Der Sekretdr des Stidndigen Ausschusses berichtet dem Kongress
schriftlich iiber die seit dem letzten Kongress geleistete Arbeit.

Art. 12

Der Kongress nimmt in seiner Schlusssitzung Wiinsche und Anre-
gungen entgegen und iibergibt diese dem Stindigen Ausschuss zur Be-
arbeitung und Verwirklichung.

316



Art. 13

Offizielles Publikationsorgan des Stdndigen Ausschusses ist die
«Internationale Kirchliche Zeitschrift».

Darin erscheint jeweils der offizielle Kongressbericht, der allen
Kongressteilnehmern zugestellt wird. Die Kosten werden durch einen

Zuschlag zur Kongresskarte gedeckt.

Art. 14

Vorschlige fiir Anderungen des Statuts sind den angemeldeten alt-
katholischen Kongressteilnehmern vor Beginn des Kongresses schrift-

lich bekannt zu geben.

Art. 15

Dieses Statut tritt an die Stelle der Statuten aus dem Jahre 1961.

Also beschlossen vom 23.Internationalen Altkatholikenkongress in

Wien am 10.September 1982.

Teilnehmerverzeichnis

Niederlande

Herr Boer de Eric, Enkhuizen

Diakon Boer de W. H., Enkhuizen

Frau Broek E.C., Hilversum

Frau Bruining-Kléren E. W.,
Hilversum

Pfr. Kan. Ditmarsch van J. N.,
Hilversum

Herr Giskes R.J., Maasdam

Erzbischof Glazemaker Antonius
Jan, Arnhem

Herr Hille J. G., Hilversum

Frau Jansen Eveline M., Utrecht

Herr Janson Peter, Culemborg

Frau Janson-Oosterhagen Femmy,
Peize

Frau Jong de-Wilde de M.C.,
Hilversum

Herr Dr. Jonge de J. A.C., Den Haag

Herr Jonge de R.H.C., Groningen

Frau Jonge de-Zedtwitz Jana,
Geldrop

Herr Kennedy R., Dordrecht

Frau Klaassen-Stolk J. E., Dordrecht

Bischof Kleef van Gerhardus A.,
Zaandam

Frau Kleef-Hillesum van S.S.1.,
Zaandam

Erzbischof em. Mgr. Kok Marinus,
Donkerbroek

Frau Kok-Smit C. M. W.,
Donkerbroek

Herr Korff T., Berg en Dal

Frau Korff-Schouten A.N.E., Berg
en Dal

Herr Krosing T., Den Haag

Pfr. Dr. Maan P.J., Arnhem

Friulein Maan P.J., Arnhem

Herr Mulder R., Vleuten

Frau Mulder-Vis M., Vleuten

Herr Nieuwenhuizen Jan, Bunnik

Frau Rijk-Smit de G.J., Voorhout

Herr Schenk J., Amstelveen

Frau Schenk-Vry de K., Amstelveen

Herr Schoon Dick, Amsterdam

Frau Schoon-Wennis H., Ymuiden

Drs. Smit Fred, Ymuiden

Frau Stauttener-Gerbrands G.,
’s-Gravenhage

317



Herr Velde van der W. B., Hilversum
Frau Vliet van-Helfert M., Hilversum
Herr Wijker L. E., Utrecht

Bundesrepublik
Deutschland

Frau Bald Wilma, Hensenstamm
Frau Beinlich Auguste, Wiesbaden
Frau Berlis Angela, Blumberg
Pfr. Blankenburg Herrmann, Singen
Frau Blankenburg Irmgard, Singen
Herr Bockmeyer Rudi, Mannheim
Frau Dr. Brinkhues Ilse, Bonn
Bischof Brinkhues Josef, Bonn
Frau Buchwald Berta, Freiburg
Pfr. Biichler Klemens, Essen
Herr Carolus Bernhard, Heidelberg
Frau Deister Irene, Koln
Herr Dr. Deister Wilhelm, Koln
Frau Dunkel Berta, Freiburg
Herr Ender Wilhelm, Heidelberg
Frau Ender Wilhelmine, Heidelberg
Frau Erb Anna, Karlsruhe
Herr Fell Friedel, Hensenstamm
Frau Fell Liesel, Hensenstamm
Herr Fischer Volker, Oberursel
Herr Fréschl Horst Willi, Miinchen
Frau Ghezzi Waltraud, Obertshausen
Freifrau Godin von Elisabeth, Berg
Freiherr Godin von Reinhard, Berg
Frau Gross Mechtild, Neuwied
Herr Guthrie Andrew, Siegburg
Frau Hahn Susanne, Ludwigshafen
Frau Hartmann Erika, Freiburg
Herr Dr. Haffner Friedrich,
Karlsruhe
Frau Haffner Gisela, Karlsruhe
Frau Hehn Anne, Bad Pyrmont
Frau Hehn Eva, Miinster
Pastor Hehn Lothar, Miinster
Frau Hehn Susanne, Bad Pyrmont
Herr Dr. phil. Dipl. Theol. Heinrichs
Johannes, Bonn
Pfr. Heitz Bernhard, Rosenheim
Frau Heitz Monika, Rosenheim
Herr Helmling Giinther, Mannheim

318

Herr Hendriks Heinrich, Goch

Pfr. Herborn Friedhelm, Mannheim

Frau Herborn Heidemarie,
Mannheim

Frau Herborn Nikola, Mannheim

Frau Herre Anna, Karlsruhe

Diakon Herre Walter, Karlsruhe

Pfr. Hertzler Harald L., Koblenz

Frau Holubetz Gerti, Niirnberg

Pfarrvikar Ickelsheimer Erich,
Wiesbaden

Frau Ickelsheimer Ingrid, Wiesbaden

Frau Jambor Margarethe, Karlsruhe

Herr Jeffré Christof, Bonn

Herr Kehren Wolfgang,
Konigswinter

Herr Kessler Ewald, Mannheim

Frau Kessler Irmgard, Miesbach

Frau Kestermann Birgitt, Heidelberg

Herr Kestermann Wolfgang,
Heidelberg

Herr Kielkowski Erich,
Frankfurt/Main

Frau Kielkowski Kreszenz,
Frankfurt/Main

Pfr. Kniese Dieter, Frankfurt/Main

Frau Kniese, Frankfurt/Main

Herr Koger Josef, Freiburg/Br.

Frau Koger Maria, Freiburg/Br.

Pfr. Koschitz Karl, Weidenberg

Frau Koschitz, Weidenberg

Pfr. Korschgen Heinz-Georg,
Stuttgart

Herr Dekan, Dozent, Dr. Kraft
Sigisbert, Karlsruhe

Frau Kraus-Vobbe Mariette,
Offenbach

Frau Kreschel Gertrud, Ansbach

Frau Lempert Gisela, Freiburg/Br.

Frau Leute Rosa, Wiesbaden

Herr Liebert Oswald, Hildesheim

Pfr. Liebler Konrad, Niirnberg

Frau Liebler Martina, Niirnberg

Herr Liebler Michael, Niirnberg

Frau Liebler Monika, Niirnberg

Frau Liebler Waltraud, Nirnberg

Frau Link Ingrid, Offenburg

Herr Maier Gerhard, Freiburg/Br.



Frau Melzer Hilde, Silz/Pfalz

Frau Michelis Ruth, Freiburg/Br.

Frau Miiller Anna, Miesbach

Herr Miinch Harald, Bonn

Frau Neumann Anna, Pirmasens

Pfr. Nickel Edgar, Freiburg/Br.

Frau Nickel Katharina, Freiburg/Br.

Herr Nickel Rainer, Gundelfingen

Frau Nock Regine, Mannheim

Herr Prof. Dr. Oeyen Christian,
Siegburg

Herr Oeyen Markus, Siegburg

Frau Oeyen-Lons Ursina, Siegburg

Frau Olejko Barbara, Landau/Pfalz

Pfr. Dr. Olejko Nikolaus, (verstorben
am 8. September 1982)

Frau Paulkowski Elke, Miinster

Herr Paulkowski Helmut, Miinster

Frau Pohl Elisabeth, Koblenz

Herr Pohl Kurt, Koblenz

Frau Rosch Auguste, Freiburg/Br.

Herr Dr. Rosch Hans-Joachim,
Lingen

Frau Roth Irmgard, Mannheim

Herr Roth Karl, Mannheim

Frau Rothweiler Beate, Offenburg

Herr Sauer Heinz, Hensenstamm

Frau Schade Maria, Aachen

Frau Schmid Irmtraud, Sigmaringen

Frau Schmidt Elli, Stuttgart

Frau Scholz Johanna, Miihlacker

Herr Schonherr Nikolaus, Karlsruhe

Herr Schreck Gerhard, Ladenburg

Frau Schreck Lore, Ladenburg

Frau Schreck Nora, Ladenburg

Frau Schreck Uta, Ladenburg

Herr Dr. Schreiber Edgar,
Rheinfelden

Frau Schreiber Friedel, Rheinfelden

Herr Schuld Dietrich, Bonn

Frau Schuster Ingrid, Heidelberg

Pfr. Dr. Schwaiger Alto,
Moosburg/Isar

Frau Schwaiger, Moosburg/Isar

Frau Sorg Elfriede, Bad Siackingen

Pfr. Sorg Hubert, Bad Sidckingen

Frau Stadler Angelika,
Emmendingen

Frau Stumpf Mia,
Singen-Hohentwiel

Frau Ullmann Friedhilde,
Freiburg/Br.

Herr Vogel Paul, Karlsruhe

Frau Wegener Barbara, Lingen

Frau Weinstein Marianne,
Mannheim

Herr Wellenreuther Ernst,
Murg-Hénner

Frau Wellenreuther Luise,
Murg-Hénner

Herr Wickertsheim Bredo,
Mannheim

Frau Wickertsheim Marliese,
Mannheim

Herr Wnuk O. Bernd, Blumberg

Herr Wolf Herbert, Lampertheim

Frau Wolf Marga, Lampertheim

Herr Dipl. Ing. Worm Achim,
Ehningen/Stuttgart

Frau Worm Waltraud,
Ehningen/Stuttgart

Deutsche Demokratische Republik

Frau Buschliiter Ursula, Blankenburg
Pfr. Haas Klemens, Leipzig

Frau Mann Brigitte, Freiburg

Herr Olbricht Anton, Blankenburg
Diakon Schulz Fritz, Berlin

Schweiz

Frau Allemann Frieda, Ziirich

Frau Allemann Heidi, Olten

Frau von Arx Sylvie, Olten

Frau Bauer Ursula, Schaffhausen

Herr Bernhard André, Schonenwerd

Frau Bertrand Marcelle, Petit-Lancy

Frau Borer-Weiss Trudi, Basel

Frau Buholzer-Biesser Johanna,
Luzern

Herr Buholzer-Biesser Werner,
Luzern

Frau Deluz Denise, Carouge

319



Frau Ducrey Yvonne, Schonenwerd

Herr Ernst Reng, Olten

Frau Felchlin Susanna, Solothurn

Frau Gasparoli-Giussoni Dora A.,
Bern

Frau Gassmann Susanne, Rombach

Frau Gauthier Erna, Bern

Bischof Gauthier Léon, Bern

Pfr. Gerny Hans, Basel

Frau Gerny Marguerite, Basel

Frau Gottisheim Maria, Oberwil

Herr Griiter Peter, Ziirich

Frau Haas Martha, Schonenwerd

Pfr. Hagmann Peter, Magden

Herr Huber-Schibler Max, Liestal

Frau Jungo Doris, Schonenwerd

Pfr. Jungo Viktor, Schonenwerd

Frau Jungo-Gschwind Elisabeth,
Bern

Herr Jungo-Gschwind Viktor, Bern

Frau Kassebeer Vreni, Basel

Priester Keefer John S., Bern

Herr Kolarik Christoph, Muttenz

Herr Konrad Daniel, Ziirich

Herr Dr. Kramer Max, Neuchatel

Frau Kramer-Grau Liliane,
Neuchatel

Frau Kurmann Margit, Basel

Frau Metzger Bernadette, Bern

Herr Metzger Hans, Bern

Frau Metzger-Herzog Hedy, Aarau

Herr Obrist Oskar, Magden

Frau Oswald Bea, Luzern

Frau Oswald Elsi, Luzern

Frau Reimann Alice, Rheinfelden

Sr. Riette Alice, Ziirich

Frau Roth Anneliese, Basel

Frau Schifer Greti, Luzern

Frau Schenker Liliane, Olten

Herr Schmid Thomas, Kloten

Herr Schuler Christoph, Wettingen

Herr Schuler Ernst, Schaffhausen

Prof. Stalder Kurt, Bern

Herr Steiner Erwin, St. Gallen

Herr Steiner Richard W., Renens

Frau Stolz-Frey Anna, Ziirich

Frau Surer-Nussbaumer Anna,
Birsfelden

320

Frau Sutter-Briigger Gaby, Basel

Frau Thomet Marta, Ziirich

Herr Thomet René, Ziirich

Frau Troller-Moll Margit, Aarau

Herr Uldry Pierre, Carouge

Frau Uldry Simone, Carouge

Pfr. Vogt Hansjorg, Luzern

Frau Vogt-Studer Heidi, Luzern

Pfr. Wijker Teunis, Schaffhausen

Herr Willimann Max, Feldmeilen

Herr Zahler Alfred, Sissach

Frau Zahler Brigitta, Sissach

Frau Ziegler-Neundorf Annerose,
Meilen

Osterreich

Frau Baar Hedwig, Wien

Frau Brachtel Edith, Wien

Herr Dr. Brachtel Walter, Wien

Frau Buchner Irma, Salzburg

Pfr. Dr. Dolezal Giinter, Klagenfurt

Herr Freihsl Robert, Wien

Herr Dr. Gastgeb Walter, Linz

Herr Hiller Karl, Wien

Herr Hoch Franz, Wien

Frau Dr. Hofbauer Karin, Wien

Frau Hofmann Emma, Salzburg

Bischof Hummel Nikolaus, Wien

Pfr. Jakfalvi Ladislaus, Wien

Herr Dr. Jakup¢i¢ Franjo, Wien

Frau Jedlicka Hella, Wien

Frau Kirchner Friederike, Wien

Kurat Ing. Kohlweg Friedrich,
Schwechat

Frau Krammer Grete, Wien

Frau Dr. Kreuzeder Elfriede, Wien

Pfr. Dr. Kreuzeder Ernst, Wien

Herr Dipl. Kfm. Michalek Ludwig,
Wien

Herr Pinkava Alfred, Wien

Herr Dr. Dr. Rossner Michael, Wien

Rottig Albert, Klagenfurt

Frau Schaaser Melitta, Linz

Herr Dr. Seda Peter, Wien

Herr Dr. Speierl Franz, Wien

Frau Dr. Speierl Hertha, Wien



Herr Spuller Ekkehard, Graz
Pfr. Spuller Kurt, Graz

Frau Spuller Reingard, Graz
Frau Streit Eva, Wien

Frau Streit Hedy, Wien

Pfr. Streit Walter, Wien

Frau Dr. Torok Trude, Wien
Pfr. Warnung Franz, Salzburg
Frau Weyermayr Helga, Wien
Herr Wolfram Alfred, Graz
Frau Dr. Zankl Wilhelmine, Wien

Frankreich

Herr Didier Bruno, Arnorwille les
Gonesse

Abbé Fraysse Alain, Sarcelles

Frau Linard Henriette, Paris

Herr Tabeaud Francis, Paris

Prisident Verhey B.W.,
Mirandol-Bourgnounac

Frau Verhey-Copper H.M.E.,
Mirandol-Bourgnounac

Abbé Vignot Bernard, Notre Dame
de Bondeville

Polen

Bischof Kowalski Stanislaw
Tymoteusz, Plock

Bischof Majewski Thadeus R.,
Warszawa

Priester Nowak, Plock

Bischof Prof. Dr. Rode Maksimilian,
Warszawa

Infulant Skolucki W., Warszawa

Dekan Wojtowicz T., Warszawa

Pfr. Dr. Wysoczanski W., Warszawa

Jugoslawien

Herr Novak Srecko F.,
Koblenz-Oberwerth
Frau Pritisanac Nada

Pfr. Topolski Stjepan,
Susine-Djurdjenovac
Frau Topolski, Susine-Djurdjenovac

Tschechoslowakei

Frau Fialkova Franciska, Praha

Herr Ing. Havlik V1., Praha

Herr Dr.h.c. PhDr. Pulec M.J., Praha
Herr Sotola, Praha

Frau Sotola, Praha

Herr JuDr. Stursa Rudolf, Praha

Italien

Frau Caroppo Cristina, Scandiano

Padre Caroppo Luigi, Scandiano

Frau Caroppo Olimpia, Scandiano

Herr Dott. Leomanni Renato,
Scandiano

Frau Leomanni Ins. Lina, Scandiano

Grossbritannien

Dcs. Butterworth Julia K.,Canterbury

Father Cole Alan M., Bonn

Herr Dr. Dozent Golka F. W.,
Heidelberg

The Lordbishop of Chichester,

The Rt. Rev’d. Dr. Kemp Eric,
Chichester

Herr Morris D. E., Swansea

The Rt. Rev’d. Ridsdale Philip,
Cambridge

Frau Ridsdale, Cambridge

The Rt. Rev’d. Satterhwaite John R.,
Kensington

Frau Witten N.Q., W. Sussex

Rev. Woodgate M. J., London

Amerika
Bischof Rysz Anthony M., Scranton

Frau Skrzypek Francis, New York
Mills, N.Y. 13417

321



Father Skrzypek Stanley, New York

" Mills, N.Y. 13417

Bischof Swantek J., Buffalo/N.Y.
14212

Russland

Bischof Anatolij, Moskau
Herr Gordejev S. G. (Dolmetsch)

Ehrengdste

Rev. Prof. Wright Robert, N.Y.

Vertreter des Okumenischen
Patriarchats:

Univ. Prof. Dr. Zissis Theodoros,
Thessaloniki

Herr Dr. Larentzakis Gregor, Graz

Canon Phillips, Wien

Vertreter der evangelischen Kirche
A.B.;

Herr Wolfer Jakob OKT iR., Wien

Vertreter des Okumenischen Rates
der Kirchen und

Vertreter des Metropoliten
Damaskinos von Tranoupolis:

Herr Prof. Bria Ion, Genéve

Vertreter der
evangelisch-theologischen
Fakultidt der Universitdt Wien:

Prodekan Prof. Dr. Liithi A., Wien

Herr Dr. Mayr Hugo, Wien

Herr Dr. Hoslinger Norbert W.,
Klosterneuburg

322

Vertreter der evangelischen
Michaelsbruderschaft:

Herr Univ.-Prof. Dr. Schmid-Lauber
Hans Christoph, Wien

Vertreter der Serbisch-Orthodoxen
Kirche:

Pfr. Govedarica Drago, Wien

Vertreter des 6komenischen
Patriarchats von Konstantinopel:

Metropolit von Osterreich

Herr Dr. Tsiter Chrysostomos, Wien

Vertreter der russisch-orthodoxen
Gemeinde Wien:

Vater Chrysostomos, Wien

Vom Sekretariat der dsterreichischen
Bischofskonferenz:

Herr Dr. Denk Stefan, Wien

Vertreter des rum.-orth. Patriarchen
Justin:

Pfr. Dr. Braniste Marin M., Wien

Stadtrat fiir Umwelt und Freizeit:

Herr Schieder Peter, Wien

Herr Sekt.-Chef Dr. Mirz Adolf,
Wien

Herr Bogner Hans-Richard

Herr Steger Dr. Gerhard, Wien

I1. Priasident des Nationalrates:

Herr Mag. jur. Minkowitsch Roland,
Wien

Bezirksvorsteher des XIX. Bezirkes:

Herr Tiller Adolf, Wien

Herr Ministerialrat Dr. Anderle Karl,
Wien

Frau Grimas Gertrude, Wien-Mauer

Frau Kammerschauspielerin

Wessely-Horbiger Paula, Wien



	Bericht über den XXIII. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien 7.-11. September 1982

