
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 4

Artikel: Bericht über den XXIII. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien
7.-11. September 1982

Autor: Kreuzeder, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bericht über den XXIII. Internationalen
Altkatholiken-Kongress in Wien

7.-11. September 1982

Zusammengestellt von Dr. Ernst Kreuzeder

Tagungsprogramm

Dienstag, 7. September 1982

18.00 Gottesdienst (in deutscher Sprache, österreichische Lit¬

urgie)
19.30 Eröffnungssitzung des Kongresses

Mittwoch, 8. September 1982

8.30 Gottesdienst (in deutscher Sprache, deutsche Liturgie)
Anschliessend Vortrag Prof.Dr. Christian Oeyen: «Was
sind wir?»

10.15 Gesprächsgruppen
12.15 Mittagsgebet
13.00 Mittagessen
15.00-17.00 Gesprächsgruppen
18.00 Abendandacht (in französischer Sprache)
20.00 Empfang beim Bürgermeister von Wien

Donnerstag, 9. September 1982

8.30 Gottesdienst (in polnischer Sprache)
Anschliessend Vortrag DDr.Michael Rossner, Wien:
«Was wollen wir?»

10.15 Gesprächsgruppen
12.15 Mittagsgebet
13.00 Mittagessen
15.00-17.00 Gesprächsgruppen
18.00 Jugendgottesdienst (in deutscher Sprache)

Freitag, 10. September 1982

8.30 Gottesdienst (in holländischer Sprache)
Anschliessend Vortrag von Frau Liliane Krämer,
Neuchâtel: «Geistliches Leben - berufen in der Fülle des

Geistes zu leben»

249



10.15 Gesprächsgruppen
13.00 Mittagessen
15.30-16.30 Gesprächsgruppen
16.30 Schlusssitzung
18.00 Abendandacht
18.30 Kärtner-Abend

Samstag, 11. September 1982

8.30 Abfahrt der Autobusse zur Besichtigung der Ausstellung
«Matthias Corvinus und die Renaissance in Ungarn» auf
der Schallaburg, N. Ö.

13.00 Mittagessen in St. Leonhard am Forst
15.00 Ökumenischer Gottesdienst im Augustiner Chorherren-

Stift Herzogenburg mit den orthodoxen Kongressteilnehmern

Zu dem Kongress hatten sich mehr Teilnehmer als bei jedem anderen

Kongress zuvor angemeldet: rund 380 Teilnehmer und Gäste waren
schliesslich zur Eröffnung erschienen, darunter erfreulicherweise viel

Jugend.
Der Kongress begann am Dienstag, dem 7. September, mit dem

Eröffnungsgottesdienst, den Bischof N. Hummel feierte und bei dem der

verstorbenen Führer des Altkatholizismus gedacht wurde. In seiner

Begrüssung richtete Bischof Hummel vorerst seinen Dank an den

Gastgeber, die römisch-katholische Pfarre Döbling-St. Paul, und ihren
Pfarrer Dr. H. Klinger, die uns die Kirche, Pfarrsaal und Räume im
Pfarrhaus für die Dauer des Kongresses zur Verfügung gestellt haben.

Er erinnerte an den Kongress 1965, bei dem wir Gottesdienste in der

evangelischen Kirche in der Dorotheergasse feiern durften. Daß es

heute möglich sei, die Gastfreundschaft der römisch-katholischen Kirche

in Anspruch zu nehmen, bedeute einen Schritt weiter auf dem

Weg zur Ökumene.

Bischof Hummel begrüsste zuerst repräsentativ für die Künstler
Paula Wessely, für die Gewerbetreibenden Gertrude Grimas und für
die Arbeiter Karl Hiller.

Bischof Hummel begrüsste dann im einzelnen die Bischöfe der
Utrechter Union: Erzbischof von Utrecht, A.J.Glazemaker, em.
Erzbischof von Utrecht, M.Kok, Bischof von Haarlem, G.A. van Kleef,
Bischof J.Brinkhues, Bischof L.Gauthier, den Vorsitzenden Bischof
der polnisch-katholischen Kirche T.Majewski, Bischof Dr. M. Rode;

250



von der Anglikanischen Kirchengemeinschaft: in Vertretung des

Erzbischofs von Canterbury Lordbischof E. Kemp von Chichester,
Lordbischof J.Satterthwaite von Gibraltar, Bischof Ridsdale;

von der Mariawitenkirche Bischof Kowalski;
für das Ökumenische Patriarchat von Konstantinopel Metropolit

von Austria Dr. Ch.Tsiter und als entsandten Delegierten Univ.
Prof.Dr. T.Zissis;

für das Russische Patriarchat von Moskau Bischof Anatolij, und für
den russisch-otth. Erzbischof von Wien, Ireneij, Vater Chrysostomos;

vom Ökumenischen Rat der Kirchen in Genf Prof. J. Bria;
von der Römisch-Katholischen Kirche: als persönlichen Vertreter

Kardinal Dr. F. Königs, den Sekretär der Österreichischen
Bischofskonferenz Dr. S.Denk, den Pfarrer der gastgebenden Pfarrgemeinde
Döbling-St. Paul, Dr. H. Klinger;

für den Bischof der Evangelischen Kirche A. B. in Österreich
Oberkirchenrat i. R. J. Wolfer, den Superintendent der Evang. Kirche A.B.
in Wien, Mag. W.Horn;

von der Evang.-Theol. Fakultät der Universität Wien Prof. Dr.
K. Lüthi;

für das Rumänisch-Orthodoxe Patriarchat und seine Gemeinde in
Wien Erzpriester Dr. M.Braniste;

für das Serbisch-Orthodoxe Patriarchat und seine Gemeinde in
Wien Erzpriester D.Gowedarica;

von der Österreichischen Bibelgesellschaft Direktor H.Mayr;
den Leiter des Katholischen Bibelwerks in Österreich Dr. N. Höslin-

ger;
von Staat und Gemeinde: den 2.Präsidenten des Österreichischen

Nationalrates Dr. R. Minkowitsch;
für das Kultusamt im Bundesministerium für Unterricht und Kunst

den Leiter Sektionschef Dr. A.März in Vertretung des Vizekanzlers
Dr. F. Sinowatz, und Ministerialrat Dr. K. Anderle;

für den Bundesminister für Finanzen Dr. Salcher Dr. G. Steger;
für die Freiheitliche Partei Österreichs als Vertreter von Dr. N. Steger

den Bundesgeschäftsführenden H.R. Bogner.
Erzbischof Glazemaker nahm in seinem Grusswort die Stelle

l.Thess. 2,17 zum Ausgangspunkt: «Eine kurze Zeit waren wir von
euch getrennt, Brüder, natürlich nur äusserlich, nicht in unseren
Herzen...» Viele hätten sich wiedergefunden, die schon Kontakte
geschlossen hatten; er selbst sei das erstemal in Wien und das erstemal
in seiner Eigenschaft als Erzbischof bei einem Kongress, aber er

251



danke allen österreichischen Glaubensgeschwistern, die sich bemüht
hätten, diese Begegnung vorzubereiten.

Bei dem Gottesdienst sang ein Chor des Wiener Männergesangsvereines,

an der Orgel war K. H. Michalek.
Nach dem Gottesdienst begaben sich die Bischöfe und Ehrengäste

und die Kongressteilnehmer in das «Haus der Begegnung» zur
Eröffnungssitzung.

Da sich der Beginn stark verzögerte, dankte Bischof N. Hummel
zunächst den Anwesenden für ihr Ausharren. In einer kurzen Ansprache
zeigte er auf, dass die Kleinheit unserer Kirche immer mehr zum
Problem geworden sei. Man müsse Mut haben, um klein zu sein; wir müssen

zusammenrücken, wenn wir uns selbst neu finden wollen.
Andererseits rücke die Kirche mit ihrem Wirken immer mehr in die
Öffentlichkeit, müsse auch zu politischen Fragen Stellung nehmen.

Er schloss seine Ausführungen: «Wirken Sie mutig als kleine
Gruppe, aber stark in der Liebe. Nehmen Sie Kontakt auch über die

Grenzen Ihrer lokalen Kirche hinaus. Anerkennen Sie den Partner,
akzeptieren Sie ihn. Wenn Sie mit ihm sprechen, müssen Sie wohl oder
übel jene Tugenden praktizieren, die Ihnen oder uns allen Christus
vorschreibt: den Nächsten lieben in all seinen von Gott ihm gegebenen

Gnadengaben. Das sei uns Basis zur Gemeinschaft, und damit
machen Sie Gott die grösste Ehre, die man ihm erweisen kann.»

Anschliessend ergriff der Vorsitzende des Ständigen Kongressausschusses

Dr. W.Deister das Wort und führte aus:
«Es ist seit jeher die Aufgabe des Ständigen Ausschusses, die

Internationalen Altkatholikenkongresse zu eröffnen. Es war dabei schon
immer selbstverständlich, zunächst der einladenden Kirche für die

Einladung zum Kongress zu danken. Ich tue das sehr gern, indem ich
der Altkatholischen Kirche Österreichs, ihrem Bischof und dem
Synodalrat, dem Ortsausschuss und ihren vielen Helfern für alle Mühen
der Vorbereitung und Durchführung herzlich Dank sage.

Schon immer waren unsere Kongresse Tage der Besinnung, der
brüderlichen Aussprache, nicht zuletzt auch Tage der menschlichen
Begegnung. All das soll uns Kraft und Hoffnung geben, Voraussetzung
für unsere Arbeit in der Kirche und den Gemeinden in den nächsten
vier Jahren und möglichst darüber hinaus.

Aber ein Drittes ist noch erforderlich: Vertrauen. Vertrauen
zunächst darauf, dass Gott auch uns zu seinem Werkzeug gemacht hat.

Vertrauen muss aber auch Selbstvertrauen sein. Wir werden es nur
bewahren oder erneuern können, wenn wir uns selbst kennen und erken-

252



nen, wenn wir aus unserer Situation heute den Weg, der vor uns Hegt,

erkennen und überschauen.
Aus diesen Überlegungen hat sich für den Ständigen Ausschuss und

die Referenten die Frage ergeben:
Altkatholisch - was sind wir?
Man könnte auch sagen: Was sind wir geworden? Wie haben wir

unsere Vergangenheit, unsere Geschichte zu sehen?

Daraus ergeben sich zwei weitere Fragen. Zunächst: Was wollen
wir? Was wollen wir ableiten aus dieser Standortbestimmung? Und
schliesslich: Wie können wir unsere Vorstellungen verwirklichen? Wie
kann und soll unsere Zukunft aussehen?

Diese Thematik des Kongresses wird von den Referenten, die ich in
der Reihenfolge ihrer Referate nenne, nämlich Herrn Prof. Dr. Oeyen,
Herrn Dr. Rossner und Frau Krämer-Grau, im einzelnen behandelt
werden. Wir werden jeweils danach in Gesprächsgruppen darüber
diskutieren und Empfehlungen ausgeben.

Zu dieser Arbeit der Gesprächsgruppen im Hören, Verstehen, aber
auch im Tolerieren, um ein brüderliches Ziel zu setzen und auch
Anstoss für neues Denken und Handeln zu geben, zu dieser Mitarbeit
lade ich Sie alle ein. Ich glaube, dass die Erfahrungen, die wir mit
Gesprächsgruppen beim letzten Kongress in Nordwijkerhout machen
konnten, die Erwartungen rechtfertigen, dass sie in den nächsten Tagen

gute und fruchtbringende Arbeit leisten werden.
Unsere Arbeit ist diesmal entscheidend durch eine Arbeitsunterlage

vorbereitet worden, die die Ergebnisse der Befragungen in unseren
Gemeinden beispielhaft in Äusserungen von Laien zu den Fragen Kirche,

Ökumene und spirituelles Leben wiedergibt. Wir werden uns
damit, vor allem mit den Folgerungen, die bezeichnenderweise mit den
Worten: «Wir fragen uns?» überschrieben sind, auseinanderzusetzen
haben.

Dass die Fragen an die Gemeindeglieder von Theologen formuliert
und von Ihnen, vor allem aber von Laien so zahlreich und freimütig,
so selbstkritisch und anregend behandelt wurden, das gibt uns vor
allem Hoffnung, dass wir einen guten Kongress erleben.

Wir bitten, dass Gott, der Herr, unsere Arbeit segne, und ich bin
sicher, dass sich unsere Gäste der Bitte anschliessen. Dann werden wir
unserem Ziel in Kirche und Ökumene ein Stück näher kommen.

In dieser Hoffnung, ja Erwartung, erkläre ich den XXIII. Internationalen

Altkatholikenkongress für eröffnet.»
Anschliessend schritt man zur Wahl des Kongress-Präsidiums.

253



Es wurden gewählt:
zum Präsidenten Dr. W. Gastgeb, zur Vizepräsidentin Frau S. van

Kleef, zum Sekretär und Schriftführer Pfarrer Dr. E. Kreuzeder.
Dr. W. Gastgeb übernahm den Vorsitz, dankte für das zum

Ausdruck gebrachte Vertrauen und gab der Hoffnung Ausdruck, dass der

Kongress einen guten Verlauf nehmen möge.
Eine Reihe von Grussbotschaften waren in schriftlicher Form eingelangt.

Bundespräsident Dr. R.Kirchschläger schrieb:

«Die Erinnerung und das dankbare Gedenken an das vor 200 Jahren von
Kaiser Joseph IL erlassene Toleranzpatent gab 1981 der evangelischen Kirche
in Österreich Gelegenheit, mit einer Reihe von Veranstaltungen vor die
Öffentlichkeit zu treten. Hiebei wurde nicht nur eine historische Bilanz gezogen,
sondern auch wertvolle Einblicke in das kirchliche Leben der Gegenwart eröffnet.

Der XXIII. Internationale Altkatholikenkongress, welcher in diesem Jahr in
Wien zusammentritt, schafft neben der Diskussion innerkirchlicher Fragen
auch die Möglichkeit für eine Vorstellung altkatholischen Glaubenslebens und
Kirchenbewusstseins in unseren Tagen. Die im Rahmen der Vorbereitung dieser

internationalen Begegnung ausgesandten Fragebogen geben in ihren
Antworten eindrucksvollen Aufschluss darüber, dass auch heute eine weitgehende
Übereinstimmung unter den Angehörigen der Altkatholischen Kirche über das

Wesen und die besonderen Anliegen ihrer Glaubensgemeinschaft bestehen.
Dazu kommen interessante Vorschläge zu einer Intensivierung des Gemeindelebens

und zu einer Vertiefung der Spiritualität desselben. Besonders erfreulich

erscheint es mir, dass auch in den altkatholischen Gemeinden ökumenische

Bestrebungen einen starken Widerhall Finden.
Ich entbiete allen Teilnehmern an dem XXIII. Internationalen

Altkatholikenkongress 1982 in Wien einen aufrichtigen Willkommensgruss in Österreich.
Ich bin überzeugt, dass unsere immerwährend neutrale Republik, welche sich

zum Ziel gesetzt hat, ein Ort der Begegnung zu sein, auch eine gute Stätte für
im Geist der Toleranz und der brüderlichen Verbundenheit geführte Gespräche

der Altkatholiken Österreichs und ihrer Gäste sein wird.»

Die Grussbotschaft von Bundeskanzler Dr. B. Kreisky lautete:

«Die Altkatholische Kirche in Österreich bemüht sich, der Gesellschaft das

Beispiel eines von Vorurteilen aller Art freien und demokratischen Zusammenlebens

der Menschen zu geben. Sie hat über den religiösen Bereich hinaus
Beachtung und Anerkennung gefunden und beweist damit, dass der moralische
Rang geistiger Gemeinschaften nicht allein an ihrer Grösse gemessen werden
darf. Die Altkatholiken können sicher sein, dass sie stets den Schutz und die

Förderung erfahren werden, auf die nationale und religiöse Minderheiten in
Österreich Anspruch haben.

Ich heisse die Teilnehmer an dem XXIII. Internationalen Altkatholikenkongress

1982 in Wien, vor allem auch die ausländischen Gäste, herzlich
willkommen und wünsche ihrer Tagung einen guten, allen Erwartungen
entsprechenden Verlauf.»

254



Weitere Wünsche für einen erfolgreichen Verlauf des Kongresses
trafen ein von: Erzbischof Gringrod aus Australien, Erzbischof Scott

von Kanada, Erzbischof Williams von Wales, Metropolit Damaskinos,
Präsident der altkatholisch-orthodoxen Gesprächskommission, dem
Patriarchat der bulgarisch-orthodoxen Kirche, Bischof R. Taibo aus

Spanien, Bischof em. P.Jans aus den Niederlanden, den Bundesministern

Dr. H. Firnberg, Dipl.Ing. G. Haiden, E. Lane, K. Lausecker,
0. Rösch und Dr.J.Staribacher, dem 3. Präsidenten des Nationalrates
R.Thalhammer, Stadtrat Univ.-Prof. Dr. A. Stacher und Generaldirektor

Dr. H. Androsch.
Aber auch von den Ehrengästen stellten sich einige mit Grussbotschaften

ein. Zunächst der Bischof von Chichester Dr. E. Kemp als

persönlicher Vertreter des Erzbischofs von Canterbury Dr. R. Runcie.
Er betonte, Erzbischof Runcie bedauere, dass ihn andere Aufgaben
von der Teilnahme am Kongress abhielten. Er erinnere sich gerne an
die grossen Feierlichkeiten in London und Utrecht anlässlich des

50. Jahrestages der Unterzeichnung des Interkommunionsabkommens.
Bischof Kemp überbrachte aber auch die Grüsse des Bischofs von
Gibraltar und Europa, J. Satterthwaite und seiner Diözesen.

Metropolit Dr. Ch.Tsiter, persönlicher Vertreter Sr. Heiligkeit des

ökumenischen Patriarchen Dimitrios I. und der Heiligen Synode
überbrachte die innigsten Wünsche, dass der Kongress von Erfolg gekrönt
sein möge. Er verwies auf die brüderlichen Beziehungen zwischen der
altkatholischen und orthodoxen Kirche, die Aufnahme des offiziellen
theologischen Dialogs zwischen den beiden Kirchen und das beachtliche

Resultat der letzten Konsultation im Jahre 1981.

Kardinal Dr. F.König hatte Dr. S.Denk mit seiner und der Vertretung

der Österreichischen Bischofskonferenz beauftragt. Dr. Denk
verwies darauf, dass man gerade in der heutigen Zeit die Standpunkte
neu überlegen, die Seelsorgemethoden neu planen müsse, um den
Menschen die Lehre des Herrn wieder nahezubringen. Man müsse
den Menschen wieder Hoffnung geben und inneren und äusseren
Frieden ermöglichen.

Bischof Anatolij von Ufa und Sterlitamac überbrachte das Grusswort

Sr. Heiligkeit Pimen, Patriarch von Moskau und ganz Russland.
Auch er betonte die beim altkatholisch-orthodoxen Dialog erzielten
Fortschritte.

Weitere Grussbotschaften überbrachten: Prof. I. Bria namens des

Generalsekretärs des WCC Dr. Ph. Potter; Oberkirchenrat i. R. Jakob Wolfer

als persönlicher Vertreter von Bischof O. Sakrauski und namensder

255



Evangelischen Kirche A.B.; Pfarrer Dr. M.Braniste als Vertreter Sr.

Seligkeit Patriarch Justin von der rumänisch-orthodoxen Kirche.
Als letzter hiess der Bezirksvorsteher für den 19. Wiener Gemeindebezirk

A. Tiller die Kongressteilnehmer in Wien herzlich willkommen
und wünschte den Beratungen des Kongresses einen guten Erfolg.

Die Ansprache von Dr. Deister sowie die Grussbotschaften wurden
jeweils auch in holländisch, französisch, englisch und polnisch übersetzt,

was sehr viel Zeit in Anspruch nahm.
Nach einer Pause wurde der zweite Teil der Eröffnungssitzung mit

dem Bericht des Sekretärs des Ständigen Ausschusses fortgesetzt. Der
Bericht lag in schriftlicher Form vor und daher wurde von einer Verlesung

Abstand genommen. Pfarrer Vogt verwies nur auf einige wichtige
Punkte, z.B. die finanzielle Lage der Internationalen Kirchlichen
Zeitschrift (IKZ). Er bat um stärkere Unterstützung, da die IKZ die
einzige wissenschaftliche Zeitung des Altkatholizismus sei; ihre Gründung

gehe auf eine Entscheidung des Altkatholikenkongresses in
Luzern im Jahre 1892 zurück. Die IKZ werde auch den offiziellen
Bericht des Kongresses und sämtliche Vorträge enthalten.

Wichtig sei auch die Revision des Statuts der Internationalen
Altkatholikenkongresse, die dem Ständigen Ausschuss vom letzten
Kongress aufgetragen worden war. Der Ständige Ausschuss habe dem

Auftrag entsprochen, die revidierte Fassung sei den Kongressteilneh-
mern bereits vor einiger Zeit zugegangen. Bei den bisher eingelaufenen

Abänderungsvorschlägen handle es sich nur um redaktionelle
Änderungen. Wenn jedoch noch eine Diskussion des Entwurfes für
notwendig erachtet werde, müsste diese am Mittwoch Nachmittag abgeführt

werden, um die Schlusssitzung von Diskussionen freizuhalten
und nur die Abstimmung durchzuführen.

Da keine Wortmeldungen vorliegen, dankt Dr. W. Gastgeb Pfarrer

Vogt für die Mühe, die er nicht nur mit der Abfassung des Berichtes,
sondern während der ganzen Zeit seiner Tätigkeit als Sekretär des

Ständigen Ausschusses aufgewendet habe.
Jeder Tag begann mit einem Gottesdienst in der Kirche St. Paul.

Am Mittwoch, dem 8. September, feierte Bischof J. Brinkhues das

hl. Amt nach dem Ritus der deutschen altkatholischen Kirche.
Am Donnerstag, dem 9. September, zelebrierte Bischof T. Majewski

den Gottesdienst in polnischer Sprache, die Predigt hielt Bischof
M. Rode in Deutsch.

Am Freitag, dem 10. September, wurde unter Leitung von Bischof
G.A. van Kleef unter Mitwirkung von Geistlichen aus Jugoslawien,

256



Italien und der Tschechoslowakei die Liturgie in den verschiedenen
Sprachen gefeiert.

Zu einer Abendandacht in französischer Sprache fanden sich die
Teilnehmer am Mittwoch, dem 8. September, um 18 Uhr zusammen.

Der von der Jugend der deutschen altkatholischen Kirche unter
Mitwirkung von Jugendlichen der anderen Länder gestaltete
Abendgottesdienst am Donnerstag, dem 9. September, wurde zu einer besonders

lebendigen Form gemeinsamen Betens und Singens unter dem

Motto «Lasst uns sein wie lebendiges Wasser». Die Jugend nahm eine

pantomimisch gestaltete Ezechielstelle (47, 1-12) als Grundlage der
Besinnung. Die Lieder im modernen Rhythmus wurden von allen
Anwesenden nach einer kurzen Probe freudig mitgesungen.

Nachfolgend die drei Kongressvorträge.

Prof. Dr. theol. Christian Oeyen (Bonn)

Der Kampf der Väter und unsere heutige Situation

Gedanken zum Thema: Was sind wir?

Sehr verehrte, liebe Herren Bischöfe, liebe Gäste, Hebe Glaubensgeschwister!

Vor Beginn meines Vortrages möchte ich bemerken, dass ich in dieser

Kirche, in der wir uns zu Gast befinden, und in diesem grossen
Kreis der Utrechter Union mit unseren verschiedenen Kirchen in keiner

Weise die Absicht habe, mit meinen Worten jemanden zu beleidigen.

Wenn im Referat hier und dort einige Kritik zum Ausdruck
kommt, soll das als Teil des brüderlichen Dialogs aufgefasst werden,
den wir innerhalb der Kirche Gottes führen sollen. Nur wenn wir
offen und ehrlich uns unsere Meinung sagen - innerhalb unserer Kirche
und auch innerhalb der Ökumene - nur dann können wir uns alle
gemeinsam einen Schritt an die Wahrheit annähern.

Ich weiss nicht, ob es Ihnen auch so geht: so gern würde ich in der

heutigen Situation unsrer Kirche, vor allem so wie ich sie in Deutschland

erlebe, einmal einen Blick in die Kulissen der Geschichte werfen.
Ich würde gerne wissen, welches die Hintergründe dessen sind, was
wir erleben, und vor allem, wie es weiter gehen soll. Denn es sind
Dinge in den letzten Jahren geschehen, die uns aufhorchen lassen.

257



Verstärkt kommen Menschen zu uns, sie klopfen an unsere Tür uns
sagen: bei euch Altkatholiken finden wir die Kirche Gottes, so wie wir
sie uns vorgestellt haben. Und Brüder und Schwestern, die zu uns
gekommen sind, verlangen danach, dass unsere Kirche bekannter wird
in der Öffentlichkeit. Ende der letzten Woche befanden wir uns auf
dem «Katholikentag von unten» in Düsseldorf in Gesprächen mit
Tausenden von Brüdern und Schwestern, wir haben eine grosse
Podiumsdiskussion geführt und einen ökumenischen Gottesdienst gehalten.

Es gibt Anzeichen einer erneuten Aktualität des Altkatholizismus.
Und so fragen wir uns: Was sind wir eigentlich in der Geschichte Gottes?

Sind wir die Überlebenden einer Bewegung, deren Schwerpunkt
der Vergangenheit angehört? Wird unsere Existenz bald überflüssig
oder nicht mehr gefragt sein? Oder haben wir noch eine wichtige
Aufgabe vor uns, ein vielleicht noch bedeutenderes Zeugnis als vor hundert

Jahren abzulegen? Mit anderen Worten: Was hat Gott mit uns
Altkatholiken vor? War alles, was bis jetzt geschehen ist, Vorbereitung,

Reifeprozess für etwas Grosses, was noch kommt?
Vielleicht! Aber es scheint mir wiederum, dass solche Fragen eine

Anmassung sind oder vielleicht auch irreführend und falsch. Die

Wege der menschlichen Geschichte - auch die Wege der Kirchengeschichte

- sind geheimnisvoll. Alle Prognosen, die wir über das
Verhalten der Menschen in der Zukunft machen, sind ein Spiel, an dem

Wissen, Intuition und Glück zugleich beteiligt sind. Und der Grund
dieses Geheimnisses ist die so schwache, angefochtene, fehlbare, aber

doch vorhandene Freiheit des Menschen. Geschichte, auch die

Kirchengeschichte, wird von Menschen gemacht.
Gott hat den Menschen als freies Wesen geschaffen. Und wenn

Gott sich in der Geschichte offenbart, und das glauben wir, dann ist

das auch ein Paradox und ein Geheimnis: Gott offenbart sich in dieser

oft so unerbaulichen menschlichen Geschichte. Nicht dass er da

eingreift, um unsere Freiheit wegzunehmen und alleine etwas zu tun,
nicht dass wir Marionetten in seiner Hand wären, sondern gerade in

unserer Freiheit, im freien Handeln der ganzen Menschheit. So wie er

sich auch in der Natur zeigt, ohne ihre Gesetze abzuschaffen; so wie

er sich im Leben und in der Liebe, im Geborenwerden und im Sterben

von so vielen Geschöpfen zeigt, zeigt er sich auch in den grossen und

kleinen Taten eines jeden Menschen, in den erhabenen und auch in

den ungeheuerlichen und widerwärtigen Taten der Menschen. Da ist

Gott am Werk, da offenbart er sich; aber es ist ein Geheimnis, ein Rätsel.

Und so ist diese Frage: Was sind wir eigentlich im Plane Gottes?

258



eine Frage, die uns zurückgegeben ist: Was wollen wir als freie
Menschen tun, um unsere Berufung, die wir glaubend wahrnehmen, zu
erfüllen? Gott mit seiner Gnade tut alles, sagt die Lehre der alten Kirche
und der Kirchenväter, aber auch nur, wenn der Mensch ebenfalls alles

tut. Das ergibt Zusammenarbeit, ein Zusammenwirken; jeder auf
seiner Ebene und jeder auf seine Weise. Gott frei, aber auch der
Mensch frei. So fragen wir uns heute: Was wollen wir? - das heisst
auch: Was sind wir? Ich möchte in drei Punkten in diesem Referat
über diese Berufung Gottes an uns sprechen. Sie haben in der Hand
einige Thesen, die als Hilfe gedacht sind, dem Gang der Gedanken zu
folgen, und die auch für die Diskussion in den Gruppen eine Hilfe
sein sollen.

Erstens sind wir dazu berufen, eine geschwisterliche Kirche zu
sein. Ich war gewöhnt - wie Sie es sicher auch sind - von einer
«brüderlichen Kirche» zu sprechen, aber meine Theologiestudentinnen
haben mich belehrt, dass es besser ist, von einer geschwisterlichen Kirche

zu sprechen! (Beifall.) Und ich bin überzeugt, dass das so ist! Wir
sollten uns daran gewöhnen.

Wir können dieses als das Hauptanliegen unserer Väter im Glauben
ansehen: sie haben sich gegen das autoritäre System aufgelehnt, das
das Erste Vatikanische Konzil sozusagen verkörpert - aber auch nur
als die Spitze eines Eisberges. Ihnen ging es um eine synodale Kirche,
um eine Kirche des gegenseitigen Akzeptierens und des Dialogs. Als
es im Jahr 1872 in Köln beim zweiten Altkatholikenkongress darum
ging, einen Ausschuss für die Vorbereitung der Wahl eines eigenen
Bischofs zu bilden, sagte von Schulte als Vorsitzender sinngemäss: Wir
wollen aber keinen Bischof wie die jetzigen römischen Bischöfe, keinen

der über uns herrscht, der in die «kanonischen Rechte installiert»
wird und über Verfügungen des Generalvikariats unpersönlich
Befehle erteilt. Wir wollen einen wahren Hirten, wie es sie in der alten
Kirche gab.

Als Josef Hubert Reinkens ein Jahr später zum ersten Bischof der
deutschen Altkatholiken gewählt wurde, da setzte er eine besondere
Geste. Es war im katholischen Ritual vorgesehen, dass bei der Weihe
eines Bischofs alle Priester seines Bistums ihm Gehorsam gelobten.
Reinkens hat sich gewünscht, dass die Priester ihm nicht Gehorsam
sondern Liebe geloben. Wir können sagen, hier, also von Anfang an,
wird schon Geschwisterlichkeit angestrebt, nicht Unterwerfung. Von
den bischöflichen Insignien hat Reinkens ursprünglich nur das Kreuz
und den Hirtenstab verwenden wollen. Er hat als ein Diener in der

259



Kirche Gottes angesehen werden wollen, wie er es in seinem ersten

Hirtenbrief sagte. Der Apostel Paulus schreibt: «Wir sind nicht
Herrscher über euren Glauben, sondern Diener eurer Freude!» (2. Kor 1,

24). Ich glaube, das ist die altkatholische Auffassung jeden Dienstes in
der Kirche. Das ist der reformatorische Elan unserer Bewegung immer

gewesen. Wir wollen eine andere, nicht autoritär verunstaltete Kirche;
und zwar so, dass wir nicht nur dafür reden, uns theoretisch darüber
Gedanken machen in Büchern und Vorträgen, wie eine solche Kirche
vielleicht aussehen sollte, sondern dass wir konkret diese Kirche
bilden und diese Kirche sind. Reinkens schreibt in seinem ersten
Hirtenbrief, sein Amt sei der Anfang der Wiederherstellung des altkirchlichen

Episkopates in Deutschland, eines Episkopates, der von den

Gläubigen gewählt und für die Gläubigen da ist. Die ersten Altkatholiken

haben konkrete Gemeinden gegründet und die Eucharistie
gefeiert. Sie haben sich eigene Priester gewählt. So entstand unsere Kirche

als eine Alternative zum römischen System, und ich glaube nach

wie vor, dass sie die dem Evangelium gemässe ist. Bei dem erwähnten

Podiumsgespräch in Düsseldorf letzten Samstag wurden vier Möglichkeiten

gezeigt, wie man den Missständen in der westlichen katholischen

Kirche begegnen kann. Der Exeget Josef Blank aus Saarbrük-
ken trat für eine Erneuerung der römisch-katholischen Kirche von
innen her in geduldigem Streben und geduldiger Auseinandersetzung
mit der bestehenden Autorität ein. Die evangelische Theologin
Dorothée Solle meinte, es sei gleichgültig, in welcher Kirche man ist;
die Hauptsache sei das Eintreten für Frieden und Gerechtigkeit in der

Welt. Der ehemalige Kirchenrechtler in Münster und aus der
römischkatholischen Kirche ausgetretene Professor Horst Hermann vertrat
die Auffassung, dass sich der einzelne freischwimmen und auf die

kirchliche Organisation völlig verzichten sollte. Johannes Heinrichs,
der Organisator dieses Gesprächs, und ich selbst versuchten so gut es

ging darzustellen, dass es auch möglich ist, sich kirchlich zu organisieren,

ja, eine Kirche zu gewinnen, die mit dem eigenen Glauben und

der tatsächlichen christlichen Gemeinde übereinstimmt. Und das ist,

meine ich, die beste Lösung. Bei allen andern Versuchen klaffen die

Kirche als Institution einerseits und Glaube und tatsächliche Gemeinschaft

auf der anderen Seite auseinander. (Beifall.) Es wird dabei
entweder völlig darauf verzichtet, die Kirche nach dem Geist des Evangeliums

zu reformieren oder aber eine Reform gesucht, die dann immer
wieder an den geistigen Machtansprüchen Roms scheitert. Und darum
meine ich, so beachtenswert diese innere Reformbewegung ist, mit der

260



wir auch zusammenarbeiten wollen und der wir auch brüderlich und
schwesterlich gegenüberstehen im Heiligen Geist, dass sie allein nicht
genügt. Auch unser Zeugnis als eine kirchlich organisierte Opposition

muss gehört werden. (Beifall.) Auch wir meinen, dass die westliche

Kirche zu reformieren ist. Auch wir wollen die gesamte katholische

Kirche ansprechen und sie zur Erneuerung rufen. Aber wir wollen

dabei nicht selbst auf Kirche verzichten. Wir wollen konkret
zeigen, wie eine solche im Geist der alten Kirche erneuerte Gemeinde
aussieht. Und von dort aus als organisierte Gemeinden mit Rom
sprechen.

Darum ist es wichtig, dass wir mit allen diesen Gruppen in Kontakt
bleiben, dass wir uns gegenseitig schätzen und respektieren, dass wir
konkret mit den Initiativen zusammenarbeiten, die zur Reform der
Kirche beitragen wollen; und zugleich auf unsere Anliegen aufmerksam

machen, besonnen und taktvoll, ohne Aggressivität, ohne Ressentiments,

aber entschieden und überzeugend: diese katholische Kirche
von unten, in der der Geistliche von der Gemeinde gewählt wird, in
der alle wichtigen Fragen im konziliaren Gespräch gelöst werden, in
der Männer und Frauen wirklich gleichwertig und gleichberechtigt
sind, in der die Priesterehe als eine Bereicherung der Kirche praktiziert

wird, die mit keinen Exkommunikationen oder Kirchenstrafen
droht, die in politischen und kontroversen Fragen Beistand und Denk-
anstösse vermitteln, aber keine Entscheidungen vorschreiben will, die
den Menschen mit seinen Problemen akzeptiert und nicht verurteilt,
diese Kirche existiert seit hundert Jahren und sie bietet sich trotz aller
ihrer Schwäche und Unvollkommenheit als Modell und als Alternative

an. (Beifall.) Darum ist es aber auch wichtig, dass wir uns in unseren

konkreten Gemeinden immer neu darum bemühen, das zu
verwirklichen: eine geschwisterliche Kirche zu sein. In der Umfrage, die
wir als Vorbereitung für diesen Kongress durchgeführt haben, stand
die Frage: «Wie würden Sie am ehesten Ihre Gemeinde beschreiben?»
Sie haben die Resultate bekommen; ein Drittel der Antworten haben
ihre Gemeinden mit einer grossen Familie verglichen. Wiederum ein
Drittel wies auf die grossen Entfernungen hin, die den Kontakt
schwierig machen. Die andern sahen ihre Gemeinden entweder in der
Art einer Dienstleistungsorganisation an, so wie es auch in den grossen

Kirchen oft üblich ist, an die man für bestimmte Dinge herantritt
und sie in Anspruch nimmt, sich um die Jugend zu sorgen oder um die
alten Menschen usw., oder sie gaben an, es bestehe praktisch kaum
etwas, «man sieht einander immer mal wieder in der Kirche». Eine Ant-

261



wort, die auf eine mindestens sehr kranke Gemeindesituation
hinweist.

Da haben wir einen Punkt, der zeigt, dass noch viel bei uns geschehen

sollte. Wie kann man trotz Entfernungen Gemeinschaft verwirklichen?

Wie kann man lahmes Gemeindeleben wieder in Gang bringen,
wieder aktivieren? Ich glaube, dies ist nicht allein eine technische
Frage. Sicher braucht man Phantasie, um Diaspora-Tage zu organisieren,

Abholdienste einzurichten, Arbeitskreise zu gründen, Themen zu

finden, die den Problemen des heutigen Menschen entsprechen. Man
muss offene Augen haben für die möglichen Aufgaben einer Gruppe
von Christen heute und die Mitglieder der eigenen Gemeinde nach
und nach dafür interessieren. Aber es gehört vor allem dazu das

geistige Klima. Moderne Psychologen sagen, dass das, was ein Mensch

am meisten braucht, um sich selbst zu entwickeln und voranzukommen,

um seine unterdrückten Gefühle zu verarbeiten, um neue Wege
für seine Probleme zu finden, um bessere Verhaltensweisen einzuüben,
eine akzeptierende Gemeinschaft ist. Akzeptieren, das heisst, dem

Menschen mit seinen Problemen, Auffassungen und Emotionen
wohlwollend und mit Interesse zu begegnen, vor allem ohne sofortige
Wertung. Was ein Mensch in einer konkreten Situation fühlt, ist seine

ureigene Sache. Wenn wir ihm sofort sagen: Das ist gut, oder: Das ist

schlecht, dann halten wir ihn für unmündig, wir behandeln ihn autoritär.

Vielleicht geben wir ihm eine gute Lösung, vielleicht kommt er aus

einer konkreten Schwierigkeit dadurch heraus, aber er wächst daran

nicht; auf die Dauer werden ähnliche neue Probleme kommen. Wenn
wir ihm aber Wärme und Verständnis entgegenbringen, wenn wir ihn
als Menschen schätzen und ihm zuhören, ihm auch Rahmen geben

zum Nachdenken und zum Gebet, dann vertrauen wir darauf, dass er

mündig ist. Dann helfen wir ihm, selbst seinen Weg vor Gott zu gehen.

Wir vertrauen darauf, dass er im Gespräch und im Gebet die Stimme
des Heiligen Geistes selbst erkennen wird, immer mehr und immer

neu. Wir geben ihm keinen domestizierten Heiligen Geist der Amtskirche

als Ersatz für mangelnde Selbsterkenntnis und fehlendes Suchen

(Beifall.)
Wir sind eine geschwisterliche Kirche und darum eine Gemeinschaft

von akzeptierenden, zuhörenden, nicht herrschenden sondern
helfenden und heilenden Menschen. Das ist, so meine ich, unsere erste

Berufung.
Ich komme zum zweiten Punkt meines Referates. Wir sind berufen,

eine wirklich ökumenische Kirche zu sein. «Ich vertraue auf dieses

262



Werk des Friedens», hat Döllinger 1874 von den Unionskonferenzen
geschrieben, und er bezeichnete sie als einen Anfang auf dem Weg, ein

Werkzeug für die künftige Einheit aller Christen und Kirchen zu sein.

Döllinger hat den theologischen Weg dazu gezeigt: bis zur Lehre der
allgemeinen Kirche vor den Trennungen zurückzudenken und von
dort her die Fragen zu betrachten, die uns heute trennen. Das heisst,
sich die Frage stellen: Wie ist der Streit entstanden, welche
Missverständnisse waren dort gegeben?

Und er hat auch zusammen mit Reinkens den praktischen Weg
dahin entworfen: durch eine Bewegung des ganzen Volkes Gottes,
nicht allein durch Verhandlungen der Kirchenleitungen. Nur das

geisterfüllte Engagement aller Christen kann die Einheit herbeiführen.
Seine Unionskonferenzen waren keine offiziellen Veranstaltungen der
Höflichkeiten oder des präparierten Gesprächs, sondern schnell
organisierte Zusammenkünfte von Theologen und Laien, die inoffiziell
zusammenkamen, um Themen zu klären, die erst später offiziell
verhandelt werden sollten.

Reinkens sprach auf dem Kölner Kongress auch über die
Einheitsbewegung. Er sagte: «Der Grund der Einigung kann nur in den Herzen

der Gläubigen gesucht werden. Kommen diese mit dem
Bewusstsein: Wir sind Kinder und Hausgenossen Gottes und dürfen keinen

Streit im Hause Gottes haben! zusammen, dann ist die Gesinnung
vorhanden, auf Grund deren eine Einigung erfolgen kann. Darum
sind unsere heutigen Bestrebungen durchaus neu in der Kirchengeschichte.

In anderthalbtausend Jahren, ja seit überhaupt grosse
Spaltungen in der Christenheit eingetreten sind, ist ein ähnlicher Versuch
nicht dagewesen, dass nämlich nicht die offiziellen Behörden sondern
die Gläubigen kommen und sagen: Wir müssen eine Einigung
untereinander vorbereiten, denn die Sehnsucht nach Einheit ist in uns
erwacht. Und das ist ein Zug des in der Kirche Gottes waltenden Heiligen

Geistes, der durch unser heutiges Geschlecht geht.» Soweit wörtlich

Reinkens. Das ist, als ob unsere Vorfahren im Glauben etwas

vorausgesehen hätten, was heute in der ökumenischen Bewegung
aktuell geworden ist. Ich hörte es vor einigen Monaten von zwei führenden

Theologen der beiden grossen Konfessionen, Edmund Schlink
und Josef Fries, die beide übereinstimmend sagten: «Als es anfing
mit der ökumenischen Bewegung, da war es ein Bekenntnis, ökumenisch

zu denken, da wurde man sogar dafür verfolgt. Aber auf den
ökumenischen Tagungen fanden sich dann Menschen, die wirklich die
Einheit der Kirche Gottes wollten. Heute ist die Ökumene etwas Offi-

263



zielles geworden.» Heute gibt es nicht nur diejenigen, die ich beschrieben

habe, sondern auch Vertreter der Konfessionen, die im Grunde
versuchen, den eigenen Standpunkt durchzusetzen, die Einheit auf
eine ferne Zukunft zu verschieben und die heutige Situation
festzuschreiben; es wird bewusst oder unbewusst keine wahre Einheit
sondern eine Art «Feuereinstellung» gesucht. (Beifall.) Diese Situation
kann gefährlich sein, wenn man das Gespräch der Wahrheit
unterdrückt um des lieben Friedens willen - und dann bleibt die Trennung.
Wir können uns in dieser Situation nur auf unseren ursprünglichen
Auftrag besinnen, eine Bewegung des Volkes Gottes, d.h. eine Initiative,

die nicht nur von oben kommt, in Gang zu bringen und zu
unterstützen. Deshalb ist unsere ökumenische Bemühung und unsere
ökumenische Sorge in erster Linie an der Basis zu finden. Wir unterstützen

daher alle Gruppen und alle Bewegungen, die sich in den Gemeinden,

im Volk Gottes für die Einheit einsetzen, die auch mutig Schritte
daraufhin unternehmen, die autokratisch oder einseitig festgefahrene
Kirchenstrukturen im Sinne des altkirchlichen konziliaren Dialogs
auflockern wollen. Ich finde es grossartig, dass unsere Jugend und
auch viele Erwachsene in unserer Kirche solche Bewegungen, wie

etwa die Taizé-Bewegung, aktiv mitgestalten, eine Bewegung, die die

konfessionellen Grenzen sprengt. (Beifall.)
Döllinger hat auch die Methode für echte Fortschritte entdeckt:

stets im Dialog mit allen kirchlichen Traditionen zu bleiben,
Verhandlungen nach allen Seiten und mit allen gemeinsam zu führen,

um Einseitigkeit und Rückschritte zu vermeiden. Er hat in seinen

Einheitsvorträgen 1872 auch den Satz geprägt: Wir sollen nicht, um
einen Riss zu heilen, einen anderen Riss vertiefen. Das wäre der

Fall, wenn wir nur mit einer Konfession sprächen und uns einseitig an

diese Konfession anschlössen. In der schon genannten Umfrage waren

auch verschiedene Möglichkeiten angegeben, Schwerpunkte in
unserem ökumenischen Dialog zu setzen, Prioritäten zu setzen. Die
übergrosse Mehrheit von Dreiviertel aller Befragten hat die Frage
angekreuzt: Wir wollen offen nach allen Seiten bleiben, wir wollen (das ist

ein Bild - vielleicht ein mangelhaftes, aber immerhin ein für uns

brauchbares Bild) eine Brückenfunktion zwischen den Konfessionen
erfüllen. Wir wollen versuchen, das zusammenzubringen, was
auseinanderstrebt. Wir lehnen den einseitigen Anschluss, die Angleichung an

eine der bestehenden Kirchen ab. Denn damit würden wir aufhören zu

existieren. Und dass unsere kleine Kirche aufhört zu existieren, wäre

kein Fortschritt für die Ökumene. Für die grossen Kirchen wäre es

264



kein nennenswerter Erfolg, ein paar tausend Mitglieder dazuzugewin-
nen; und es wäre niemand mehr da, der unser Zeugnis ablegt. Ein
Fortschritt ist gegeben, wenn wir das tun, was uns vor hundert Jahren

aufgetragen wurde, eben die Kirchen zusammenzubringen und die
Einheit der ganzen Kirche, des ganzen Gottesvolkes zu suchen.

Verhandlungen mit einer anderen Kirche, sogenannte bilaterale
Gespräche, von denen wir eine ganze Reihe führen und geführt haben,
sind nur dann sinnvoll, wenn sie eine Basis darstellen, auf der an der
Einheit aller Christen weitergebaut werden kann; ein Modell, dem
sich auch andere Kirchen und andere Christen anschliessen können;
nicht aber, wenn sie noch mehr Hindernisse theologischer Art aufrichten.

Modellhaft dafür ist deshalb unser Abkommen mit der anglikanischen

Kirche, dessen fünfzigjähriges Bestehen wir gerade gefeiert
haben. In diesem Abkommen wird in wenigen Sätzen die gegenseitige
Katholizität anerkannt und festgestellt, dass jede Kirche «das Wesentliche

des christlichen Glaubens festhält». Die Lehre einer Kirche ist
schliesslich bekannt; es ist nicht unbedingt notwendig, immer in
jedem Kapitel der Theologie noch einmal alles neu zu formulieren - mit
allen Schwierigkeiten, die damit zusammenhängen, denn Theologen
sind fehlbare Menschen und können auch Dinge aufs Papier bringen,
die vielleicht theologisch nicht «sauber» sind oder neue Schwierigkeiten

aufrichten, die exegetisch nicht stimmen usw. Unsere
Sakramentsgemeinschaft mit der anglikanischen Kirche ist ein Modell und wird
immer wieder als Modell betrachtet. In der Darstellung einer Gruppe
der «Kirche von unten» in der römisch-katholischen Kirche in
Deutschland, die sich «Kirche für unsere Zeit» nennt, sehen wir eine

Gruppe, die vor etwa vier Jahren angefangen hat, sich Gedanken zu
machen, wie man Kirche heute im Geist der alten Kirche leben kann;
z.B. schlugen sie vor: die Einteilung der Bistümer in kleinere Sprengel,

Zulassung von verheirateten Priestern usw.; diese Gruppe ist
irgendwann ganz von selbst auf uns gestossen, und zwar auf Grund
unseres Abkommens mit der anglikanischen Kirche. Das wurde
im Kapitel «Ökumene» als ein Modell dargestellt: so kann Einheit
geschehen, wenn man so in knappen Sätzen sich anerkennt und einander
Vertrauen entgegenbringt. Diese Sakramentsgemeinschaft sollte möglichst

auf andere altkirchlich und bischöflich verfasste Kirchen ausgedehnt

werden, wie es hier in Wien 1965 mit der philippinischen Kirche
und den beiden Kirchen von Spanien und Portugal geschehen ist; die
letzten beiden haben sich inzwischen der anglikanischen Kirche
angeschlossen. Wir sollten überlegen, welche Kirchen da noch in Frage

265



kommen. Es gibt Kirchen, die schon in Gesprächen mit uns stehen,
wie die Mariaviten-Kirche in Polen; ich sehe auch Modelle einer
Einheit, die von mutigen Christen in Asien geschaffen worden sind: die

Südindische Kirche, die Kirchen von Nordindien und Pakistan, die

Kirche von Sri Lanka, deren Einheit auch bald verwirklicht sein wird;
das sind Kirchen, die die bischöfliche Sukzession behalten haben für
alle Priester, die neu geweiht werden, die aber auch ein mutiges
Zeichen des Vertrauens gesetzt haben, indem sie das bestehende Amt
anderer Kirchen anerkannten, so wie es ist; sie haben es integriert in
diese bischöflich verfasste Kirche - ohne WiederOrdination. Inzwischen

sind aber dreissig Jahre vergangen; diese Kirchen haben nun
weitgehend die apostolische Sukzession. Ich glaube, es wäre ein mutiges

ökumenisches Zeichen, wenn wir näher zu ihnen in Gemeinschaft
treten und uns für dieses Modell der Wiedervereinigung einsetzen

würden. (Beifall.) Eine WiederOrdination von Geistlichen, die an ihren
Früchten zeigen, dass sie Kirche sind, dass sie die Sakramente Gottes

verwalten, die von ihren Gemeinden anerkannt sind, ist meines Erachtens

heute theologisch nicht notwendig.
Die Einheitstexte, die in Lima nach einem langen Prozess vom

Ökumenischen Rat der Kirchen durch sein Sekretariat für «Glauben und

Kirchenverfassung» verabschiedet worden sind, zeigen uns ganz
konkrete Möglichkeiten und Wege der gegenseitigen Anerkennung der

Ämter, und wenn diese Anerkennung unter Beibehaltung des bischöflichen

Amtes geschieht, dann glaube ich, dass das ein gutes Zeichen
der Einheit ist. Darum wäre es auch wichtig, dass unsere Kirchen
diese Texte von Lima, die den jetzigen Stand des Dialogs unter Christen

darstellen, offiziell befürworten und ihnen eine möglichst breite

Zustimmung entgegenbringen. Es ist vom Weltkirchenrat gebeten worden,

bis Ende 1984 auf die Fragen: «In welchem Masse kann Ihre Kirche

in diesem Text den Glauben der Kirche durch die Jahrhunderte
erkennen?» und: «Wenn Sie diese Texte als Ausdruck Ihres Glaubens

anerkennen, was hat das dann für eine Bedeutung für Ihre Beziehungen

zu anderen Kirchen, die dasselbe sagen?» zu antworten. Wir sollen

uns diese Fragen stellen und auch im Geist des Dialogs innerhalb

unserer eigenen Kirchen nach einer Antwort darauf suchen. Nicht

nur, wie gesagt, offiziell, sondern auch in den Gemeinden, auch in den

Arbeitsgruppen.
Im dritten Punkt meines Referates möchte ich einige Gedanken

über altkatholische Spiritualität entwerfen. Als eine junge Frau, sechzehn

Jahre alt, im Kloster Port Royal, in das sie gegen ihren Willen ge-

266



kommen und dort Äbtissin geworden war, eine mystische Erfahrung
erlebte und dann beschloss, dieses Kloster zu reformieren, begann ge-
wissermassen unsere nähere altkatholische Geschichte. Dieses Ereignis

ist mitherbeigerufen worden durch ein Buch, das Angélique
Arnauld las, ein Buch, das über die mystischen Erfahrungen des

Karmeliterordens, des Heiligen Johannes vom Kreuz und der Heiligen Theresa

von Avila berichtete. Ihre Bekehrung war also begründet in einer

Erfahrung, die sich an die grosse mystische Tradition der westlichen
Kirche anschliesst.

Auch Blaise Pascal, der grosse Philosoph und theologisch versierte

Vorkämpfer von Port Royal, hatte eine mystische Erfahrung: er hat
Gott als Feuer gesehen und sich diese Worte in seinen Mantel eingenäht;

und auch viele der Männer und Frauen in Port Royal und in
dessen Umkreis haben ähnliches erfahren. Diese Menschen haben für
ihren Glauben gelitten, ich brauche nur daran zu erinnern, dass es in
diesem Kloster vier Jahre lang verboten war zu singen und laut zu
beten, und dass die Nonnen sich - bei Soldaten im Haus - versammelten
und jede für sich das ganze Offizium still betete, bis Rom wieder Frieden

schloss - zunächst jedenfalls. Zum Schluss wurden sie zerstreut,
in fremde Klöster deportiert und dort in Haft gehalten. Aber sie blieben

fest. Es gab auch Bischöfe, die diese Bewegung unterstützten. Der
erzbischöfliche Sitz von Utrecht hing eng mit ihr zusammen und hat
die Verdammungsurkunden nicht unterschrieben. Hier setzt unsere
altkatholische Geschichte an. Diese ganze Bewegung war eine spirituelle

Bewegung. Diese Frauen und Männer haben gewusst, dass es der
Wille Gottes war, was sie taten. Sie haben es gewusst, weil sie im Gebet,

das tief bis zur Gotteserfahrung ging, mit Gott verbunden waren.
Wir sind die Erben einer grossen spirituellen Tradition. Bischof Sailer

von Regensburg, der Vater einer ganzen theologischen Generation
in Deutschland, der Lehrer von Wessenberg und Diepenbrock (der
wiederum Bischof von Breslau gewesen ist, als Reinkens dort Professor

war und den Reinkens sehr liebte), war ein Vorläufer des Altkatholizismus.

Das haben sogar seine Gegner anerkannt: sein Nachfolger
zur Zeit des Ersten Vatikanums, Bischof Senestrey, hat Sailer damals
in Rom denunziert und verlangt, dass seine Werke auf den Index
gesetzt würden, weil er mit seiner Lehre über das Gewissen der Vorfahr
Döllingers und der Altkatholiken gewesen sei - das stand in Sene-

streys Memorandum. Sailer hat gesagt: Wer Innigkeit besitzt, wer in
sich selbst mit Gott verbunden ist, der ist frei! «Wie das Mass deiner
Innigkeit, so das Mass der wahren Freiheit. Je inniger, desto unabhän-

267



giger von allem, was nicht göttlich, ewig ist, also desto freier. Der
Innige hat eben deswegen, weil er innig ist, Freiheit im Herzen, Freiheit
im Gewissen, Freiheit vor Gott, Freiheit von Herz zu Herz, von Gewissen

zu Gewissen, insofern er mit innigen Menschen in Verkehr kommt
und sie alle ein Zweck einigt, eine Liebe füreinander offen und einander

verstehbar macht.» Soweit das Zitat von Bischof Sailer. Einer
unserer altkatholischen Vorfahren, der Theologe Josef Langen, hat in
unserer theologischen Zeitschrift, die damals «Revue internationale de

Théologie» hiess, den Satz geschrieben: «Ohne Mystik gibt es keine
Kirche.» Das war also durchaus den altkatholischen Vätern bewusst.

Wir sollten diese grosse mystische Tradition der westlichen Kirche
wieder aufgreifen, wie es viele Schwestern und Brüder in allen
Konfessionen gegenwärtig tun. Angeregt durch die vielen Probleme der

heutigen Welt ist eine Wendung zur Innerlichkeit im Gange, eine

Wendung zur Einheit, auch ein Nachdenken über eine friedlichere
Haltung unseren Mitmenschen und der Natur Gottes gegenüber. Und
das alles wird gefunden in Texten der grossen Mystiker, z. B. bei Meister

Eckhart, der zu Unrecht von der damaligen offiziellen Kirche
verdächtigt wurde. Der orthodoxe Theologe Wladimir Lossky hat ein

schönes Buch, das als Dissertation für die Sorbonne geplant war, über

Eckhart geschrieben. Er legte darin dar, wie Eckhart als ein Vertreter
der klassischen Mystik der Ostkirche, der apophatischen Theologie,
die ohne Worte Gott in der Dunkelheit sucht, angesehen werden muss.

Auf diesem Weg der Vertiefung unseres geistlichen Lebens und des

Zugangs zu den wirklich tiefgehenden, grossdenkenden und suchenden

Menschen wird unsere Kirche die Kraft für die Aufgaben finden,
die vor uns liegen. Kirche besteht nicht darin, dass Menschen, die

nicht von Gott wissen, blind auf andere hören, dass es eine lernende
und eine lehrende Kirche gibt, sondern darin, dass mündige Christen,
die den Geist Gottes kennen, sich in einer Gemeinschaft zusammenfinden.

Das allerdings nicht anarchisch, indem jeder denkt: «Ich habe

den Heiligen Geist und tue, was ich will», sondern indem ständig der

Dialog in der Liebe gesucht wird und auf die Schwestern und Brüder

gehört wird; aber im Heiligen Geist, in der Haltung von geistlich
mündigen Christen.

In unseren Kirchen sollten und können die Bemühungen intensiviert

werden, dem einzelnen Hilfe für das Gebetsleben zu geben. Vor
allem durch Tagungen und Einkehrzeiten, durch Ausbildung von
geistlichen Helfern, die nicht unbedingt die Priester- oder Diakonatsweihe

haben mussten, geistliche Gemeinschaften, Anleitungen zu gu-

268



ter Literatur. Viele Menschen suchen heute wieder nach diesen Wegen.

Das christliche Fasten wird zum Beispiel wiederentdeckt als ein

Weg, Leib und Seele in die richtige Verfassung vor Gott zu bringen.
Und bei unserer Umfrage haben allein in Deutschland 70 Einsender

gesagt: wir wünschen geistliche Tage, in denen wir etwas über das Gebet

hören. Das sind mehr Teilnehmer, als eine Tagung eigentlich
verkraften könnte. Es wäre also durchaus möglich, eine solche Tagung
einmal oder mehrmals durchzuführen. Und wir suchen nach berufenen

Frauen und Männern, die fähig sind, anderen Menschen im
geistlichen Dialog zu helfen. Dafür besteht eine grosse Notwendigkeit und
eine grosse Not in unserer Zeit. Ich stehe in Verbindung mit einem
Haus der Evangelischen Michaelsbruderschaft, dem Kloster
Kirchberg nicht weit von Tübingen; dorthin kommen ständig
Menschen, die Rat und Hilfe suchen, und ich weiss, dass da und an vielen
anderen Orten geistliche Helfer gebraucht werden, dass, wer die Gabe
des Trostes hat, die Gabe der Hilfe, des geistlichen Gesprächs, ein
weites Feld vor sich hat. Wir müssen uns dahin wagen.

Wir sollten auf dem ganz grossen Gebiet der christlichen Spiritualität
auch eine Spiritualität, die unseren Vorfahren gemäss ist, vertreten.

Diese Spiritualität kann nicht darin bestehen, äusserliche
Frömmigkeitsübungen mechanisch zu wiederholen, etwa gute Gewohnheiten zu

erzeugen durch eine Art Drill. Sondern es geht darum, Geschmack
und Freude am Gebet und an den Dingen Gottes zu finden. Wer sich
zum Beispiel vornimmt, jeden Tag ein Kapitel der Heiligen Schrift zu
lesen, der tut eine sehr gute Sache. Aber wer einmal völlig müde und
ohne Zeit in rascher Eile so ein Kapitel herunterleiert, der hat nichts
davon. Er sollte lieber einen Vers nehmen oder eine Minute Nachdenken

halten. Wir sind also nicht für eine Frömmigkeit oder Spiritualität
der starren Formen, sondern für eine Spiritualität der Freiheit und der
Mündigkeit. (Beifall.)

Ich glaube, dass diese Anregungen uns vielleicht hier und dort helfen

können, ins Gespräch miteinander zu kommen, denn das ist das

Wichtigste bei diesem Kongress. So möchte ich schliessen mit einer
Feststellung, die ich in der letzten These zum Ausdruck gebracht habe:
Wenn wir in schöpferischer Freiheit der eigenen Tradition treu bleiben

wollen, dann sind wir keine Konfessionalisten. Denn unsere Kirche

ist keine Konfession und sie will es nicht sein. Sie will die
geschwisterlich tolerante, ökumenisch offene und zeitgemäss spirituelle
Vergegenwärtigung der alten ungeteilten Kirche sein, der Kirche, die
nach keiner Seite hin exkommuniziert und nach keiner Seite Trennun-

269



gen auferlegt. In dieser Kirche sollten sich alle Christen eines Tages
wiedererkennen können. Ob sie"es tun werden, ob wir uns auf der Basis

der alten Kirche einigen werden, das hängt in einem gewissen
Masse auch von uns allen, von jedem von uns, ab. Ich danke Ihnen.
(Beifall.)

Thesen zum Vortrag von Prof. Oeyen

«Was sind wir?»

1. Wir sind eine geschwisterliche Kirche. Von Anfang an haben sich die

Altkatholiken vorgenommen, die Hochschätzung des apostolischen
Amtes und die grundsätzliche Gleichheit aller Getauften miteinander
zu verbinden.

2. Wir sind eine Erneuerungsbewegung. Von Anfang an haben sich
die Altkatholiken dazu berufen gewusst, für eine Reform der autoritär
verunstalteten Katholischen Kirche des Westens zu wirken.

3. Wir haben darum eine doppelte Aufgabe: Kirche als nicht autoritär

strukturierte Gemeinschaft zu verwirklichen und uns als Alternative

zum römischen System darzustellen.
4. Wir sind zur Zusammenarbeit mit allen Gruppen berufen, die ein

ähnliches Kirchenbild haben. Die Strukturen, die die Altkatholiken vor
hundert Jahren wiedergewonnen haben, stimmen vorwiegend mit dem

heutigen Ideal einer «Kirche von unten» überein.
5. Wir sind eine Kirche, die den einzelnen nicht verurteilen, sondern

ihm helfen will. In politisch und ethisch kontroversen Fragen möchten
wir Beistand anbieten und Denkanstösse vermitteln, aber keine
Entscheidungen vorschreiben.

6. Unsere Gemeinden sollen sich darum immer mehr als «akzeptierende

Gemeinschaften» verstehen, in denen möglichst viele verschiedene

Menschen sich mit ihren konkreten Problemen bejaht und
angenommen fühlen.

7. Wir sind eine ökumenisch ausgerichtete Gemeinschaft. Von Anfang
an haben sich die Altkatholiken in den Dienst an der Einheit aller
Christen gestellt.

8. Wir sind für eine echte ökumenische Bewegung des ganzen Volkes

Gottes. Für die ersten Altkatholiken war die Einheit nicht primär
durch Verhandlungen zwischen den Kirchenleitungen zu erreichen,
sondern durch ein geisteserfülltes Engagement aller Christen.

270



9. Unsere erste Sorge gilt darum der Ökumene an der Basis. Wir
bauen auf die Initiative und Mündigkeit aller Getauften auf und
unterstützen in den anderen Konfessionen diejenigen Reformbewegungen,

die autokratisch oder einseitig festgefahrene Kirchenstrukturen
im Sinne des altkirchlichen konziliaren Dialogs auflockern wollen,

10. Wir lehnen den einseitigen Anschluss durch Angleichung an eine

der bestehenden Kirchen ab. Verhandlungen mit einer einzigen anderen
Kirche sind nur dann sinnvoll, wenn sie eine Basis darstellen, auf der

an der Einheit aller Christen weitergebaut werden kann, nicht aber,

wenn sie neue Hindernisse für diese Einheit aufrichten.
11. Modellhaft ist darum die seit dem 19. Jahrhundert praktizierte,

seit 1931 durch ein offizielles Abkommen gesicherte Sakramentsgemeinschaft

mit den anglikanischen Kirchen.
12. Diese Sakramentsgemeinschaft sollte möglichst auf andere

altkirchlich und bischöflich verfasste Kirchen ausgedehnt werden.

Nachdem dieses 1966 mit der philippinischen und den inzwischen
anglikanisch gewordenen spanischen und portugiesischen Kirchen
geschehen ist, sollte nun ein Zeichen der künftigen Einheit mit der
Einbeziehung der ökumenisch vereinigten Kirchen von Südindien, Nordindien

und Pakistan gesetzt werden. Diese Kirchen sind bischöflich
verfasst und haben zugleich das Amt der Kirchen der Reformation
integriert; wir sollten ein solches Modell auch für unsere Länder
befürworten.

13. Wir sollten uns die ökumenischen Texte von Lima über Taufe,
Eucharistie und Amt weitgehend zu eigen machen. Sie bilden eine Basis,
auf der sich viele Kirchen einig werden könnten.

14. Wir sind Erben einer grossen spirituellen Tradition, die über die
jansenistische Bewegung und bedeutende katholische Theologen der

Aufklärungszeit und der Romantik an den Hauptquellen der westlichen

Mystik (Karmeliterorden, Mittelalter, Augustinus) anknüpft.
15. Von dieser Tradition haben wir die Überzeugung übernommen,

dass Innerlichkeit und eigene spirituelle Erfahrung Freiheit schafft und
Mut zum Zeugnis, auch gegenüber einer Autorität, die sich zu Unrecht
mit göttlichen Attributen kleidet.

16. Kirche besteht nicht darin, dass Menschen, die nichts von Gott
wissen, blind auf andere hören, sondern darin, dass mündige Christen,
die den Geist Gottes kennen, sich in einer Gemeinschaft zusammenfinden.

17. Darum kann unsere Bewegung ohne Gotteserfahrung nicht existieren.

«Ohne Mystik keine Kirche» (Joseph Langen, RITh 1896, S.431).

271



18. In unseren Kirchen sollten die Bemühungen intensiviert werden,
den einzelnen Hilfe für das Gebetsleben zu geben, vor allem durch
Tagungen und Einkehrzeiten, Ausbildung von geistlichen Helfern, geistliche

Gemeinschaften, Anleitung zu guter Literatur.
19. Unsere Spiritualität kann nicht in der unmündigen Wiederholung

bestimmter Übungen aus reinem Pflichtbewusstsein bestehen,
sondern in Anleitung und Hilfe, um zu einem lebendigen Kontakt zu

Gott zu kommen. Dabei soll jeder einzelne seinen Weg innerhalb der

grossen Tradition der Kirche finden.
20. Wenn wir in schöpferischer Freiheit der eigenen Tradition treu bleiben

wollen, sind wir keine Konfessionalisten; denn unsere Kirche ist

keine Konfession, sondern die geschwisterlich-tolerante, ökumenisch
offene und zeitgemäss spirituelle Vergegenwärtigung der alten, ungeteilten
Kirche, in der sich alle Christen sollten wiedererkennen können.

Dr. Michael Rossner (Wien)

Was wollen wir? - Zur gegenwärtigen Situation der Kirche

Verehrte Herren Bischöfe! Meine Damen und Herren!
Ich bin von allen Referenten wohl der, der am stärksten für sich das

Prädikat «Laie» in Anspruch nehmen kann: Laie nicht nur im Sinne

des nichtpriesterlichen Standes, Laie auch im umgangssprachlichen
Sinn. Meine Kenntnisse über Theologie und Kirchenverfassung bzw.

reale Kirchensituation sind die eines Anteil nehmenden, nie aber
beruflich oder im Studium hauptsächlich mit der Materie befassten

Menschen. Alle diese Dilemmata habe ich nur dadurch zu lösen versuchen

können, dass ich Ihnen heute kein Referat im eigentlichen Sinne,

sondern ein paar mehr oder minder geordnete Gedanken, oft auch

Fragen, jedenfalls Denkprovokationen vortragen möchte, die Ihnen
Stoff für die nachfolgende Diskussion Hefern sollen. Und wenn ich

dabei vielleicht manchmal eine Binsenweisheit ausspreche oder den

einen oder anderen von Ihnen sogar zu verletzen scheine, bitte ich Sie

im Vorhinein um Verzeihung: es ist jedenfalls nicht aus bösem Willen,
sondern aus Unwissenheit und/oder aus ehrlicher Besorgnis geschehen.

Wenn wir heute über die Situation unserer Kirche in der Gegenwart
nachdenken, scheint es mir nötig, diese Betrachtung in den Rahmen
eines Nachdenkens über die Kirche in der Welt überhaupt, ja über

272



den Glauben schlechthin zu stellen. Sie alle kennen wahrscheinlich
das Nietzsche-Wort von Gott, der längst tot sei. Ich möchte Ihnen
heute auch den Zusammenhang dieses Wortes ein wenig ins Gedächtnis

rufen. Es steht zu Beginn des «Zarathustra», als dieser von seinen

Bergen heruntersteigt, um zu den Menschen zu gehen und sie zu lehren.

Da begegnet er einem «Heiligen», einem Einsiedler, der ihn vor
den Menschen warnt und die Einsamkeit lobt, in der er, fernab vom
Spott der Menschen, Gott mit allem, was er tut, loben und preisen
kann. Zarathustra achtet diesen «Heiligen», er widerspricht ihm nicht;
nur als er seine Behausung hinter sich gelassen hat und durch den

Wald weiter zu Tal schreitet, murmelt er vor sich hin: «Sollte es möglich

sein, dass dieser Alte in seinem Wald noch nichts davon gehört
hat, dass Gott - todt ist?»

Ich denke dieses fast biblische Gleichnis - nicht umsonst klingt der
«Zarathustra» in vielem auch an das Neue Testament an - sollte uns zu
denken geben. Ist nicht vieles, was wir hier und im ökumenischen
Gespräch zerreden, eitel und längst unwichtig geworden? Haben wir uns
nicht in einen imaginären Wald von - sehr oft überalterten -
Kleinstgemeinschaften zurückgezogen und über der Gemeinschaft im Kleinen
gar nicht bemerkt, dass Gott in der Welt draussen längst - tot ist?

Ob Gott tot ist, misst sich nämlich nicht - wir Altkatholiken als

Kleinstgemeinschaft sollten das am besten wissen - an der Zahl der
auf ihn Getauften; nicht einmal an der Zahl der Kirchgänger; es misst
sich an der Rolle, die er im Leben, vor allem im geistigen Leben, im
Denken der gegenwärtigen Menschheit spielt. Und wenn wir ehrlich
sind, müssen wir zugeben, dass Gott heute tatsächlich in Philosophie,
Literatur und Kunst meist nicht einmal mehr ein Problem ist: er ist
lächerlich bis unwichtig geworden.

Der grosse polnische Philosoph Leszek Kolakowski beleuchtet eben
dieses Problem in seinem neuen, im September erschienenen Buch,
von dem erst vor kurzem in der Presse ein Vorabdruck zu lesen war.
Gleichzeitig aber zeigt er - wie schon zuvor in «Die Gegenwärtigkeit
des Mythos» - dass es zur Gläubigkeit keine Alternative als den totalen

Nihilismus gibt: Denn auch der Aufbau eines ethischen Gebäudes
auf dem Begriff der «Menschenwürde» oder gar der Begriff des
«Übermenschen» setzt eine transzendente Instanz voraus, durch die
diese Werte gesetzt und geschaffen werden. Das mag uns Hoffnung
geben, aber es kann nicht über die Tatsache hinwegtäuschen, dass in
der heutigen Welt die Stimme der Kirche - aller Kirchen - nicht einmal

mehr moralisches Gewicht in Politik und Wissenschaft hat, mit

273



Ausnahme vielleicht Polens und in geringerem Masse der anderen
Ostblockländer.

Das, meine Damen und Herren, muss der Rahmen sein, innerhalb
dessen wir die Fragen «Was sind wir?» und «Was wollen wir?»
betrachten. Wir müssen uns zuerst fragen, ob wir unsere inner-religiösen,
inner-christlichen Dispute nicht unter Einsiedlern austragen?

Wie immer, die nächste Frage gilt uns selbst. Prof. Oeyen hat hier -
von der Historie ausgehend - gestern eine Antwort zu geben versucht.
Ich sehe mich ausserstande, eine bessere zu geben. Das ist auch sicher

nicht Aufgabe dieses Referats. Ich will hier - im Sinne der zweiten

Themenfrage «Was wollen wir?» - eher versuchen, Tendenzen
aufzuzeigen, die in der gegenwärtigen Kirche ein zukunftsgerichtetes Wollen

und somit eine mögliche Veränderung aufzeigen.
Ich glaube allerdings, dass bereits innerhalb dieses Kongresses eine

Antwort, wenn auch in non-verbaler Form, auf diese provozierende
Grundfrage ergangen ist - einfach durch die aktive Teilnahme so vieler

junger Menschen. Das ist nicht bloss Aufputz und rührender
Idealismus, das sind nicht bloss, wie die Wiener Presse jüngst schrieb,
«dieselben, die einmal bei Friedensmärschen, dann beim Evangelischen

und dann beim Katholischen Kirchentag erscheinen», das ist,

glaube ich, wirklich ein historisches Zeichen einer Neubewertung der

Rolle der Kirche: Seit dem polnischen friedlichen Aufstand von 1980,

seit dem aktiven Eintreten junger Menschen für Frieden und für
christliche Nächstenliebe auch gegen politische Widerstände hat sich

etwas in der geistigen Landschaft Europas verändert. Ich glaube und

hoffe, dass wir am Beginn eines neuen Zeitabschnitts stehen, der weniger

von Skepsis und Materialismus, gepaart mit Indifferenz und
Ohnmacht geprägt sein wird, und in dem Gott und die Gemeinschaft der

christlichen Kirche als Garant der Liebe und des Friedens eine
wesentlichere Rolle spielen wird.

In jeder Hinsicht wesentlich scheint mir hier die Frage der
Ökumene und innerhalb derer wiederum ganz besonders unser Verhältnis

zur römisch-katholischen Kirche. Als Ausgangspunkt mag das

Arbeitspapier dienen, das aus den Ergebnissen der Befragung des

vergangenen Jahres entstanden ist.
Es soll hier nicht näher darauf eingegangen werden, inwieweit diese

Umfrage repräsentativ ist. Mir scheint die Zahl von 660 Einsendern
selbst in Anbetracht der Kleinheit unserer Kirche gering; man muss

jedenfalls annehmen, dass hier die «Aktivisten» überrepräsentiert
sind, deren Meinung nicht unbedingt mit der der Mehrheit der Kir-

274



chenangehörigen übereinstimmen muss. Dazu kommt die sehr oft
suggestive Fragestellung - man konnte nur zu leicht «erraten», welche der
auszuwählenden Antworten von den Ausarbeitern des Tests bevorzugt
worden wäre. Bei den Ergebnissen, die zu rund 75% die Bezeichnung
«Brückenkirche» in den Mittelpunkt stellten - und wer würde diese

schon ablehnen wollen? - verblüfft die relativ geringe Anzahl von
Einsendern, die sich für die Annäherung an eine bestimmte Konfession
entscheiden wollten, insbesondere, was unser Verhältnis zur
römischkatholischen Kirche anbelangt, für dessen Verbesserung sich im
Durchschnitt nur etwa 11 %, gegen die aber - so das Arbeitspapier -
die «ablehnendsten Reaktionen» zu verzeichnen waren. Das lässt die

Frage nach der Selbstdefinition der altkatholischen Kirche, die stets

Wert darauflegte, das «Katholische» im Namen zu führen, sich auch
im Bonner Abkommen mit den Anglikanern ihre «Katholizität» bestätigen

liess, als eine brennende Notwendigkeit erscheinen: Sind wir
überhaupt noch katholisch - bzw., was bedeutet für uns dieses Prädikat

«katholisch»? Ist für eine katholische Kirche überhaupt Äquidi-
stanz zwischen Katholiken und Protestanten möglich und erstrebenswert?

Oder sind wir vielleicht - dank unserer Berufung auf die alte,
ungeteilte Kirche - gar nicht «katholisch» im Sinne der Neuzeit, das

heisst im Gegensatz zu der neuen, «evangelisch-protestantischen»
Bewegung, sondern eigentlich «vor-katholisch», ausschliesslich im
Urchristentum und den Traditionen der ersten Jahrhunderte verwurzelt,
woraus sich wiederum die Äquidistanz erklären Hesse? Hört altkatholische

Kirchengeschichte im 11. Jhdt. auf und beginnt mit Vatikanum I
erst wieder? Vergessen wir nicht manchmal, dass der vielleicht bedeutendste

unserer geistigen Väter, Ignaz von Döllinger, ganz überzeugt
den katholischen Standpunkt vertrat und noch wenige Jahre vor der
Verkündung des Infallibilitätsdogmas in seinem Werk «Kirche und
Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat» (München 1861) eine glühende
Verteidigung des Katholizismus, eine Rechtfertigung der päpstlichen
Vormachtstellung (sogar der weltlichen Macht des Papstes im
Kirchenstaat) liefert und ausruft: «Wer erklärt: ich erkenne den Papst
nicht an, der erklärt eben damit: Wir sagen uns los von der
allgemeinen Kirche, wir wollen kein Glied mehr an diesem Leibe sein»

(S.25)? Können wir, die wir in derselben geistigen Tradition stehen,
wir, die wir katholisch geweihte Bischöfe und Priester haben, die
katholische Auffassung der Eucharistie teilen, wirklich auf Äquidistanz
bleiben und uns das mit Formeln wie «Weder Papst noch Buch»
selbst plausibel machen?

275



Aber wir haben ja eine andere Möglichkeit, ohne deshalb eine
direkte Annäherung an die römische Kirche zu suchen, im Gegenteil,
indem wir diese um so mehr vor den Kopf stossen: wir können uns als

die «besseren Katholiken» profilieren. Wir sind die «besseren»,
indem wir nicht von den Traditionen der alten Kirche abgewichen sind;
wir sind aber auch die besseren, indem wir eher der «sprunghaften
Entwicklung demokratischen Geistes seit Kaiser Wilhelms Zeiten»

(ich zitiere aus Blatt 1 des Offenen Arbeitskreises «Alternativer
Katholizismus») entsprechen. Sollen wir das tun? Und sollen wir -
diesem demokratischen Geist entsprechend - die Menschen stärker zu
einer «Wahl» drängen, indem wir die kritischen Katholiken innerhalb
der römischen Kirche auffordern, durch einen Konfessionswechsel für
uns zu «stimmen» - am Ende gar diese Aufforderung durch Verwendung

von Aufklebeplakaten unterstützend, die sogar in der Formulierung

peinlich genau an deutsche Wahlkampfslogans anklingen
(alternativ-katholisch: Aus Liebe zur Kirche)? Sie hören schon aus der

Formulierung, dass ich Ihnen ein Nein als Antwort nahelege. Mir persönlich

scheinen Glaubenssachen, so sehr ich darin für die Wahrung der

individuellen Entscheidungsfreiheit eintrete, kein Bereich zu sein, den

unsere demokratische Weltordnung erfassen sollte. Wie Gott in seiner

unbegreiflichen Allmacht undemokratisch und ein Mysterium
zugleich ist, so muss es - scheint mir - auch seine Kirche sein. Was

geglaubt werden soll, wer recht hat, darf nicht der demokratischen

Wahlentscheidung überlassen bleiben. Glaube, Religion, Kirche, das

sind Mysterien und müssen es bleiben. Damit soll aber nicht gesagt

sein, dass der Entscheidungsbereich des einzelnen nicht gewahrt bleiben

muss. Im Gegenteil, nur bei einer freien Entscheidung für einen

möglichst wenig dogmatischen Glauben ist jenes Mass an Religiosität
erreichbar, das es ermöglicht, Gott zu erfahren. Aber darüber wird das

Referat über die Spiritualität zu handeln haben.
Hier nur noch ein Wort zur «alternativ-katholischen» Kampagne:

abgesehen davon, dass ich die Mittel (Wahlkampf-Konkurrenzgeist,
Argument Demokratie gegen Hierarchie) nicht billigen kann, scheint

mir das Ergebnis denkbar ungünstig: Es muss in jedem Fall zu einer

Vergrösserung der Gräben zwischen den Kirchen führen: denn diese

unzufriedenen Römisch-Katholischen, die die Meinungsbildung
innerhalb der grossen römischen Kirche in unserem Sinn, das heisst im

Sinne von Machtabbau und Denkfreiheit, von mehr Toleranz,
beeinflussen, sollten ja im günstigsten Falle Altkatholiken werden. Das
bedeutet: Wir hätten zwar einen zahlenmässigen Zuwachs, aber zugleich

276



auf viele Jahre die Chance verspielt, dass innerhalb der römischen
Kirche eine Bewegung in Gang kommt, die auf eine Annäherung an
altkatholische Standpunkte abzielt.

Was aber können wir dann tun? Inwieweit sind wir katholisch, dürfen

wir es sein? - Lassen Sie mich als Österreicher ein Wort Schillers
über Österreich abwandeln: Die altkatholische ist eine kleine Kirche,
in der die grosse ihre Probe hält. Die ausgesprochen geringe Zahl
unserer Glaubensgeschwister gibt uns Möglichkeiten, Dinge zu erproben,

die in der grossen römischen Kirche nicht so ohne weiteres gegeben

sind. Sie bietet uns Vor- und Nachteile, von denen wir hier einige
erörtern wollen. Das erste Thema ist hier die so oft - auch in der
Fragebogenaktion - beschworene «Nähe zur Urgemeinde», der Charakter

der «grossen Familie». Auch hier will ich einiges in Frage stellen,
was bislang als selbstverständlich galt: erstens die Möglichkeit der
altkatholischen Kirchengemeinde als Familie und zweitens die schon

vom Fragebogen suggerierte Bezeichnung dieses Bildes als erstrebenswert.

Die Argumente für diese Zweifel sind einfach und ich erhoffe
mir Widerspruch: Kann eine Kirche wie die unsere, die immer von
Diaspora spricht, die nirgends räumlich konzentriert, sondern überall
nur eine kleine Minderheit ist, jemals zur Familie werden?

Gehört zur Familie nicht notwendigerweise das Nachbar-Sein, das

Beieinander-Wohnen?
Und selbst wenn dieser Zustand möglich wäre, wäre er in unserer

Minderheitssituation erstrebenswert? Birgt ein solcher Familiencha-
rakter nicht die Gefahr in sich, dass aus einer Kirche ein Klub wird,
der sich - ganz natürlich - als Elite versteht und gewisse Machtstrukturen

zu entfalten sucht, wie etwa die Freimaurer oder semipolitische
Vereinigungen (CV, BSA)? Ja, mehr noch: Familie bedeutet ein Mehr
an Zusammengehörigkeit gegenüber Nicht-zur-Familie-Gehörigen;
erlauben Sie mir die Frage zu stellen: Warum sollen wir dieses

Mehr-anZusammengehörigkeit, das ein Weniger-an-Zusammengehörigkeit
gegenüber Nicht-Altkatholiken impliziert, gerade jenen Menschen
entgegenbringen, die - vielleicht durch Zufall - derselben Kirche angehören?

Ich weiss, diese Frage klingt sehr polemisch; aber ist ein solches
Denken nicht wieder ein Beweis dafür, dass wir die Rolle der Kirche -
und diesmal in ihrem unwesentlichsten Teil, in dem der offiziellen
Konfessionszugehörigkeit - in der Welt der letzten 20 Jahre des
20. Jahrhunderts überschätzen?

Aber genug der Polemik: Jenseits aller Diskussion, die diese Fragen
hoffentlich entfesseln werden, scheint mir festzustehen, dass die

277



Kleinheit unserer Kirche ein gewaltiges Hindernis auf dem Wege zu

einer «Familienstruktur» der einzelnen Kirchengemeinde darstellt,
obgleich man prima vista eher das Umgekehrte annehmen möchte.
Freilich hat diese Kleinheit auch Vorteile. Als die beiden Wichtigsten
möchte ich nennen: die Unmöglichkeit der Machtausübung und damit
verbunden der Zwang zu Toleranz und Demut. Ich halte diese beiden
für die wesentlichsten Tugenden jeder christlichen Kirche. Ich halte
sie ausserdem für in unserer Kirche im Vergleich mit beinahe allen
anderen christlichen Kirchen in relativ hohem Masse repräsentiert.
Ausdruck dieser Toleranz scheint mir die Einladung an Angehörige anderer

Konfessionen, die es mit ihrem Gewissen vereinbaren können, am

Sakrament der Eucharistie gemeinsam mit uns teilzunehmen,
Ausdruck dieser Demut der Verzicht auf Aburteilung anderer Menschen
oder auf strikte Glaubensvorschriften.

Ich glaube allerdings, dass wir uns auf dieses hohe Mass von
Tugenden nicht allzu viel einbilden dürfen. Wir sind tolerant, ja, aber wir
hätten auch gar nicht die Macht, Intoleranz wirksam werden zu lassen.

Wir sind demütig, ja, aber wir sind zu wenige, um wenigstens uns
selbst die Berechtigung eines etwaigen Hochmuts vorzuspielen.

Dennoch, - obwohl diese Tugenden kein Grund zu übertriebenem
Stolz sind, erscheinen sie mir als die wesentlichsten Definitionsmerkmale

des anzustrebenden christlichen, nicht bloss altkatholischen
Wesens (wenngleich mir hier als Altkatholiken, und auch dabei weiss ich
mich in der Nachfolge Döllingers, im katholischen Bekenntnis eher

Tendenzen zu Demut und Toleranz vorhanden zu sein scheinen als

etwa im Calvinismus, der durch die Prädestinationsidee diese Tugenden

in weite Ferne rückt). Ich glaube, dass hiefür in unserer Kirche,
mehr aber noch in den anderen, vieles zu tun bleibt.

Ich will, getreu der Anregung der Veranstalter, diese Vorsätze auch

gerne in Thesen fassen. Mir scheinen die zu entwickelnden altkatholischen

und allgemeinchristlichen Tugenden vier zu sein: Toleranz,
Demut, spirituelle Ehrfurcht und Liebe.

Zu Toleranz habe ich schon einiges gesagt. Die These lässt sich
einfach fassen: Wir sind keine ausschliessende Kirche - wir schliessen
die nicht aus, die anderer Konfession sind, wenn sie grundlegende
Glaubens Wahrheiten anerkennen; wir bitten sie mit uns zu Tisch, wir
nehmen sie in diese grosse, momentane Gemeinschaft auf, die immer
dann entsteht, wenn zwei in Seinem Namen beisammen sind. Wir
schliessen aber auch jene nicht aus, die unserer Konfession sind und

gesündigt haben. Das traditionelle Zurückschrecken der altkatholi-

278



sehen Kirche vor dem Ausschluss von den Sakramenten scheint mir ein

vielleicht aus opportunistischer Wurzel stammendes, vielleicht da und
dort unwillkürliches, jedenfalls aber positives Zeichen. Wir müssen den
anderen vorleben, dass es auch mit Toleranz und ohne Strafe geht.

Das bringt uns zum zweiten Punkt: zur Demut. Jeder Akt der Strafe

ist, so seltsam das klingen mag, ein Akt des Hochmuts. Er verlangt das

«Sich-Überheben» des «gerechten Richters» über den ungerechten
Sünder. Nicht zuletzt deshalb ist gerade das kirchliche Straf- und
Gnadenrecht in der Geschichte stets Gegenstand härtester Diskussion

gewesen. Es ist die Frage, inwieweit wir Menschen verpflichtet sind, in
Gottes Namen Strafen zu vollziehen, die eigentlich nur Gott obliegen;
inwieweit wir es wagen dürfen, anders als Jesus, der mit den Sündern

speist und die Ehebrecherin aufhebt, die Sünder aus unserer Gemeinschaft

und von unserem Tisch zu verbannen. Darüber in einem so

oberflächlichen Referat eine grundsätzliche Entscheidung herbeiführen

zu wollen, wäre hochmütig. Ich will Ihnen deshalb nur die Demut
und die Tendenz zum Strafverzicht als altkatholische, auszubauende

Tugenden preisen - und damit sogleich die Warnung verbinden, ob
der eigenen Demut hochmütig zu werden und auf die «Hochmütigen
in den anderen Kirchen» als die Ungerechten herabzublicken.

Zum dritten Thema, Ehrfurcht und Spiritualität, wird morgen mehr

gesagt werden. Ich will nur hier, im Zusammenhang mit dem vorher
über die Gefahr der Gleichsetzung von Kirche und demokratischem
Staat, von Konfessionen und im Wahlkampf miteinander konkurrenzierenden

Parteien gesagten, einige Anmerkungen machen. Die Kirche
ist wie Träger des Mysteriums und selbst Mysterium; sie darf nicht
zum demokratischen Verein werden. Kern des katholischen Denkens
scheint mir Spiritualität und Ehrfurcht - was auch Ehrfurcht vor dem
anderen Menschen und dessen Überzeugung einschliesst. Wir sind
keine reine Vernunftkirche, und auch wenn wir im Augenblick, auf
Grund der historischen Entwicklung, keine Zentren der Spiritualität
besitzen, wie es die Klöster der römisch-katholischen Kirche sind, so

sollten wir uns dennoch bemühen, dieser Spiritualität im eigenen wie
im kirchlichen Leben mehr Raum zu geben.

Das vierte Thema schliesst organisch an: Wir wollen keine
Konkurrenzbewegung zu anderen Konfessionen, sondern deren liebende
Ergänzung sein, die sich - vor allem mit unserer Ursprungskirche, der

römisch-katholischen, und mit den mit uns in Altarsgemeinschaft
stehenden Kirchen in gemeinsamer Spiritualität und Ehrfurcht vor dem
anderen wie vor dem Mysterium der Kirche Gottes verbunden weiss.

279



Und damit sind wir bei der wichtigsten Aufgabe, die ich für unsere
wie für jede christliche Kirche sehe - und es lässt sich auf diese Weise
auch der Kreis zum Anfang des Referats, zu der Frage nach der Welt
«nach Gott», nach den Menschen, die meinen, Gott «überwunden»,
«hinter sich gelassen» zu haben. Unser Bundespräsident, der sehr oft
Beweise für im diesseitigen Leben verwirklichtes Christentum ablegt,
hat im Zusammenhang mit den Strassenkrawallen jugendlicher
Randalierer ein sehr schönes Wort geprägt, das auch wir uns für die
Zukunft zu eigen machen sollten: Er sprach von der Notwendigkeit,
diese jungen Menschen «zurückzulieben». Ich glaube, das ist unsere
Aufgabe: Wir wollen sie zurücklieben - die Menschen, die ohne
Theismus auszukommen meinen, die Menschen, die anderen Glaubens

sind, und insbesondere diejenigen, die uns nahestehen, die
derselben Kirche, aber einer anderen Konfession angehören. Und damit
dies nicht allzu theoretisch bleibt, für diesen letzteren Bereich ein
Vorschlag für ein sichtbares Zeichen: Wir müssen alles tun - so schwierig
dies in der gegenwärtigen Situation auch sein mag, um zu einem
gemeinsamen Tisch mit allen Kirchen zu kommen, die dieselbe Auffassung

von dem Sakrament haben, das den lateinischen Namen
Gemeinschaft trägt. Ich bitte alle, innerhalb und ausserhalb unserer
Kirche, alles in ihrer Macht Stehende zu unternehmen, um diesen
Zustand so schnell wie möglich herbeizuführen. Wir wollen versuchen,
alle diese Menschen zurückzulieben.

Frau L. Krämer (Neuenburg)

Geistliches Leben

Berufen, in der Fülle des Geistes zu leben

Innert einer Stunde zum Thema «Spiritualität - Geistliches Leben»
etwas sagen zu wollen, ist ein Unterfangen, das jeden, der sich daran zu
machen versucht, erzittern lässt, vor allem mich Laien, in Gegenwart
von so vielen Spezialisten und Leuten, die in der Sache viel mehr
kompetent sind.

Trotzdem bin ich dankbar, mich ausdrücken zu können, gerade als

Laie und in der Art eines Laien, über ein Thema, das mich seit Jahren

beschäftigt. Meine Ausführungen werden nicht die Form eines Vor-

280



trags haben, sie sind vielmehr ein Zeugnis über gemachte Erfahrungen
und ein Austausch mit euch über die Hoffnung, die ich hege. Selbst

wenn meine Kirche mich oftmals enttäuscht, habe ich ihr doch alles

gegeben, da ich sie liebe und da ich zutiefst an ihre Zukunft glaube,
freilich nicht an die Zukunft, die wir verzweifelt selber zu schaffen
versuchen, sondern an diejenige, welche ihr von dem Einen geschenkt
wird, der das Haupt der Kirche ist. Die altkatholische Kirche hat in
der Tat ein reiches Erbe erhalten, das es ihr erlauben sollte, das Leben
in der Armut zu verlassen und in der Fülle und im Überfluss zu leben.

Sicher ist jeder von Ihnen an diesen Kongress gekommen mit seinen

Fragen, seiner Entmutigung und seiner Erschöpfung, aber auch mit
seinen Überzeugungen und der Hoffnung, Lösungen zu finden, klarer
zu sehen und neu gestärkt heimkehren zu können.

Wir sind hier als Kirche vereinigt, als heilige Versammlung mit dem

Auftrag, den Weg zu suchen. Wir müssen grundsätzliche, wesentliche
und entscheidende Fragen stellen, die einzig uns dahin führen, dass

wir uns verändern und dass wir zum Leben neu geboren werden, als

Individuen und als Kirche. Es genügt freilich noch nicht, die richtigen
Fragen zu stellen, wir müssen vor allem Stille üben um zu hören, was
Gott selber uns zu sagen hat, und um uns zu öffnen für das Tun des

Heiligen Geistes. Sonst laufen wir Gefahr, hier unsere Zeit zu vertun,
und werden bitter enttäuscht heimkehren. Wir müssen uns also durch
all unsere Überlegungen hindurch bewusst werden, dass ein doppelter,

gebietender und dringlicher Anruf an uns ergeht: der Anruf Gottes
an seine Kirche, und der Anruf einer Welt, die auf Abwegen und im
Elend gefangen liegt.

Dieser letzte Kongresstag sollte der Höhepunkt unserer Überlegung
sein. Er sollte dazu beitragen, uns von unseren falschen Problemen,
von unseren Komplexen und Blockierungen zu befreien, uns vorzubereiten

- wie sich dies für uns gehört - auf den doppelten Anruf zu
antworten und uns zu einer Fülle von Hoffnung und erneuertem Leben
hinzuführen.

Gross ist die Verantwortung, die auf mir lastet, gerade die Überlegungen

des heutigen Tages einzuleiten. Ich kann ihnen versichern:
Wenn ich nicht die Überzeugung und die Glaubenserfahrung besässe,
dass Gott sprechen und handeln kann, sogar durch unsere Schwäche,
unsere Unvollkommenheit, unsere Ungeschicklichkeit und unsere
kleinen Möglichkeiten hindurch, hätte ich mich dieser Aufgabe entzogen,

die völlig meine Möglichkeiten übersteigt. Sie anzunehmen kann

nur als Glaubensakt verstanden werden.

281



Bevor wir über die Spiritualität (das geistliche Leben) sprechen wollen,

ist es gut, dass wir uns darüber klar werden, welche Bedeutung wir
diesem Wort geben wollen, besonders wenn wir beachten, wie vielfältige

Interpretationsmöglichkeiten die Antworten auf den Fragebogen
im Hinblick auf diesen Begriff aufgezeigt haben. Für die einen geht es

da in der Tat um den Inhalt des Glaubens, um das, was man glaubt.
Für andere hingegen ist die Spiritualität eine Art, seinen Glauben
auszudrücken oder zu leben. Dann ginge es also um die Sprache
und Sensibilität, die einer Kirche eigen sind, oder auch um ihre

spezifische Art von Frömmigkeit. Es gibt auch solche, die sich
überhaupt gefragt haben, ob unsere Gemeinschaften etwas Geistliches be-

sässen oder nicht.
Es will mir scheinen, dass diese drei Interpretationen sehr eng

miteinander verbunden sind, man kann sie sogar nicht voneinander trennen,

da der äussere Ausdruck des Glaubens nichts anderes sein kann
als die Kundgebung des Glaubens und des inneren Lebens und da

weiterhin der Glaube, mehr oder weniger tief vielleicht, aber auf jeden
Fall mit dem Heiligen Geist verbunden ist. Darum unterscheide ich
nicht zwischen diesen verschiedenen Interpretationen und werde
versuchen, die Frage der Spiritualität (des geistlichen Lebens) in ihrer
Ganzheit anzugehen.

Die altkatholische Spiritualität

Es kann sein, dass ich mich täusche, aber es will mir scheinen, dass es

keine eigentlich altkatholische Spiritualität gibt, die all unseren
Kirchen gemein wäre.

Es herrscht bestimmt eine Übereinstimmung, wenn auch nicht in
allen, so doch wenigstens in den wichtigsten Glaubensfragen. Was aber
den Ausdruck eben dieses Glaubens betrifft, kann man von einem
Land zum andern merkbare Unterschiede feststellen. Diese
Unterschiede existieren sogar von einer Region zur andern, oft sogar von
einer Kirchgemeinde zur andern innerhalb derselben Region. Diese

Vielfalt muss nicht negativ gewertet werden, sie könnte vielmehr
äusserst konstruktiv und bereichernd sein, dann nämlich, wenn wir daraus

Nutzen zu ziehen wussten und wenn wir an diesem Punkt ein
bisschen liebevoller miteinander umgingen, indem wir einander gegenseitig

so akzeptieren wie wir sind, ohne voreilige Urteile abzugeben und
ohne sogleich Etiketten auszuteilen, wie dies z. B. geschieht, wenn man

282



von den einen sagt, sie seien römisch-katholisch, von anderen, sie

seien orthodox, und noch von anderen, sie seien protestantisch, ja gar
fundamentalistisch.

Wenn also auf der einen Seite Einheit im Wesentlichen besteht, auf
der andern Seite Vielfalt im Ausdruck, entsprechend dem Temperament,

den Kulturen, der Art des Empfindens sowie der Lokaltraditionen,

so gibt es doch gewisse charakteristische Züge, die die Gesamtheit

unserer Kirchen prägen. Es scheint mir interessant und instruktiv,
sie zu nennen, da diese charakteristischen Merkmale unsern Reichtum,

aber auch unsere Schwächen widerspiegeln. Eine solche Bilanz
kann nur positiv sein, da sie uns dazu führt, dass wir uns der Grösse

unseres Erbes und unserer Möglichkeiten bewusst werden, dass wir
aber auch unsere Schwächen sehen, um sie beheben zu können.

Dieses Vorgehen ist um so notwendiger, als seit einigen Jahren ein
Wind von Skeptizismus und Defaitismus über unsere Kirche hinwegfegt,

in allen Ländern, wie mir scheinen will.
Es ist höchste Zeit, dass wir uns auffangen, denn je mehr wir an Ort

treten, indem wir uns bange Fragen über unsere Zukunft und unsere
Überlebenschancen stellen, je mehr wir unsere Schwierigkeiten
betrachten und bedenken, desto mehr bedrücken sie uns und lähmen uns

sogar, indem sie uns daran hindern, schlussendlich dem Auftrag der

ganzen christlichen Kirche zu entsprechen: Träger zu sein von Licht,
Friede, Hoffnung und Freude.

Im Hinblick auf diesen Kongress habe ich viele Erklärungen von
altkatholischen Theologen von gestern und heute gelesen oder
wiedergelesen. Es ist frappierend festzustellen, dass alle Erklärungen von
einer Liebe und einer Verbundenheit ohne Grenzen mit dieser kleinen
Kirche zeugen, dabei stellt man diese Kirche als so reich und so
authentisch dar, und man schreibt ihr Verdienste zu, die einen fast träumen

lassen, so schön ist es. Was sollen wir tun? Erstaunt sein oder
lächeln, wenn wir zu hören bekommen, was alles unsere Kirche besitzt,
was sie ist und was sie ihren Gläubigen anbietet, wie auch den anderen

Kirchen und der Welt? Oder sollen wir uns auflehnen gegen diese

Erklärungen, die zwar theoretisch stimmen, die aber oft so weit von
der gelebten Wirklichkeit entfernt sind? Man fühlt sich bei der Lektüre

solcher Erklärungen unwohl, denn man muss doch wohl eingestehen:

Wenn die altkatholische Kirche wirklich dies wäre, was sie zu
sein vorgibt, wenn sie wirklich das anbieten würde, was sie behauptet
geben zu können, dann wäre ihr inneres Leben anders, es hätte eine
andere Ausstrahlung nach aussen, und man würde nicht so oft davon

283



sprechen hören, dass unsere Kirche zum Tod verurteilt sei, dass sie an
Glauben und Freude ermangele und dass sie einen enttäusche.

Dieses Urteil ist hart und vielleicht ein bisschen ungerecht, und es

tut einem um so mehr weh, als man so und soviele Altkatholiken
kennt, Priester und Gläubige, die total im kirchlichen Dienste engagiert

sind und die darin ihr Bestes geben.
Und doch, auch wenn es andere Stimmen gibt, die viel positiver

über uns sprechen, so liegt doch für uns ein grosses Interesse darin,
diese Bemerkungen ernst zu nehmen und uns der Tatsache bewusst zu

werden, dass unsere Kirche nach aussen wenig Ausstrahlungskraft
hat.

Wir wollen im vorneherein betonen, um auf die gestellte Frage zu

antworten, dass die Liste der Qualitäten unserer Kirche nicht übertrieben

ist. Sie hat in der Tat ein aussergewöhnliches geistliches Gut zu
eigen bekommen, das sie mit Sicherheit dazu bestimmt, eine wichtige
Rolle zu spielen.

Denken wir bloss an ihre Struktur, die Grundlagen ihres Glaubens,
die Schönheit und den Reichtum ihrer Liturgie, die Strenge ihrer
Theologie, um bloss das Wichtigste zu nennen. Wie kommt es denn,
dass wir ausgerüstet mit einem solchen Kapital, uns reich wissend, ein

Leben von Armen leben, ohne Freude, da wir ja so oft entmutigt und
müde sind, ohne Hoffnung, da wir um unsere Zukunft und um unser
Überleben bangen, und ohne wahres Leben, da wir abnehmen? Wir
sind ohne Zweifel nicht die einzigen, die solche Schwierigkeiten
kennen, es gibt auch andere Kirchen, die sich entleeren, und auch sie
verzweifeln. Und doch gibt es in denselben Ländern und denselben Städten

andere Kirchen und Gemeinschaften, die wachsen und die ein

Zeichen für die lebendige, tätige Gegenwart Christi in der Welt sind.

Ich spreche hier weder von Sekten noch von wilden Gemeinschaften,
sondern von Kirchen oder Gemeinden der römisch-katholischen,
anglikanischen und protestantischen Tradition.

Warum aber nicht wir, mit all dem, was wir besitzen?
Es gibt dafür sicher Gründe, welche kompetentere Leute als ich zu

erklären versucht haben. Was mich betrifft, so möchte ich mich an die

Gründe halten, die der Regel entsprechen, welche besagt, dass man im

allgemeinen die Fehler seiner guten Eigenschaften hat. Es ist mir
aufgefallen, dass die Analyse, so gedrängt sie auch sein mag, einiger
altkatholischer Charakteristika uns äusserst wertvolle Hinweise auf mögliche

Lösungen liefert, auf dass eine entscheidende Erneuerung auch

in unserer Kirche zum Durchbruch kommen kann.

284



Wir müssen beachten, dass die Spiritualität unserer Kirche von den

gegensätzlichen Strömungen der Anfangszeit geprägt war: auf der
einen Seite der eminent geistliche Beitrag unserer Reformatoren, auf der
anderen Seite der katastrophale Einfluss der Politiker der Epoche, die

aus Angst vor der wachsenden Einflussnahme Roms sich unserer Kirche

bedienten, um den Ultramontanismus anzugreifen und um so der
Autorität des Papstes und der Kirche zu entgehen.

Das Hervorragende an unseren Strukturen, die Strenge unserer
Theologie, die Schönheit unserer Liturgie liegen unserer Kirche als

ständige Bedrohung auf, die Bedrohung nämlich: dass sie - wenn sie

nicht sehr darauf acht gibt - in den Intellektualismus und einen gewissen

Perfektionismus verfällt, währenddem die politischen Überbordungen,

die dem Willen unserer Väter widersprachen, den Rationalismus

und den Liberalismus zur Folge hatten, Einflüsse, von denen uns
vollends zu befreien wir noch heute gewisse Schwierigkeiten haben.

Ich frage mich, ob der Mangel an Leben und Dynamik unserer Kirche

nicht eben gerade von daher kommt: einerseits von der Strenge
unserer Strukturen und unserer Theologie und andrerseits vom
Rationalismus und Liberalismus. In der Tat, diese Strenge tötet jede
Spontaneität, die doch als Aufbruch des inneren Lebens jedem wahren
Leben und jeder dynamischen Bewegung, die Kirche aufbauen will, zu
Grunde liegt. Eine Kirche kann schwerlich lebendige Kirche sein ohne

spontanen Ausdruck. Gewiss kann man ohne Gehirn nicht auskommen,

denn es garantiert die gute Ordnung aller Dinge und beschützt

uns vor Anarchie, aber die Wärme und das Leben kommen vom Herzen,

und man kann sich nicht ausdenken, wie ein Gleichgewicht ohne
die Gegenwart beider Elemente möglich wäre. Was den Rationalismus
und den Liberalismus betrifft, so sind sie nicht unbedingt Schöpfer
von geistigem Aufbruch und dynamischer Bewegung.

Ein Charakteristikum, das unserer Kirche eigen ist, Hegt im
bedingungslosen Halten zur altkatholischen Sache bei einer grossen Zahl
von Gläubigen. Diese Verbundenheit ist für engagierte Mitglieder
einer Kirche durchaus legitim und normal, überrascht aber in dem
Moment, wo es sich um völlig nichtpraktizierende Personen handelt, die
in keiner Weise am kirchlichen Leben teilnehmen. Woher kommt
denn diese Verbundenheit, wenn sie nicht auf tiefen Überzeugungen
beruht? Vielleicht führt uns der Hinweis dieser Leute selber weiter,
wenn sie sagen, dass sie bessere Altkatholiken sind als Christen. Dieses

Detail mag bedeutungslos erscheinen, nichtsdestotrotz ist es eine

Tatsache, dass der Altkatholik sich im allgemeinen viel mehr mit sei-

285



nem Vornamen als mit seinem Familiennamen abgibt. Die Thematik
dieses Kongresses legt dafür Zeugnis ab, denn wenn man die aktuelle
Weltlage betrachtet, so müsste man sich vielleicht viel dringendere
Fragen stellen, die Fragen nämlich, die sich der Kirche Jesu Christi als

Ganzes stellen, die Frage der Authentizität ihres Zeugnisses.
Wenn die weit verbreitete Idee, es gäbe in der Welt kaum eine

Kirche, die der unsrigen gleich ist, einen positiven und konstruktiven Sinn
haben kann, so läuft sie aber auch Gefahr, uns zu verblenden und uns
in einen gefährlichen Immobilismus zu führen. Was soll man denn da
noch umwandeln und erneuern, wenn ja alles perfekt ist? Es ist höchste

Zeit, dass wir uns der Tatsache bewusst werden, dass, wenn wir
auch viel zu geben haben, wir doch viel annehmen müssen von
zahlreichen anderen, die über das verfügen, was uns noch so fehlt.

Ein Charakteristikum unserer Kirche, das reich an Folgen ist,
besteht in ihrer Ablehnung jeder Form von Pietismus (im Sinne von

Frömmlertum). Es kann dies positiv gewertet werden, insofern man die
Grenzen einer heilsamen Vereinfachung nicht überschreitet. Wenn
man diesen Schritt zu weit tut und beginnt echte Frömmigkeit und
Frömmlertum zu verwechseln, riskiert man ins pure Gegenteil zu
verfallen, d.h. in den Rationalismus, den Liberalismus und den
Intellektualismus, und dies hat ohne Zweifel eine geistige Verarmung und
Dürre zur Folge.

Diese Tendenzen sind in unserer Kirche sehr präsent, die von allem
Anfang an versucht hat, sich von den römisch-katholischen Praktiken
zu befreien, sich aber ebenso distanzierend von denen der Protestanten.

So hat sie unter dem Vorwand des Frömmlertums wichtige Dinge
entfernt (quasi das Kind mit dem Bade ausgeschüttet!, der Übersetzer).

Wer beispielsweise in unserer Kirche über die persönliche Lektüre

der Bibel, Bibelstudium, spontanes Gebet sprechen will, wird
schief angeschaut, da für viele Altkatholiken die Bibel, Bibelstudium
und gewisse Formen des Gebetes für die Protestanten reserviert sind.
Und wer sich gar so weit vorwagt, dass er von Bekehrung oder
charismatischem Leben spricht, wird sofort als Sektierer oder als potentieller

Spinner taxiert, als gefährliche Leute, die man genau beaufsichtigen

muss, und dies, obgleich die Bekehrung das Grundthema der
Predigt der Propheten, Christi und der Apostel ist, und obgleich das
Leben im Geist die Grundlage jeder christlichen Kirche sein sollte.

Sicher muss man energisch Missbräuche und Verirrungen bekämpfen,

um oft dramatische Konsequenzen zu vermeiden, die entstehen

können, aber man kann nicht das zum Verschwinden bringen, was das

286



Wesen des christlichen Lebens ausmacht. Eine Predigt, die alles
Wesentliche zum Verschwinden bringt, um nicht als störend empfunden
zu werden, verfehlt wohl oder übel ihr Ziel, das Ziel, Heil und Befreiung

zu bringen.
Die extreme Scheu der Altkatholiken in Glaubensdingen ist ohne

Zweifel in dieser Angst als frömmlerisch zu gelten begründet. Es ist in
der Tat für einen grossen Prozentsatz von Gläubigen undenkbar, ein

Zeugnis abzulegen, eine biblische Lesung zu halten im Gottesdienst,
eine Fürbitte vorzutragen in der Messe oder in einer Versammlung ein
Gebet zu sprechen: Der Glaube, das Gebet sind etwas Persönliches,
das geht niemanden etwas an, dies hört man immer wieder sagen. Eine
solche Auffassung kann nicht ohne tiefgreifende Folgen für das

kirchliche Leben bleiben. Um damit anzufangen: die altkatholische
Kirche hat keinen missionarischen Geist: Von Gott sprechen, Zeugnis
ablegen, beten, das ist die Sache der Geistlichen, die sind ja schlussendlich

bezahlt dafür! Die Geistlichen für sich allein sind aber nicht
die Kirche. Die Mission oder Evangelisation ist die Hauptaufgabe der

ganzen Kirche. Von daher ist es verständlich, dass die Mission in der
weiten Welt keine Resonanz mehr findet. Auf sich selber konzentriert,
zu lange schon in ihrem Ghetto eingesperrt, empfinden die Altkatholiken

auch heute noch sehr oft grosse Schwierigkeiten, über ihre Grenzen

hinauszusehen und sich den Christen der ganzen Welt gegenüber
solidarisch zu zeigen, denen der zweiten und dritten Welt gegenüber
zum Beispiel. Darin sind die Altkatholiken sehr wenig katholisch.

Die Zurückhaltung der Laien, was das Problem betrifft, sich für
einen Dienst oder ein Amt in der Kirche zur Verfügung zu stellen, hängt
zum Teil auch mit dieser Scheu zusammen. Die Laien stellen ihre
Einsatzfreudigkeit und ihre Bereitschaft unter Beweis, wenn es um praktische

Probleme geht, wenn es aber darum geht, sich in Fragen der
Spiritualität zu engagieren, sind sie äusserst zurückhaltend. Und diejenigen,

welche eine solche Verantwortung übernehmen, tun es meist im
Verborgenen, wobei sie jede Amtseinführung oder Einsegnung verweigern.

Die altkatholische Kirche ist eine sehr klerikale Kirche geblieben.
Weit mehr als die anderen Kirchen des Abendlandes bereitet es ihr
viel Mühe, aus dem traditionellen System des Einmannpfarramtes
herauszukommen, das noch allzu oft hochgehalten wird bei uns, das

System, in dem der Pfarrer über alles entscheidet und alle Funktionen
und die gesamte Verantwortung in sich vereinigt; dabei werden die
Laien zu einfachen Zuschauern und Konsumenten degradiert.

287



Von daher kommt es, dass die wahre Dimension der Kirche als Leib
Christi, in dem jedes Glied, Mann oder Frau, als Getauftes voll
verantwortlich ist für den Aufbau der Kirche und die Verbreitung des

Reiches Gottes, bei uns zu oft kaum bis gar nicht gelebt wird. Es geht
nicht darum, das apostolische Amt zu eskamotieren und die
Verantwortung zu schmälern, die sich damit verbindet, wohl aber darum, dieses

Amt wirkungsvoller werden zu lassen dadurch, dass die Laien
Verantwortung übernehmen und mitarbeiten.

Es ist ebenso zu sagen, dass die Ausbildung der Geistlichen, so

anspruchsvoll sie auch sein mag auf intellektueller und wissenschaftlicher

Ebene, nicht nur glückliche Auswirkungen hat. Es gibt auch hier
die Kehrseite der Medaille. Das Faktum, dass man unserer Kirche
immer den Titel einer Professoren- oder Doktorenkirche gegeben hat, ist

symptomatisch. Einerseits ist dies positiv in dem Sinne, als dies unserer

Kirche einen nicht zu verleugnenden Kredit schafft, auf der andern
Seite aber entsteht so oft ein Graben zwischen Theologen und Laien,
der von gewissen Laien ganz stark gespürt wird.

Wozu dienen, in der Tat, Predigten und theologische Reden, die
aufs beste vorbereitet sind, wenn sie von einem Teil der Laien nicht
verstanden werden können?

Unsere Kirche liefert den Beweis für die wohl bekannte Feststellung,

dass es einer zu intellektualisierten Kirche besonders an Aposteln

und Propheten mangelt.
Ohne Zweifel braucht es Spezialisten, die sich der wissenschaftlichen

Forschung annehmen. Zuerst haben wir aber vor uns die Welt,
und die Welt auf Abwegen weiss nichts anzufangen mit gescheiten
und vollkommenen Definitionen, die sie nicht berühren. Was die
Menschen des 20. Jahrhunderts erwarten, sind geistliche Führer, Priester

und Laien, die man erreichen kann, die bereit sind, zuzuhören
und ihnen Antwort zu geben auf ihre Fragen, die bereit sind, ihnen bei
der Lösung ihrer Probleme zu helfen und die ihre Ängste zu beseitigen
vermögen.

Was sie überzeugen wird, das ist sicher nicht das intellektuelle Wissen

ihres Pfarrers, auch nicht stereotype Antworten, die man auf den

Bänken der Fakultät oder im Religionsunterricht auswendig gelernt
hat, sondern ein authentisches Glaubenszeugnis, das darum authentisch

ist, weil es gelebt wird, in konkreten Taten. Auf uns allen lastet
die gemeinsame Verantwortung in dieser Frage.

Ein augenfälliges und äusserst lähmendes Hindernis für unsere Kirche

ist der schwere Minderwertigkeitskomplex, an dem sie leidet. An-

288



statt aus ihrem Reichtum zu schöpfen und das Positive ihrer Situation
auszunutzen, bleibt sie in ihren Schwierigkeiten blockiert und verwendet

viel Energie darauf, zu klagen und über ihre Kleinheit und Schwäche

zu jammern. Als ob für das Volk Gottes Kleinheit und Schwäche
ein Armutsausweis und ein unüberwindbares Hindernis wären! «Oh
fürchte nicht - du Häuflein klein!», ist uns gesagt, «geh voran mit der

Kraft, die dir zur Verfügung steht. Meine Gnade soll dir genug sein,
ich bin bei dir.»

Noch kleinere Gemeinschaften als die unsrige schreiten so voran,
wobei sie mit ihrer Kleinheit vollständig fertig werden und den grossen

Kirchen eine Qualität von Leben und Ausstrahlung bieten, die
wohltuend ist. Ich muss immer noch an einen Mennonitenpfarrer denken

- die Mennoniten sind eine viel kleinere Kirche als die unsrige -
der an einer wichtigen ökumenischen Veranstaltung folgendes sagte:
«Unsere Kirche ist winzig klein, aber rechnet damit, dass sie euch stören

wird.» Und sie hat uns in Frage gestellt und gestört in unserem
Betrieb. Wir mussten mit ihr rechnen, sie hatte uns etwas zu sagen, ganz
einfach, aber klar und deutlich, ohne dass sie sich dabei fragte, ob sie

bei den anderen Kirchen wohl Gefallen finden würde oder nicht.
Ihre Stärke liegt darin, dass sie ihre Grenzen kennt und dass sie der

Versuchung zu widerstehen weiss, die darin besteht, dass man sich um
alles in der Welt den Grossen anpassen will und so tun will wie sie,
mit dem Risiko, seine eigene Identität zu verlieren und die besten
Chancen zu verpassen.

Die altkatholische Kirche hat recht, wenn sie meint, sie hätte den
andern etwas anzubieten und eine wichtige Rolle zu spielen. Was sie

aber einsehen muss, ist dies: sie wird nie, trotz aller Anstrengungen,
mit den grossen Kirchen Schritt halten können. Sie hat weder die nötigen

Kräfte, noch die Mittel, um an allen Fronten zugleich zu sein.
Zudem würde sie dies daran hindern, ihren Auftrag gut zu erfüllen. Die
kleine Herde, die wir sind, hat aber andere Möglichkeiten, ausserordentliche

Möglichkeiten sogar. Diese Kirche könnte eine prophetische
Rolle spielen, sie könnte ein Zeichen sein, zu einem Ferment und
einem strahlenden Licht werden, wenn sie heute vielleicht sich dazu ent-
schliessen könnte, die authentische Kirche Jesu Christi zu werden, die

Kirche, auf die die Welt wartet und deren sie so dringend bedarf.
Dazu muss sie sich aber in Fage stellen und muss sie den Geist Gottes

wirken lassen, dass er sie entflamme, sie erneuere und ihr ein neues
Leben schenke. Ja wenn sie doch, statt ein Armenleben zu fristen, sich
der Reichtümer bewusst würde, die ihr geschenkt sind, sie - das will

289



heissen: jeder von uns -, und wenn sie sich dazu entschliessen könnte,
diese Reichtümer anzunehmen und davon zu leben. Diese Reichtümer,

als Grundlage unseres Glaubens, zeichnen sich dadurch aus, dass

man sie nicht besitzen kann, dass man vielmehr von ihnen in Besitz

genommen (d.h. erfasst) wird: Wir müssen gepackt werden durch das

Wort Gottes, durch Jesus Christus und durch den Heiligen Geist. So

bereichert und umgewandelt könnte unsere Kirche zur Kirche als

Licht für die Welt werden, zu einer Kirche der Gemeinschaft, die fähig
wäre, wirksam den Erwartungen unserer ausgehungerten und verängstigten

Welt zu entsprechen dadurch, dass sie ihr die befreiende
Botschaft bringt, andrerseits, indem sie Christi Liebe zum Nächsten lebt
und seine Taten wiederholt, könnte sie glaubhaft machen, dass sie

einem lebendigen Gott dient, der befreit, beschützt, heilt und heute

noch dieselben Wunder wirkt wie vor 2000 Jahren.
Hat es denn je eine Zeit gegeben, in der die Welt es mehr nötig

gehabt hätte, dass man ihr hilft, sie befreit und heilt?
Was meinen Sie? Ist es nicht so, dass eine Kirche, die in die Tat

umsetzt, was sie verkündigt, und die den Beweis erbringt, dass ein Leben
in der Fülle Gottes keine Utopie ist, sondern eine mögliche Wirklichkeit

darstellt und zwar bereits jetzt, ist es nicht so, dass diese Kirche
nicht anders sein kann denn lebendig und dynamisch, voller Liebe
und Freude, und von daher voller Licht und Anziehungskraft? Würde

man da nicht von überall her herbeiströmen, um in ihr Zuflucht zu
finden, um Wärme und Trost zu erlangen und um in ihr neu zu werden?

Um aber eine solche Fülle zu kennen und zu einer solchen Kirche
zu werden, gibt es eine Bedingung, ohne die es nicht geht: die Bedingung,

dass wir uns auffangen und uns, persönlich und als Kirche,
einer radikalen Umwandlung unterwerfen.

Es ist dringend, dass wir uns der Tatsache bewusst werden, dass die

Kirche zu einem grossen Teil verantwortlich ist für die jetzige Weltlage,

da sie sich seit Jahrhunderten in einer ruhigen Sicherheit
eingerichtet hat und ihren Auftrag schlecht erfüllt hat, den Auftrag, der

darin besteht, das Werk Christi weiterzuführen: sie hat schlecht
geliebt, schlecht geholfen, schlecht geheilt, zu oft war ihr daran gelegen
der Welt zu gefallen, und sie hat eine versüsste Botschaft von sich
gegeben, die all ihrer befreiender Kraft entleert war. So hat sie es

zugelassen, dass viele Schafe der Herde verloren gingen, zu oft hat sie

ihren Glauben schlecht gelebt und ist unglaubwürdig geworden auf
Grund des Mangels an Authentizität in ihrem Zeugnis. Es geht nicht
darum, mit irgendjemandem ins Gericht zu gehen: die Kirche, das ist

290



ein jeder von uns, und das will besagen, dass ein jeder von uns
Verantwortung trägt für die heutige Situation. Einige Verse aus dem Buche
des Propheten Haggai zeigen in deutlicher Weise, wo wir uns heute
befinden und was wir zu tun haben:

Haggai 1, 5 ff. «Und nun, so spricht Jahwe Zebaot, achtet doch darauf,

wie es euch ergeht! Ihr habt reichlich gesät und wenig heimgebracht,

beim Essen werdet ihr nicht satt, und beim Trinken bekommt
ihr nicht genug. Ihr habt wohl Kleider zum Anziehen und werdet nicht
warm... Achtet doch darauf, wie es euch ergeht!»

Ist dies nicht ganz genau unsere Situation? Wir verbrauchen unsere
Kräfte in unserer Aufgabe und verfallen oft in tiefe Entmutigung, da

die Ernte so spärlich ist! Und ist es nicht so, dass wir essen, trinken
und uns kleiden, ohne gesättigt zu werden, ohne dass unser Durst
gestillt wird und ohne dass wir warm bekommen?

Muss es denn so sein? Sind wir unwiderruflich dazu verurteilt, in
der Mittelmässigkeit zu leben, unzufrieden und verängstigt?

Wenn wir klein beigeben, sind wir ebenso zu bedauern wie diejenigen,

welche behaupten, dass Gott die Welt verlassen hat und dass der

Heilige Geist nicht mehr wirkt - ja vielleicht sind wir noch mehr zu
bedauern als diese, da wir doch engagierte Christen sind. Was ist denn
da los? Wir sind doch aufgerufen in der Fülle zu leben! Ist es also

Gott, Vater, Sohn und Heiliger Geist, der sich gewandelt hat und der
seine Macht und Wahrheit verloren hat, oder liegt es wohl bei uns,
Christen des 20. Jahrhunderts, wenn etwas nicht mehr funktioniert?

Es will mir scheinen, dass uns Gott durch das Wort des Propheten
Haggai auf die Spur bringt: Ihr erntet wenig? Ihr habt Hunger, Durst
und kalt? Also achtet darauf, wie es euch ergeht, und ihr werdet
verstehen, wieso es so ist und was zu tun ist, um die Lage zu verbessern:
Kehrt zu den Ursprüngen, den Quellen zurück!

Kehrt zu Jesus Christus zurück! Kehrt zurück zum Geist von Pfingsten

und lasst euch packen vom Wort Gottes, durch Jesus Christus
und den Heiligen Geist.

An diesem Punkt müssen wir alle zusammen lernen, und weiter
müssen wir die wahre Dimension geschwisterlicher Gemeinschaft, ge-
lebter Nächstenliebe, gemeinsamen Studiums des Wortes Gottes und
des Gebetes entdecken.

Hier ist der Weg, den wir verfolgen müssen, wenn wir wollen, dass

etwas sich ändert. Ohne Umkehr in unserem tiefsten Innern kann es

keine authentische Erneuerung und keine Fülle des Lebens geben. Wir
müssen nicht etwas völlig Neues suchen, alles ist uns ein für allemal

291



geschenkt worden im Überfluss. Was uns fehlt ist ein neues Herz und
ein neuer Geist, eine neue Erkenntnis, um zu verstehen, neue Augen,
um zu sehen, und neue Ohren, um zu hören.

Die Rückkehr zu den Quellen - Vom Wort Gottes erfasst werden

Wie es ihr Name anzeigt, bezieht sich die altkatholische Kirche auf die

Alte Kirche und hat von allem Anfang an eine Rückkehr zu den Quellen

gefordert. Zu den Quellen zurückkehren will heissen, das Wort
Gottes hören, es in uns eindringen lassen und zulassen, dass durch es

sich unsere Art zu denken und zu handeln verändert. Das Wort hören
heisst sich packen lassen von der eindrucksvollen Stimme der Propheten,

die immer wieder zu einer Rückkehr zum einen Gott aufrufen, die

zur Busse mahnen und die Befreiung und Fülle ankündigen.
Zu den Quellen zurückkehren heisst auch, das Evangelium

wiederentdecken und es mit einem neuen Herzen und mit einem neuen Geist

aufnehmen, nicht wie eine theoretische Unterweisung, sondern als das

Wort, das Leben schafft.
Zu den Quellen zurückkehren heisst auch, im Reichtum der Lehre

der Apostel schöpfen, ebenso im gelebten Zeugnis der Kirche der
apostolischen Zeiten, das immer aktuell und beispielhaft ist. Dies wird es

uns erlauben zu entdecken, was mit dem Leben im Heiligen Geist
gemeint ist.

Zu den Quellen zurückkehren heisst vertiefen, was wir in den
Glaubensbekenntnissen und in unserer Liturgie bezeugen, weil diese die

Grundlagen unseres Glaubens zusammenfassen. Wie sollten wir nach

dem leben können, was wir schlecht verstehen oder was wir vielleicht

gar nicht glauben können? Und von da her: Wie sollten wir andern
mitteilen können, was wir selber nicht erworben haben? Gewiss laufen
wir Gefahr, dass uns diese Gegenüberstellung von dem Ideal, zu dem

wir berufen sind, und der Wirklichkeit, in der wir leben, zu erschüttern

vermag, zumindest wenn wir ehrlich sind und klar sehen. Das Heil
wird uns nur zu diesem Preis zuteil. Solange wir bewusst unsere
Augen schliessen über unseren Fehlern und Mängeln, über unseren
Schwächen und Misserfolgen, und solange wir den wahren Fragen
ausweichen, da diese uns stören und missfallen und da sie uns so

schrecklich herausfordern, werden wir unsere Augen auch geschlossen
halten für all die besonderen Möglichkeiten und Versprechungen, die

uns zugesagt sind.

292



Diese Rückkehr zu den Quellen soll uns nicht in unserem Elend
festnageln und uns erdrücken, sie soll uns vielmehr trösten, da sie uns
leuchtende Wege auftut und uns hilft, eine Dimension christlichen
Lebens zu erfahren, auf persönlicher und kirchlicher Ebene, eine Dimension,

welche wir vorher gar nicht kannten oder welche wir zwar intuitiv

ahnten und erhofften, aber kaum reell lebten.

Rückkehr zu Jesus Christus - von Jesus Christus erfasst werden, dem

Zentrum unseres Lebens, aufpersönlicher und kirchlicher Ebene

Katholiken Christi. So hiess das Zeichen zum Zusammenschluss der
Väter unserer Kirche in der Schweiz. Wenn am Anfang dieser Begriff
auch nicht ganz frei war von polemischen Hintergedanken, so war er
doch nichtsdestoweniger ein Glaubensbekenntnis. Und was für ein

Glaubensbekenntnis, wenn man den Namen Christi ernst nimmt!
Christkatholiken - Katholiken Christi. Die Wahl eines solchen

Vornamens ist ein Engagement, denn er drückt von Anfang an den Willen
aus, Christus angehören zu wollen. Ihm angehören wollen, bedeutet
ihn zum Herrn auserwählt zu haben, zum Retter und Meister. Eine
solche Wahl setzt aber voraus, dass man ihn erkannt hat und dass man
ihm folgen und ihm dienen will.

In Jesus Christus den erkennen, den Gott gesandt hat, um sein
Liebeswerk zu vollenden, ist ein Glaubensakt. Ihm begegnen und erkennen,

dass er uns so Hebt wie wir sind, sowie wahrhaft an das Geschenk
seiner Vergebung glauben und es annehmen, ist ein Glaubensakt. In
ihm den Lebendigen erkennen und ihm folgen ist ein Glaubensakt.
Ihm dienen ist auch ein Glaubensakt, denn das heisst, dass wir uns der
Tatsache bewusst werden, dass er durch uns handelt und sein Werk
wirkt, bis er wiederkommt. Es handelt sich um einen Glaubensakt,
denn ihm dienen heisst auch sich selber sterben, sein Kreuz tragen
und auf sich nehmen, was Jesus auf sich genommen hat: nicht verstanden

werden, verspottet und erniedrigt werden, ja vielleicht sogar
Verfolgung, Folter und Kreuz erleiden müssen. Es ist aber auch ein
Glaubensakt, fest an die Versprechungen Christi und an den Sieg zu glauben.

Wer ist Jesus Christus für uns? Ist er wirklich der gekreuzigte und
auferstandene Jesus, der das Böse und den Tod besiegt hat, mein Böses

und meinen Tod? Der mich auf meinem Weg nach Emmaus
begleitet und auf mich hört, der mich ausfragt, mich stärkt, der mich mit
Namen kennt und der mein Essen teilt? Wenn es wahr ist, dass Er
auferstanden ist, wenn es wahr ist, dass wir ihm begegnet sind und ihn er-

293



kannt haben, wenn es schlussendlich wahr ist, dass wir ihm nachfol-
g'en und ihm dienen, dann muss dies an den Früchten ersichtlich sein,
die wir bringen. Es ist dies ein unfehlbares Kriterium; es gibt aber

noch ein anderes, die Antwort z. B., die wir auf folgende Frage geben
würden: Wären wir bereit, uns als Christen zu bezeugen, wenn wir
dadurch unsere Vorteile verlieren würden, unser Wohlergehen, unseren
Lebensunterhalt? Wären wir bereit, im Fall einer Kirchenverfolgung
Gefängnis, Folter, ja sogar den Tod auf uns zu nehmen, wobei wir alle

Kompromisse ablehnen und bei uns weiterhin eine Bibel bewahren
und in unserem Heim eine Hauskirche einrichten?

Es gibt heute hunderttausende von Christen aller Konfessionen in
vielen Ländern der ganzen Welt, die diese wichtige Entscheidung oder
Wahl zu treffen haben.

Zu Christus zurückkehren heisst sich auf diese Entscheidung und
Wahl vorbereiten, wobei man weiss, worum es geht, d.h. auf der Basis

einer persönlichen Erfahrung. Denn weder die Erfahrung der andern,
noch ihr Wissen, noch ihr Glauben gibt uns die Möglichkeit, diesen

schwierigen Weg zu wählen.
Zu Christus zurückkehren heisst also auch absolutes Vertrauen

haben in seine wirksame Gegenwart, sich ganz ihm übergeben, in jeder
Situation.

Zu Christus zurückkehren: das heisst schlussendlich auf seinen Anruf

hören und Antwort geben: Du, folge mir! Ihm folgen, d.h. nicht
bloss zur Kirche gehen, wohl aber ein Glied werden am lebendigen
Leibe Christi, und zwar ein Glied im vollen Sinn, frei und verantwor-
tungsbewusst. Mutter Theresa von Kalkutta hat einmal gesagt: Wahrhaftig

Christ sein und wahrhaftig Christus nachfolgen, das heisst für
die andern ein neuer Christus werden, das heisst lieben, so wie er
geliebt hat, dienen, schenken, helfen, heilen, befreien und Ketten
brechen, so wie er es getan hat. Rufen wir uns aber zwei wichtige
Tatbestände in Erinnerung:

- Zuerst diesen: Als Christus Mensch wurde, hat er von Anfang an

den Reichtum, die Ehren, den Ruhm, den Autoritarismus und die
Gewalt von sich gewiesen und hat an deren Stelle die Armut, die
Bescheidenheit, die Feinheit und Milde und den Gehorsam gewählt. Er ist

gekommen, um zu lieben und zu dienen. Zu ihm zurückkehren und ihm

dienen will für uns alle, Geistliche und Laien, besagen, dass wir zu

diesen Normen zurückkehren müssen.

- Dann diesen: Was der, der uns aussendet, von sich selber sagt:

«Ich tue nichts von mir aus, ich tue, was mich der Vater geheissen hat,

294



der Vater, der in mir ist, schafft selber seine Werke, er schenkt mir
alles, worum ich ihn bitte, denn ich tue immer das, was ihm wohlgefällt.»

Wenn wir diese Lektion begriffen haben, dann kann das

Versprechen Christi Gestalt annehmen, demgemäss ein jeder, der an ihn
glaubt, dieselben Werke schafft, die er tut, ja sogar noch grössere. Ein
Schritt bleibt uns aber noch zu tun, dieser nämlich:

Die Rückkehr zum Geist von Pfingsten - vom Geist erfasst sein.

Dieser Schritt ist entscheidend, von diesem Schritt hängt jede authentische

Erneuerung ab und jeder mögliche Aufbruch nach vorn, der
wirksam sein soll und zum Sieg führen soll, Aufbruch hin zu einem
Leben im Geist und in der Fülle.

Wie viele Christen habe auch ich die erstaunliche Erfahrung
gemacht, dass man einen soliden Glauben haben kann, ja sogar seit langer

Zeit bekehrt ist und total im Dienste Gottes steht, ohne wirklich
das Leben im Geist und in der Fülle zu kennen.

Den Heiligen Geist erhalten zu haben ist eines, ihn aber wirken
lassen, so dass er uns ergreift, ist ein anderes. Der Unterschied ist
entscheidend, denn im ersten Fall entscheiden und handeln wir gemäss

unserem Willen und gemäss unserem menschlichen, fehlbaren Ermessen,

wohingegen wenn der Geist uns ergriffen hat und wenn wir ihm
freien Lauf lassen, er selber wirkt und uns führt, so wie er will und wohin

er will.
Was ich erlebt und gesehen habe, führt mich zu folgender Aussage:

wenn es einem gelingt, das eine oder andere Mal, im Glauben den

Heiligen Geist in uns und durch uns wirken zu lassen, wobei man vom
eigenen Willen Abstand nimmt, wird man sich der Tatsache bewusst -
obwohl man noch viel zu lernen und zu entdecken hat - dass christliches

Leben unendlich mehr sein kann, als was man bis anhin gelebt
hat. Es ist dies eine grossartige Erfahrung und mit einemmal beginnt
man die Bedeutung und Tragweite gewisser biblischer Ausdrücke besser

zu verstehen, wie z. B. Licht, Frieden, Freude, Gewissheit, Gemeinschaft

und lebendige Gegenwart Gottes. Es wird uns eine grosse Ruhe

zuteil, wenn wir wissen, dass wir uns in allen Dingen Gott anvertrauen
können, und dass wir nicht mehr unsere Kräfte dazu verschwenden

müssen, besorgt zu sein und uns so viele unnütze Fragen zu stellen.
Diese Kräfte stehen uns von nun an für den Auftrag, den wir zu erfüllen

haben, zur Verfügung. Unser Zeugnis sieht von da her gesehen

ganz anders aus, und wäre es bloss wegen des neuen Aussehens, das

295



wir der Umwelt darbieten auf Grund eines radikal erneuerten Verhaltens,

unser Gesicht ist jetzt entspannt, friedlich und freudig geworden.
An diesem Punkt erhält die Prophezeiung des Propheten Haggai

eine ganz besondere Bedeutung: «Achtet doch darauf, wie es euch

ergeht!» Das will besagen: Tut Busse, kehrt um, auf dass ihr den Heiligen

Geist erhaltet! Diese Verkündigung ist die Lebensgrundlage des

Gottesvolkes, und wir müssen ihren tiefen Sinn wiederentdecken und

uns bewusst werden, dass unsere Taufe und Firmung erst im freien
Entscheid ein neues Leben zu führen ihre Erfüllung finden. Tut Busse,

kehrt um, damit ihr den Heiligen Geist erhaltet. Ein kleines Wörtchen,
dieses «damit», es zeigt aber deutlich, dass die Wasser- und Geisttaufe
einander bedingen. Vergessen wir den Umstand nicht, dass die
Wassertaufe ursprünglich Zeichen der Busse war, die reinigte und den Ort

vorbereitete, an dem der Geist in uns Wohnung nehmen konnte.
Wenn wir damit einverstanden sind, dass die Geisttaufe der

Annahme des Gläubigen entspricht, sich von nun an vom Geist leiten zu

lassen, dann wird man leicht verstehen können, dass ein solcher
Glaubensakt nur für den möglich ist, der persönlich Gottes Gnade und
Liebe empfangen und erfahren hat, der weiss, dass ihm vergeben worden

ist und dass er frei ist, und der von da her die Gewissheit besitzt,
dass er volles Vertrauen haben kann in den, der sein Leben gegeben
hat, um uns zu retten und um uns die Würde der Gotteskindschaft
wiederzugeben und uns in der Fülle leben zu lassen.

Andererseits kann der Geist nur Wohnung nehmen und handeln,
wenn wir unser egozentrisches und alles in Anspruch nehmendes Ich

aus unserem Innern entfernt haben. Der Geist ist ein Geschenk Gottes,

dargeboten nicht denjenigen, die alles verstanden haben und die

mehr Verdienste haben und besser sind als andere, sondern denen,
welche darum bitten, im Glauben und in der Demut, da sie darum
wissen, dass sie von sich aus nichts sind und nichts vermögen.

Das Leben im Geist löscht unsere eigene Verantwortlichkeit nicht

aus, wie einige behaupten, im Gegenteil, es öffnet unseren Verstand

für diese Verantwortlichkeit, die im bedingungslosen Gehorsam den

Befehlen des Geistes gegenüber besteht. Es ist klar, dass es sich da um

einen kontinuierlichen Glaubensakt handelt, der jeden Tag erneuert
werden muss. Ein jeder weiss aber, dass der Glaubensakt immer ein

Kampf ist, aber auch ein Sieg, und dies lässt keinen Platz offen für
Passivität oder Resignation.

Es ist ganz klar, dass all diese Schritte nicht improvisiert werden

können, auch können sie nicht im Alleingang oder ausserhalb der Kir-

296



che vollzogen werden. Da das christliche Leben auf der Liebe basiert,
kann es nur gemeinschaftlich gelebt werden. Die Kirche ist der bevorzugte

Ort, den uns der Herr gegeben hat, auf dass wir unter seiner

Führung alle zusammen uns aufmachen ins gelobte Land.
Hier können wir uns bemühen, Gottes Wort zu hören, hier können

wir die lebendige Gegenwart Jesu Christi erfahren sowie die wirksame
Kraft des Heiligen Geistes. Hier können wir auch lernen, was
Nächstenliebe heisst, indem wir uns darin üben einander aufzunehmen und
anzunehmen, so wie wir sind, mit unseren Qualitäten und Mängeln.
Hier können wir unsere Erfahrungen austauschen, uns gegenseitig
bereichern, uns stärken und uns gegenseitig beistehen. Hier schlussendlich

können wir kämpfen im gemeinsamen Gebet - sei es liturgisch
oder spontan - gegen die Mächte des Bösen, auf dass wir, durch einen

gemeinsam errungenen Sieg, imstande sind, das Werk Christi
weiterzuführen und so immer zahlreichere Zeichen zu setzen, dass das Reich
Gottes heute hier und jetzt eine Wirklichkeit ist.

Im Bereich der geschwisterlichen Gemeinschaft hat man nie aufgehört

zu lernen und Fortschritte zu machen. Was sollen wir aber tun,
um zu einer wirklichen Gemeinschaft zu gelangen? So wie die Lehre
der Apostel, die auf derjenigen Christi beruht, die Grundlage der Kirche

aller Zeiten darstellt, so bleibt das gelebte Zeugnis der Urkirche,
das ebenso auf der Lehre und dem Beispiel Christi beruht, gültig und
beispielhaft für die Christen aller Generationen.

Es geht sicher nicht darum, wortwörtlich alle Taten und Gesten der
ersten Christen zu kopieren, wohl aber darum zu versuchen, wie sie,
im Geist und durch den Geist von Pfingsten, zu leben und die wesentlichen

Prinzipien zu entdecken, die ihnen beim Bau der Kirche als Basis

dienten. Die folgenden Punkte werden mit all dem, was sie umfassen,

wertvoll sein, um unser Suchen zu lenken, unsere Überlegung zu
nähren und um auf dem Weg zu einem Leben im Geist und in der
Fülle voranzukommen:

«Alle verharrten einmütig im Gebet, mit den Frauen, und Maria der
Mutter Jesu, und den Brüdern Jesu.»

«Sie verharrten, ich unterstreiche dieses Wort,
- in der Lehre der Apostel,
- in geschwisterlicher Gemeinschaft,
- im Brotbrechen und im Gebet.»

«Die Menge derer, die zum Glauben gekommen waren, waren ein
Herz und eine Seele. Sie waren vom Heiligen Geist erfüllt.

297



Die Apostel gaben Zeugnis von der Auferstehung Jesu mit viel
Kraft.

Eine grosse Gnade ruhte auf ihnen allen, und es geschahen viele

Wunder und Zeichen. Männer und Frauen kämpften für das Evangelium.»

Noch heute, überall dort, wo ein Hauch der Erneuerung eine

Kirche oder Gemeinschaft erfasst und wo sie sich daran macht, im
Geist zu leben und entsprechend den Vorschriften der ersten Kirche,
ruht diese Gnade der Uranfänge auf ihr und es geschehen Zeichen
und Wunder.

Wenn man sich dem Tun des Heiligen Geistes nicht widersetzt und

man sich durch ihn packen lässt, werden alle Dinge neu. Ich habe eine

grosse Zahl von Menschenleben radikal verwandelt gesehen. Ich habe

gesehen, wie hoffnungslose Situationen sich zum Besseren kehrten,
wie verurteilte Kranke und Invalide wunderbar geheilt wurden, wie
Sklaven von Drogen, Alkohol und anderen Leidenschaften definitiv
befreit wurden und wie Verzweifelte die Heiterkeit und den Sinn ihres

Lebens wiedergefunden haben.

Mit einem Wort, ich habe oft gesehen, wie das Unmögliche möglich
wird.

Darum bin ich voller Hoffnung und habe für die Zukunft keine

Angst. Wenn wir demütig genug sind und den Willen haben, diese

Rückkehr zu den Quellen, zu Jesus Christus und zum Geist von Pfingsten

zu vollziehen, und wenn wir also alle miteinander im Gebet

darum kämpfen, auf dass wir vom Wort Gottes, von Jesus Christus
und vom Heiligen Geist erfasst werden, dann werden wir unsere Kirche

neu erstehen sehen. So kann sie ein Ferment werden sowie das

Licht der Welt, das zu sein sie berufen ist. Dann werden wir die Fülle
kennen und werden satt und erfrischt sein.

(Übersetzung: Pfr. F. Soder, Genf) Liliane Krämer

Sozusagen ausser Programm fand eine Informationsstunde statt, in
der Dr. Johannes Heinrichs, Dozent an der Universität Bonn, über

Anliegen, Hintergründe und Personen der Bewegung «alt(ernativ)-ka-
tholisch» Interessierte vertraut machte.

Der Bürgermeister der Bundeshauptstadt Wien hatte die
Kongressteilnehmer zu einem Empfang in den Wappensälen des Wiener
Rathauses eingeladen. In seiner Vertretung begrüsste der altkatholische
Stadtrat Peter Schieder die Gäste, für die ein köstliches kaltes Buffet
bereitstand und Wiener Musik eine Stimmung vermittelte, die so manches

Paar zum Tanzen verlockte.

298



Berichte der Diskussionsgruppen

Die Diskussionsgruppen orientierten sich an den drei Grundthemen
des Kongresses, die zugleich die Themen der Vorträge waren:

1. Was sind wir? (bzw. Kirche), 2. Was wollen wir? (bzw. Ökumene),
3. Wie verwirklichen wir unsere Aufgabe? (bzw. Spiritualität),

wobei jedoch die Übergänge fliessend waren.

Gruppe Dr. Deister:

Wir haben das Wort von Prof. Oeyen sehr ernst genommen, dass wir
eine geschwisterliche Kirche sein sollten. Wir finden darunter die beiden

Stichworte «Apostolisches Amt» und «grundsätzliche Gleichheit
aller Getauften». Wir glauben, dass das Apostolische Amt in den
verschiedenen Kirchen nicht umstritten zu sein brauchte und auch kaum
umstritten ist. Wir haben abgeleitet aus der Gleichheit aller Getauften
auch die Berechtigung zum Diakonat der Frau, etwas, was wir streng
trennen wollen vom Diakonat schlechthin. Wir glauben, dass das

etwas Neues und Wichtiges ist, und wir wollen es ebenso trennen vom
Priesteramt der Frau, das wir bewusst nicht diskutiert haben. Aber das

Diakonat müsste sein.

Wir glauben, dass die Laien im Sinne einer Gleichheit aller Getauften

ökumenische Anstösse geben mussten über die feierliche
Amtsökumene hinaus, die nach dem Kalender abgehakt wird. Wir sind der

Meinung, dass alternativ-katholisch eine sehr notwendige Sache ist.
Es sind Zweifel aufgekommen bei einer gewissen Minderheit innerhalb

unserer Gruppe, ob man das richtig angepackt hat. Wir alle sind der
Meinung, dass man nicht abwerten dürfe, aber dass ökumenische
Massnahmen, ökumenische Schritte dieser Aktion nicht entgegenstehen.

Letztens: Wir glauben, dass Spiritualität sehr notwendig ist, als

Thema heute aufzunehmen, dass Bibelarbeit ein Defizit bei allen
katholischen Kirchen ist, insbesondere bei uns. Dass wir Meditation
über die Bibel betreiben können. Wir wollen ganz konkret Herrn
Prof. Stalder, den ich auch ansprechen konnte, bitten, uns zu helfen.
Wir wollen anknüpfen an die vorzügliche Arbeit des deutschen
altkatholischen Frauenverbandes, insbesondere an die Arbeit von Frau
Dr. Brinkhues, mit vielen Bekannten, auch aus anderen Kirchen, auch
aus der evangelischen Kirche.

Letzter Punkt. Wir glauben, dass wir vieles Spirituelle umsetzen
müssen in aktives Handeln innerhalb unserer Gemeinden. Wir denken

299



an die Gestaltung von Texten innerhalb unseres Gottesdienstes, von
gewissen Veränderungen auch dort, und schliesslich auch an Freizeit
und Rüstzeit über Wochenenden und für ganze Familien, die uns helfen

sollen, unsere Aufgaben zu erfüllen.

Gesprächsgruppe Ffr. Büchler

Die Zusammensetzung unserer Gruppe war gut. Wir kamen aus Ost

und West und den damit zusammenhängenden politischen Systemen
und Hintergründen. Dadurch ergab sich eine gute Diskussion, die

nicht immer zur Einmütigkeit in der Beurteilung der Situation und der

konkreten Aufgaben führen konnte.
Wir stellen fest:
1. Menschen leiden unter Kontaktlosigkeit. Unsere Aufgabe: Feindbilder

abbauen (Gastarbeiter, Dritte Welt, andere Religionen, auch

Atheisten).
Statt vieler Worte eine Tat.
2. Ökumenische Kontakte sollen unsere Kirche bekannt machen,

vor allem durch unser Leben.
Als Problem sehen wir das Verhältnis der getauften, geborenen

Altkatholiken zu den neu Hinzugekommenen oder Hinzukommenden.
Beide Gruppen haben oft verschiedene Erwartungshaltungen.

Wir stellen fest: Vielfalt ist kein Übel, aber Streit auf Dauer ist

schlimm.
In bezug auf das Referat von Dr. Rossner sieht die Gruppe nicht die

Chance in einem Zurücklieben oder Zurückkehren an einen Tisch,
sondern im gegenseitigen, vorurteilsfreien Annehmen.

3. Zur Spiritualität gehört: Gefühle ansprechen, Beziehung zur
Gemeinschaft und Umwelt schaffen. Auch das Vorhandensein einer
«eisernen Ration» von Worten und Gebeten für das persönliche Gebetsleben

wurde als erstrebenswert angesprochen.
«Bete und arbeite» - eine Aufforderung, die auch heutige Spiritualität

bestimmen könnte.

Gruppe Pfr. Herborn

Wir haben festgestellt, wir möchten eine geschwisterliche, offene
Kirchengemeinschaft sein.

Wir sind oft voreinander gehemmt. Wir mussten die Hemmschwellen

überwinden.

300



Wir müssen lernen, unsere AnHegen voreinander zu äussern. Im
Gottesdienst eignen sich dazu die Fürbitten.

Wir schlagen vor:
a) die Fürbitten konkret zu formulieren - auch anonym über einen

Zettelkasten ;

b) spontane Fürbitten zuzulassen;
c) Fürbitten durch Laien in Gruppen zu erarbeiten.
Um unsere Anliegen zu verinnerlichen, regen wir an:
die tägliche oder womöglich tägliche Bibellesung nach einem

liturgischen Kalender oder Jahresbuch mit Einschluss der Fürbitte.
Wir wünschen uns die Möglichkeit zur Stille und zur Meditation im

Gottesdienst, z. B. nach dem Empfang der heiligen Kommunion. Dazu
brauchen wir eine Anleitung.

Zu alledem gehört, dass wir lernen, nicht nur zu geben, sondern
auch, dass wir von der Gemeinde Hilfe anzunehmen bereit sind.

In der offenen altkatholischen Gemeinde halten wir es für notwendig,

dass wir uns theoretisch fortbilden:
a) damit wir eine Antwort geben können, wenn wir nach unserem

Selbstverständnis oder unserer Kirche gefragt werden;
b) damit wir wissen, wer die anderen in der Ökumene sind;
c) damit wir einen gemeindlichen Besuchsdienst aufbauen können.

Meditationsgruppe Frau Oeyen.
Berichterstatterin Sylvia von Arx

Unsere Leiterin hat es vorzüglich verstanden, uns in die Grundlagen
der Meditation einzuführen. Meditation vermittelt geistliches und
körperliches Wohlbehagen. Es vertieft das religiöse Leben. Wir fanden

unsere Ruhe und wurden offen für das Gebet. Das alles haben wir in
dieser Meditationsgruppe gespürt, wo wir theoretisch und praktisch
viel gelernt haben. Wir sind glücklich, dass es so etwas in unserer Kirche

gibt. Wir dachten, es wäre gut, auch im Gottesdienst vermehrt
besinnliche Pausen einzuschalten.

Holländische Gruppe. Pfr. Ditmarsch

Wir waren eine holländische Gruppe, völlig holländisch. Wir haben
das erst als einen Nachteil erfahren, später haben wir bemerkt, dass es

doch eine gewisse Möglichkeit gab, zu reden über die holländische
Lage. (Der holländisch verfasste Bericht liegt nicht vor.)

301



Gruppe Dr. Gastgeb.
Berichterstatterin Heidi Herborn

Wir haben in unserer Gruppe versucht, konkret zu diskutieren, d.h.
wir haben in unserer Gruppe bemerkt, dass unsere Diskussion nur
fruchtbar ist, wenn wir bei uns selbst anfangen. Wir haben festgestellt,
dass in einer Gemeinde gespürt werden soll, dass sie nicht nur am

Sonntag zusammenkommt, sondern auch Gemeinschaft im Alltag hat.

Dazu gehören unserer Meinung nach Arbeitskreise in den Gemeinden,
Veranstaltungen, auch Feste. Die Gemeinde sollte nicht warten, bis

dazu vom Geistlichen die Anregung oder die Initiative kommt,
andererseits sollte auch der Geistliche sich solchen Anregungen aus der

Gemeinde nicht verschliessen.
Es besteht für uns ein grosses Bedürfnis danach, das geistliche

Leben der Gemeinde dadurch zu bereichern, dass Gemeindemitglieder,
Laien z.B., die dazu befähigt und bereit sind, ausgebildet werden, um
dann in der Gemeinde in diesem Sinn zu wirken.

Es ist uns wichtig, für die persönliche, religiöse Erfahrung
Gesprächskreise, Bibelkreise und Gebetskreise in den Gemeinden
anzubieten.

Gruppe Pfr. Körschgen

l.Tag, Hauptfrage: Wie bekommen unsere Gemeinden Ausstrahlung?
Durch das Zeugnis echter Lebensgemeinschaft.

Dazu erforderlich: Der Regel-Gottesdienst muss bleiben, mal die

eine, mal die andere Gruppe ansprechen. Daneben sollte es

Gottesdienstangebote in alternativen Formen geben, zwar für einzelne Gruppen,

aber für alle Seiten offen.
Weiter erforderlich: aussergottesdienstliches Zusammenkommen,

ohne einer Klub-Mentalität zu erliegen.
2.Tag, Hauptfrage: Geht es bei der Öffentlichkeitsarbeit um einen

Dienst an der überkonfessionellen Kirche oder ist sie Ausdruck unserer

Überlebensangst?
Warum spricht die Kirche von unten bewundernd von unseren

guten Strukturen und theologischen Ansätzen, sieht aber dennoch in
unserer Kirche nicht die gewünschte Alternative?

Annähernde Antwort: Zu wenige bei uns sind überzeugt, die unserer

Kirche wesenhafte Liberalität wird missverstanden. Es wäre
notwendig, zu erklären, dass «Freiheit für» etwas anderes ist als «Freiheit
von».

302



3. Wir sollten nicht immer auf uns selbst starren und die Frage stellen,

wie können wir unser Überleben sichern. Unsere Überlebensangst
produziert die Ghetto-Mentalität.

Wir brauchen missionarischen Geist. Die Kenntnis fremder
Probleme relativiert eigene Probleme.

Auch in schwierigen Situationen sollten wir Initiativen auf
gottesdienstlichem oder sozialem Sektor beginnen und dann ausharren,
auch wenn keine Erfolge sich zeigen.

Wir befürworten ein sehr viel engeres Zusammenleben und Zusam-
men-Kirche-Sein mit der anglikanischen Kirche, nicht nur in Europa,
sondern mit der anglikanischen Weltkirche. Auch das würde die
Ghetto-Mentalität abbauen. Es wäre zu überlegen, ob wir im Rahmen
der anglikanischen Kirche eine Missionsstation vollverantwortlich
übernehmen könnten.

Gesprächsgruppe Vikar Ickelsheimer

Wir haben heute Vormittag in unserer Gruppe einen Brief an die
«Initiative Kirche von unten» erarbeitet, der dann auch hinten zu Ihrer
Unterschrift aufliegt. «Wir freuen uns, dass es innerhalb der
römischkatholischen Kirche eine Bewegung gibt, die sich einsetzt, ihre Kirche
von innen heraus zu verändern. Auch wir hoffen auf die eine lebendige

Kirche der Zukunft. Wir sind Teilnehmer des 23. Internationalen
Altkatholikenkongresses in Wien, 1982, die sich kritisch mit den Ideen
des alternativen Katholizismus auseinandergesetzt haben. Wir glauben,

dass die Anliegen, die bei Euch vertreten werden, den Anliegen
ähnlich sind, die bei uns zur Entstehung der altkatholischen Kirche
geführt haben. Die Bewegung der Kirche von unten macht auch uns in
der altkatholischen Kirche Mut, und wir hoffen, gemeinsam an der
Basis unserer Kirchen für die Einheit der Kirche zu arbeiten.»

Dieser Brief liegt bei mir nachher auf.

Arbeitsgruppe Pfarrer Ickelsheimer

l.Tag: Wir als Kirche sind zur Konfliktlösung berufen. Das ist unsere

Aufgabe. Als solche Kirche in geschwisterlicher Gemeinschaft begegnen

wir der Welt in Liebe.
Zu Punkt 5 der Thesen von Prof. Oeyen:
Wir als Kirche sollen zu brennenden Fragen Stellung nehmen. Wir

müssen unsere Gemeinden allseitig informieren, auch auf politischem

303



Gebiet. Bezugnehmend auf Umweltfragen und ethische Fragen (z.B.
Homosexualität) wünschen wir uns in den Gemeinden einen

meinungsbildenden Prozess, der Entscheidungshilfen anbietet.

2.Tag: Unsere Kirche versteht sich von Anfang an als ökumenische
Kirche.

Die traditionell gewachsenen Gemeinden sollen ihre kirchliche
Selbständigkeit behalten. Das ist kein Hindernis, sondern eine
Bereicherung auf dem Weg zur Ökumene.

Was verstehen wir unter Ökumene: die Einheit der Christen - das

bedeutet, dass über die Abendmahlsgemeinschaft hinaus die vollständige

Teilnahme am Leben der anderen Gemeinden möglich sein sollte.

Alles, was christliche Gemeinden gemeinsam unternehmen können,
sollen sie unternehmen dürfen.

Für uns Altkatholiken ist Ökumene kein Problem. Wir wollen versuchen,

unsere Einstellung dazu zu verbreiten.
Der Christ sollte das Christsein des anderen ernst nehmen - in seiner

eigenen Gemeinde und auch in der anderen Gemeinde (Toleranz).
Der Ort, in dem Christsein geschieht, ist die Gemeinde und weniger
die institutionalisierte Kirche. So könnte man sich in jeder Gemeinde

zu Hause fühlen und weiter wachsen im christlichen Glauben und
Leben.

Die Lebendigkeit der Gemeinde ermöglicht ökumenische
Aufgeschlossenheit.

Wir bitten die Kongressleitung auf dem nächsten Kongress möglich
zu machen, dass Gruppen eingerichtet werden, die sich neben dem

thematischen Rahmen mit brennenden Problemen der altkatholischen
Kirche befassen und diese ins Plenum einbringen. In der Diskussion
um den alternativen Katholizismus hat unseres Erachtens eine starke

Fraktionierung stattgefunden. Um die Einheit der Kirche zu wahren,
bitten wir, die Diskussion auf geeigneten Foren fortzuführen. Wir
wünschen uns einen grossen Abschluss-Gottesdienst, und wir empfinden

die Not des Raumes einer Stille auch in der Zeit des ganzen
Kongresses.

Berichtsgruppe Pfr. Kniese.
Berichterstatter Pfr. Kniese

Wir haben uns leiten lassen von dem Wort der geschwisterlichen
Kirche. Da Geschwister miteinander oft sehr rauh umgehen, haben wir

304



«geschwisterliche Kirche» verstehen wollen als geprägt von Toleranz,
Offensein für den Nächsten, seine Nöte und Freuden, aber auch ein
Offensein in Rücksichtnahme und vor allem Achtung.

Dass die Themen des alternativ-katholischen Arbeitskreises uns
beschäftigt haben, ist am Rande zu vermerken. Das Wort «Erneuerungsbewegung»

haben wird aufgegriffen: Als Christen sind wir ja berufen,
die Welt zu erneuern, d.h. auch die Kirche, die in der Welt ist, stets zu

erneuern.
Das setzt vor allem einmal eine innere Erneuerung voraus. Mittel

dazu können sein: Bibelarbeit, stärkere Beteiligung von Laien im
Gottesdienst, Lektorenamt und in anderer Weise. Das bedeutet aber auch

Erziehung zur Spiritualität, indem beispielsweise Hilfen, Anleitung
zur Stille gegeben werden, auch Stille im Gottesdienst. Das setzt

Jugendarbeit, setzt Erwachsenenarbeit voraus. Wir haben mit Interesse
Kenntnis genommen von der Arbeit der schweizerischen CAKE. Das

erfordert eine nachgehende Seelsorge an Alten, Kranken, aber auch

Fernstehenden, denen, die man so gerne als Karteileichen bezeichnet.
Und das setzt ökumenisches Engagement voraus, wenngleich wir uns
nicht als die einzige eigentliche ökumenische Bewegung verstanden
wissen wollen - ein Wort aus dem gestrigen Referatspapier - denn wir
sind Kirche und keine Bewegung. Allerdings sollten wir uns bewegen
und auch vom Heiligen Geist bewegen lassen.

Innere Erneuerung ist für uns gewesen: Voraussetzung zu einem
missionarischen Wirken nach aussen. Das setzt voraus, dass Altkatholiken

über ihre eigene Kirche Bescheid wissen. Ein praktischer Tip
wurde gegeben für eine missionarische Arbeit: Kirchenzeitung oder
ähnliche Dinge, bitte, nicht wegwerfen, sondern gezielt in Strassen-

bahnen, an Haltestellen oder sonst wo liegenlassen, damit jemand
anderer sie lesen kann. (Beifall.)

Ich bedanke mich vor allem namens meiner Mitarbeiter. Wir waren
in der Reihenfolge der Stärke: Schweizer, Deutsche, Österreicher, und
wir haben gut zusammengehört.

Gesprächsgruppe Pfr. K. Spuller.
Bericherstatter Pfr. Kurt Spuller

Die Vertreter der orthodoxen Kirchen haben dem Dank und ihrer
Freude Ausdruck gegeben, an diesem Kongress als Gäste teilnehmen
zu dürfen. Die Gruppe hat die Leitfragen des Kongresses aufgenom-

305



men, und es ergab eine entsprechende Information und einen
Informationsaustausch.

Besonderes Interesse fand das ökumenische Anliegen der altkatholischen

Kirche, insbesondere ihr Bestreben, mit den orthodoxen
Kirchen zur vollen kirchlichen Gemeinschaft zu kommen. Bei dieser
Aussprache wurde der besondere Charakter des offiziellen Dialogs betont,
bei dem in den bisher behandelten Themen in den wesentlichen Punkten

des Glaubens Übereinstimmung festgestellt und formuliert wurde.
Dabei wurde festgestellt, dass die bisher angewandte Methode nicht

nur bei diesem konkreten Dialog zwischen den altkatholischen und
orthodoxen Kirchen mit Erfolg im Gange ist. Entscheidend aber wird
sein, dass diese Dokumente, die das gemeinsame Depositum des

Glaubens zum Inhalt haben, als Zeugnis dieses gemeinsamen Glaubens

von unseren Kirchen angenommen, respektiert und gelebt
werden. Dies sollte Sorge und Aufgabe unserer Kirchen sein. Die Vertreter

der orthodoxen Kirchen haben mit Interesse die Gelegenheit
wahrgenommen, beim Geschehen des Kongresses Erfahrungen zu
sammeln, insbesondere auch haben sie an den Gesprächen einiger Gruppen

teilgenommen.

Englische Gruppe.
Berichterstatter Pfr. Dr. Dolezal

Ich hatte die englische Gruppe zu leiten und bin mein eigener
Berichterstatter, und ich tu das, trotzdem wir englisch gesprochen haben, in

deutsch, sonst brauche ich 240 Sekunden. Das ist zu lang.
Wir haben uns zuerst mit dem Vortrag von Prof. Oeyen beschäftigt,

und von Seiten unserer niederländischen Freunde wurde festgestellt,
dass man die Idee, die altkatholische Kirche wäre von Anfang an
ökumenisch gewesen, nicht auf Holland ausdehnen kann, dass man hier

regionale Unterschiede machen muss.
Bei den Engländern hat natürlich der Ausdruck «alternativer

Katholizismus» sehr grosse Bedenken erzeugt, und wir haben dann auch

Herrn Dr. Heinrichs gebeten, in unsere Gruppe zu kommen und
darüber zu berichten. Ganz konnten die Bedenken nicht ausgeräumt
werden, aber man hat sich auf ein biblisches Rezept zurückgezogen, auf

Gamaliel, der sagte, als nach dem Tod Jesu das Christentum trotzdem
weiterging: «Ist es eine Bewegung, die von Gott kommt, so wird sie

bestehen, ist sie nicht von Gott, so wird sie sowieso zugrundegehen.»
Wir haben dann nach der Aussprache auch festgestellt, dass leider

die römisch-katholische Kirche sich nicht wesentlich geändert hat,

306



und es ist bei uns das Wort gefallen: Vatikanum II wäre bloss ein
verkleidetes Vatikanum I, wo man einfach das Futter nach aussen
gedreht hat und hat es als neues Konzil verkauft.

Wir hatten dann heute noch eine sehr interessante Diskussion, weil
zwei Bischöfe der polnisch-katholischen Kirche der USA zu uns ge-
stossen sind. Bei dem Gespräch über Spiritualität haben sie auf eine
Gefahr aufmerksam gemacht: Wir dürfen unsere Spiritualität nicht zu
sehr intellektualisieren, sonst werden wir eine Kirche der sogenannten
Mittelklasse, also des gehobenen Standes und könnten einfache und
schlichte Menschen, die vielleicht mit den sehr schönen und bedeutenden

Worten grosser Theologen nichts anfangen können, verlieren.
Hinweisen möchte ich auch noch, weil es in der Gruppe von Seiten

unserer polnischen Glaubensbrüder gefallen ist, auf das Wort von
Bischof Hodur: Auch das Wort Gottes hat sakramentalen Charakter und
sollte deswegen nicht vernachlässigt werden.

Hingewiesen haben sie auch noch auf die Tatsache, dass - gleichsam

vom Westen aus - eine gewisse Verachtung gegenüber dem Osten
immer gegeben ist. Wir fühlen uns als die Tüchtigen, die Fortgeschrittenen,

die Liberalen und glauben, im Osten ist alles rückständig und
was sie dann doch noch erreichen, haben wir ihnen gegeben.

Ich bin der Meinung, wenn wir wirklich Kirche sein wollen, müssen
wir vorurteilsfrei handeln und das Positive und das Wertvolle bei allen
Menschen, allen Kulturen und allen Völkern sehen, dann werden wir
die eine Kirche Jesu Christi sein.

Gruppe Pfr. Warnung.
Berichterstatter Liebler

Ich vertrete die Gruppe Pfr. Warnung. Er ist nämlich ohne Vorwarnung

abgereist. Ich lese es vor.
Wir haben folgende Punkte in unseren Gesprächen für wichtig

gehalten.

1. Die ökumenische Arbeit muss mehr als bisher von der Mitarbeit
der ganzen Kirche, der ganzen Gemeinde getragen werden. Also:
Ökumene von unten. Daran muss sich jeder einzelne Altkatholik
beteiligen. Z. B. kann das geschehen in der Gemeinde, durch Gottesdienste

und ähnliche Begegnungen mit den christlichen Nachbargemeinden.

Was hinsichtlich der Anglikaner schon selbstverständlich geworden
ist, muss und müsste künftig auf Grund unserer geistigen Nähe mit

307



den orthodoxen Brüdern praktiziert werden, d.h. wenigstens einmal
im Jahr sollte mit der orthodoxen Gemeinde am Ort eine grössere
Zusammenkunft, ein Fest oder eine ähnliche Begegnung gefeiert werden.

Ökumene heisst für uns: Anerkennen und dankbar dafür sein, dass

auch in anderen Konfessionen unsere eigenen Anliegen wahrgenommen

und gelebt werden. Darum sollte die Zusammenarbeit mit
solchen Gruppen und Kreisen gesucht und gepflegt werden.

Ökumene heisst darüber hinaus, dass wir anerkennen, dass der

Geist Gottes auch ausserhalb der Kirche wirkt in dieser Welt.
2. Wir appellieren an alle, die für die Vorbereitung und Durchführung

der Bistumssynoden verantwortlich sind, dem Gespräch über die

Kirche mehr Raum zu geben. Weniger Formalität in der Handhabung
der Geschäftsordnung. Die Geschäftsordnungspunkte sollten nie

mehr als einen Drittel der verfügbaren Zeit in Anspruch nehmen. Vor
allem wir Laien erwarten, dass auf der Synode, die ja Gottesdienst ist,
wie in den Anfängen unserer Kirche, mehr Aussagen über aktuelle,
brennende Fragen gemacht werden und von ihr verstärkt Impulse für
das Leben der Gemeinde ausgehen. Die Synoden müssen also für die

Laien künftig transparenter, durchschaubarer sein.

3. Spiritualität. Vielen unserer Gruppe war die geistliche Tradition
des altkatholischen Beginns, wie sie vor allem im Referat von
Prof. Oeyen dargelegt wurde, nahezu unbekannt. Betroffen fragen wir
uns: Wie ist das möglich, dass solche entscheidende Fragen, die das

geistliche Leben unserer Kirche prägen sollten, bis heute kaum zur
Sprache gekommen sind in unseren Gemeinden?

Spiritualität darf sich nicht auf den Gottesdienst beschränken,
sondern muss eine Haltung im täglichen Leben von uns allen werden.

Letzter Punkt: Unser missionarischer Auftrag. Unsere Kirche wird
nach aussen hin nicht allein durch den Priester sichtbar gemacht,
sondern vor allem durch das Leben der Gemeinde. Die Beziehungen der

Gemeindemitglieder sollen herzlich, brüderlich und schwesterlich sein

und sich am Vorbild einer offenen Familie orientieren. Das befähigt
sie, missionarisch nach aussen zu wirken.

Gruppenleiter und Sprecher Pfr. Hansjörg Vogt

Die erste Hauptfrage in unserer Gruppe war die: Wie ist die Notwendigkeit,

unser altkatholisches Anliegen nach aussen zu vertreten, zu

vereinbaren mit dem Ziel, dass wir eine ökumenisch ausgerichtete Kirche

sind? Die Antwort der Gruppe war die, dass das klare Bekenntnis

308



zu unserem Glauben jedenfalls den Vorrang haben solle vor ängstlichen

Rücksichten gegenüber einer ökumenischen Aktivität, die sich
darauf beschränkt, dem anderen ja nur nicht zu nahe zu treten.

Ziel der ökumenischen Bemühungen ist nach Meinung der Gruppe
im übrigen die sichtbare, wirkliche Einheit aller Christen am Ort, und
die braucht auch einen institutionellen Rahmen.

Was die Frage betrifft, wie wir unsere Aufgabe innerhalb unserer
Gemeinden besser erfüllen können, haben wir einige Ansatzpunkte
dazu gefunden, haben aber, zumindest teilweise, an einer gewissen
Ratlosigkeit darüber gelitten, wie das in unseren ganz konkreten
Gemeindesituationen in Gang gesetzt werden könnte.

Gruppenleiter und auch Sprechender: Jungo

Unser Gruppengespräch ging von der Frage aus: «Was sind wir?» Dabei

wurden uns auch folgende Schwierigkeiten in unseren Gemeinden
deutlich (hier nur Stichworte):

die Diasporasituation;
die Reduktion des Gemeindelebens nur auf den Gottesdienst und

die Trennung von religiösem und alltäglichem Leben.
Wir fragten uns dann, wie diese ungünstige Gemeindesituation

verbessert werden könnte, und machten uns dabei Gedanken zur Spiritualität

und Diakonie.
Zuerst zur Spiritualität: Wir meinen, das Gemeindeleben sollte stärker

verinnerlicht werden, aufs Wesentliche ausgerichtet. Dazu helfen
etwa Bibelgespräche, Einkehrtage und auch Schweigeminuten im
Gottesdienst. Wir müssen miteinander nach dem Wesentlichen, nach der
Mitte suchen. Wir müssen auch lernen, offener zu sein, unseren Glauben

zu äussern. Wichtig ist auch, dass christliche Grundhaltungen
erlebt werden. So können wir einer stark materialistisch eingestellten
Welt etwas entgegensetzen. Die Gemeinde bietet sich hier als Stätte

zur Einübung an. In der Gemeinde, im Kreis Gleichgewillter können
wir christliche Haltungen oder, wenn Sie wollen, Tugenden ausprobieren

und einüben. Eine solche Gemeinde wird dann auch ausstrahlen,
die ihr gegebene Kraft nach aussen tragen. Kurz eingeschaltet eine

persönliche Anregung: Wären nicht auch übergemeindliche «Häuser
der Begegnung» und Lebensgemeinschaften hilfreich?

In diesem Zusammenhang halten wir einen zweiten Punkt zur
Verlebendigung der Gemeinden für essentiell: die Diakonie, wo unsere
Hände zupacken - es kann auch unser Herz sein. Deshalb sollten in

309



den Gemeinden Möglichkeiten des diakonalen Engagements geschaffen

werden. Dies würde vor allem den Zusammenhalt stärken und das

Gebot der Nächstenliebe leben helfen. Zudem würden wir realisieren,
im doppelten Sinn des Wortes also merken und verwirklichen, dass

Jesus Christus der Herr der Welt ist. Auch könnte dies den altkatholischen

Intellektualismus, der oft angesprochen wurde, abbauen helfen.
Und noch ein Wort zum Kongress von der Gruppe aus: Wir hoffen,

dass von den vielen Anstössen etwas in unsere Gemeinden getragen
wird und dort auf fruchtbaren Boden fällt. Denn, wenn nur schon

einiges verwirklicht wird, gleicht dies einer Revolution.

Gesprächsgruppe Pfr. Streit.
Berichterstatter Pfr. Streit

Wir haben uns in diesen drei Tagen mit unseren eigenen Gemeinden

beschäftigt. Es waren die grossen Anliegen unserer Gemeinden: Was

sind wir? Wie schauen unsere Gemeinden aus? Wie sehen unsere
Gemeinden aus? Und sind zu folgenden Erkenntnissen gekommen:

Man müsste viel mehr in unseren Gemeinden Bindung suchen,
Bindung aufbauen, Bindung erhalten und Bindung vertiefen. Und aus

dieser Bindung heraus Verantwortung übernehmen für das Heil unserer

Mitmenschen. Und da haben wir die Meinung vertreten, dass vor
allem drei Gruppen ganz besonders in unseren Gemeinden viel mehr
als bisher angesprochen werden mussten. Das sind unsere Kinder und

Jugendlichen, dass wir ihnen alle Möglichkeiten geben, sich selbst

darzustellen, so wie wir es gestern erlebt haben.

Die 2. Gruppe müsste ganz besonders dem Mittelalter gelten, denn

dieses Mittelalter ist in unseren Gemeinden sehr, sehr schwach vertreten,

die meisten Glaubensgeschwister, die am aktiven Leben in unseren

Kirchengemeinden teilnehmen, für die wird das Jahr 60 bis 70

angenommen.

Die 3. grosse Gruppe, um die wir uns besonders annehmen müssen,

Verantwortung für sie tragen müssen, ist die Gruppe der Einsamen,
der Alten. Wir haben uns vorgenommen, einen ganz besonderen
Besuchsdienst einzurichten, vor allem in den Altersheimen und Krankenhäusern,

bei den einsamen Menschen.
Wir sind eine Gruppe gewesen, die nicht nur aus Deutschland, der

Schweiz und Österreich, sondern auch aus Ostdeutschland vertreten

war, es war also ein Spiegelbild sehr, sehr vieler Gemeinden.

310



Gruppe Kreuzeder.

Sprecher der Gruppenleiter Pfr. Dr. E. Kreuzeder

Zu Referat 1 : In der geschwisterlichen Kirche sollte die starke männliche

Prägung abgebaut werden.
Bei aller Bejahung von Verinnerlichung - statt des schwierigen

Begriffes Mystik - sollte ein Ausgleich zwischen blossem Aktivismus und
Gebetsleben angestrebt werden. Bei geistlichen Gemeinschaften
besteht die Gefahr von exklusiver Elitebildung.

Zu Referat 2: Im Gegensatz zur dortigen These: In der Liebe sind wir
schon Konkurrenzbewegung, denn in der ursprünglichen Bedeutung
von concurrere laufen wir in Liebe um die Wahrheit im weitesten
Sinn.

Zu Referat 3: Der Weg zur Erneuerung in die Tiefe wird durch
Teilnahme an Veranstaltungen wie z.B. Einkehrtagen oder cursilio, die

von Grosskirchen veranstaltet werden, bedeutend erleichtert. Diese
Teilnahme sollte auch durch die eigene Kirche gefördert werden.

Der Zugang zur Jüngergemeinschaft wird erleichtert, wenn aus der
Gemeinde immer jemand da ist, der Neulinge liebevoll aufnimmt.
Praktisch gesehen z. B. beim Gottesdienst, vor oder nach dem Gottesdienst.

Anhang I

Bericht
des Sekretärs des Ständigen Ausschusses

an den XXIII. Internationalen Altkatholikenkongress,
Wien 1982

1978-1982

Nach dem XXII. Internationalen Altkatholikenkongress in
Noordwijkerhout waren sich die meisten Teilnehmer einig, dass auch der
nächste Kongress wenn immer möglich so organisiert werden sollte,
dass die Teilnehmer zusammen in einem Haus logieren und essen

können. Gerühmt wurde auch die gute Organisation in Holland. Be-

311



mangelt wurde von seiten französischsprachiger Teilnehmer das Fehlen

genügender Übersetzung; eine Simultanübersetzung ist allerdings
aus Kostengründen auch in Zukunft kaum denkbar. Die
Meinungsäusserungen zum Thema waren recht unterschiedlich, und es zeichnete

sich kein eindeutiger Trend ab. Der Ständige Ausschuss kam
dann zur Überzeugung, dass die Zeit reif sei, um am nächsten Kongress

wieder einmal ein spezifisch altkatholisches Thema in den
Vordergrund zu stellen. Es wurden einige Vorschläge gesammelt und in
verschiedenen Ländern in der kirchlichen Presse veröffentlicht, um so

die Meinungen unserer Kirchenglieder zu erfahren. Die Reaktion auf
das Grundthema war durchwegs positiv, während die Ansichten
darüber, wie es in Angriff zu nehmen wäre, ziemlich stark auseinandergingen.

Als besonders wichtig wurde mehrmals die Aktivierung des

Gemeindelebens und die Erarbeitung von Modellen für das Leben in
einer kleinen Gemeinde genannt. Der Ständige Ausschuss folgte dann
einem Vorschlag aus Deutschland, das Thema dreigliedrig wie folgt zu

fassen:

Altkatholisch - was sind wir, was wollen wir, wie verwirklichen wir diese

Aufgabe?
Prof. Oeyen, der während der ganzen Berichtsperiode als theologischer

Berater des Ausschusses wirkte, schlug eine weitere Aufgliederung

vor, indem jeder Teil an drei konkreten Fragen orientiert werden

sollte, nämlich Kirche, Ökumene und Spiritualität. Auf diese drei Fragen

wurde ein Fragebogen ausgerichtet, der im Frühjahr bis Sommer
1981 in allen altkatholischen Kirchen breit gestreut und von über 700

Altkatholiken beantwortet wurde - eine schöne Zahl, die von einem

grossen Interesse an den aufgeworfenen Fragen zeugt. Die statistische

Auswertung, die zugleich das Vorbereitungsheft für den Kongress in
Wien ergab, besorgte Frau Dr. Kreuzeder, und seit Februar dieses Jahres

konnte in den Gemeinden und Vereinen damit gearbeitet werden.
Auch die übrigen Vorbereitungen für den Kongress in Österreich

nahmen einen termingemässen Verlauf. Im Februar 1980 wurde der

Ortsausschuss in Wien gebildet durch Dr. Franz Speierl, Präsident des

Synodalrates, Frau Dr. Elfriede Kreuzeder und Frau Grete Kramer.
Rechtzeitig wurde das Studentenwohnheim in Wien-Döbling für die

Kongressteilnehmer gesichert sowie Verbindungen zu der örtlichen
römisch-katholischen Pfarrgemeinde aufgenommen, um weitere
Räumlichkeiten für die Kongressarbeit zu erhalten. Am 10. Mai 1980
versammelte sich der Ständige Ausschuss zusammen mit dem Bischof

312



und dem Ortsausschuss in Wien, um sich von den örtlichen Verhältnissen

ein Bild zu machen und das Programm des Kongresses in grossen

Zügen festzulegen.
Eine wichtige Aufgabe, die der Ständige Ausschuss vom letzten

Kongress entgegennahm, war die Erarbeitung eines neuen Statuts für
die Kongresse. Dieses liegt nun vor und ist vom Kongress zu beraten.

Die ganze Arbeit konnte in 5 Sitzungen des Ständigen Ausschusses

untergebracht werden, die, mit Ausnahme der erwähnten Sitzung in

Wien, jeweilen in Bonn stattfanden.

Internationale altkatholische Theologenkonferenzen

Seit dem letzten Kongress fanden folgende Tagungen statt:
1978 in Edlibach bei Zug, Schweiz
1979 in Altenberg, Deutschland
1980 in Gallneukirchen bei Linz, Österreich
1981 in Laage Vuursche, Niederlande

Diese Tagungen ergänzen die Kongresse, indem sie es den Geistlichen

erlauben, die Kontakte über die Landesgrenzen hinaus zu pflegen

und gemeinsam theologische und pastorale Fragen anzugehen. In
den letzten beiden Konferenzen wurden insbesondere ekklesiologische

Probleme behandelt. Als Frucht davon konnte eine Erklärung
zum Selbstverständnis der Kirchen der Utrechter Union veröffentlicht
werden, die allgemeine Beachtung verdient.

Leider hat Frau Ciaire Aldenhoven vor einem Jahr das Sekretariat
dieser Konferenzen niedergelegt. Wir danken ihr recht herzlich für
ihren Einsatz, den sie seit 1975 geleistet hat, und wünschen ihrer
Nachfolgerin, Frau Katharina Nickel, viel Freude bei ihrer neuen Aufgabe.

Internationale Kirchliche Zeitschrift

Unsere theologische Zeitschrift, die auf eine Initiative am
Altkatholikenkongress von Luzern 1892 zurückgeht, konnte auch in den letzten
4 Jahren im gewohnten Rahmen herausgebracht werden, wobei allerdings

der Umfang in 3 Jahrgängen um einen oder gar anderthalb
ganze Bogen vergrössert wurde, was auf Sonderhefte und andere
dringende Veröffentlichungen zurückzuführen ist. Im besondern soll das

Sonderheft zum 50. Jahrestag der Bonner Übereinkunft mit der
anglikanischen Kirche erwähnt werden.

313



Die Finanzierung gestaltete sich weiterhin schwierig, und wir kommen

nicht darum herum, den Preis der Zeitschrift fast jährlich der

Teuerung anzupassen, so dass er zur Zeit sFr. 46- (innerhalb der
Schweiz Fr. 42.-) beträgt. Dennoch verringerte sich das Vermögen von
über 11 000 Franken auf 4700 Franken, und auf Ende dieses Jahres

muss befürchtet werden, dass unsere Reserven gänzlich aufgebraucht
sind.

Es ist deshalb unumgänglich, immer wieder an alle Altkatholiken,
besonders die Kirchgemeinden, Körperschaften und Vereine, zu
appellieren, als Gönner bei der Erhaltung unserer theologischen
Zeitschrift mitzuwirken und nach Möglichkeit auch neue Abonnenten zu
vermitteln. Allen, die das bisher schon taten, sei auch hier der
herzlichste Dank ausgesprochen.

Ständiger Kongressausschuss

Nach der am letzten Kongress teilweise nicht zustande gekommenen
Wahlen umfasste der Ausschuss offiziell immer noch drei Mitglieder.
Bei den Sitzungen war als Beobachter jeweilen Dr. Günter Dolezal
und teilweise auch Frau Dr. Kreuzeder aus Österreich anwesend.

Dr. Wilhelm Deister, Vorsitzender des Ausschusses, ist willens,
nochmals eine Periode im Amt zu bleiben und die Vorbereitung des

nächsten Kongresses, voraussichtlich in seinem Heimatland, mit
seiner Erfahrung zu befruchten. Auch Frau S. S.J. van Kleef wird als
Vertreterin von Holland weiter mitarbeiten. Dagegen tritt der Sekretär
zurück, wobei neben zusätzlicher Arbeitsbelastung in seiner eigenen Kirche

der Gedanke wegleitend war, dass eine gestaffelte Ablösung der

Mitglieder im Ständigen Ausschuss die Kontinuität erleichtert, und
dass auf diese Weise der neue Vertreter der Schweiz Zeit hat sich
einzuarbeiten, bevor wieder ein Kongress in seinem Land vorzubereiten
ist.

Wir danken für alle Unterstützung, die wir in den vergangenen vier
Jahren aus verschiedenen Kirchen erfahren durften, und wünschen
allen Teilnehmern am XXIII. Altkatholikenkongress in Wien eine

fruchtbare Tagung und frische Impulse, um unser altkatholisches
Anliegen leben zu können.

Luzern, im August 1982

Der Sekretär des

Ständigen Kongressausschusses:
Hansjörg Vogt

314



Anhang II

Statut
der Internationalen Altkatholikenkongresse

Art. 1

Internationale Kongresse der katholischen, romfreien Kirchen
finden in der Regel alle vier Jahre statt.

Art. 2

Die Vorbereitung der Kongresse obliegt dem Ständigen Ausschuss
der Internationalen Altkatholikenkongresse (im folgenden Ständiger
Ausschuss genannt).

Art. 3

Jede in der Utrechter Union vertretene Kirche hat das Recht, ein

Mitglied in den Ständigen Ausschuss zu entsenden, wobei sie die
Bestellung und die Amtsdauer ihres Vertreters selbständig regelt.

Der Ständige Ausschuss bestimmt aus seiner Mitte den Vorsitzenden,

einen stellvertretenden Vorsitzenden und einen Sekretär.
Ein neues Mitglied des Ständigen Ausschusses wird dem nächsten

Kongress vorgestellt.

Art. 4

Die Leitung des Ständigen Ausschusses hat der Vorsitzende, im Fall
seiner Verhinderung der stellvertretende Vorsitzende.

Der Sekretär führt und verwahrt das Protokoll.
Beschlüsse des Ständigen Ausschusses kommen zustande, wenn die

Mehrheit aller Mitglieder ihnen zustimmt.

Art. 5

Jeder Kongress bestimmt das Land, in dem der folgende Kongress
stattfinden soll.

Der Ort des Kongresses wird von der zuständigen Kirchenleitung
im Einvernehmen mit dem Ständigen Ausschuss bestimmt.

Art. 6

Der Ständige Ausschuss bestimmt und bearbeitet im Einvernehmen
mit den Kirchenleitungen die Thematik des nächsten Kongresses,
bereitet die Unterlagen dafür vor und bestellt die Referenten.

315



Art. 7

Die Vertreter im Ständigen Ausschuss sind verpflichtet, ihre Kirche
über die Arbeit des Ausschusses zu informieren und Anregungen und
Vorschläge im Ausschuss vorzutragen.
Art. 8

Die organisatorische Durchführung des Kongresses, besonders
auch in finanzieller Hinsicht, ist Aufgabe des Ortsausschusses.

Der Ortsausschuss wird von der Kirchenleitung des Kongresslandes
bestellt.

Art. 9

Der Ortsausschuss bestimmt im Einvernehmen mit seiner Kirchenleitung

den Zeitpunkt des Kongresses.
Die Einladung erfolgt neun Monate vor dem Kongresstermin in

folgender Weise:

a) an alle Altkatholiken durch Veröffentlichung in der kirchlichen
Presse;

b) durch persönliche Einladungen unter Beilage des vorläufigen
Programms an die Leitungen der altkatholischen und befreundeten
Kirchen;

c) durch allgemeine Einladung an weitere interessierte Personen in
befreundeten Kirchen.

Die Einladungen werden unterzeichnet:
a) im Auftrag der Kirchenleitung des Kongresslandes von deren

Bischof und vom Ortsausschuss;
b) von der Internationalen Bischofskonferenz und vom Ständigen

Ausschuss.

Art. 10

Der Kongress wird vom Vorsitzenden des Ständigen Ausschusses

eröffnet. Er leitet die Wahl des Kongresspräsidiums und übergibt ihm
die Leitung des Kongresses.

Das Präsidium sorgt für die Abfassung des offiziellen Kongressberichtes.

Art. 11

Der Sekretär des Ständigen Ausschusses berichtet dem Kongress
schriftlich über die seit dem letzten Kongress geleistete Arbeit.

Art. 12

Der Kongress nimmt in seiner Schlusssitzung Wünsche und
Anregungen entgegen und übergibt diese dem Ständigen Ausschuss zur
Bearbeitung und Verwirklichung.

316



Art. 13

Offizielles Publikationsorgan des Ständigen Ausschusses ist die
«Internationale Kirchliche Zeitschrift».

Darin erscheint jeweils der offizielle Kongressbericht, der allen
Kongressteilnehmern zugestellt wird. Die Kosten werden durch einen

Zuschlag zur Kongresskarte gedeckt.

Art. 14

Vorschläge für Änderungen des Statuts sind den angemeldeten
altkatholischen Kongressteilnehmern vor Beginn des Kongresses schriftlich

bekannt zu geben.

Art. 15

Dieses Statut tritt an die Stelle der Statuten aus dem Jahre 1961.

Also beschlossen vom 23. Internationalen Altkatholikenkongress in
Wien am 10. September 1982.

Teilnehmerverzeichnis

Niederlande

Herr Boer de Eric, Enkhuizen
Diakon Boer de W. H., Enkhuizen
Frau Broek E. C, Hilversum
Frau Bruining-Klören E.W.,

Hilversum
Pfr. Kan. Ditmarsch van J. N.,

Hilversum
Herr Giskes R. J., Maasdam
Erzbischof Glazemaker Antonius

Jan, Arnhem
Herr Hille J.G., Hilversum
Frau Jansen Eveline M., Utrecht
Herr Janson Peter, Culemborg
Frau Janson-Oosterhagen Femmy,

Peize
Frau Jong de-Wilde de M.C.,

Hilversum
Herr Dr. Jonge de J. A. C, Den Haag
Herr Jonge de R. H. C, Groningen
Frau Jonge de-Zedtwitz Jana,

Geldrop
Herr Kennedy R., Dordrecht
Frau Klaassen-Stolk J. E., Dordrecht

Bischof Kleef van Gerhardus A.,
Zaandam

Frau Kleef-Hillesum van S. S. L,
Zaandam

Erzbischof em. Mgr. Kok Marinus,
Donkerbroek

FrauKok-SmitC.M.W.,
Donkerbroek

Herr Korff T, Berg en Dal
Frau Korff-Schouten A. N.E., Berg

en Dal
Herr Krösing T., Den Haag
Pfr. Dr. Maan P. J., Arnhem
Fräulein Maan P. J., Arnhem
Herr Mulder R., Vleuten
Frau Mulder-Vis M., Vleuten
Herr Nieuwenhuizen Jan, Bunnik
Frau Rijk-Smit de G. J., Voorhout
Herr Schenk J., Amstelveen
Frau Schenk-Vry de K., Amstelveen
Herr Schoon Dick, Amsterdam
Frau Schoon-Wennis H., Ymuiden
Drs. Smit Fred, Ymuiden
Frau Stauttener-Gerbrands G.,

's-Gravenhage

317



Herr Velde van der W. B., Hilversum
Frau Vliet van-Helfert M., Hilversum
Herr Wijker L. E., Utrecht

Bundesrepublik
Deutschland

Frau Bald Wilma, Hensenstamm
Frau Beinlich Auguste, Wiesbaden
Frau Bertis Angela, Blumberg
Pfr. Blankenburg Herrmann, Singen
Frau Blankenburg Irmgard, Singen
Herr Bockmeyer Rudi, Mannheim
Frau Dr. Brinkhues Ilse, Bonn
Bischof Brinkhues Josef, Bonn
Frau Buchwald Berta, Freiburg
Pfr. Büchler Klemens, Essen
Herr Carolus Bernhard, Heidelberg
Frau Deister Irene, Köln
Herr Dr. Deister Wilhelm, Köln
Frau Dunkel Berta, Freiburg
Herr Ender Wilhelm, Heidelberg
Frau Ender Wilhelmine, Heidelberg
Frau Erb Anna, Karlsruhe
Herr Fell Friedel, Hensenstamm
Frau Fell Liesel, Hensenstamm
Herr Fischer Volker, Oberursel
Herr Fröschl Horst Willi, München
Frau Ghezzi Waltraud, Obertshausen
Freifrau Godin von Elisabeth, Berg
Freiherr Godin von Reinhard, Berg
Frau Gross Mechtild, Neuwied
Herr Guthrie Andrew, Siegburg
Frau Hahn Susanne, Ludwigshafen
Frau Hartmann Erika, Freiburg
Herr Dr. Haffner Friedrich,

Karlsruhe
Frau Haffner Gisela, Karlsruhe
Frau Hehn Anne, Bad Pyrmont
Frau Hehn Eva, Münster
Pastor Hehn Lothar, Münster
Frau Hehn Susanne, Bad Pyrmont
Herr Dr.phil. Dipl.Theol. Heinrichs

Johannes, Bonn
Pfr. Heitz Bernhard, Rosenheim
Frau Heitz Monika, Rosenheim
Herr Helmling Günther, Mannheim

Herr Hendriks Heinrich, Goch
Pfr. Herborn Friedhelm, Mannheim
Frau Herborn Heidemarie,

Mannheim
Frau Herborn Nikola, Mannheim
Frau Herre Anna, Karlsruhe
Diakon Herre Walter, Karlsruhe
Pfr. Hertzler Harald L., Koblenz
Frau Holubetz Gerti, Nürnberg
Pfarrvikar Ickelsheimer Erich,

Wiesbaden
Frau Ickelsheimer Ingrid, Wiesbaden
Frau Jambor Margarethe, Karlsruhe
Herr Jeffré Christof, Bonn
Herr Kehren Wolfgang,

Königswinter
Herr Kessler Ewald, Mannheim
Frau Kessler Irmgard, Miesbach
Frau Kestermann Birgitt, Heidelberg
Herr Kestermann Wolfgang,

Heidelberg
Herr Kielkowski Erich,

Frankfurt/Main
Frau Kielkowski Kreszenz,

Frankfurt/Main
Pfr. Kniese Dieter, Frankfurt/Main
Frau Kniese, Frankfurt/Main
Herr Koger Josef, Freiburg/Br.
Frau Koger Maria, Freiburg/Br.
Pfr. Koschitz Karl, Weidenberg
Frau Koschitz, Weidenberg
Pfr. Körschgen Heinz-Georg,

Stuttgart
Herr Dekan, Dozent, Dr. Kraft

Sigisbert, Karlsruhe
Frau Kraus-Vobbe Mariette,

Offenbach
Frau Kreschel Gertrud, Ansbach
Frau Lempert Gisela, Freiburg/Br.
Frau Leute Rosa, Wiesbaden
Herr Liebert Oswald, Hildesheim
Pfr. Liebler Konrad, Nürnberg
Frau Liebler Martina, Nürnberg
Herr Liebler Michael, Nürnberg
Frau Liebler Monika, Nürnberg
Frau Liebler Waltraud, Nürnberg
Frau Link Ingrid, Offenburg
Herr Maier Gerhard, Freiburg/Br.

318



Frau Melzer Hilde, Silz/Pfalz
Frau Michelis Ruth, Freiburg/Br.
Frau Müller Anna, Miesbach
Herr Münch Harald, Bonn
Frau Neumann Anna, Pirmasens
Pfr. Nickel Edgar, Freiburg/Br.
Frau Nickel Katharina, Freiburg/Br.
Herr Nickel Rainer, Gundelfingen
Frau Nock Regine, Mannheim
Herr Prof. Dr. Oeyen Christian,

Siegburg
Herr Oeyen Markus, Siegburg
Frau Oeyen-Löns Ursina, Siegburg
Frau Olejko Barbara, Landau/Pfalz
Pfr. Dr. Olejko Nikolaus, (verstorben

am 8. September 1982)
Frau Paulkowski Elke, Münster
Herr Paulkowski Helmut, Münster
Frau Pohl Elisabeth, Koblenz
Herr Pohl Kurt, Koblenz
Frau Rosch Auguste, Freiburg/Br.
Herr Dr. Rosch Hans-Joachim,

Lingen
Frau Roth Irmgard, Mannheim
Herr Roth Karl, Mannheim
Frau Rothweiler Beate, Offenburg
Herr Sauer Heinz, Hensenstamm
Frau Schade Maria, Aachen
Frau Schmid Irmtraud, Sigmaringen
Frau Schmidt Elli, Stuttgart
Frau Scholz Johanna, Mühlacker
Herr Schönherr Nikolaus, Karlsruhe
Herr Schreck Gerhard, Ladenburg
Frau Schreck Lore, Ladenburg
Frau Schreck Nora, Ladenburg
Frau Schreck Uta, Ladenburg
Herr Dr. Schreiber Edgar,

Rheinfelden
Frau Schreiber Friedel, Rheinfelden
Herr Schuld Dietrich, Bonn
Frau Schuster Ingrid, Heidelberg
Pfr. Dr. Schwaiger Alto,

Moosburg/Isar
Frau Schwaiger, Moosburg/Isar
Frau Sorg Elfriede, Bad Säckingen
Pfr. Sorg Hubert, Bad Säckingen
Frau Stadler Angelika,

Emmendingen

Frau Stumpf Mia,
Singen-Hohentwiel

Frau Ullmann Friedhilde,
Freiburg/Br.

Herr Vogel Paul, Karlsruhe
Frau Wegener Barbara, Lingen
Frau Weinstein Marianne,

Mannheim
Herr Wellenreuther Ernst,

Murg-Hänner
Frau Wellenreuther Luise,

Murg-Hänner
Herr Wickertsheim Bredo,

Mannheim
Frau Wickertsheim Marliese,

Mannheim
Herr Wnuk O. Bernd, Blumberg
Herr Wolf Herbert, Lampertheim
Frau Wolf Marga, Lampertheim
Herr Dipl. Ing. Worm Achim,

Ehningen/Stuttgart
Frau Worm Waltraud,

Ehningen/Stuttgart

Deutsche Demokratische Republik

Frau Buschluter Ursula, Blankenburg
Pfr. Haas Klemens, Leipzig
Frau Mann Brigitte, Freiburg
Herr Olbricht Anton, Blankenburg
Diakon Schulz Fritz, Berlin

Schweiz

Frau Allemann Frieda, Zürich
Frau Allemann Heidi, Ölten
Frau von Arx Sylvie, Ölten
Frau Bauer Ursula, Schaffhausen
Herr Bernhard André, Schönenwerd
Frau Bertrand Marcelle, Petit-Lancy
Frau Borer-Weiss Trudi, Basel

Frau Buholzer-Biesser Johanna,
Luzern

Herr Buholzer-Biesser Werner,
Luzern

Frau Deluz Denise, Carouge

319



Frau Ducrey Yvonne, Schönenwerd
Herr Ernst René, Ölten
Frau Felchlin Susanna, Solothurn
Frau Gasparoli-Giussoni Dora A.,

Bern
Frau Gassmann Susanne, Rombach
Frau Gauthier Erna, Bern
Bischof Gauthier Léon, Bern
Pfr. Gerny Hans, Basel
Frau Gerny Marguerite, Basel
Frau Göttisheim Maria, Oberwil
Herr Grüter Peter, Zürich
Frau Haas Martha, Schönenwerd
Pfr. Hagmann Peter, Mägden
Herr Huber-Schibler Max, Liestal
Frau Jungo Doris, Schönenwerd
Pfr. Jungo Viktor, Schönenwerd
Frau Jungo-Gschwind Elisabeth,

Bern
Herr Jungo-Gschwind Viktor, Bern
Frau Kassebeer Vreni, Basel
Priester Keefer John S., Bern
Herr Kolarik Christoph, Muttenz
Herr Konrad Daniel, Zürich
Herr Dr. Krämer Max, Neuchâtel
Frau Krämer-Grau Liliane,

Neuchâtel
Frau Kurmann Margit, Basel
Frau Metzger Bernadette, Bern
Herr Metzger Hans, Bern
Frau Metzger-Herzog Hedy, Aarau
Herr Obrist Oskar, Mägden
Frau Oswald Bea, Luzern
Frau Oswald Elsi, Luzern
Frau Reimann Alice, Rheinfelden
Sr. Riette Alice, Zürich
Frau Roth Anneliese, Basel
Frau Schäfer Greti, Luzern
Frau Schenker Liliane, Ölten
Herr Schmid Thomas, Kloten
Herr Schuler Christoph, Wettingen
Herr Schuler Ernst, Schaffhausen
Prof. Stalder Kurt, Bern
Herr Steiner Erwin, St. Gallen
Herr Steiner Richard W., Renens
Frau Stolz-Frey Anna, Zürich
Frau Surer-Nussbaumer Anna,

Birsfelden

Frau Sutter-Brügger Gaby, Basel
Frau Thomet Marta, Zürich
Herr Thomet René, Zürich
Frau Troller-Moll Margit, Aarau
Herr Uldry Pierre, Carouge
Frau Uldry Simone, Carouge
Pfr. Vogt Hansjörg, Luzern
Frau Vogt-Studer Heidi, Luzern
Pfr. Wijker Teunis, Schaffhausen
Herr Willimann Max, Feldmeilen
Herr Zahler Alfred, Sissach
Frau Zahler Brigitta, Sissach
Frau Ziegler-Neundorf Annerose,

Meilen

Osterreich

Frau Baar Hedwig, Wien
Frau Brachtel Edith, Wien
Herr Dr. Brachtel Walter, Wien
Frau Buchner Irma, Salzburg
Pfr. Dr. Dolezal Günter, Klagenfurt
Herr Freihsl Robert, Wien
Herr Dr. Gastgeb Walter, Linz
Herr Hiller Karl, Wien
Herr Hoch Franz, Wien
Frau Dr. Hofbauer Karin, Wien
Frau Hofmann Emma, Salzburg
Bischof Hummel Nikolaus, Wien
Pfr. Jakfalvi Ladislaus, Wien
Herr Dr. Jakupcic Franjo, Wien
Frau Jedlicka Hella, Wien
Frau Kirchner Friederike, Wien
Kurat Ing. Kohlweg Friedrich,

Schwechat
Frau Krammer Grete, Wien
Frau Dr. Kreuzeder Elfriede, Wien
Pfr. Dr. Kreuzeder Ernst, Wien
Herr Dipl. Kfm. Michalek Ludwig,

Wien
Herr Pinkava Alfred, Wien
Herr Dr. Dr. Rossner Michael, Wien
Röttig Albert, Klagenfurt
Frau Schaaser Melitta, Linz
Herr Dr. Seda Peter, Wien
Herr Dr. Speierl Franz, Wien
Frau Dr. Speierl Hertha, Wien

320



Herr Spuller Ekkehard, Graz
Pfr. Spuller Kurt, Graz
Frau Spuller Reingard, Graz
Frau Streit Eva, Wien
Frau Streit Hedy, Wien
Pfr. Streit Walter, Wien
Frau Dr. Török Trude, Wien
Pfr. Warnung Franz, Salzburg
Frau Weyermayr Helga, Wien
Herr Wolfram Alfred, Graz
Frau Dr. Zankl Wilhelmine, Wien

Frankreich

Herr Didier Bruno, Arnorwille les
Gonesse

Abbé Fraysse Alain, Sarcelles
Frau Linard Henriette, Paris
Herr Tabeaud Francis, Paris
Präsident Verhey B. W.,

Mirandol-Bourgnounac
Frau Verhey-Copper H. M. E.,

Mirandol-Bourgnounac
Abbé Vignot Bernard, Notre Dame

de Bondeville

Polen

Bischof Kowalski Stanislaw
Tymoteusz, Plock

Bischof Majewski Thadeus R.,
Warszawa

Priester Nowak, Plock
Bischof Prof. Dr. Rode Maksimilian,

Warszawa
Infulant Skolucki W., Warszawa
Dekan Wojtowicz T., Warszawa
Pfr. Dr. Wysoczanski W., Warszawa

Pfr. Topolski Stjepan,
Susine-Djurdjenovac

Frau Topolski, Susine-Djurdjenovac

Tschechoslowakei

Frau Fialkova Franciska, Praha
Herr Ing. Havlik VI., Praha
Herr Dr. h. c. PhDr. Pulec M. J., Praha
Herr Sotola, Praha
Frau Sotola, Praha
Herr JuDr. Stursa Rudolf, Praha

Italien

Frau Caroppo Cristina, Scandiano
Padre Caroppo Luigi, Scandiano
Frau Caroppo Olimpia, Scandiano
Herr Dott. Leomanni Renato,

Scandiano
Frau Leomanni Ins. Lina, Scandiano

Grossbritannien

Des. Butterworth Julia K.,Canterbury
Father Cole Alan M., Bonn
Herr Dr. Dozent Golka F. W.,

Heidelberg
The Lordbishop of Chichester,
The Rt. Rev'd. Dr. Kemp Eric,

Chichester
Herr Morris D.E., Swansea
The Rt. Rev'd. Ridsdale Philip,

Cambridge
Frau Ridsdale, Cambridge
The Rt. Rev'd. Satterhwaite John R.,

Kensington
Frau Witten N. Q., W. Sussex
Rev. Woodgate M. J., London

Jugoslawien

Herr Novak Srecko F.,
Koblenz-Oberwerth

Frau Pritisanac Nada

Amerika

Bischof Rysz Anthony M., Scranton
Frau Skrzypek Francis, New York

Mills, N. Y 13417

321



Father Skrzypek Stanley, New York
"

Mills, N.Y. 13417

Bischof Swantek J., Buffalo/N. Y
14212

Russland

Bischof Anatolij, Moskau
Herr Gordejev S. G. (Dolmetsch)

Ehrengäste

Rev. Prof. Wright Robert, N. Y.
Vertreter des Ökumenischen

Patriarchats:
Univ. Prof. Dr. Zissis Theodoros,

Thessaloniki
Herr Dr. Larentzakis Gregor, Graz
Canon Phillips, Wien
Vertreter der evangelischen Kirche

A.B.:
Herr Wolfer Jakob OKT i R., Wien
Vertreter des Ökumenischen Rates

der Kirchen und
Vertreter des Metropoliten

Damaskinos von Tranoupolis:
Herr Prof. Bria Ion, Genève
Vertreter der

evangelisch-theologischen
Fakultät der Universität Wien:

Prodekan Prof. Dr. Lüthi A., Wien
Herr Dr. Mayr Hugo, Wien
Herr Dr. Höslinger Norbert W.,

Klosterneuburg

Vertreter der evangelischen
Michaelsbruderschaft:

Herr Univ.-Prof. Dr. Schmid-Lauber
Hans Christoph, Wien

Vertreter der Serbisch-Orthodoxen
Kirche:

Pfr. Govedarica Drago, Wien
Vertreter des ökumenischen

Patriarchats von Konstantinopel:
Metropolit von Österreich
Herr Dr. Tsiter Chrysostomos, Wien
Vertreter der russisch-orthodoxen

Gemeinde Wien:
Vater Chrysostomos, Wien
Vom Sekretariat der österreichischen

Bischofskonferenz :

Herr Dr. Denk Stefan, Wien
Vertreter des rum.-orth. Patriarchen

Justin :

Pfr. Dr. Braniste Marin M., Wien

Stadtrat für Umwelt und Freizeit:
Herr Schieder Peter, Wien
Herr Sekt.-Chef Dr. März Adolf,

Wien
Herr Bogner Hans-Richard
Herr Steger Dr. Gerhard, Wien
IL Präsident des Nationalrates:
Herr Mag.jur. Minkowitsch Roland,

Wien
Bezirksvorsteher des XIX. Bezirkes:
Herr Tiller Adolf, Wien
Herr Ministerialrat Dr. Änderte Karl,

Wien
Frau Grimas Gertrude, Wien-Mauer
Frau Kammerschauspielerin
Wessely-Hörbiger Paula, Wien

322


	Bericht über den XXIII. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Wien 7.-11. September 1982

