
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

450 Jahre Berner Reformation,
Beiträge zur Geschichte der Berner
Reformation und zu Nikiaus Manuel,
herausgegeben vom Historischen
Verein des Kantons Bern, Bern
1980. - 700 Seiten, 4 Farbtafeln,
37 Abbildungen, mehrere Planskizzen

Sonderdruck aus dem
Archiv des Historischen Vereins des

Kantons Bern, 64. u. 65. Band, 1980

u. 1981).
Die IKZ hat gute Gründe, diesen Berner

Reformationsgedenkband ihren
Lesern etwas ausführlicher vorzustellen.

Zunächst ist es die allgemeine
kirchengeschichtliche Bedeutung der
Berner Vorgänge vor bald einem halben

Jahrtausend, dann aber auch der
Umstand, dass sich damit das typische
bernische Staatskirchentum weiter
entfaltet hatte, dem schliesslich auch,

vor über hundert Jahren eine gewichtige

Rolle zukam bei der Gründung der
Christkatholischen Kirche der
Schweiz und ihrer Theologischen
Fakultät an der Universität Bern.
Schliesslich geht die Berner
Hochschule selbst auf die Reformation
zurück. Mit der Berner Reformation und
der Tatsache, dass die schweizerische
Bundesstadt auch Sitz des schweizerischen

altkatholischen Bischofs und
dieser Zeitschrift geworden ist, besteht
ein sehr direkter geschichtlicher
Zusammenhang.

Bei dem Sammelband handelt es

sich um die Veröffentlichung von
Vorträgen, die im Rahmen der Volkshochschule

Bern im Jahre 1978 und im
Manuel-Kolloquium vom November
desselben Jahres im Schloss Hünigen
gehalten worden sind. Für die Herausgabe

zeichnet im Auftrag des Historischen

Vereins des Kantons Bern eine
Kommission unter dem Präsidium von

Hans A. Michel. Die stattliche, von der
Offizin Stämpfli & Cie AG gediegen
gestaltete und gedruckte Sammlung,
prachtvoll illustriert und vorzüglich
dokumentiert mit einem ausführlichen
Anmerkungsteil sowie einer von J.

Harald Wäber erstellten Bibliographie
zur Berner Reformation, die Jahre
1956-1979 umfassend, ist zu einem
eigentlichen Handbuch ausgewachsen,
das die über Richard Feller und Kurt
Guggisberg hinausführende
Forschung erfasst. So dürfen die Themata
der Beiträge zweifellos als repräsentativ

gelten für die derzeitigen theologischen,

philologischen, historischen
und kunsthistorischen Fragestellungen

zu den beiden Hauptgegenständen,
den Vorgängen von 1528 (mit ihrer

unmittelbaren Vorgeschichte und den

Nachwirkungen) und einer der damaligen

Hauptpersonen, Nikiaus Manuel
Deutsch (t 1530). - Es liegt in der Natur
der Sache, dass die Beiträge vom
reformatorischen Standpunkt geprägt sind.
Die nachfolgenden kritischen
Bemerkungen sind aus einer altkatholischen
Sicht geschrieben, und der vom Rezensenten

verwendete Begriff «katholisch»

darf nicht verwechselt werden
mit römisch-katholisch.

Zu den Beiträgen aus dem
Volkshochschulkurs : Rudolf Dellsperger.
«Zehn Jahre bernischer Reformationsgeschichte

(1522-1532)», führt in einer
zusammenfassenden Darstellung der
historischen Vorgänge in das Thema
ein. Er schildert die ersten Kontroversen

um die in Bern Fuss fassenden
Ideen Luthers und Zwingiis, die
anfängliche Zurückhaltung des offiziellen

Bern, die Bauernbewegung und die

eidgenössische Frage, die Badener
Disputation (1526) und ihre Wirkung
auf Bern, das vorsichtige Taktieren der

242



bernischen Obrigkeit bis zum Durchbruch

im Jahre 1528, den Widerstand
im Berner Oberland, die Entscheidung
aufeidgenössischer Ebene in den Kappeier

Kriegen und den Berner Synodus
vom Jahre 1532. - Hans-Rudolf Lava-
ter. «Zwingli und Bern», geht der
seinerzeit schon von Köhler u.a. behandelten

Frage nach, wie weit der Zürcher

Reformator auch die Berner
Reformation bestimmt hat. Bekanntlich
hielt sich Zwingli ein erstes Mal in Bern
in den Jahren 1496-1498 als Lateinschüler

des Lupulusauf. Nach dem
Bericht von Stumpf und Bullinger sei

Zwingli in Bern zu einem
Dominikanernoviziat überredet worden. Um
einen definitiven Ordenseintritt zu
verhindern, habe ihn der Oheim rechtzeitig

zum Weiterstudium nach Wien
geschickt. Lavater will nun im Gegensatz
zu früheren Auffassungen Zwingiis
Klosternoviziat bei den Dominikanern
in Bern nicht mehr ganz von der Hand
weisen, glaubt aber nicht, dass Zwing-
lis Weggang von Bern im Zusammenhang

mit dieser Klosterepisode steht,
sondern einfach mit dem Ende seiner

Lateinschulzeit zusammenhängt.
Nach seiner Untersuchung der Schriften

Zwingiis, seines Briefwechsels und
zseines Freundeskreises in Bern beantwortet

Lavater die Frage nach der
Bedeutung Zwingiis für die Berner
Reformation, an ein Bild Guggisbergs
anknüpfend, mit der Feststellung,
dass Zwingli sozusagen das Material
geliefert habe, an dem Manuel das
Feuer entfacht habe, das von
Berchtold Haller unterhalten worden
sei. - Paul Zinsli. «Nikiaus Manuel
als Schriftsteller», befasst sich wie
Lavater in dem unten besprochenen
Aufsatz zunächst mit der Herkunft
und den verwandtschaftlichen
Beziehungen des Maler-Poeten und
Staatsmannes und seiner Namengebung.
Unter seinen Werken charakterisiert

ihn zweifellos besonders der
zwischen 1516 und 1519 an der
Umfassungsmauer des bernischen
Dominikanerklosters gemalte Totentanz mit
den dazugehörigen Versen. - Gottfried

W. Locher, «Die Berner Disputation

1528», rückt neben Nikiaus
Manuel auch den Stadtschreiber Peter

Cyro als Reformator in den
Vordergrund. Die reformatorischen
Disputationen haben zunächst ein Vorbild

in den wissenschaftlichen
Disputationen der mittelalterlichen Universitäten.

«Auch sie beruhten auf der
Voraussetzung, dass vor anerkannten
Kriterien der Dialog die Wahrheit
findet.» Zu Recht weist Locher auf
die Verwandtschaft der städtischen
Reformationsdisputationen mit der

Landsgemeinde hin, was ihre
allgemeine Zugänglichkeit anbelangt. Im
Hinblick auf den juristischen
Charakter bei der Feststellung von
«recht» und «unrecht» wird wohl
etwas zu stark auf die germanische
Rechtstradition verwiesen. Immerhin
stehen diese Glaubensstreitgespräche
auch in einer altkirchlichen synodalen

Tradition und knüpfen auch an
die Praktiken spätmittelalterlicher
Konzilien an. Der Theologe Locher
meint zwar, dass wir heute vielleicht
imstande seien zu erkennen, dass es

in der Reformation auf beiden Seiten
um Christus und um die Weise seiner
Gegenwart gegangen sei. «Jedenfalls
liegt hier das eigentliche Problem der
Reformation. Die vielgenannten
Missstände boten nur die auslösenden

Anstösse.» Die apodiktische
Behauptung jedoch: «Schriftprinzip
stand und steht gegen Kirchenprinzip»,

macht deutlich, dass sich bis

jetzt zum mindesten der bernische
reformierte Kirchenbegriff dem
katholischen kaum angenähert hat. Wenn
Locher meint, dass die Ökumenizität
der zehn Berner Thesen von 1528 «in

243



der Offenheit des Kirchenbegriffs
und in der Weite des Schriftprinzips»
liege, dann setzt er eben für die
Ökumene sowohl einen reformierten
Kirchenbegriff als auch ein reformiertes
Schriftprinzip voraus. Welchen
Katholiken meint wohl Locher, wenn er
sagt, dass in den Berner Thesen kaum
ein Satz stehe, «den ein heutiger,
bewegter und die wahre Kirche suchender

Katholik nicht mitsprechen
könnte»? Soweit sich diese Thesen

gegen heute unbestrittene Missbräuche

des Spätmittelalters wenden,
kann man auch aus katholischer
Sicht kaum dagegen etwas einwenden.

Fragwürdig können umgekehrt
einem ebensolchen «die wahre Kirche

suchenden Katholiken» die
verallgemeinernden Folgerungen jener
Thesen für den Kult erscheinen.
Zunächst wird eine neuere Liturgiegeschichte

bestreiten müssen, dass am
Vorabend der Reformation allüberall
im Gottesdienst nur Missbrauch
bestanden habe. Und eine scholastische
Vereinseitigung des Messopferbegriffs

braucht noch nicht die ganze
Institution in Frage zu stellen. Weil
sich in der Schrift «kein Fegefeuer
nach dieser Zeit» findet, braucht
noch nicht aller Totendienst sinnlos
zu sein. Locher bezeichnet die Schaffung

der Chorgerichte, welche die
bisherige bischöfliche Gewalt
übernahmen, als die für das innere Leben
von Kirche und Volk neben der
evangelischen Predigt wichtigste Leistung
der Berner Reformation. Geschaffen
waren diese Chorgerichte nach Zürcher

Vorbild, «aber alsbald mit jener
typisch bernischen Verbindung zu
Staat, Rat und Landvogt, die kein
selbständiges Kirchgemeinde-Be-
wusstsein aufkommen liess und in
welcher der Keim zum Zusammen-
stoss des bernischen Staatskirchen-
tums mit der calvinistischen Gemein¬

dezucht lag». - Ernst von Känel, «Peter

Kunz, Kilchherr von Erlenbach,
ein bernischer Reformator», zeichnet
ein einprägsames Bild des Berg-
bauernsohnes aus dem Simmental,
der im spätmittelalterlichen Milieu
emporwachsend zunächst
Augustiner-Chorherr in Interlaken und
möglicherweise unter einem ursprünglichen

Einfluss Luthers in Wittenberg
selbst und dann in Beziehung zu

Zwingli getreten zum Reformator seiner

Heimat geworden ist. Kunz bildet
unter den geistlichen Führern der

Berner Reformation insofern eine

Ausnahme, als er eben aus dem Berner

Volk selbst hervorging. Die
andern, Johannes und Berchtold Haller,
Sebastian Meyer, Franz Kolb und

Jörg Brunner waren zugewandert.
Gerade von Känels Darstellung
vermag einen nicht-reformierten Leser

mit Wehmut zu erfüllen beim Gedanken

an die reiche Kultur, die mit der

Reformation in Bern selbst und in

der Landschaft untergegangen ist.

Von Känel veranschaulicht diese
versunkene Welt mit den mittelalterlichen

Fresken der Kirche Erlenbach,
die allerdings dank der reformierten
Tünche unbeabsichtigterweise
konserviert und vor einer möglichen
barocken Zerstörung bewahrt worden
sind. Man könnte hier natürlich
weiterfahren mit den vielen künstlerisch
verarmten frühmittelalterlichen
Kirchen im Berner Oberland bis hin zum
Berner Münster, dem letzten grösseren

vorreformatorischen Bauwerk des

alten Bern. Dieses Gebäude hat
wenigstens das Jüngste Gericht über
dem Hauptportal bewahrt, allein die

Muttergottes ist durch die Gestalt der

Justitia ersetzt worden (Abb. 10,

S.224). Vom beweglichen Kirchenschatz

aus Erlenbach ist nichts mehr
erhalten geblieben als ein gotischer
Kelch, welcher der Gemeinde noch

244



heute als Abendmahlskelch dient.
Von Känel selbst bezeichnet dieses
Geschehen als «für uns Heutige
weithin unverständlich» und erinnert
daran, dass auch Valerius Anshelm,
der die Reformation voll und ganz
bejahte, mit geheimer Trauer von
«disem grülichen Sturm» spricht. Die
Unsicherheit auch des modernen
reformierten Theologen, der doch die
Barbarei des Bildersturms ablehnt,
kommt in den konfessionellen
Klischeewendungen zum Ausdruck, dass
«das mächtige Kruzifix am Chorbogen

und die reichgeschmückten
Altäre (in Erlenbach) den Rahmen
bildeten, in dem sich der ganze sinnenfällige

katholische Kultus vollzog»,
oder dem «katholisch fühlenden
Jüngling (Peter Kunz), der nach dem
Priesteramt seine Hand ausstreckte».
Bezeichnend ist auch der folgende
Abschnitt: «Bei allem Respekt der
katholischen Tradition und Kultur
gegenüber wird für uns doch fühlbar,
wie sehr diese Männer (die Reformatoren)

einem Urelement, einer Urgewalt

des neutestamentlichen Geistes,
begegnet sein müssen, der sich in
ihnen als mächtiger und gebietender
erwies als alle bewahrenden Kräfte des

Hergebrachten. Solche Urgewalt geht
letztlich immer vom Jesus der Evangelien

aus. Er ist es, der zu allen Zeiten

Menschen, die ihn neu entdek-
ken, aus der gewohnten Bahn wirft.»
Danach werden als Beispiele dafür
Petrus Waldes, Franz von Assisi und
Nikiaus Manuel in eine Reihe
gestellt, was doch eine typische Fehlleistung

ist. Franz von Assisi war kein
Bilderstürmer, und seine Vorstellung
von der Nachfolge Christi steht in
keinem Gegensatz zum katholischen
Kult seiner Zeit. Dass es gegen
Zwingli u. a. auch gewichtige
neutestamentliche Argumente für die
Bilder gab, gesteht von Känel mit ei¬

nem Hinweis auf die Diskussion von
1528 zu. Ein zentrales persönliches
Problem bei Peter Kunz war wie
bekanntlich für viele seiner Priesterkollegen

zweifellos die Zölibatsverpflichtung,

die er wiederum wie viele
schon vor der eigentlichen Reformation

umging, allerdings nicht mit
einer gewöhnlichen «Priestermetze»,
sondern in einer öffentlichen,
gesellschaftlich anerkannten quasi-eheli-
chen Verbindung. - Ulrich Im Hof.
«Die reformierte Hohe Schule zu
Bern», zeichnet die Entwicklung der
Vorgängerin der Universität von 1834

in der Zeit vom Gründungsjahr 1528

bis in die zweite Hälfte des 16.

Jahrhunderts nach. Für die reformierten
Stadtstaaten war die Errichtung einer
Hohen Schule eine Notwendigkeit
geworden, um eine gleichmässige
solide Ausbildung der Geistlichkeit zu
gewährleisten. Vorher war ein Teil
davon «hoffnungslos ignorant und
nur für den Messdienst zu gebrauchen»,

wie sich Im Hof ausdrückt.
Man könnte auch sagen, dass dieser
Teil eigentlich auch für die Feier der
Messe ungeeignet gewesen sei. Der
andere Teil verdankte seine bessere
wissenschaftliche Bildung dem
Besuch auswärtiger Universitäten. Die
bildungsgeschichtliche und
sozialgeschichtliche Bedeutung der Hohen
Schule kann nicht unterschätzt werden.

Oblagen doch dem reformierten
Geistlichen nebst den Funktionen des

Predigers und Seelsorgers auch die
Aufsicht über die Schulen, die
Fürsorge und die öffentliche Sitte im
Rahmen der Chorgerichtsordnung.
Die Lehrer an den Lateinschulen wie
die Professoren der Hohen Schule
selbst wurden schliesslich von der
Geistlichkeit gestellt. Im katholischen
Bereich hat erst mit einer Generation
Verspätung der Jesuitenorden «in
seinen Collégien eine den reformierten

245



Hohen Schulen entsprechende
Bildungsinstitution» aufgebaut. -
Gerhard Aeschbacher. «Die Reformation
und das kirchenmusikalische Leben
im alten Bern», bringt die klassische
reformierte Widersprüchlichkeit zum
Ausdruck zwischen der Ablehnung
der «sinnenfälligen» Liturgie und der
Bejahung geistlicher Musik, wonach
also der Gehörsinn nicht zu den fünf
Sinnen zu zählen scheint. Allerdings
hat die Reformation in Bern zunächst
auch das musikalische Leben
eingeschränkt. «Der totale Abbruch der
Kirchenmusik brachte nicht nur
einen Verlust an Farbe und Glanz, er
unterbrach das musikalische Leben
der reformierten Schweiz, insbesondere

Berns, für Jahrhunderte.» Während

die Humanistengeneration auch
in Bern nach dem Vorbild Amerb-
achs und Zwingiis die Hausmusik
gepflegt haben dürfte und die
mittelalterliche Musikantentradition
zunächst überlebt hat, habe der
reformierte Rigorismus gegen Ende des
16. Jh. auch die weltliche Musik
weitgehend zum Verstummen gebracht.
Wenn die Bauern im 17. und noch im
18. Jh. in den Wirtshäusern Psalmen
grölten, dann sei das kein Triumph
der Reformation gewesen, «sondern
Zeugnis einer Einengung des Lebens
und des Verlustes von buntbewegter
Farbigkeit». «Faute de mieux» hätten

die Bauern Psalmen gesungen.
Der Gesang im Gottesdienst war
zunächst Chorgesang. Aeschbacher
zeigt den langen Weg auf, der zur
Entfaltung des allgemeinen
reformierten Gemeindegesanges - wohl
erst im 18. Jh. - führte. Überspitzt
erscheint Aeschbachers These, dass
sich die geistliche Musik auf dem
Gebiete der reformierten Schweiz im
«weltlichen Raum», das heisst nicht
im eigentlichen Gottesdienst, entfaltet

habe. Selbst wenn der reformierte

Gottesdienstbegriff nicht geklärt ist,
wird man nicht sagen können, dass

aller Gemeindegesang und alles
Orgelspiel (Einführung zwischen 1750

und 1850) vor der Eröffnung durch
den Pfarrer oder nach dem Segen mit
dem Gottesdienst selbst nichts zu tun
hätten. Auch wenn die Gemeindepsalmen

nicht auf das Thema der
Predigt abgestimmt waren, so wurden
sie doch in der Kirche zum Gottesdienst

gesungen. Ebensowenig findet
das «Kirchenkonzert» im «weltlichen
Raum» statt. Richtig an der These ist
natürlich die Feststellung, dass sich
die lutherische Kirchenmusik wegen
der andern liturgischen Voraussetzungen

besser in den gottesdienstlichen

Vorgang einfügte. Aber sowohl
im lutherischen Gottesdienst als auch
in der katholischen Messe besteht
eine grosse Spannung zwischen
liturgischem Vollzug und konzertantem
Charakter der grossen Werke der
Neuzeit. Gut begründet erscheint
eine andere These, dass der
reformierte Psalmengesang zum
Ausgangspunkt einer breiten weltlichen
Musikpflege geworden ist. Eine
besondere Aufmerksamkeit verdient die
frühe musikalische «Ökumene»;
Nach der Schulordnung von 1622

wurden im Collegium Carolinum in
Zürich nebst Werken des Balthasar
Musculus und Gallus Dressler die
Cantiones sacrae für fünf bis acht
Stimmen des Michael Praetorius
gesungen. Ein Berner Inventar von
1761, das erst vor kurzem aufgefunden

wurde, bringt fast ausschliesslich
katholische Kirchenmusik der
damals modischen süddeutschen Meister

und Italiener. - Ulrich Gerber.

«Die Reformation und ihr <Original-
gewächs> : Die Täufer», betont den

zürcherischen Ursprung des
schweizerischen und damit auch des Berner
Täufertums. Der Aufsatz behandelt

246



die grossen Linien der bernischen
Täufergeschichte bis in die Gegenwart:

von der Verfolgung über die
Protektion im Fürstbistum Basel bis

zur Toleranz nach 1820. - Andreas
Lindt. «Reformation und Ökumene»,
geht in grösseren Zusammenhängen
auf die Frage nach der Kontinuität
des vorreformatorischen und des

reformatorischen Kirchenbegriffs ein
und unterstreicht die Absicht der

grossen Reformatoren, keine
Kirchenspaltung zu bewirken. Bezüglich
der auch von Lindt behaupteten
grundsätzlichen Ökumenizität der
Berner Disputation vom Januar 1528

wäre Ähnliches zu sagen wie zu den
oben besprochenen Vorstellungen
Lochers. Zur Kontinuität gehört nach
Lindt auch die viele uralte
Volksfrömmigkeit, die durch den Umbruch
der Reformation hindurch lebendig
geblieben ist. Lindt bezeichnet sie als

«unterschwellige Gemeinsamkeiten,
die wohl tiefenpsychologisch bedingt
sind und von einer ökumenischen
Theologie und Anthropologie sicher
auch bedacht werden müssen, aber
doch nicht die Basis bilden können,
um ein exklusiv konfessionelles
durch ein ökumenisches Christentum
und Kirchenbewusstsein zu überwinden».

Auch wenn man nicht bestreitet,

dass die christliche Wahrheit
grösser und weiter ist als alle historisch

gewachsenen Gehäuse der
einzelnen Konfessionskirchen und nur
vom gemeinsamen Ursprung und
Auftrag, von Jesus Christus und vom
Neuen Testament her einsichtig zu
machen sei, so ist damit noch nichts
gegen die Richtigkeit einer Institution

in ihrem bestimmten Geltungsbereich

gesagt. Die Verdrängung der
alten Volksfrömmigkeit in den Untergrund

und das stets erneute Hervorbrechen

der Vorstellungen und Sitten,

welche die Zusammengehörig¬

keit der Lebenden und Toten in allen
möglichen Formen pflegen wollen,
können auch als Zeichen dafür
gewertet werden, dass mit dem Verlust
der katholischen Liturgie der «Aufbruch

der Reformation» weniger
«Offenheit für diese, alle Kirchenmauern

und alles Kirchenrecht
sprengende Weite und Dynamik des

Evangeliums» bedeutet hat, als
vielmehr Einschränkung der den ganzen
Menschen und die ganze evangelische

Wahrheit umfassende Frömmigkeit.

Und es wäre beizufügen, dass

diese Einschränkung nicht erst im
Zeichen der Abkapselung der
Konfessionskirchen stattgefunden hat.
Der Bruch mit der päpstlichen
Weltkirche und die enge Bindung an die
jeweilige Staatsautorität haben nach
Lindt bei den Protestanten -
insbesondere in der Eidgenossenschaft -
weitherum einen ausgesprochenen
Provinzialismus gefördert. Eine
Ausnahme bildete Calvin, und es sei eben
nicht zufällig, dass dieser in seinem
weltweiten Kirchenverständnis mit
Bern und dem bernischen Staatskir-
chentum immer wieder harte
Konflikte auszufechten hatte. Die Sorge
der Berner um ihre Staatskirchenhoheit

und ihr ängstlicher Konservativismus

kommen sowohl in der
Zurückhaltung gegenüber der Synode
von Dordrecht (1618) als auch in der
Abwehr der die Konfessionsgrenzen
überschreitenden geistigen Entwicklungen

des 18. Jh. (Aufklärung und
Pietismus) zum Ausdruck. Wenn
auch Lindts Feststellung zweifellos
zutrifft, dass ein «universaler,
ökumenischer Ansatz» der Reformatoren
im «harten Gegenüber und
Gegeneinander der Konfessionen völlig unter

die Räder gekommen» ist, so ver-
misst man auch in seinem Aufsatz
einen Ansatz zu einem sakramentalkultischen

Kirchenverständnis, wie er

247



nicht nur im Luthertum, sondern
auch in den reformierten Kirchen der
Westschweiz gelegentlich vorhanden
ist.

Emanuele Grassi: Berg Athos. Eine Pil¬

gerfahrt zum Berg der Asketen,
München 1981. List Verlag.
180S.4°, darunter 42S. Text, 120

Farbtafeln, 1 Karte. - DM/
sFr. 68.-.

Es gibt verschiedene Bildwerke über
den Athos, aber das vorliegende
scheint mir eines der eindrucksvollsten
zu sein, jedenfalls was die Abbildungen

betrifft, an denen neben dem Vf.
zwei weitere Italiener beteiligt waren.
Sie zeigen viele Mönche des « Heiligen
Berges» auch bei ihrer Arbeit oder in
ihrer Zelle, beim Gespräch oder während

der Wanderung auf den Pfaden
der weit ins Mittelmeer vorgestreckten
Halbinsel, auf der die Klöster liegen.
Auch deren Baulichkeiten als solche,
ihre Kirchen und Wohnungen, ihre
Lage am Meer oder inmitten des

Felsgebirges, ihre Schätze an Ikonen und
(leider nur selten!) Handschriften,
Prozessionen und Gottesdienste aller Art,
aber auch die weitverstreuten
Einsiedeleien, schliesslich Mönche bei der
Meditation oder im Gebet sind zu
sehen. Die Stimmung, die bei all dem
einen religiösen Menschen ergreifen
kann, sind in Tagebuchform als
Berichte und Überlegungen des Vf.s über
sein Leben auf dem Athos aufgezeich¬

net (ohne Jahreszahl ; unter der Regierung

des Patriarchen Athenagoras, t
1972). Man versteht bei deren Lektüre
auch, wie G. zur Orthodoxie gekommen

ist, als deren Interpreten, auch in
künstlerischer Hinsicht, er auch im
«Westen» wiederholt aufgetreten ist.

Als Anhang ist eine Geschichte der

gesamten Mönchs-Republik und der
einzelnen (20) Klöster gegeben, die seit
nunmehr gut 1000 Jahren die Halbinsel
zum «Heiligen Berg» gemacht haben
(Hagion Oros, danach auch türkisch
«Aynaroz»); er ist auch während der
400 Jahre der Zugehörigkeit zum Reiche

des Sultans (bis 1912/13) nicht
angetastet worden. So eignet sich das

Buch ebenso zum Schauen wiezum
Lesen und verdient es, von vielen als
Einführung in das letzte «von Geistlichen
geleitete Gebiet der Erde» («nach dem
Falle Tibets»: S. 165) benützt zu
werden. Das Buch ist von Antonio Avella
gut aus dem Italienischen übertragen
worden (erschienen Mailand 1980 bei
Arnoldo Mondadori) und in
Abbildungen und Druck vorzüglich geraten.
Druckfehler sind mir so gut wie keine

aufgefallen: S. 137 links unten ist
jedenfalls nicht der hl. Athanasios, der
Gründer des Athos, abgebildet, wie

man nach der Beischrift vielleicht
annehmen könnte, sondern nach der
kirchenslawischen Bezeichnung «St.
Peter». - Aus welchem Teil Spaniens
wohl die S. 164 links genannten
orthodoxen Mönche gekommen sein
mögen? Bertold Spuler

248


	Bibliographie

