Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

450 Jahre Berner Reformation, Bei-
trdge zur Geschichte der Berner Re-
formation und zu Niklaus Manuel,
herausgegeben vom Historischen
Verein des Kantons Bern, Bern
1980. — 700 Seiten, 4 Farbtafeln,
37 Abbildungen, mehrere Planskiz-
zen (= Sonderdruck aus dem Ar-
chiv des Historischen Vereins des
Kantons Bern, 64. u. 65. Band, 1980
u. 1981).

Die IKZ hat gute Griinde, diesen Ber-

ner Reformationsgedenkband ihren

Lesern etwas ausfiithrlicher vorzustel-

len. Zunéchst ist es die allgemeine kir-

chengeschichtliche Bedeutung der

Berner Vorgédnge vor bald einem hal-

ben Jahrtausend, dann aber auch der

Umstand, dass sich damit das typische

bernische Staatskirchentum weiter

entfaltet hatte, dem schliesslich auch
vor tiber hundert Jahren eine gewich-
tige Rolle zukam bei der Griindung der

Christkatholischen Kirche der

Schweiz und ihrer Theologischen Fa-

kultdt an der Universitit Bern.

Schliesslich geht die Berner Hoch-

schule selbst auf die Reformation zu-

riick. Mit der Berner Reformation und
der Tatsache, dass die schweizerische

Bundesstadt auch Sitz des schweizeri-

schen altkatholischen Bischofs und

dieser Zeitschrift geworden ist, besteht
ein sehr direkter geschichtlicher Zu-
sammenhang.

Bei dem Sammelband handelt es
sich um die Verdffentlichung von Vor-
tradgen, die im Rahmen der Volkshoch-
schule Bern im Jahre 1978 und im Ma-
nuel-Kolloquium vom November des-
selben Jahres im Schloss Hiinigen ge-
halten worden sind. Fiir die Heraus-
gabe zeichnet im Auftrag des Histori-
schen Vereins des Kantons Bern eine
Kommission unter dem Prisidium von

242

Hans A. Michel. Die stattliche, von der
Offizin Stampfli & Cie AG gediegen
gestaltete und gedruckte Sammlung,
prachtvoll illustriert und vorziiglich
dokumentiert mit einem ausfiihrlichen
Anmerkungsteil sowie einer von J. Ha-
rald Wiber erstellten Bibliographie
zur Berner Reformation, die Jahre
1956-1979 umfassend, ist zu einem ei-
gentlichen Handbuch ausgewachsen,
das die iber Richard Feller und Kurt
Guggisberg  hinausfiihrende  For-
schung erfasst. So diirfen die Themata
der Beitrdge zweifellos als reprédsenta-
tiv gelten fiir die derzeitigen theologi-
schen, philologischen, historischen
und kunsthistorischen Fragestellun-
gen zu den beiden Hauptgegenstdn-
den,den Vorgingenvon 1528 (mitihrer
unmittelbaren Vorgeschichte und den
Nachwirkungen) und einer der dama-
ligen Hauptpersonen, Niklaus Manuel
Deutsch (1 1530).— Esliegtinder Natur
der Sache, dass die Beitrdge vom refor-
matorischen Standpunkt geprigt sind.
Die nachfolgenden kritischen Bemer-
kungen sind aus einer altkatholischen
Sicht geschrieben, und der vom Rezen-
senten verwendete Begriff «katho-
lisch» darf nicht verwechselt werden
mit rémisch-katholisch.

Zu den Beitrdgen aus dem Volks-
hochschulkurs: Rudolf Dellsperger,
«ZehnJahre bernischer Reformations-
geschichte (1522-1532)», fiihrt in einer
zusammenfassenden Darstellung der
historischen Vorgédnge in das Thema
ein. Er schildert die ersten Kontrover-
sen um die in Bern Fuss fassenden
Ideen Luthers und Zwinglis, die an-
fangliche Zuriickhaltung des offiziel-
len Bern, die Bauernbewegung und die
eidgendssische Frage, die Badener
Disputation (1526) und ihre Wirkung
auf Bern, das vorsichtige Taktieren der



bernischen Obrigkeit bis zum Durch-
bruch im Jahre 1528, den Widerstand
im Berner Oberland, die Entscheidung
aufeidgenossischer Ebenein den Kap-
peler Kriegen und den Berner Synodus
vom Jahre 1532. — Hans-Rudolf Lava-
ter, «Zwingli und Bern», geht der sei-
nerzeit schon von Kohler u.a. behan-
delten Frage nach, wie weit der Ziir-
cher Reformator auch die Berner Re-
formation bestimmt hat. Bekanntlich
hieltsich Zwingli ein erstes Malin Bern
in den Jahren 1496-1498 als Latein-
schiilerdes Lupulus auf. Nach dem Be-
richt von Stumpf und Bullinger sei
Zwingli in Bern zu einem Domini-
kanernoviziat iiberredet worden. Um
einen definitiven Ordenseintritt zu ver-
hindern, habe ihn der Oheim rechtzei-
tig zum Weiterstudium nach Wien ge-
schickt. Lavater will nun im Gegensatz
zu fritheren Auffassungen Zwinglis
Klosternoviziat beiden Dominikanern
in Bern nicht mehr ganz von der Hand
weisen, glaubt aber nicht, dass Zwing-
lis Weggang von Bern im Zusammen-
hang mit dieser Klosterepisode steht,
sondern einfach mit dem Ende sei-
ner Lateinschulzeit zusammenhingt.
Nach seiner Untersuchung der Schrif-
ten Zwinglis, seines Briefwechsels und
zseines Freundeskreises in Bern beant-
wortet Lavater die Frage nach der Be-
deutung Zwinglis fiir die Berner Re-
formation, an ein Bild Guggisbergs
ankniipfend, mit der Feststellung,
dass Zwingli sozusagen das Material
geliefert habe, an dem Manuel das
Feuer entfacht habe, das von
Berchtold Haller unterhalten worden
sei. — Paul Zinsli, « Niklaus Manuel
als Schriftsteller», befasst sich wie
Lavater in dem unten besprochenen
Aufsatz zunichst mit der Herkunft
und den verwandtschaftlichen Bezie-
hungen des Maler-Poeten und Staats-
mannes und seiner Namengebung.
Unter seinen Werken charakterisiert

thn zweifellos besonders der zwi-
schen 1516 und 1519 an der Umfas-
sungsmauer des bernischen Dominik-
anerklosters gemalte Totentanz mit
den dazugehorigen Versen. — Gott-
fried W. Locher, «Die Berner Dispu-
tation [528», riickt neben Niklaus
Manuel auch den Stadtschreiber Pe-
ter Cyro als Reformator in den Vor-
dergrund. Die reformatorischen Dis-
putationen haben zunichst ein Vor-
bild in den wissenschaftlichen Dispu-
tationen der mittelalterlichen Univer-
sitdten. «Auch sie beruhten auf der
Voraussetzung, dass vor anerkannten
Kriterien der Dialog die Wahrheit
findet.» Zu Recht weist Locher auf
die Verwandtschaft der stddtischen
Reformationsdisputationen mit der
Landsgemeinde hin, was ihre allge-
meine Zuganglichkeit anbelangt. Im
Hinblick auf den juristischen Cha-
rakter bei der Feststellung von
«recht» und «unrecht» wird wohl et-
was zu stark auf die germanische
Rechtstradition verwiesen. Immerhin
stehen diese Glaubensstreitgespréiche
auch in einer altkirchlichen synoda-
len Tradition und kniipfen auch an
die Praktiken spétmittelalterlicher
Konzilien an. Der Theologe Locher
meint zwar, dass wir heute vielleicht
imstande seien zu erkennen, dass es
in der Reformation auf beiden Seiten
um Christus und um die Weise seiner
Gegenwart gegangen sei. «Jedenfalls
liegt hier das eigentliche Problem der
Reformation. Die vielgenannten
Missstdnde boten nur die ausldsen-
den Anstosse.» Die apodiktische Be-
hauptung jedoch: «Schriftprinzip
stand und steht gegen Kirchenprin-
zip», macht deutlich, dass sich bis
jetzt zum mindesten der bernische re-
formierte Kirchenbegriff dem katho-
lischen kaum angendhert hat. Wenn
Locher meint, dass die Okumenizitit
der zehn Berner Thesen von 1528 «in

243



der Offenheit des Kirchenbegriffs
und in der Weite des Schriftprinzips»
liege, dann setzt er eben fiir die Oku-
mene sowohl einen reformierten Kir-
chenbegriff als auch ein reformiertes
Schriftprinzip voraus. Welchen Ka-
tholiken meint wohl Locher, wenn er
sagt, dass in den Berner Thesen kaum
ein Satz stehe, «den ein heutiger, be-
wegter und die wahre Kirche suchen-
der Katholik nicht mitsprechen
konnte»? Soweit sich diese Thesen
gegen heute unbestrittene Missbriu-
che des Spidtmittelalters wenden,
kann man auch aus katholischer
Sicht kaum dagegen etwas cinwen-
den. Fragwiirdig konnen umgekehrt
einem ebensolchen «die wahre Kir-
che suchenden Katholiken» die ver-
allgemeinernden Folgerungen jener
Thesen fiir den Kult erscheinen. Zu-
ndchst wird eine neuere Liturgiege-
schichte bestreiten miissen, dass am
Vorabend der Reformation alliiberall
im Gottesdienst nur Missbrauch be-
standen habe. Und eine scholastische
Vereinseitigung des Messopferbe-
griffs braucht noch nicht die ganze
Institution in Frage zu stellen. Weil
sich in der Schrift «kein Fegefeuer
nach dieser Zeit» findet, braucht
noch nicht aller Totendienst sinnlos
zu sein. Locher bezeichnet die Schaf-
fung der Chorgerichte, welche die
bisherige bischofliche Gewalt tber-
nahmen, als die fiir das innere Leben
von Kirche und Volk neben der evan-
gelischen Predigt wichtigste Leistung
der Berner Reformation. Geschaffen
waren diese Chorgerichte nach Ziir-
cher Vorbild, «aber alsbald mit jener
typisch bernischen Verbindung zu
Staat, Rat und Landvogt, die kein
selbstdndiges Kirchgemeinde-Be-
wusstsein aufkommen liess und in
welcher der Keim zum Zusammen-
stoss des bernischen Staatskirchen-
tums mit der calvinistischen Gemein-

244

dezucht lag». — Ernst von Kdnel, «Pe-
ter Kunz, Kilchherr von Erlenbach,
ein bernischer Reformator», zeichnet
ein einprigsames Bild des Berg-
bauernsohnes aus dem Simmental,
der im spéatmittelalterlichen Milieu
emporwachsend zundchst Augusti-
ner-Chorherr in Interlaken und mog-
licherweise unter einem urspriingli-
chen Einfluss Luthers in Wittenberg
selbst und dann in Beziehung zu
Zwingli getreten zum Reformator sei-
ner Heimat geworden ist. Kunz bildet
unter den geistlichen Fihrern der
Berner Reformation insofern eine
Ausnahme, als er eben aus dem Ber-
ner Volk selbst hervorging. Die an-
dern, Johannes und Berchtold Haller,
Sebastian Meyer, Franz Kolb und
Jorg Brunner waren zugewandert.
Gerade von Kinels Darstellung ver-
mag einen nicht-reformierten Leser
mit Wehmut zu erfiillen beim Gedan-
ken an die reiche Kultur, die mit der
Reformation in Bern selbst und in
der Landschaft untergegangen ist.
Von Kinel veranschaulicht diese ver-
sunkene Welt mit den mittelalterli-
chen Fresken der Kirche Erlenbach,
die allerdings dank der reformierten
Tiinche unbeabsichtigterweise kon-
serviert und vor einer moglichen ba-
rocken Zerstorung bewahrt worden
sind. Man konnte hier natiirlich wei-
terfahren mit den vielen kiinstlerisch
verarmten frithmittelalterlichen Kir-
chen im Berner Oberland bis hin zum
Berner Miinster, dem letzten grosse-
ren vorreformatorischen Bauwerk des
alten Bern. Dieses Gebdude hat we-
nigstens das Jiingste Gericht Uber
dem Hauptportal bewahrt, allein die
Muttergottes ist durch die Gestalt der
Justitia ersetzt worden (Abb. 10,
S.224). Vom beweglichen Kirchen-
schatz aus Erlenbach ist nichts mehr
erhalten geblieben als ein gotischer
Kelch, welcher der Gemeinde noch



heute als Abendmahlskelch dient.
Von Kinel selbst bezeichnet dieses
Geschehen als «fiir uns Heutige ...
weithin unverstindlich» und erinnert
daran, dass auch Valerius Anshelm,
der die Reformation voll und ganz
bejahte, mit geheimer Trauer von
«disem griilichen Sturm» spricht. Die
Unsicherheit auch des modernen re-
formierten Theologen, der doch die
Barbarei des Bildersturms ablehnt,
kommt in den konfessionellen Kli-
scheewendungen zum Ausdruck, dass
«das méchtige Kruzifix am Chorbo-
gen und die reichgeschmiickten Al-
tare (in Erlenbach) den Rahmen bil-
deten, in dem sich der ganze sinnen-
fillige katholische Kultus vollzog»,
oder dem «katholisch fiihlenden
Jingling (Peter Kunz), der nach dem
Priesteramt seine Hand ausstreckte».
Bezeichnend ist auch der folgende
Abschnitt: «Bei allem Respekt der
katholischen Tradition und Kultur
gegeniiber wird fiir uns doch fiihlbar,
wie sehr diese Manner (die Reforma-
toren) einem Urelement, einer Urge-
walt des neutestamentlichen Geistes,
begegnet sein miissen, der sich in ih-
nen als méchtiger und gebietender er-
wies als alle bewahrenden Krifte des
Hergebrachten. Solche Urgewalt geht
letztlich immer vom Jesus der Evan-
gelien aus. Er ist es, der zu allen Zei-
ten Menschen, die ihn neu entdek-
ken, aus der gewohnten Bahn wirft.»
Danach werden als Beispiele dafiir
Petrus Waldes, Franz von Assisi und
Niklaus Manuel in eine Reihe ge-
stellt, was doch eine typische Fehllei-
stung ist. Franz von Assisi war kein
Bilderstiirmer, und seine Vorstellung
von der Nachfolge Christi steht in
keinem Gegensatz zum katholischen
Kult seiner Zeit. Dass es gegen
Zwingli u. a. auch gewichtige
neutestamentliche Argumente fiir die
Bilder gab, gesteht von Kinel mit ei-

nem Hinweis auf die Diskussion von
1528 zu. Ein zentrales personliches
Problem bei Peter Kunz war wie be-
kanntlich flir viele seiner Priesterkol-
legen zweifellos die Zolibatsver-
pflichtung, die er wiederum wie viele
schon vor der eigentlichen Reforma-
tion umging, allerdings nicht mit ei-
ner gewohnlichen «Priestermetze»,
sondern in einer Offentlichen, gesell-
schaftlich anerkannten quasi-eheli-
chen Verbindung. — Ulrich Im Hof,
«Die reformierte Hohe Schule zu
Bern», zeichnet die Entwicklung der
Vorgédngerin der Universitiat von 1834
in der Zeit vom Griindungsjahr 1528
bis in die zweite Hélfte des 16.Jahr-
hunderts nach. Fiir die reformierten
Stadtstaaten war die Errichtung einer
Hohen Schule eine Notwendigkeit
geworden, um eine gleichméssige so-
lide Ausbildung der Geistlichkeit zu
gewihrleisten. Vorher war ein Teil
davon «hoffnungslos ignorant und
nur fir den Messdienst zu gebrau-
chen», wie sich Im Hof ausdriickt.
Man konnte auch sagen, dass dieser
Teil eigentlich auch fiir die Feier der
Messe ungeeignet gewesen sei. Der
andere Teil verdankte seine bessere
wissenschaftliche Bildung dem Be-
such auswirtiger Universitdten. Die
bildungsgeschichtliche und sozialge-
schichtliche Bedeutung der Hohen
Schule kann nicht unterschitzt wer-
den. Oblagen doch dem reformierten
Geistlichen nebst den Funktionen des
Predigers und Seelsorgers auch die
Aufsicht iiber die Schulen, die Fiir-
sorge und die offentliche Sitte im
Rahmen der Chorgerichtsordnung.
Die Lehrer an den Lateinschulen wie
die Professoren der Hohen Schule
selbst wurden schliesslich von der
Geistlichkeit gestellt. Im katholischen
Bereich hat erst mit einer Generation
Verspitung der Jesuitenorden «in sei-
nen Collegien eine den reformierten

245



Hohen Schulen entsprechende Bil-
dungsinstitution» aufgebaut. — Ger-
hard Aeschbacher, «Die Reformation
und das kirchenmusikalische Leben
im alten Bern», bringt die klassische
reformierte Widerspriichlichkeit zum
Ausdruck zwischen der Ablehnung
der «sinnenfélligen» Liturgie und der
Bejahung geistlicher Musik, wonach
also der Gehorsinn nicht zu den fiinf
Sinnen zu zdhlen scheint. Allerdings
hat die Reformation in Bern zunéchst
auch das musikalische Leben einge-
schrinkt. «Der totale Abbruch der
Kirchenmusik ... brachte nicht nur ei-
nen Verlust an Farbe und Glanz, ... er
unterbrach das musikalische Leben
der reformierten Schweiz, insbeson-
dere Berns, fiir Jahrhunderte.» Wih-
rend die Humanistengeneration auch
in Bern nach dem Vorbild Amerb-
achs und Zwinglis die Hausmusik ge-
pflegt haben diirfte und die mittel-
alterliche Musikantentradition zu-
nichst iiberlebt hat, habe der refor-
mierte Rigorismus gegen Ende des
16.Jh. auch die weltliche Musik weit-
gehend zum Verstummen gebracht.
Wenn die Bauern im 17. und noch im
18.Jh. in den Wirtshdusern Psalmen
grolten, dann sei das kein Triumph
der Reformation gewesen, «sondern
Zeugnis einer Einengung des Lebens
und des Verlustes von buntbewegter
Farbigkeit». «Faute de mieux» hiét-
ten die Bauern Psalmen gesungen.
Der Gesang im Gottesdienst war zu-
nichst Chorgesang. Aeschbacher
zeigt den langen Weg auf, der zur
Entfaltung des allgemeinen refor-
mierten Gemeindegesanges — wohl
erst im 18.Jh. - fithrte. Uberspitzt er-
scheint Aeschbachers These, dass
sich die geistliche Musik auf dem Ge-
biete der reformierten Schweiz im
«weltlichen Raum», das heisst nicht
im eigentlichen Gottesdienst, entfal-
tet habe. Selbst wenn der reformierte

246

Gottesdienstbegriff nicht geklart ist,
wird man nicht sagen konnen, dass
aller Gemeindegesang und alles Or-
gelspiel (Einfithrung zwischen 1750
und 1850) vor der Eroffnung durch
den Pfarrer oder nach dem Segen mit
dem Gottesdienst selbst nichts zu tun
hitten. Auch wenn die Gemeinde-
psalmen nicht auf das Thema der
Predigt abgestimmt waren, so wurden
sie doch in der Kirche zum Gottes-
dienst gesungen. Ebensowenig findet
das «Kirchenkonzert» im «weltlichen
Raum» statt. Richtig an der These ist
natiirlich die Feststellung, dass sich
die lutherische Kirchenmusik wegen
der andern liturgischen Vorausset-
zungen besser in den gottesdienstli-
chen Vorgang einfiigte. Aber sowohl
im lutherischen Gottesdienst als auch
in der katholischen Messe besteht
eine grosse Spannung zwischen litur-
gischem Vollzug und konzertantem
Charakter der grossen Werke der
Neuzeit. Gut begriindet erscheint
eine andere These, dass der refor-
mierte Psalmengesang zum Aus-
gangspunkt einer breiten weltlichen
Musikpflege geworden ist. Eine be-
sondere Aufmerksamkeit verdient die
friihe  musikalische «Okumene»:
Nach der Schulordnung von 1622
wurden im Collegium Carolinum in
Ziirich nebst Werken des Balthasar
Musculus und Gallus Dressler die
Cantiones sacrae fir fiinf bis acht
Stimmen des Michael Praetorius ge-
sungen. Ein Berner Inventar von
1761, das erst vor kurzem aufgefun-
den wurde, bringt fast ausschliesslich
katholische Kirchenmusik der da-
mals modischen siiddeutschen Mei-
ster und Italiener. — Ulrich Gerber,
«Die Reformation und ihr «Original-
gewichs>: Die Tédufer», betont den
ziircherischen Ursprung des schwei-
zerischen und damit auch des Berner
Tdufertums. Der Aufsatz behandelt



die grossen Linien der bernischen
Tdufergeschichte bis in die Gegen-
wart: von der Verfolgung {iiber die
Protektion im Fiirstbistum Basel bis
zur Toleranz nach 1820. — Andreas
Lindt, «Reformation und Okumene»,
geht in grosseren Zusammenhidngen
auf die Frage nach der Kontinuitit
des vorreformatorischen und des re-
formatorischen Kirchenbegriffs ein
und unterstreicht die Absicht der
grossen Reformatoren, keine Kir-
chenspaltung zu bewirken. Beziiglich
der auch von Lindt behaupteten
grundsdtzlichen Okumenizitdt der
Berner Disputation vom Januar 1528

wire Ahnliches zu sagen wie zu den

oben besprochenen Vorstellungen
Lochers. Zur Kontinuitédt gehort nach
Lindt auch die viele uralte Volks-
frommigkeit, die durch den Umbruch
der Reformation hindurch lebendig
geblieben ist. Lindt bezeichnet sie als
«unterschwellige Gemeinsamkeiten,
die wohl tiefenpsychologisch bedingt
sind und von einer O6kumenischen
Theologie und Anthropologie sicher
auch bedacht werden miissen, aber
doch nicht die Basis bilden kdnnen,
um ein exklusiv konfessionelles
durch ein 6kumenisches Christentum
und Kirchenbewusstsein zu iiberwin-
den». Auch wenn man nicht bestrei-
tet, dass die christliche Wahrheit
grosser und weiter ist als alle histo-
risch gewachsenen Gehiduse der ein-
zelnen Konfessionskirchen und nur
vom gemeinsamen Ursprung und
Auftrag, von Jesus Christus und vom
Neuen Testament her einsichtig zu
machen sei, so ist damit noch nichts
gegen die Richtigkeit einer Institu-
tion in ihrem bestimmten Geltungs-
bereich gesagt. Die Verdringung der
alten Volksfrommigkeit in den Unter-
grund und das stets erneute Hervor-
brechen der Vorstellungen und Sit-
ten, welche die Zusammengehorig-

keit der Lebenden und Toten in allen
moglichen Formen pflegen wollen,
kdénnen auch als Zeichen dafiir ge-
wertet werden, dass mit dem Verlust
der katholischen Liturgie der «Auf-
bruch der Reformation» weniger
«Offenheit fiir diese, alle Kirchen-
mauern und alles Kirchenrecht
sprengende Weite und Dynamik des
Evangeliums» bedeutet hat, als viel-
mehr Einschrinkung der den ganzen
Menschen und die ganze evangeli-
sche Wahrheit umfassende Frommig-
keit. Und es wédre beizufiigen, dass
diese Einschrinkung nicht erst im
Zeichen der Abkapselung der Kon-
fessionskirchen stattgefunden hat.
Der Bruch mit der pédpstlichen Welt-
kirche und die enge Bindung an die
jeweilige Staatsautoritdt haben nach
Lindt bei den Protestanten — insbe-
sondere in der Eidgenossenschaft —
weitherum einen ausgesprochenen
Provinzialismus gefordert. Eine Aus-
nahme bildete Calvin, und es sei eben
nicht zufillig, dass dieser in seinem
weltweiten Kirchenverstiandnis mit
Bern und dem bernischen Staatskir-
chentum immer wieder harte Kon-
flikte auszufechten hatte. Die Sorge
der Berner um ihre Staatskirchenho-
heit und ihr dngstlicher Konservati-
vismus kommen sowohl in der Zu-
riickhaltung gegeniiber der Synode
von Dordrecht (1618) als auch in der
Abwehr der die Konfessionsgrenzen
iiberschreitenden geistigen Entwick-
lungen des 18.Jh. (Aufkldrung und
Pietismus) zum Ausdruck. Wenn
auch Lindts Feststellung zweifellos
zutrifft, dass ein «universaler, oku-
menischer Ansatz» der Reformatoren
im «harten Gegeniiber und Gegen-
einander der Konfessionen véllig un-
ter die Ridder gekommen» ist, so ver-
misst man auch in seinem Aufsatz ei-
nen Ansatz zu einem sakramental-
kultischen Kirchenverstindnis, wie er

247



nicht nur im Luthertum, sondern
auch in den reformierten Kirchen der
Westschweiz gelegentlich vorhanden
ist.

Emanuele Grassi:Berg Athos. Eine Pil-
gerfahrt zum Berg der Asketen,
Miinchen 1981. List Verlag.
180S.4°, darunter 42S. Text, 120
Farbtafeln, | Karte. - DM/
sFr.68.—.

Es gibt verschiedene Bildwerke iiber

den Athos, aber das vorliegende

scheint mir eines der eindrucksvollsten
zu sein, jedenfalls was die Abbildun-
gen betrifft, an denen neben dem Vf.
zwel weitere [taliener beteiligt waren.

Sie zeigen viele Monche des «Heiligen

Berges» auch bei ihrer Arbeit oder in

ihrer Zelle, beim Gespriach oder wih-

rend der Wanderung auf den Pfaden
der weit ins Mittelmeer vorgestreckten

Halbinsel, auf der die Kloster liegen.

Auch deren Baulichkeiten als solche,

ihre Kirchen und Wohnungen, ihre

Lage am Meer oder inmitten des Fels-

gebirges, ihre Schétze an Tkonen und

(leidernurselten!) Handschriften, Pro-

zessionen und Gottesdienste aller Art,

aber auch die weitverstreuten Einsie-
deleien, schliesslich Monche bei der

Meditation oder im Gebet sind zu se-

hen. Die Stimmung, die bei all dem ei-

nen religiosen Menschen ergreifen
kann, sind in Tagebuchform als Be-
richte und Uberlegungen des Vf.s iiber
sein Leben auf dem Athos aufgezeich-

248

net (ohne Jahreszahl; unter der Regie-
rung des Patriarchen Athenagoras, +
1972). Man versteht bei deren Lektiire
auch, wie G. zur Orthodoxie gekom-
men ist, als deren Interpreten, auch in
kiinstlerischer Hinsicht, er auch im
«Westen» wiederholt aufgetreten ist.

Als Anhang ist eine Geschichte der
gesamten Monchs-Republik und der
einzelnen (20) Kloster gegeben, die seit
nunmehrgut 1000 Jahren die Halbinsel
zum «Heiligen Berg» gemacht haben
(Hagion Oros, danach auch tiirkisch
«Aynaroz»); er ist auch wihrend der
400 Jahre der Zugehorigkeit zum Rei-
che des Sultans (bis 1912/13) nicht an-
getastet worden. So eignet sich das
Buchebensozum Schauen wiezum Le-
sen und verdient es, von vielen als Ein-
fiihrung in das letzte «von Geistlichen
geleitete Gebiet der Erde» («nach dem
Falle Tibets»: S.165) beniitzt zu wer-
den. Das Buch ist von Antonio Avella
gut aus dem Italienischen tibertragen
worden (erschienen Mailand 1980 bei
Arnoldo Mondadori) und in Abbil-
dungen und Druck vorziiglich geraten.
Druckfehler sind mir so gut wie keine
aufgefallen: S.137 links unten ist je-
denfalls nicht der hl. Athanasios, der
Griinder des Athos, abgebildet, wie
man nach der Beischrift vielleicht an-
nehmen kodnnte, sondern nach der kir-
chenslawischen Bezeichnung «St. Pe-
ter». — Aus welchem Teil Spaniens
wohl die S. 164 links genannten ortho-
doxen Monche gekommen sein mo-
gen? Bertold Spuler



	Bibliographie

