Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 3

Artikel: Zur Forderung, Frauen die Priesterweihe zu erteilen
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404654

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Forderung, Frauen die Priesterweihe zu erteilen

Epiphanius von Salamis hatte das Empfinden, dass weibliche Priester
in der Kirche zwangsldufig zur Verehrung einer weiblichen Gottheit
fiihren miissen. Wie steht es aber mit dem Geschlecht Gottes? Dariiber
gibt es unterschiedliche Auffassungen, z. B. die, dass der Heilige Geist
die weibliche Seite Gottes sei, dass der Vater iibergeschlechtlich sei,
dass Jesus ausgewogen gynandrisch sei u.a. wie die der Juliana von
Norwich im 14. Jahrhundert, welche Jesus nicht nur beildufig, sondern
betont als Mutter erfihrt. Juliana ist fiir die alte Zeit eine Ausnahme.
Anders aber ist es in der neueren Zeit. Novalis nennt Jesus sehr be-
wusst die siisse Braut. Die neueren Andachtsbilder in den Spuren der
Nazarener stellen Jesus oft iiberlastig weiblich, meist middchenhaft,
dar. Sicher sind diese Bilder meistens kitschig. Thre Beliebtheit sollte
aber auch den bildungsbewussten Theologen aufmerken lassen. Tie-
fenpsychologisch verstanden muss Tillichs Chiffre fiir Gott als der
«Tiefe des Seins» als eine weibliche gesehen werden. Der Vater im
Himmel, der nach derselben Verstehensweise ménnlich ist, erhielt
durch die Himmelskonigin eine Ergdnzung. C. G.Jung jedenfalls, der
reformierte Psychologe, feierte die Dogmatisierung der leiblichen Auf-
nahme Mariens in den Himmel als grosste geistige Tat des 20.Jahr-
hunderts.

Wie immer man zu den angefiihrten Beispielen oder dhnlichen An-
zeichen stehen mag, man diirfte kaum mehr darum herumkommen, zu
sehen, dass in der Neuzeit die Gotteserfahrung in bezug auf das Ge-
schlechtliche eine Wandlung durchmacht. Dass diese Wandlung nicht
nur innerhalb der Gruppe der bewussten Christen, sondern in der wei-
ten modernen Menschheit von Bedeutung ist, sei hier einfach be-
hauptet. Die moderne Frauenemanzipation hat einen religiésen Hin-
tergrund.

Viele religiose wie auch nichttheologische Faktoren fiihren vor die-
sem Hintergrund heute fast zwangsldufig zu der Forderung, auch
Frauen die Priester- und Bischofsweihe zu erteilen, aber natiirlich
auch die Diakonatsweihe. Diese letztgenannte Forderung ist eine an-
ders geartete und nicht Thema dieser Ausfiihrungen. Sechs solche
Faktoren seien hier genannt:

1. Eine Betrachtung der Rollen, welche die verschiedenen Kulturen
dem Mann und der Frau zugewiesen haben, zeigt, dass es vielleicht
iberhaupt nicht moéglich ist, ausser den engsten biologischen Rollen
eine Rolle als allgemein nur minnlich oder nur weiblich zu sehen. Ja,

233



die moderne Wissenschaft 6ffnet Perspektiven, da auch die biologi-
schen Rollen im engsten Sinn nicht mehr nur als mannlich oder weib-
lich gesehen werden kénnten. Mag das heute noch Spekulation sein,
morgen geschieht es vielleicht doch, dass zwei Spermien miteinander
oder zwei Eier miteinander vereinigt werden und daraus ein Mensch
wird. Wire damit der uralte Kampf der Geschlechter befriedet? Je-
denfalls scheint die Spielweite in dem, was man als mdnnlich oder als
weiblich sehen kann, sehr gross zu sein.

2. Im Abendland hat sich eine Denkweise stark entwickelt, nach
welcher die Welt betont in einer stufenweisen Einordnung zwischen
oben und unten verstanden wird. Das hochste Seiende, wie Aristoteles
sagt, ist Gott, das tiefste vielleicht der Teufel, und dazwischen gibt es
alle Stufen. Dieses Denken fiihlt sich, wenn es vor zwei verschiedenar-
tigen Dingen steht, gedridngt, zu fragen, welches das hohere und wel-
ches das niedrigere sei. Sieht es z.B. die beiden Amter des Diakons
und des Priesters, dann muss es sie einander in einem cursus honorum
unter- und tiberordnen und nicht etwa zuordnen. (Hat es dann das
Priesteramt {ibergeordnet, dann wird es durch die Apostolischen Kon-
stitutionen irritiert, welche im Diakon das Bild Christi sehen, in den
Priestern aber das der Apostel.) Die Verschiedenheit von Mann und
Frau muss hier als Hoher- und Minderwertigkeit verstanden werden.
Die Nichtzulassung der Frau zum Priesteramt erscheint als notwen-
dige Folge dieser Tieferstufung und muss eine Diskriminierung be-
deuten. Wenn man diese Diskriminierung nicht akzeptieren kann,
dann muss man fordern, dass auch Frauen zu Priestern geweiht wer-
den konnen. Es versteht sich, dass in diesem Denken der Priester ho-
herwertig ist als der Laie. Eigentlich miisste sich daher die Folgerung
ergeben, nicht nur Frauen, sondern tiberhaupt alle Christen zu Bischo-
fen zu ordinieren.

Die Kirche allerdings sucht ein anderes Denken, ndmlich das trini-
tarische, da Verschiedenes von gleichem Rang sein kann. Jenes andere
Denken aber sitzt so tief in uns, dass es im Abendland sogar dies ver-
mocht hat, dass es das kirchliche Denken selbst bei der Gotteslehre
gestort hat, weshalb sich die filioque-Auffassungen entwickeln konn-
ten, welche den Geist in gewisser Weise dem Sohn unterordnen. Es ist
also eine harte Arbeit, unser Denken von der erwidhnten Richtung zu
16sen. Sie ist aber notwendig. Je mehr sie uns gelingt, je mehr wir den
Heiligen Geist gleich verehren wie den Sohn und den Vater, um so
mehr werden wir auch Laien, Diakone, Bischofe, Priester, Lektorin-
nen usf. gleich achten, und um so weniger kann es als Diskriminierung

234



empfunden werden, wenn die Kirche fiir bestimmte Amter nicht jeden
Christen beauftragen kann.

3. Wieso das Geschlecht im Zentrum der Kirche, bei der Feier der
hl. Eucharistie, eine Rolle spielen soll, indem nur Personen ménnli-
chen Geschlechts der Eucharistie vorstehen diirfen, erscheint als entle-
gen innerhalb einer Frommigkeit, welche im Sexuellen betont auch
den Ort des Gefdhrlichen und Bosen sieht. Was weithin in Kulturen,
Religionen und frither auch im Christentum selbstverstindlich war,
dass ndmlich im Geschlecht religits positiv Wichtiges sei, das ist im
neuzeitlichen Christentum so verdriangt worden, dass es fast selbstver-
standlich geworden ist, dass es im Glauben um eine sogenannt reine,
weil dem Geschlechtlichen enthobene, Sphire geht. Da kann man es
nur noch als krankhaft empfinden, wenn sich Ménner vor Gott als
weiblich sehen, wie es z. B. Johannes vom Kreuz bei der unio mystica
sah oder wie es viele Priester sahen, welche sich bei der Eucharistie-
feier als neue Maria sahen. M. E. ist dabei eher problematisch, dass
nicht so sehr die Gemeinde als vielmehr die Individuen der Priester so
verstanden werden, nicht als problematisch und krankhaft aber miisste
die Geschlechtswandlung selber gesehen werden.

Man kann eine Gespaltenheit beobachten: Einerseits wenden sich
heute Christen bewusst in positiver Einstellung dem Gebiet des Sexu-
ellen zu, andererseits aber integrieren sie weiterhin das Geschlechtli-
che nicht in ihr Gebetsleben, vielmehr verdrdngen sie hier weiter statt
zu sublimieren. Bloss Psychologen beobachten dann noch, dass bei ih-
nen das Sexuelle latent beim Gebet eben doch eine grosse Rolle spielt.
Bei dieser Haltung des Verdridngens kann man Luk.20, 27 ff. Christi
Antwort auf die Sadduzderfrage so verstehen, als ob einst das Ge-
schlechtliche seinen Sinn ganz verlieren wiirde. Diese Stelle aber redet
von der Ehe nur in bezug auf die Fortpflanzung. Diese wird nicht
mehr sein.

4. Ich vermute, dass die Frauen — wie Schleiermacher meinte —
frommer sind und mehr Glaubensenergie bringen. Nehmen wir an,
diese Vermutung stimme. In einer Lebensauffassung aber, in welcher
nur das vordergriindige, demonstrierbare Tun und Leisten etwas gilt,
nicht aber das Sein, in welcher somit auch nur zdhlt, was die Amtstra-
ger sichtbar und zdhlbar tun, nicht aber was alle Christen sind, kann
das leicht ibersehen werden. Nach dieser Auffassung ist ein Amtstré-
ger, der nicht mehr arbeiten kann, sinnlos geworden, sinnlos aber wer-
den die Leute auch mit der Pensionierung, mogen sie sich auch auf sie
freuen.

he )



Dieser Aspekt erfdhrt eine Verscharfung dadurch, dass heute weit-
hin ein einzelner Mann, der Pfarrer, in der Gemeinde alles in die Au-
gen Springende macht.

5. Je mehr der Blick auf das Individuum und nicht auf die Kirche
gerichtet ist, um so mehr muss die Frage, wer Priester werden solle, als
eine Frage des Rechtes und des Wunsches des Individuums gesehen
werden. Die Wichtigkeit des Individuums ist mir unaufgebbar. Aber
ebenso notwendig ist seine Einordnung in den Leib der Kirche.

In individualistischer Einengung muss Gal.3, 28 «...da ist nicht
Mann und Frau..» als Argument fiir die Frauenordination gesehen
werden, auch wenn der Zusammenhang im Text dies kaum nahelegt.

Der einzelne Christ, ob Mann oder Frau, steht gleich vor Gott.
Wenn man hier an das Geschlecht denkt, dann muss man den Men-
schen als gynandrisch sehen, wie das in der Kirche schon lange ge-
schieht, z. B. wenn die Mystiker ihre Seele als brautlich sehen oder
wenn das Magnificat auch von den Minnern als ihr Lied gesungen
wird. Wenn dann zwar auch die Frau Soldat Christi sein soll, so ist
doch ein Ungleichgewicht zu sehen, indem viel mehr von den weibli-
chen Seiten der Ménner geschrieben wurde als von den méannlichen
der Frauen.

6. Die traditionellen Argumente gegen die Weihe von Frauen sind
derart, dass sie heute z. T. fast Argumente pro geworden sind. Oft sind
sie einfach allzu oberfldchlich, oft vertreten sie eine frauenverach-
tende Tendenz von beschimender Art — selbst bei heiligen Kirchenvi-
tern. Es muss eine gewaltige Angst vor der Frau da (gewesen?) sein.
Wenn die Biologie herangezogen wurde, um eine Minderwertigkeit
der Frau zu begriinden, dann miisste uns heute die Biologie zu einer
Hoherbewertung der Frau fiihren.

Falls sich die Theologie darauf beschrankt, die Worte und Texte
von Bibel und Tradition zu untersuchen, kann sie bei der Art der alten
Argumente contra fast nicht anders, als fiir die Frauenordination zu
votieren. Anders ist es, wenn auch das Leben der Kirche zu verstehen
gesucht wird.,

Wenn uns heute die erwdhnten Faktoren zusammen mit andern in
der Richtung auf die Frauenordination hin dringen, so deshalb, weil
wir keine klare Sicht dessen haben, was das Verhiltnis von Mann und
Frau zueinander theologisch bedeutet.

Wenn wir sehen, dass das Verstindnis dessen, was ein Mann und
was eine Frau und was ihre Rolle ist, immer wieder gedndert hat, dass
es auch innerhalb des Alten wie des Neuen Testaments nicht gleich-

236



formig war, dann haben wir fiir uns heute nicht die Konsequenz zu
ziehen, es komme nicht darauf an, welches Verstindnis man hitte, es
sei ein jedes moglich, sondern dann haben wir vielmehr die Aufgabe
zu sehen, um ein heute iiberzeugendes Verstindnis zu ringen. Dazu
brauchten wir eine Theologie des Geschlechtlichen. Die folgenden
Hinweise wollen andeuten, dass gerade auch die kirchliche Tradition
eine solche ermdglichen kann.

Wenn wir von S. Freuds Sicht des C)dipuskompiéxes her die Glau-
benslehre betrachten, dann kénnen wir in ihr die Struktur des Odipus-
komplexes wiederfinden. Ansétze zu diesem Vergleich finden sich bei
Freud, allerdings nur Ansitze, die z. T. unsorgfiltig und irrefiihrend
sind. Freud war kein Theologe. Es sollte nicht schwer sein, die Struk-
tur des Odipuskomplexes konsequenter in der Dogmenentfaltung zu
sehen.

Weil der Vater die S6hne von der Erfiillung der Inzestwiinsche (und
in der «Urhorde» {iberhaupt von den Frauen) abhélt, wird er von ih-
nen ermordet. Nun fiirchten sich die S6hne vor der Rache des Ermor-
deten, der nicht mehr zu fassen ist und ein Gott geworden ist. Wie
lasst sich die Schuld tilgen und auch die Ursache der Schuld unge-
fahrlich machen, indem zugleich die Mdrder am Leben bleiben? Die
Dogmenentfaltung zeigt eine Moglichkeit dazu: Der Tod des Vaters
fordert an sich den Tod des Morders. Damit dieser leben kann, muss
fiir ihn ein anderer, der an seine Stelle tritt, sterben. Er darf aber selber
kein «Morder» sein, d.h. er darf nicht in der vatermorderischen Odi-
pusstruktur stehen, sonst wiirde er nur fiir die eigene Schuld sterben.
Er muss also vaterlos, ein Jungfrauensohn sein. Er muss aber auch
dem Ermordeten gleichwertig sein. Da dieser in der Furcht der Sé6hne
als Gott erscheint, muss auch der Jungfrauensohn Gott sein. Er muss
also Bruder der Morder, d. h. Mensch, und Gott sein. Die Hingabe in
den Tod darf nicht neue Schuld schaffen (dieses Moment ist durch
das Christentum nicht klar entwickelt, wie z.B. der Antisemitismus
und die hdufige Betonung dessen, dass Christus nicht nur fiir uns, son-
dern weil wegen unserer Schuld geradezu durch uns gestorben ist, zei-
gen). Die Hingabe in den Tod muss nach dem Willen des Vaters ge-
schehen. Der Schuld der Séhne steht damit die Schuld des Vaters
gegeniiber. Minus mal Minus gibt Plus. Diesen Gedanken zu fassen,
dass der Vater schuldig sein konnte, ist schwer, denn er mutet wie eine
Ersatzbefriedigung des Wunsches nach dem Vatermord an. Und doch
weist er auf eine Seite der Liebe des Vaters, der den Sohn dahinge-
geben hat. Dies, dass auf Gottes Seite Liebe und Todeswille mit-

237



einander verbunden sind, deutet eine Art Zweiheit an, wie sie z.B.
in der Lehre aufscheint, die bei Gott Wesen und Wirkweisen unter-
scheidet. 3

Doch noch sind wir erst bei der Betrachtung von Weihnachten und
Karfreitag. Bliebe es beim Tod des Gottmenschen, so wire zwar die
Schuld beglichen, aber die Versohnung nicht erreicht. Die Verséhnung
mit dem Vater kommt durch Ostern und Pfingsten zum Ziel. Der Gott-
mensch lebt. Die Folge des Mordes, der Tod, ist {iberwunden. Es le-
ben der Vater und der Sohn und im Sohn auch die Briider. Diese emp-
fangen den Heiligen Geist, von dem durchdrungen sie gottlicher Na-
~ tur teilhaft werden und zu Gott emporgehoben werden. Daher darf
der Heilige Geist nicht geringeren Wesens sein als der Sohn und der
Vater. Vor dem Mord sahen sich die Sohne als dem Vater gleich, wes-
halb sie ithn ja ermordeten, weil der Vater diese Gleichheit nicht aner-
kannte. Nun sind sie in die Gemeinschaft des Vaters aufgenommen, ja
der Sohn, der dem Vater gleich ist, wurde sogar ihr Diener.

Noch immer aber kdénnte die Versuchung durch die Frau neue
Stinde entstehen lassen. Es muss daher die Beziehung Mann-Frau
weiterentwickelt werden. Dies geschieht so, dass alle Briider zusam-
men mit allen Frauen die Kirche, d.i. die Braut Christi sind. Am Ende
der Dogmenentfaltung kommt somit nach der Pneumatologie die Ek-
klesiologie und diese in Ausrichtung auf die Hochzeit des Lammes im
Eschaton.

Es diirfte dem Leser leichtfallen, die Odipusstruktur weiter zu ver-
folgen durch die verschiedenen Zweige der Dogmatik. Er wird auch
leicht sehen kénnen, wie es von dieser Sicht her erkldrbar, ja geradezu
notwendig ist, dass eine jesuanische Frommigkeit, die den Vater ver-
dréngt, schwéchlich und kitschig werden muss. (Oder kiinstlich betont
heftig wie z.T. in der «Gott ist tot»-Theologie.) Denn hier wird die
Odipusstruktur nicht zur Versohnung mit dem Vater weitergefiihrt,
sondern hier liegt nahe, dass der Sohn den Vater neu verdrdngt und
dass dann in einer spidteren Phase wiederum Christus verdriangt wer-
den muss — wie es Freud fiir unvermeidbar gesehen hat.

Der kitschige Charakter dieser Frommigkeit hat aber m. E. noch ei-
nen anderen Hintergrund: Uneingestanden sieht man Jesus stirker
nach seiner weiblichen Seite. Geschidhe dies eingestandenermassen
und bewusst, wére es nicht kitschig. Doch eben, mit dem Weiblichen
hat die Kirche Miihe. Das wird gerade durch obige Skizze bestitigt,
welche zeigt, wie leicht es ist, die Grundziige der christlichen Lehre
unter dem Aspekt des Odipuskomplexes zu sehen. Die Frauen ndm-

238



lich spielen dabei nur eine passive Rolle als Objekt des Begehrens. Im-
merhin ist auch zu beachten, dass dieses Schema im Eschaton auf
Seite des Menschen nur mithsam noch Médnnliches sehen ldsst, denn
vordringlich ist der Aspekt der Kirche als Braut Christi.

Da Gottes Sohn Mensch wurde, da wurde er es als Mann. Unter un-
serem Aspekt erscheint dies als notwendig, und dies auch deshalb,
weil ein Jungfrauensohn mit dem himmlischen Vater identifiziert und
so als Gott gesehen werden kann, was bei einer Tochter schwieriger
wire, da man sie zuerst mit der Mutter, also mit einem Menschen,
identifizieren wiirde. Bei einer Tochter wire also viel schwieriger zu
erkennen, dass Gott zu den Menschen gekommen ist. lhr Opfertod
miisste auch eine ganz andere Bedeutung haben. (Man lese im Buch
der Richter die — nicht kritisierte! — Opferung der Tochter Jephthas,
welcher gleichsam nur eine Mutter hatte. Steht hier eine verdringte
weibliche Gottheit dahinter?) In dem Fall, dass Maria eine Tochter
geboren hétte, wire eigentlich ein Opfertod der Jungfrau-Mutter be-
deutungsvoller gewesen:

Franz Schubert traumte am 3.Juli 1822, wie er mit seinem Vater ver-
sohnt werden konnte. Nach einem ersten Teil des Traumes, der etwas
real Erlebtes wiederholt, ndmlich den Streit mit dem Vater und die
Versohnung durch den Tod der Mutter, spiegelt sich die Wiederver-
heiratung des Vaters, welche zu neuem Streit fiithrte, der real ohne Ver-
sohnung blieb. Und nun folgt der interessanteste Teil des Traumes,
der die erwiinschte Versohnung darstellt: Greise (= Viter) und Jiing-
linge (= Sohne) ziehen rings um das Grab einer Jungfrau, aus dem
harmonische Téne kommen. Man ist ruhig, denn man darf die Jung-
frau nicht wecken (sonst entstiinde ja neuer Streit — ein Ostern wére
hier gefdhrlich). Der junge Schubert geht mit frommem Sinn in diesen
Kreis der Erlosten, wo er sich mit dem Vater versohnt.

Wenn heute oft darauf hingewiesen wird, dass sich uns Gott nicht
nur mit mannlichen, sondern auch mit weiblichen Ziigen zeige, dann
miissen wir auch die weibliche Seite nach ihrer soteriologischen Struk-
tur ansehen. Gelegentlich wird auf Juliana von Norwich hingewiesen,
welche die weibliche Seite Gottes betont hatte. Wenn wir ihre Schrif-
ten unter dem Aspekt der Odipusstruktur betrachten, kdnnte sich fol-
gende soteriologische Struktur zeigen. Zuerst aber sei die «Odipus-
struktur» (wenn man das Phdnomen in dem Zusammenhang noch so
nennen darf) des Midchens skizziert: Jedes Kind, ob Knabe oder
Midchen, ist zuerst identisch mit seiner Mutter, also weiblich — und
diese Erfahrung bleibt ein Leben lang wichtig. Danach erfihrt es sich

239



als der Mutter gegeniiber wie der Vater, also als médnnlich — und auch
das gehort nun ein Leben lang zum Menschen. Jetzt muss das Mad-
chen aber sich damit auseinandersetzen, dass es nicht wie der Vater
ist, sondern wie die Mutter. Vor dieser zusétzlichen Aufgabe scheut es
zuriick und moéchte doch sein wie der Vater oder aber den Vater sich
gleich machen, also kastrieren.

Bei Juliana spielt Gott Vater kaum eine Rolle. Thr Gott ist Jesus.
Den Wunsch, Christus zu entmannen, sehen wir bei Juliana deutlich,
wenn sie in einer ersten Stufe ihrer religiosen Entwicklung wiinscht,
Christi Leiden so zu sehen, dass sie wie seine Mutter mit ihm Erbar-
men haben kann. Der Wunsch wird erfiillt. Sie sieht den Leidens-
mann, von dem Blutstropfen wie Heringsschuppen fallen. Sie sieht
also nicht nur Christus in seinem Leiden, evtl. noch mit Attributen des
Fischsymbols, sondern da wird recht alltagsnahe ein Hering ge-
schlachtet, was Juliana selber bestimmt etwa gesehen, wenn nicht gar
selbst getan hat. Dass der kleine Fisch phallischen Charakter hat, ist
bekannt. Julianas Erbarmen mit Christus ist also doppelbddig. Sie ist
seine kastrierende Mutter, die dem Sohn nicht erlaubt, anders zu sein
als sie selber. In einer zweiten Stufe bestraft sich Juliana selbst. Sie
will leiden wie Christus und wird auch auf den Tod krank. Sie ka-
striert sich selbst: Die — méannliche — Feuerflamme bei ihrer «Tiire»
wird verbannt und als teuflisch bestimmt. Sie kann also kastriert wer-
den, ist also ein Mann wie Christus — und wird nun weiblich wie er.
Dieser ist ihr gegeniiber nun die kastrierende, erbarmende Mutter. —
Gewiss ist es von grosser Bedeutung, dass es Juliana gelungen ist, in-
nerhalb dieser Struktur zu grosser menschlicher Reife zu kommen.
Wichtig ist es aber auch, zu sehen, dass es sich um eine Entwicklung
handelt, die auch von der geschlechtsbestimmten Spannung zwischen
Mann und Frau her verstanden werden kann. Die Aussage Julianas,
dass Jesus Mutter sei, heisst keineswegs, es sei egal, ob man ihn als
Mann oder Frau oder geschlechtslos ansehe, es heisst auch nicht, Gott
seil alles in allem, also auch Mutter.

Es gibt eine Weise, in Missachtung der pneumatologischen Konse-
quenzen, welche die christologischen Entscheide des 4. und 6. Okume-
nischen Konzils haben miissen, Natur und Gnade auseinanderzureis-
sen. Da wird man es nicht zugeben, dass biologische Faktoren von
theologischer Relevanz sein miissen. Da ist man verhindert, zu sehen,
welchen Sinn und welche Herrlichkeit Gott nicht nur in die Ge-
schlechtsteile von Pflanzen gelegt hat, wie wir sie in der Blumenvase
bewundern. Damit kommen wir zur Hauptfrage:

240



Wenn Gott der Schopfer und Gott der Erloser ein und derselbe Gott
sind, dann muss die Beziehung zwischen Mann und Frau, welche in
der Schopfung von zentraler Bedeutung ist, auch in der Erlésung von
zentraler Bedeutung sein. Dass dem so ist, wird am zentralen Ort der
Kirche, bei der Eucharistiefeier, dadurch deutlich, dass nur Vertreter
des einen Geschlechts die Rolle des Stifters spielen.

Wie wire ein entsprechendes Zeugnis zu geben, wenn Médnner wie
Frauen in gleicher Weise alle kirchlichen Auftrige erhielten?

Wie ist das Geschlechtliche im Hinblick auf seine Entwicklung auf
das Eschaton hin zu sehen, und wie ist diese Sicht zu bezeugen?

Angesichts der heutigen Frauenfrage, der modernen Orientierungs-
schwierigkeiten in der Sexualethik, des modernen gewandelten Got-
tesbegriffs und auch der 6kumenischen Situation ist es unaufschiebbar
geworden, dass wir Altkatholiken in der Frage der Frauenordination
einen gesamtaltkatholischen Konsens finden.

Peter Amiet

241



	Zur Forderung, Frauen die Priesterweihe zu erteilen

