
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 72 (1982)

Heft: 3

Artikel: Zur Forderung, Frauen die Priesterweihe zu erteilen

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Forderung, Frauen die Priesterweihe zu erteilen

Epiphanius von Salamis hatte das Empfinden, dass weibliche Priester

in der Kirche zwangsläufig zur Verehrung einer weiblichen Gottheit
führen müssen. Wie steht es aber mit dem Geschlecht Gottes? Darüber
gibt es unterschiedliche Auffassungen, z. B. die, dass der Heilige Geist
die weibliche Seite Gottes sei, dass der Vater übergeschlechtlich sei,

dass Jesus ausgewogen gynandrisch sei u.a. wie die der Juliana von
Norwich im 14. Jahrhundert, welche Jesus nicht nur beiläufig, sondern
betont als Mutter erfährt. Juliana ist für die alte Zeit eine Ausnahme.
Anders aber ist es in der neueren Zeit. Novalis nennt Jesus sehr
bewusst die süsse Braut. Die neueren Andachtsbilder in den Spuren der

Nazarener stellen Jesus oft überlastig weiblich, meist mädchenhaft,
dar. Sicher sind diese Bilder meistens kitschig. Ihre Beliebtheit sollte
aber auch den bildungsbewussten Theologen aufmerken lassen.

Tiefenpsychologisch verstanden muss Tillichs Chiffre für Gott als der
«Tiefe des Seins» als eine weibliche gesehen werden. Der Vater im

Himmel, der nach derselben Verstehensweise männlich ist, erhielt
durch die Himmelskönigin eine Ergänzung. CG. Jung jedenfalls, der
reformierte Psychologe, feierte die Dogmatisierung der leiblichen
Aufnahme Mariens in den Himmel als grösste geistige Tat des 20.

Jahrhunderts.

Wie immer man zu den angeführten Beispielen oder ähnlichen
Anzeichen stehen mag, man dürfte kaum mehr darum herumkommen, zu

sehen, dass in der Neuzeit die Gotteserfahrung in bezug auf das
Geschlechtliche eine Wandlung durchmacht. Dass diese Wandlung nicht
nur innerhalb der Gruppe der bewussten Christen, sondern in der weiten

modernen Menschheit von Bedeutung ist, sei hier einfach
behauptet. Die moderne Frauenemanzipation hat einen religiösen
Hintergrund.

Viele religiöse wie auch nichttheologische Faktoren führen vor diesem

Hintergrund heute fast zwangsläufig zu der Forderung, auch
Frauen die Priester- und Bischofsweihe zu erteilen, aber natürlich
auch die Diakonatsweihe. Diese letztgenannte Forderung ist eine
anders geartete und nicht Thema dieser Ausführungen. Sechs solche
Faktoren seien hier genannt:

1. Eine Betrachtung der Rollen, welche die verschiedenen Kulturen
dem Mann und der Frau zugewiesen haben, zeigt, dass es vielleicht
überhaupt nicht möglich ist, ausser den engsten biologischen Rollen
eine Rolle als allgemein nur männlich oder nur weiblich zu sehen. Ja,

233



die moderne Wissenschaft öffnet Perspektiven, da auch die biologischen

Rollen im engsten Sinn nicht mehr nur als männlich oder weiblich

gesehen werden könnten...Mag das heute noch Spekulation sein,

morgen geschieht es vielleicht doch, dass zwei Spermien miteinander
oder zwei Eier miteinander vereinigt werden und daraus ein Mensch
wird. Wäre damit der uralte Kampf der Geschlechter befriedet?
Jedenfalls scheint die Spielweite in dem, was man als männlich oder als

weiblich sehen kann, sehr gross zu sein.
2. Im Abendland hat sich eine Denkweise stark entwickelt, nach

welcher die Welt betont in einer stufenweisen Einordnung zwischen
oben und unten verstanden wird. Das höchste Seiende, wie Aristoteles

sagt, ist Gott, das tiefste vielleicht der Teufel, und dazwischen gibt es

alle Stufen. Dieses Denken fühlt sich, wenn es vor zwei verschiedenartigen

Dingen steht, gedrängt, zu fragen, welches das höhere und
welches das niedrigere sei. Sieht es z.B. die beiden Ämter des Diakons
und des Priesters, dann muss es sie einander in einem cursus honorum
unter- und überordnen und nicht etwa zuordnen. (Hat es dann das

Priesteramt übergeordnet, dann wird es durch die Apostolischen
Konstitutionen irritiert, welche im Diakon das Bild Christi sehen, in den

Priestern aber das der Apostel.) Die Verschiedenheit von Mann und
Frau muss hier als Höher- und Minderwertigkeit verstanden werden.

Die Nichtzulassung der Frau zum Priesteramt erscheint als notwendige

Folge dieser Tieferstufung und muss eine Diskriminierung
bedeuten. Wenn man diese Diskriminierung nicht akzeptieren kann,
dann muss man fordern, dass auch Frauen zu Priestern geweiht werden

können. Es versteht sich, dass in diesem Denken der Priester
höherwertig ist als der Laie. Eigentlich müsste sich daher die Folgerung
ergeben, nicht nur Frauen, sondern überhaupt alle Christen zu Bischöfen

zu ordinieren.
Die Kirche allerdings sucht ein anderes Denken, nämlich das

trinitarische, da Verschiedenes von gleichem Rang sein kann. Jenes andere
Denken aber sitzt so tief in uns, dass es im Abendland sogar dies
vermocht hat, dass es das kirchliche Denken selbst bei der Gotteslehre

gestört hat, weshalb sich die filioque-Auffassungen entwickeln konnten,

welche den Geist in gewisser Weise dem Sohn unterordnen. Es ist

also eine harte Arbeit, unser Denken von der erwähnten Richtung zu

lösen. Sie ist aber notwendig. Je mehr sie uns gelingt, je mehr wir den

Heiligen Geist gleich verehren wie den Sohn und den Vater, um so

mehr werden wir auch Laien, Diakone, Bischöfe, Priester, Lektorinnen

usf. gleich achten, und um so weniger kann es als Diskriminierung

234



empfunden werden, wenn die Kirche für bestimmte Ämter nicht jeden
Christen beauftragen kann.

3. Wieso das Geschlecht im Zentrum der Kirche, bei der Feier der
hl. Eucharistie, eine Rolle spielen soll, indem nur Personen männlichen

Geschlechts der Eucharistie vorstehen dürfen, erscheint als entlegen

innerhalb einer Frömmigkeit, welche im Sexuellen betont auch
den Ort des Gefährlichen und Bösen sieht. Was weithin in Kulturen,
Religionen und früher auch im Christentum selbstverständlich war,
dass nämlich im Geschlecht religiös positiv Wichtiges sei, das ist im
neuzeitlichen Christentum so verdrängt worden, dass es fast selbstverständlich

geworden ist, dass es im Glauben um eine sogenannt reine,
weil dem Geschlechtlichen enthobene, Sphäre geht. Da kann man es

nur noch als krankhaft empfinden, wenn sich Männer vor Gott als

weiblich sehen, wie es z. B. Johannes vom Kreuz bei der unio mystica
sah oder wie es viele Priester sahen, welche sich bei der Eucharistiefeier

als neue Maria sahen. M.E. ist dabei eher problematisch, dass

nicht so sehr die Gemeinde als vielmehr die Individuen der Priester so

verstanden werden, nicht als problematisch und krankhaft aber müsste
die Geschlechtswandlung selber gesehen werden.

Man kann eine Gespaltenheit beobachten: Einerseits wenden sich
heute Christen bewusst in positiver Einstellung dem Gebiet des Sexuellen

zu, andererseits aber integrieren sie weiterhin das Geschlechtliche

nicht in ihr Gebetsleben, vielmehr verdrängen sie hier weiter statt
zu sublimieren. Bloss Psychologen beobachten dann noch, dass bei
ihnen das Sexuelle latent beim Gebet eben doch eine grosse Rolle spielt.
Bei dieser Haltung des Verdrängens kann man Luk. 20, 27 ff. Christi
Antwort auf die Sadduzäerfrage so verstehen, als ob einst das

Geschlechtliche seinen Sinn ganz verlieren würde. Diese Stelle aber redet

von der Ehe nur in bezug auf die Fortpflanzung. Diese wird nicht
mehr sein.

4. Ich vermute, dass die Frauen - wie Schleiermacher meinte -
frömmer sind und mehr Glaubensenergie bringen. Nehmen wir an,
diese Vermutung stimme. In einer Lebensauffassung aber, in welcher
nur das vordergründige, demonstrierbare Tun und Leisten etwas gilt,
nicht aber das Sein, in welcher somit auch nur zählt, was die Amtsträger

sichtbar und zählbar tun, nicht aber was alle Christen sind, kann
das leicht übersehen werden. Nach dieser Auffassung ist ein Amtsträger,

der nicht mehr arbeiten kann, sinnlos geworden, sinnlos aber werden

die Leute auch mit der Pensionierung, mögen sie sich auch auf sie

freuen.

235



Dieser Aspekt erfährt eine Verschärfung dadurch, dass heute weithin

ein einzelner Mann, der Pfarrer, in der Gemeinde alles in die Augen

Springende macht.
5. Je mehr der Blick auf das Individuum und nicht auf die Kirche

gerichtet ist, um so mehr muss die Frage, wer Priester werden solle, als

eine Frage des Rechtes und des Wunsches des Individuums gesehen
werden. Die Wichtigkeit des Individuums ist mir unaufgebbar. Aber
ebenso notwendig ist seine Einordnung in den Leib der Kirche.

In individualistischer Einengung muss Gal.3, 28 «...da ist nicht
Mann und Frau...» als Argument für die Frauenordination gesehen

werden, auch wenn der Zusammenhang im Text dies kaum nahelegt.
Der einzelne Christ, ob Mann oder Frau, steht gleich vor Gott.

Wenn man hier an das Geschlecht denkt, dann muss man den
Menschen als gynandrisch sehen, wie das in der Kirche schon lange
geschieht, z.B. wenn die Mystiker ihre Seele als bräutlich sehen oder

wenn das Magnificat auch von den Männern als ihr Lied gesungen
wird. Wenn dann zwar auch die Frau Soldat Christi sein soll, so ist
doch ein Ungleichgewicht zu sehen, indem viel mehr von den weiblichen

Seiten der Männer geschrieben wurde als von den männlichen
der Frauen.

6. Die traditionellen Argumente gegen die Weihe von Frauen sind

derart, dass sie heute z.T. fast Argumente pro geworden sind. Oft sind
sie einfach allzu oberflächlich, oft vertreten sie eine frauenverachtende

Tendenz von beschämender Art - selbst bei heiligen Kirchenvätern.

Es muss eine gewaltige Angst vor der Frau da (gewesen?) sein.

Wenn die Biologie herangezogen wurde, um eine Minderwertigkeit
der Frau zu begründen, dann müsste uns heute die Biologie zu einer

Höherbewertung der Frau führen.
Falls sich die Theologie darauf beschränkt, die Worte und Texte

von Bibel und Tradition zu untersuchen, kann sie bei der Art der alten

Argumente contra fast nicht anders, als für die Frauenordination zu

votieren. Anders ist es, wenn auch das Leben der Kirche zu verstehen

gesucht wird.
Wenn uns heute die erwähnten Faktoren zusammen mit andern in

der Richtung auf die Frauenordination hin drängen, so deshalb, weil
wir keine klare Sicht dessen haben, was das Verhältnis von Mann und
Frau zueinander theologisch bedeutet.

Wenn wir sehen, dass das Verständnis dessen, was ein Mann und

was eine Frau und was ihre Rolle ist, immer wieder geändert hat, dass

es auch innerhalb des Alten wie des Neuen Testaments nicht gleich-

236



förmig war, dann haben wir für uns heute nicht die Konsequenz zu

ziehen, es komme nicht darauf an, welches Verständnis man hätte, es

sei ein jedes möglich, sondern dann haben wir vielmehr die Aufgabe
zu sehen, um ein heute überzeugendes Verständnis zu ringen. Dazu
brauchten wir eine Theologie des Geschlechtlichen. Die folgenden
Hinweise wollen andeuten, dass gerade auch die kirchliche Tradition
eine solche ermöglichen kann.

Wenn wir von S. Freuds Sicht des Ödipuskomplexes her die
Glaubenslehre betrachten, dann können wir in ihr die Struktur des

Ödipuskomplexes wiederfinden. Ansätze zu diesem Vergleich finden sich bei

Freud, allerdings nur Ansätze, die z.T. unsorgfältig und irreführend
sind. Freud war kein Theologe. Es sollte nicht schwer sein, die Struktur

des Ödipuskomplexes konsequenter in der Dogmenentfaltung zu
sehen.

Weil der Vater die Söhne von der Erfüllung der Inzestwünsche (und
in der «Urhorde» überhaupt von den Frauen) abhält, wird er von
ihnen ermordet. Nun fürchten sich die Söhne vor der Rache des Ermordeten,

der nicht mehr zu fassen ist und ein Gott geworden ist. Wie
lässt sich die Schuld tilgen und auch die Ursache der Schuld
ungefährlich machen, indem zugleich die Mörder am Leben bleiben? Die
Dogmenentfaltung zeigt eine Möglichkeit dazu: Der Tod des Vaters
fordert an sich den Tod des Mörders. Damit dieser leben kann, muss
für ihn ein anderer, der an seine Stelle tritt, sterben. Er darf aber selber
kein «Mörder» sein, d.h. er darf nicht in der vatermörderischen Ödi-

pusstruktur stehen, sonst würde er nur für die eigene Schuld sterben.
Er muss also vaterlos, ein Jungfrauensohn sein. Er muss aber auch
dem Ermordeten gleichwertig sein. Da dieser in der Furcht der Söhne
als Gott erscheint, muss auch der Jungfrauensohn Gott sein. Er muss
also Bruder der Mörder, d.h. Mensch, und Gott sein. Die Hingabe in
den Tod darf nicht neue Schuld schaffen (dieses Moment ist durch
das Christentum nicht klar entwickelt, wie z. B. der Antisemitismus
und die häufige Betonung dessen, dass Christus nicht nur für uns,
sondern weil wegen unserer Schuld geradezu durch uns gestorben ist,
zeigen). Die Hingabe in den Tod muss nach dem Willen des Vaters
geschehen. Der Schuld der Söhne steht damit die Schuld des Vaters

gegenüber. Minus mal Minus gibt Plus. Diesen Gedanken zu fassen,
dass der Vater schuldig sein könnte, ist schwer, denn er mutet wie eine

Ersatzbefriedigung des Wunsches nach dem Vatermord an. Und doch
weist er auf eine Seite der Liebe des Vaters, der den Sohn dahinge-
geben hat. Dies, dass auf Gottes Seite Liebe und Todeswille mit-

237



einander verbunden sind, deutet eine Art Zweiheit an, wie sie z.B.
in der Lehre aufscheint, die bei Gott Wesen und Wirkweisen
unterscheidet.

Doch noch sind wir erst bei der Betrachtung von Weihnachten und
Karfreitag. Bliebe es beim Tod des Gottmenschen, so wäre zwar die
Schuld beglichen, aber die Versöhnung nicht erreicht. Die Versöhnung
mit dem Vater kommt durch Ostern und Pfingsten zum Ziel. Der
Gottmensch lebt. Die Folge des Mordes, der Tod, ist überwunden. Es
leben der Vater und der Sohn und im Sohn auch die Brüder. Diese
empfangen den Heiligen Geist, von dem durchdrungen sie göttlicher Natur

teilhaft werden und zu Gott emporgehoben werden. Daher darf
der Heilige Geist nicht geringeren Wesens sein als der Sohn und der
Vater. Vor dem Mord sahen sich die Söhne als dem Vater gleich,
weshalb sie ihn ja ermordeten, weil der Vater diese Gleichheit nicht
anerkannte. Nun sind sie in die Gemeinschaft des Vaters aufgenommen, ja
der Sohn, der dem Vater gleich ist, wurde sogar ihr Diener.

Noch immer aber könnte die Versuchung durch die Frau neue
Sünde entstehen lassen. Es muss daher die Beziehung Mann-Frau
weiterentwickelt werden. Dies geschieht so, dass alle Brüder zusammen

mit allen Frauen die Kirche, d.i. die Braut Christi sind. Am Ende
der Dogmenentfaltung kommt somit nach der Pneumatologie die
Ekklesiologie und diese in Ausrichtung auf die Hochzeit des Lammes im
Eschaton.

Es dürfte dem Leser leichtfallen, die Ödipusstruktur weiter zu
verfolgen durch die verschiedenen Zweige der Dogmatik. Er wird auch

leicht sehen können, wie es von dieser Sicht her erklärbar, ja geradezu
notwendig ist, dass eine jesuanische Frömmigkeit, die den Vater
verdrängt, schwächlich und kitschig werden muss. (Oder künstlich betont
heftig wie z.T. in der «Gott ist tot»-Theologie.) Denn hier wird die

Ödipusstruktur nicht zur Versöhnung mit dem Vater weitergeführt,
sondern hier liegt nahe, dass der Sohn den Vater neu verdrängt und
dass dann in einer späteren Phase wiederum Christus verdrängt werden

muss - wie es Freud für unvermeidbar gesehen hat.

Der kitschige Charakter dieser Frömmigkeit hat aber m. E. noch
einen anderen Hintergrund: Uneingestanden sieht man Jesus stärker
nach seiner weiblichen Seite. Geschähe dies eingestandenermassen
und bewusst, wäre es nicht kitschig. Doch eben, mit dem Weiblichen
hat die Kirche Mühe. Das wird gerade durch obige Skizze bestätigt,
welche zeigt, wie leicht es ist, die Grundzüge der christlichen Lehre

unter dem Aspekt des Ödipuskomplexes zu sehen. Die Frauen näm-

238



lieh spielen dabei nur eine passive Rolle als Objekt des Begehrens.
Immerhin ist auch zu beachten, dass dieses Schema im Eschaton auf
Seite des Menschen nur mühsam noch Männliches sehen lässt, denn

vordringlich ist der Aspekt der Kirche als Braut Christi.
Da Gottes Sohn Mensch wurde, da wurde er es als Mann. Unter

unserem Aspekt erscheint dies als notwendig, und dies auch deshalb,
weil ein Jungfrauensohn mit dem himmlischen Vater identifiziert und
so als Gott gesehen werden kann, was bei einer Tochter schwieriger
wäre, da man sie zuerst mit der Mutter, also mit einem Menschen,
identifizieren würde. Bei einer Tochter wäre also viel schwieriger zu

erkennen, dass Gott zu den Menschen gekommen ist. Ihr Opfertod
müsste auch eine ganz andere Bedeutung haben. (Man lese im Buch
der Richter die - nicht kritisierte! - Opferung der Tochter Jephthas,
welcher gleichsam nur eine Mutter hatte. Steht hier eine verdrängte
weibliche Gottheit dahinter?) In dem Fall, dass Maria eine Tochter
geboren hätte, wäre eigentlich ein Opfertod der Jungfrau-Mutter
bedeutungsvoller gewesen:

Franz Schubert träumte am 3. Juli 1822, wie er mit seinem Vater
versöhnt werden könnte. Nach einem ersten Teil des Traumes, der etwas
real Erlebtes wiederholt, nämlich den Streit mit dem Vater und die

Versöhnung durch den Tod der Mutter, spiegelt sich die Wiederverheiratung

des Vaters, welche zu neuem Streit führte, der real ohne
Versöhnung blieb. Und nun folgt der interessanteste Teil des Traumes,
der die erwünschte Versöhnung darstellt: Greise Väter) und Jünglinge

Söhne) ziehen rings um das Grab einer Jungfrau, aus dem
harmonische Töne kommen. Man ist ruhig, denn man darf die Jungfrau

nicht wecken (sonst entstünde ja neuer Streit - ein Ostern wäre
hier gefährlich). Der junge Schubert geht mit frommem Sinn in diesen
Kreis der Erlösten, wo er sich mit dem Vater versöhnt.

Wenn heute oft darauf hingewiesen wird, dass sich uns Gott nicht
nur mit männlichen, sondern auch mit weiblichen Zügen zeige, dann
müssen wir auch die weibliche Seite nach ihrer soteriologischen Struktur

ansehen. Gelegentlich wird auf Juliana von Norwich hingewiesen,
welche die weibliche Seite Gottes betont hatte. Wenn wir ihre Schriften

unter dem Aspekt der Ödipusstruktur betrachten, könnte sich
folgende soteriologische Struktur zeigen. Zuerst aber sei die «Ödipusstruktur»

(wenn man das Phänomen in dem Zusammenhang noch so

nennen darf) des Mädchens skizziert: Jedes Kind, ob Knabe oder

Mädchen, ist zuerst identisch mit seiner Mutter, also weiblich - und
diese Erfahrung bleibt ein Leben lang wichtig. Danach erfährt es sich

239



als der Mutter gegenüber wie der Vater, also als männlich - und auch

das gehört nun ein Leben lang zum Menschen. Jetzt muss das Mädchen

aber sich damit auseinandersetzen, dass es nicht wie der Vater
ist, sondern wie die Mutter. Vor dieser zusätzlichen Aufgabe scheut es

zurück und möchte doch sein wie der Vater oder aber den Vater sich

gleich machen, also kastrieren.
Bei Juliana spielt Gott Vater kaum eine Rolle. Ihr Gott ist Jesus.

Den Wunsch, Christus zu entmannen, sehen wir bei Juliana deutlich,
wenn sie in einer ersten Stufe ihrer religiösen Entwicklung wünscht,
Christi Leiden so zu sehen, dass sie wie seine Mutter mit ihm Erbarmen

haben kann. Der Wunsch wird erfüllt. Sie sieht den Leidensmann,

von dem Blutstropfen wie Heringsschuppen fallen. Sie sieht
also nicht nur Christus in seinem Leiden, evtl. noch mit Attributen des

Fischsymbols, sondern da wird recht alltagsnahe ein Hering
geschlachtet, was Juliana selber bestimmt etwa gesehen, wenn nicht gar
selbst getan hat. Dass der kleine Fisch phänischen Charakter hat, ist
bekannt. Julianas Erbarmen mit Christus ist also doppelbödig. Sie ist
seine kastrierende Mutter, die dem Sohn nicht erlaubt, anders zu sein

als sie selber. In einer zweiten Stufe bestraft sich Juliana selbst. Sie

will leiden wie Christus und wird auch auf den Tod krank. Sie

kastriert sich selbst: Die - männliche - Feuerflamme bei ihrer «Türe»
wird verbannt und als teuflisch bestimmt. Sie kann also kastriert
werden, ist also ein Mann wie Christus - und wird nun weiblich wie er.

Dieser ist ihr gegenüber nun die kastrierende, erbarmende Mutter. -
Gewiss ist es von grosser Bedeutung, dass es Juliana gelungen ist,
innerhalb dieser Struktur zu grosser menschlicher Reife zu kommen.

Wichtig ist es aber auch, zu sehen, dass es sich um eine Entwicklung
handelt, die auch von der geschlechtsbestimmten Spannung zwischen
Mann und Frau her verstanden werden kann. Die Aussage Julianas,
dass Jesus Mutter sei, heisst keineswegs, es sei egal, ob man ihn als

Mann oder Frau oder geschlechtslos ansehe, es heisst auch nicht, Gott
sei alles in allem, also auch Mutter.

Es gibt eine Weise, in Missachtung der pneumatologischen
Konsequenzen, welche die christologischen Entscheide des 4. und 6. Ökumenischen

Konzils haben müssen, Natur und Gnade auseinanderzureis-

sen. Da wird man es nicht zugeben, dass biologische Faktoren von

theologischer Relevanz sein müssen. Da ist man verhindert, zu sehen,

welchen Sinn und welche Herrlichkeit Gott nicht nur in die
Geschlechtsteile von Pflanzen gelegt hat, wie wir sie in der Blumenvase

bewundern. Damit kommen wir zur Hauptfrage:

240



Wenn Gott der Schöpfer und Gott der Erlöser ein und derselbe Gott
sind, dann muss die Beziehung zwischen Mann und Frau, welche in
der Schöpfung von zentraler Bedeutung ist, auch in der Erlösung von
zentraler Bedeutung sein. Dass dem so ist, wird am zentralen Ort der
Kirche, bei der Eucharistiefeier, dadurch deutlich, dass nur Vertreter
des einen Geschlechts die Rolle des Stifters spielen.

Wie wäre ein entsprechendes Zeugnis zu geben, wenn Männer wie
Frauen in gleicher Weise alle kirchlichen Aufträge erhielten?

Wie ist das Geschlechtliche im Hinblick auf seine Entwicklung auf
das Eschaton hin zu sehen, und wie ist diese Sicht zu bezeugen?

Angesichts der heutigen Frauenfrage, der modernen
Orientierungsschwierigkeiten in der Sexualethik, des modernen gewandelten
Gottesbegriffs und auch der ökumenischen Situation ist es unaufschiebbar
geworden, dass wir Altkatholiken in der Frage der Frauenordination
einen gesamtaltkatholischen Konsens finden.

Peter Amiet

241


	Zur Forderung, Frauen die Priesterweihe zu erteilen

